
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO TELEVİZYON SİNEMA ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

TÜRK KOMEDİ SİNEMASINDA ABSÜRT 

FİLMLER: BURAK AKSAK FİLMLERİ ÜZERİNE 

BİR İNCELEME 

 

KEMAL OZAN ÇENBERTAŞ 

2501180716 

 

TEZ DANIŞMANI 

DOÇ. DR. MESUT AYTEKİN 

 

 

İSTANBUL - 2022 



ii 
 

ÖZ 

TÜRK KOMEDİ SİNEMASINDA ABSÜRT FİLMLER: BURAK 

AKSAK FİLMLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

KEMAL OZAN ÇENBERTAŞ 

Komedi, insanların, olayların veya belirli durumların gülünç ve aksayan 

yönlerini anlatan, tiyatro içerisinde doğmuş bir türdür. Genç bir sanat dalı olan 

sinemaya da giren ve en popüler türlerden biri haline gelen komedi, her dönemde 

izleyici kitlesi bulmayı başarmıştır.  

Türk Sineması’nda komedi, melodramla beraber en fazla çekilen türdür. Türk 

Sineması’nda komedi türü genel olarak en önemli ürünlerini 1960’lı yıllardan 

sonra vererek kendi içerisinde farklı alt türlerle şekillenerek bugüne gelmiştir. 

Absürt komedi türü de özellikle son dönem Türk komedi sinemasında çokça 

kullanılmıştır.  

Burak Aksak, çektiği filmlerle Absürt komedi türünün önemli örneklerini 

vermiştir. Dede Korkut Hikâyelerinden sinemaya aktardığı filmlerinde çoğunlukla 

bugüne ait kavram ve olguları destan ve hikâyelerde yer vererek absürt komedi 

oluşturan Burak Aksak, türe önemli katkılar sağlamıştır.  

Bu çalışmanın birinci bölümünde komedi tanımı, gülme eylemi, komedinin 

özellikleri ve komedinin alt türleri tiyatroda komedi, edebiyatta komedi ve 

sinemada komedi olmak üzere üç alt başlık olarak literatür kapsamında 

açıklanmıştır. İkinci bölümde komedi ve sinema ilişkisi, dünya sinemasında 

komedi ve sinemada komedinin alt türleri açıklanmış; Türk Sineması’nda Komedi 

alt başlığında Türk komedi sinemasının kaynakları ve Türk komedi sinemasının 

tarihçesi ayrı alt başlıklar hâlinde ele alınmıştır. Üçüncü bölümde ise çalışmaya 

konu olan Burak Aksak’ın filmleri Bana Masal Anlatma (2015), Kara Bela 

(2015), Salur Kazan Zoraki Kahraman (2017), Deli Dumrul (2017) ve Sen 

Kiminle Dans Ediyorsun (2017) Absürt komedi bağlamında incelenmiştir.  



iii 
 

Anahtar Kelimeler: Komedi, Türk Sineması, Türk Sinemasında Komedi, 

Absürt Komedi, Burak Aksak Filmleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ABSTRACT 

ABSURD FILMS İN TURKISH COMEDY CİNEMA: A REVIEW 

ON BURAK AKSAK MOVIES  

KEMAL OZAN ÇENBERTAŞ 

Comedy; it is a genre that was born in the theater, which tells the ridiculous 

and disruptive aspects of people, events of certain situations. Comedy, which has 

entered the cinema, which as young art branch, and has become one of the most 

popular genres, has managed to find an audience in every period. 

In Turkish Cinema, comedy is the most filmed genre along with melodrama. 

The Turkish comedy cinema, which produced its most important products after 

the 1960s, has come to this day by being shaped by different sub-genres, within 

itself. The absurd comedy genre has also been used a lot, especially in the recent 

Turkish comedy cinema.  

Burak Aksak gave important examples of the Absurd comedy genre with the 

films he shot. Burak Aksak, who created an absurd comedy by including today’s 

consepts and facts in epics and stories in his films, which he transferred from 

Dede Korkut Stories to the cinema, made important contributions to the genre.  

In the first part of study, the definition of comedy, the act of laughing, the 

characteristics of comedy, and the sub-genres of comedy are explained within the 

scope of the literature as three sub-titles: comedy in theater, comedy in literature 

and comedy in cinema. In the second part, ,the relationship between comedy and 

cinema, comedy in world cinema and sub-genres of comedy in cinema are 

explained; under the sub-title of Comedy in Turkish Cinema, the sources of 

Turkish comedy cinema and the history of Turkish comedy cinema are discussed 

under separate sub-titles. In the third part, the films of Burak Aksak Bana Masal 

Anlatma (2015), Kara Bela (2015), Salur Kazan Zoraki Kahraman (2017), Deli 

Dumrul (2017) and Sen Kiminle Dans Ediyorsun (2017) is studied in the context 

of absurd comedy.  



v 
 

Keywords: Comedy, Turkish Cinema, Turkish Comedy Cinema, Absurd 

Comedy, Burak Aksak Films 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ÖNSÖZ 

Bu araştırma, T.C İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo 

Televizyon ve Sinema Anabilim Dalı Programı Yüksek Lisans tezi olarak 

hazırlanmıştır.  

Bu çalışmada komedi sinemasının bir alt türü olan Absürt komedi türü Burak 

Aksak’ın uzun metraj filmleri üzerinden içerik analizi yöntemiyle incelemeye tâbi 

tutulmuştur.  

Bu zorlu süreçte bana destek olan aileme, gerek lisans gerekse yüksek lisans 

dönemim boyunca bana yol gösteren tez danışmanım Doç. Dr. Mesut 

AYTEKİN’e, tez yazma sürecinde bana destek veren Mimar Sinan Güzel Sanatlar 

Üniversitesi Genel Türk Tarihi Anabilim dalı doktora öğrencisi arkadaşım Oğuz 

ERDUR’a ve bugüne dek üzerimde emeği geçen tüm öğretmenlerime teşekkürü 

bir borç bilirim.  

 

 

Kemal Ozan ÇENBERTAŞ 

Haziran, 2022 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER  

 

ÖZ…..………………………………………………………………………………  ii 

ABSTRACT………………………………………………………………………  vi 

ÖNSÖZ…………………………………………………………………………….  vi 

İÇİNDEKİLER………………………………………………………………....... vii 

TABLOLAR LİSTESİ…………………………………………………………...   xi 

GÖRSELLER LİSTESİ…………………………………………………………   xii 

GİRİŞ……………………………………………………………………………....   1 

BİRİNCİ BÖLÜM: KOMEDİ KAVRAMI 

1.1. Komedinin Tanımı…………………………………………………….    4 

1.1.1. Gülme Eylemi………………………………………………………...   6 

1.2.  Komedinin Tarihi……………………………………………………..  13 

1.3.  Komedinin Özellikleri………………………………………………... 16 

1.4.  Komedinin Türleri…………………………………………………..... 17 

1.4.1.  Tiyatroda Komedinin Alt Türleri……………………………………  17 

1.4.1.1.  Töre Komedisi……………………………………………..  18 

1.4.1.2.  Karakter Komedisi………………………………………… 18 

1.4.1.3.  Vodvil…………………………………………………….... 19 

1.4.2.  Edebiyatta Komedinin Alt Türleri…………………………………    19 

1.4.2.1.  Halk Fıkraları………………………………………………  19 

1.4.2.2.  Karikatür…………………………………………………...  20 

1.4.2.3.  Mizah Dergileri……………………………………………. 22 

1.4.2.4.  Parodi……………………………………………………...  23 

1.4.3.  Televizyonda Komedi Türleri……………………………………….. 24 

1.4.3.1.  Komedi Programları……………………………………….. 24 

1.4.3.2.  Durum Komedileri…………………………………………  25 



viii 
 

1.4.4. Sinemada Komedinin Alt Türleri…………………………………….  27 

İKİNCİ BÖLÜM: KOMEDİ VE SİNEMA 

2.1. Komedi ve Sinema İlişkisi……………………………………….......    29 

2.2.  Dünya Sinemasında Komedi………………………………………..     31 

2.3.  Sinemada Komedinin Alt Türleri…………………………………...     59 

2.3.1. Konularına Göre Sinemada Komedinin Alt Türleri………………..     59 

2.3.1.1. Savruklama …………………..…………………………..     60 

2.3.1.2. Müzikal Komediler……………………………………....     61 

2.3.1.3. Kara Komedi…………………………………………….      61 

2.3.1.4. Fantastik Komedi………………………………………..      62 

2.3.1.5. Aksiyon Komedi………………………………………...      63 

2.3.1.6. Romantik Komedi……………………………………….      64 

2.3.1.7. Tür Parodileri…………………………………………....       66 

2.3.1.8. Absürt Komedi………………………………………….       66 

2.3.2. Ülkelere Göre Sinemada Komedinin Alt Türleri…………………..     71 

2.3.2.1. Amerikan Komedisi……………………………………...      71 

2.3.2.2. İngiliz Komedisi…………………………………….........     72 

2.4. Türk Sineması’nda Komedi…………………………………………     72 

2.4.1. Türk Komedi Sineması’nın Kaynakları…………………………….    75 

2.4.1.1. Geleneksel Türk Tiyatrosu ve Komedi Anlayışı………...      75 

2.4.1.1.1. Meddah…………………………………………………...     78 

2.4.1.1.2. Karagöz Oyunu…………………………………………...     79 

2.4.1.1.3. Orta Oyunu……………………………………………….     82 

2.4.1.1.4. Kukla……………………………………………………..     84 

2.4.1.1.5. Tuluat……………………………………………………..     86 

2.4.1.1.6. Köy Seyirlik Oyunları…………………………………….    87 

2.4.1.2.  Batı Etkisinde Gelişen Türk Tiyatrosu ve Komedi 

Anlayışı…………………………………………………………..     89 

2.4.2. Türk Komedi Sinemasının Tarihçesi………………………………     93 

2.4.2.1. Türk Komedi Sineması’nın İlk Yılları (1900-1923)…….      93 



ix 
 

2.4.2.2.  Türk Komedi Sineması’nda Tiyatrocular Dönemi (1923-

1939)……………………………………………………………....   95 

2.4.2.3.  Geçiş Dönemi Türk Sineması’nda Komedi Türü (1939-

1951)………………………………………………………………    97 

2.4.2.4.  Sinemacılar Döneminde Komedi Türü (1952-1963)…….   100 

2.4.2.5.  Yeşilçam Dönemi’nde Komedi Türü (1963-1979)……....  105 

2.4.2.6.  12 Eylül Darbesi’nden Sonra Türk Sinemasında 

Komedi…………………………………………………………...   113 

2.4.2.7. 1990’lı Yıllarda Türk Sineması’nda Komedi…………….   118 

2.4.2.8.  2000 Sonrasında Türk Sineması’nda Komedi…………...   119 

2.5.  Türk Sinemasında Absürt Komedi Filmleri………………………....  123 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: BURAK AKSAK FİLMLERİNİN ABSÜRT KOMEDİ 

BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

3.1.  Araştırmanın Amacı…………………………………………………  125 

3.2.  Araştırmanın Önemi………………………………………………...   125 

3.3.  Araştırmanın Evren ve Örneklemi………………………………….   125 

3.4.  Araştırmanın Sınırlılıkları…………………………………………..   126 

3.5.  Araştırmanın Yöntemi……………………………………………...   126 

3.6.  Araştırmanın Hipotezi……………………………………………..     127 

3.7.  Burak Aksak’ın Biyografisi………………………………………...   127 

3.8.  Burak Aksak Filmografisi…………………………………………..   128 

3.9.  Burak Aksak Filmlerinin Analizi…………………………………...   129 

3.9.1. Bana Masal Anlatma (2015)……………………………………….   129 

3.9.2. Kara Bela (2015)…………………………………………………...   137 

3.9.3. Salur Kazan Zoraki Kahraman (2017)……………………………..   145 

3.9.4. Deli Dumrul (2017)………………………………………………...   153 

3.9.5. Sen Kiminle Dans Ediyorsun (2017)………………………………   160 

3.10. Bulgular……………………………………………………………..    167 

 

SONUÇ…………………………………………………………………………    169 



x 
 

KAYNAKÇA…………………………………………………………………..     172 

ÖZGEÇMİŞ…………………………………………………………………… 184



xi 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: Bana Masal Anlatma Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin 

Sayısı……………………………………………………………………………… 137 

Tablo 2: Kara Bela Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin Sayısı…………….. 145 

Tablo 3: Salur Kazan Zoraki Kahraman Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin 

Sayısı…………………………………………………………………………….... 152 

Tablo 4: Deli Dumrul Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin Sayısı………….. 159 

Tablo 5: Sen Kiminle Dans Ediyorsun Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin 

Sayısı……………………………………………………………………………… 166 

Tablo 6: Burak Aksak’ın Sinema Filmlerinin Gişe Hâsılatı ve Seyirci 

Sayısı……………………………………………………………………………… 168  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 
 

GÖRSELLER LİSTESİ 

Görsel 1: Bana Masal Anlatma Film Afişi……………………………………….. 130 

Görsel 2: Evlilik Programına Yetişmeye Çalışan Yaşlı Yolcu Sahnesi………….. 132 

Görsel 3: Nafi’nin Yabancı Yatırımcıyı Rögar Kapağına Attığı Sahne………….  135 

Görsel 4: Rıza’nın Ayperi’ye Yüzük Almaya Gittiği Sahne…………………….   136 

Görsel 5: “Şangay Beşlisi”nin Suriçililere Meydan Okuduğu Sahne……………  137 

Görsel 6: Kara Bela Film Afişi…………………………………………………...  138 

Görsel 7: Kudret’in Karsının Cenazesi…………………………………………...  140 

Görsel 8: Kudret’in Babasının Cenazesi…………………………………………   140 

Görsel 9: Amerikan Polislerini Taklit Eden Zabıtanın ZBT Yazılı Şapkası, Kahve ve 

Donut Sahnesi…………………………………………………………………....   141 

Görsel 10: Şarkıcı Burcu’nun Sigarasını Çakmak, Küçük Tüp, Molotof Kokteyliyle 

Yakmaya Çalışan Kişiler………………………………………………………...   142 

Görsel 11: Kamu Spotu Sahnesi………………………………………………....   143 

Görsel 12: Kudret, Güven, Burcu ve Efkan’ın Dansçı Kılığında Kaçmaya Çalıştıkları 

Sahne………………………………………………………………………….......  144 

Görsel 13: Salur Kazan Zoraki Kahraman Film Afişi……………………………. 146 

Görsel 14: Şökli Melik’in Oba Vadi Projesi – Açık Spor Salonu………………... 148 

Görsel 15: Şökli Melik’in Oba Vadi Projesi - Oba Alışveriş Merkezi…………… 148 

Görsel 16: Salur Kazan ve Oğuz Beylerinin Ava Gitmesinin Ardından Uruz’un 

Obada Parti Verdiği Sahne……………………………………………………….  149 

Görsel 17: “At Park Edilemez” Levhası ve Salur Kazan İle Çobanın Otostop 

Çektikleri Sahne…………………………………………………………………..  151 

Görsel 18: Deli Dumrul Film Afişi……………………………………………….  154 

Görsel 19: Deli Dumrul Köprüsünden Geçerken 33 Akçe Verdiği İçin Manzarayı 

İzleyen Çift……………………………………………………………………….  157 

Görsel 20: Deli Dumrul Köprüsünde İhtiyarlık Kartının Geçip Geçmediğini Soran 

Yaşlı Köylü……………………………………………………………………….  157 



xiii 
 

Görsel 21: Yedinci Mühür Filminde Ölüm İle Şövalyenin Satranç Oynadığı 

Sahne……………………………………………………………………………..  159 

Görsel 22: Sen Kiminle Dans Ediyorsun Film Afişi……………………………..  161 

Görsel 23: Aysel’in Silahla İntihara Teşebbüs Ettiği Sırada Komşularının Ona Farklı 

İntihar Yöntemleri Tavsiye Ettiği Sahne…………………………………………  162 

Görsel 24: Dans Eğitmeni Şengül’ün Dans Okulu’na Kayıt Yaptırmaktan Vazgeçen 

Aysel ve Selim’i Farklı Danslar Göstererek İkna Etmeye Çalıştığı Sahne………  163 

Görsel 25: Bad Boys Grubunun Altın Pabuçlar Dans Yarışmasında Sunucu İle Kavga 

Ederken Kulise Michael Jackson’ın Ay Yürüyüşü Dansını Yaparak Girdiği 

Sahne……………………………………………………………………………...  164 

Görsel 26: Şengül’ün Uluslar arası Dans Yarışmasında 500 Milyon Dolar Ödül 

Verileceğini Duymasının Ardından Dans Okulu’na Döviz Kurlarındaki Hareketliliği 

Gösteren Elektronik Gösterge Yaptırdığı Sahne…………………………………   165 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

Komedi kelimesi, Eski Yunan’daki ‘komedya’nın karşılığı olarak 

kullanılmaktadır. Türkçe’ye Fransızca’dan geçen komedi; ‘güldürü, gülmece, 

gülmeye neden olan olaylar’ anlamındadır.  

Türkçe karşılığı olarak “güldürü” kelimesi tercih edilen komedi, ilk önce bir 

tiyatro türü olarak Antik Yunan’da ortaya çıkmıştır. Aşağı tabakadan, halktan, 

bayağı insanları anlatan, erdem ve ahlâka önem vermeyen komedyalarda gülünç 

durumlar işlenirdi. Komedya ve onun karşıtı olan tragedyanın tanımını, 

özelliklerini, kökenini ve anlatı yapısını ilk olarak Yunan filozof Aristoteles, 

Poetika adlı eserinde sistemleştirmiştir.  

Komedi; insanların, durumların, belirli olay ve olguların gülünç ve aksayan 

yanlarını konu edinir. Kişi, olay ve durumları gülünç bir biçimde inceleyen bir 

türdür. Komedi genellikle, olması gereken bir durum ile olmaması gerekenin 

beklentiye uymayacak ve şaşırtıcı bir şekilde yer değiştirmesi sonucu ortaya çıkar.  

Sinema, 1895 yılında Lumiere Kardeşlerin Paris’te sinematograf cihazlarıyla 

yaptığı gösteriler ile doğmuş, zaman içerisinde kendi içinde türlere ayrılmıştır. 

Komedi de bu türlerden biridir. Sinemada türlerin kendilerine özgü birtakım 

kalıplaşmış kuralları vardır. Komedi türü de belirli kalıp ve özelliklere sahip 

olarak içinde birtakım unsurlar barındırır. Bu unsurlar bir anlamda komedi türünü 

okuyucusuna ya da izleyicisine cazip kılan araçlardır. İnsanlar genelde eğlenmek 

amacıyla komediyi tercih etmektedirler (Özçelik, 2017: 1).  

Sinema, Türk topraklarına, sinematografın icadından hemen sonra, Osmanlı 

Devleti zamanında gelmiştir. Sinemaya özellikle saray ve çevresi tarafından 

büyük ilgi gösterilmiştir. Cumhuriyet’in kuruluşunun ardından sinemaya olan ilgi 

artarak devam etmiş, gerek devlet ve gerekse ordu eliyle sinema desteklenmiştir 

(Çağan, 2009: 5). Cumhuriyet döneminde önce Muhsin Ertuğrul gibi tiyatrocular 

sinemada etkin olmuş, ardından Baha Gelenbevi, Faruk Kenç, Lütfi Akad gibi 

önemli yönetmenler yetişmiştir. 



2 
 

Yirminci yüzyılın ilk yıllarında, o zamanlar Osmanlı Devleti toprağı olan, 

Makedonya’nın Manastır şehrinde Manaki (Milton ve Yanaki) Kardeşlerin çektiği 

“Büyükanne Despina ve Yün Eğiren Kadınlar” adlı belge filmiyle Türk 

Sineması’nın başladığı genel kabul görmektedir. Türk Sineması’nın ilk komedi 

filmi ise Şadi Fikret Karagözoğlu’nun çektiği “Bican Efendi Vekilharç” (1921) 

filmidir. Karagözoğlu, daha sonraları “Bican Efendi Mektep Hocası” ve “Bican 

Efendi’nin Rüyası” filmleriyle Türk sinemasındaki ilk komedi tiplemesini 

yaratmıştır.  

Yaklaşık yüz yıllık bir geçmişi olan Türk Komedi Sineması, kültürel 

kimliğinde var olan Nasrettin Hoca fıkraları, Keloğlan masalları, Meddah, 

Karagöz, Ortaoyunu, köy seyirlik oyunları, tuluat geleneği gibi komedi 

geçmişinden de yararlanarak Cilalı İbo, Adanalı Tayfur, Turist Ömer, İnek Şaban, 

Arif gibi önemli komedi tiplemeleri yaratmıştır.  

Komediyi oluşturan, komik olay, tiyatroda, edebiyatta, müzikhalde ve 

sinemada var olmuştur. Her dönemde ya da her sanat alanında komedi farklı 

şekillerde oluşturulmuştur. Tiyatroda erdem ve ahlâktan uzak olarak görülen 

halktan ve sıradan kişilerin başından geçen olaylar komedi malzemesi olarak 

kullanılmıştır. Sinemada önce kaba saba hareketler, jest, mimik ve pandomim 

kullanılarak yapılan ‘slapstick’ (savruklama) tarzı komedi kullanılmış, ardından 

komedi alt türleri de ortaya çıkmıştır. Zaman içerisinde yönetmenlerin ve ülke 

sinemalarının da katkılarıyla İngiliz Komedisi, Amerikan Komedisi gibi ülke 

komedileri ve korku-komedi, bilimkurgu-komedi, aksiyon-komedi, romantik-

komedi, kara komedi gibi komedinin alt türleri doğmuştur. Absürt komedi de 

komedinin alt türlerinden biridir.  

Absürt, önce modern tiyatronun bir türü olarak ortaya çıkmış ve Absürt 

tiyatroyu oluşturmuştur. Kelime anlamıyla “uyumsuz, saçma” demektir. Sinemada 

Absürt komedi, saçma ve birbirinden ilgisiz olayların anlatıldığı, uyumsuzluğun 

kural edildiği, olaylar, durumlar ve karakterlerin eylem ve davranışlarında 

nedensellik bağının olmadığı komedi türünü ifade etmektedir.  



3 
 

Bu tez sırasında komedi sineması literatüründen kaynaklanan birtakım 

kavramsal zorluklarla karşılaşılmıştır. Bu kavramsal kargaşayı gidermek için aynı 

anlama gelen sözcüklerden yalnızca biri kullanılmıştır. Güldürü kelimesi yerine 

“komedi”, savruklama ve sopalama kelimesi yerine “slapstick” sözcüğü tercih 

edilmiştir. Buradaki amaç, tez içerisinde anlam birlik ve bütünlüğünün 

sağlanmasıdır.  

Bu çalışmanın birinci bölümünde, komedi kavramı ve gülme eylemi 

tanımlanmış, komedinin tarihi ve özellikleri açıklanmış, komedinin alt türleri 

tiyatroda, edebiyatta, sinemada olmak üzere üç alt başlık altında incelenmiştir. 

İkinci bölümde, komedi ve sinema ilişkisi, dünya sinemasından komedi ve 

sinemada komedinin alt türleri açıklanmış, Türk komedi sinemasına kaynak 

oluşturan Geleneksel Türk tiyatrosunun ürünleri olan meddah, Karagöz (Perde) 

oyunu, orta oyunu, tuluat, kukla, köy seyirlik oyunları ile Batı etkisinde gelişen 

Türk tiyatrosunda komedi anlayışı işlenmiştir. Bu bölümde son olarak Türk 

komedi sineması dönemsel olarak açıklanmıştır. Üçüncü bölümde ise, örneklem 

olarak belirlenen Burak Aksak’ın uzun metrajlı sinema filmleri olan “Bana Masal 

Anlatma”, “Kara Bela”, “Salur Kazan Zoraki Kahraman”, “Deli Dumrul” ve “Sen 

Kiminle Dans Ediyorsun” Absürt komedi bağlamında içerik analizi yöntemiyle 

incelenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM: KOMEDİ KAVRAMI 

Komedi, Eski Yunancadaki “komedya” kelimesinden türemiştir ve kısaca, 

“gülünç olan, gülünecek olan durum” anlamına gelmektedir. Yabancı kökenli olan 

bu sözcüğün Türkçedeki karşılığı “güldürü”dür (Uluyağcı, 2015: 144). Ancak bu 

çalışmada, yapı bütünlüğü olması bakımından “komedi” kelimesini tercih edildi.  

Aristoteles’e göre, “komedya ortalama altı karakterlerin taklididir. Ancak 

komedya kötü olan her şeyi taklit etmez, tam tersine gülünç olanı taklit eder, 

gülünç olmak da soylu olmayışın bir parçasıdır. Çünkü gülünç olmanın özü soylu 

olmamaya ve kusura dayanır. Ancak bu kusur, acı vermez ve zararlı değildir. 

Durumu gülünç bir maskenin acı vermeyen ancak çirkin ve kusurlu görünüşüne 

benzer.” (Aristoteles, 2011: 35-36). 

Özön’e göre; “komedi; insanların, durumların gülünç yanlarını ele alır. 

İnsanları, olayları, durumları gülünç bir biçimde işleyen türdür. Gülünçlük 

çoğunlukla olması gereken ile olmaması gerekenin beklenmedik ve şaşırtıcı bir 

biçimde yer değiştirmesi ile ortaya çıkmaktadır (Özön, 1985: 151).  

Komedi; sıradan ve alelade olanın ilgili sanat dalının (edebiyat, tiyatro, sinema 

gibi) anlatım olanaklarını kullanarak insanların yapıp ettiklerini, olayları, tarihi bir 

dönem ya da şahsiyeti, olguları, sosyal kurumları (siyaset, aile, kültür, din) yergi 

vasıtasıyla anlatan; okuyanı, dinleyeni ya da izleyeni güldürme, kimi zaman da 

düşündürerek olaylar, kişiler ve durumlar üzerine sorgulatma amacı taşıyan bir 

anlatım türüdür.  

1.1. Komedinin Tanımı 

“Komedya kelimesi Yunanca ‘comos’ ve ‘oidia’ kelimelerinden birleşiminden 

meydana gelmiştir. Comos; halk, curcuna ve köy gibi anlamlarda 

kullanılmaktadır. Oidia ise, ezgi demektir. Dolayısıyla komedya, ‘curcuna’ veya 

‘halk ezgisi’ anlamı taşımaktadır. Komedya ile halk ezgileri vasıtasıyla törenler ve 

ritüeller yerine getirilirken, sıradan hayata dair şakalar, nükte ve yergiler de ifade 

edilir.” (Nutku, 2001: 57). 



5 
 

Fransızcadan Türkçeye geçen komedi kelimesi TDK Sözlüğü’ne göre; 

“güldürü, gülmeye neden olan olaylar ve insanların olayların gülünç taraflarını 

anlatan sahne eseri olarak tanımlanmaktadır.” (çevrimiçi, http://www.tdk.gov.tr, 

Erişim Tarihi: 03.01.2022).  

Komedi türü Antik Yunan’dan bugüne sanat ve edebiyatta yer almış, farklı alt 

türlere ayrılarak zaman içerisinde içerik ve konu bakımından çeşitlenmiştir. 

Komedinin tanımı yapılırken komediyi meydana getiren ‘komedyen’ 

kavramından ve komediyi doğuran gülme eyleminden söz edilecektir. 

İnsanları güldüren, eğlendiren, hoşça vakit geçirmesini sağlayan komik eylem 

ve güldürü bir anda ortaya çıkmamaktadır. Komik eylemi meydana getiren kişi ya 

da kişiler, komedinin ortaya çıkışından beri vardır. Günümüzde bu kişi 

“komedyen” olarak adlandırılmaktadır.  Komedyen kavramı TDK Sözlüğü’ne 

göre, “güldürü oyuncusu” olarak tanımlanmıştır. TDK’nın komedyen ile ilgili 

ikinci tanımı ise, “sözleri ve davranışları yalan ve yapmacık olan kimse” 

şeklindedir (çevrimiçi, http://www.tdk.gov.tr, Erişim Tarihi: 02.11.2021).  

Komedi; izleyiciyi belirli bir çizgiden dışarı çıkararak onu farklı mecralara 

sürüklemektedir. Bu tür, abartarak ya da bilinçli bir şekilde olayları belirli bir 

çizgiden götürerek güldürmeyi sağlamaktadır. Bu güldürüyü sağlayan bir de 

komik oyuncu vardır. Komik oyuncu ya da komik bir tiplemeyi izlerken 

izleyiciler ona güler, ondaki bazı eksiklerden, farklılıklarından dolayı onu komik 

bulur. İşte bunu sağlayan kişi “komik”ten komedyen olmaya geçmiştir 

(Scognamillo, 2005: 10).  

Türk komedi kültürü, Nasrettin Hoca, Bektaşi Fıkraları, Keloğlan masalları, 

Karagöz ve Hacivat gölge oyunları ile İslâmiyet’in kabul edildiği ilk yüzyıllar 

olan 11-12. Yüzyıla kadar uzanmaktadır. Orta Oyunu, Karagöz ve Hacivat ve 

Meddah gösterilerinde halkı eğlendirip güldürenler, oyunları oynayanlar, gölge 

oyunundaki karakterleri perde arkasından oynatan “gölgeci” ya da meddahın 

kendisiydi. Daha sonraki yıllarda bu kişiler tek bir adlandırma ile “komedyen” 

http://www.tdk.gov.tr/
http://www.tdk.gov.tr/


6 
 

adını almıştır. Komedyen kavramı aynı zamanda bir uzmanlaşma ve meslek 

alanına da işaret etmektedir.  

1.1.1. Gülme Eylemi 

Gülme eylemi sonucunda insanda bir davranış ve duygu değişimi 

yaşanmaktadır. Komik ya da komedi eylemi sonucunda yaşanan bu davranış-

duygu değişimine “gülmek” adı verilmektedir. Komedi, “gülmekten” bağımsız 

düşünülemez. Komedinin olduğu yerde buna gülme davranışıyla karşılık veren 

izleyici/seyirci kitlesi olması gerekir. Aksi hâlde bu ya komedi olmaz ya da 

komedinin ve komik eylemin yanlış yapıldığını gösterir.  

Komedi olgusu ile gülme eylemi arasında doğrusal bir ilişki bulunmaktadır. 

Komedi, içeriği ve anlatı yapısının gereği olan “komik olanı” ortaya çıkardığında 

gülme eylemi kendine düşen görevi yerine getirmektedir. Gülme eylemini 

gerçekleştiren şey, komik olayın, yani komedinin ortaya çıkışıdır (Koyuncu, 2018: 

7).  

Duyguların gülme eyleminin en büyük düşmanı olduğunu söyleyen Bergson’a 

göre, gülme durumunu başlatan, insanı insan yapan duygulardır. Böylece insan 

sadece gülünç olan şeylere değil, acı veren olaylara da gülebilmektedir. Bergson, 

acı içindeki insanlara gülünmemesi gerektiğini söylemediğini ifade edip bazen acı 

veren trajik olaylara gülmenin o acıyı unutturabildiğine işaret etmektedir 

(Bergson, 2014: 5).  

Komik durum ya da eylem, insan davranışının bir sonucu olarak ortaya çıkar. 

Bir nesneye verilen şekil, kişinin bir kusuru, söylene sözün söyleniş biçimi, 

içeriğindeki anlam veya ona kişi tarafından yüklenen anlam komik eylemi 

oluşturur. Gülmek de tıpkı ağlamak, kızmak, öfkelenmek gibi insanın duygu 

durumunun sonucudur. Ancak “gülmeye” neden olan eylem diğer duygusal 

hâllerden çok daha çeşitli şekillerde olabilir.  

Morreall, gülmenin duygusal bir davranış mı yoksa fizyolojik bir davranış mı 

olduğunu açıklarken öksürmek, esnemek, hapşırmak gibi istem dışı (refleks) bir 



7 
 

davranış olmadığını, aksine duygusal durumla bağlantılı olduğunu açıklamaktadır 

(Morreall, 1997: 6). Buna göre gülme eylemi insanın duygusal durumu sonucunda 

ortaya çıkan ve davranışa yansıyan bir özelliktir. 

Gülme eylemi aklî melekeler ve duyguların birleşimi sonucunda meydana 

gelir. Ayrıca gülme, insanın içinde yaşadığı toplumsal yapı ile etkileşimi 

sonucunda kendiliğinden öğrenilir (Uçar ve Koca, 2011). İçinde yaşanılan 

toplumun normlarına göre neye gülüp neye gülmeyeceğini öğrenen insanın 

gülmeden aldığı haz, komik olanın teatral bir yapı biçiminde ortaya çıkmasının 

sebeplerinden birini oluşturmaktadır.  

 Aristoteles’den aktaran Sanders’e (2001: 22) göre, “bebek gülme eylemi 

sonucunda insan olur; çünkü insan gülen bir hayvandır. Bebekler ağlayarak hayata 

başlarlar ve gülmeyi kazanarak devam ederler. İlk gülüş ikinci ayda kendini belli 

etmeye başlar. Bebeğin ilk gülüşüne dair Antik Çağ kaynaklarına bakarsak 

dördüncü ve kırkıncı günler önem arz etmektedir.” İlerleyen yaşlarda gerek 

ebeveynler ile gerekse toplumsallaşma sonucunda akran ve çevreyle olan ilişkiler 

sonucunda gülme eylemi çeşitlilik göstermeye başlar. Gülme, kimi zaman 

tebessüm kimi zaman toplumsal nezaket sonucunda kimi zaman ise güldürü 

eyleminin sonucunda kahkaha olarak ortaya çıkar.  

Gülme eylemi bazı durumlarda insanların rahatlama, kötü durumlardan 

uzaklaşma, endişeyi yok etme amacına hizmet eder. Gülmenin bu özelliğinin 

varlığı kahkaha atmaktan geçer. Gülmenin farklı bir boyutunu temsil eden 

kahkaha atmanın insanın öfkeyi, gururu yok ederek rahatlama görevi vardır 

(Koestler, 1997: 39).  

Gülme şekilleri, kişilere ve olaylara göre değişik biçimlerde ortaya 

çıkabilmektedir. Ludovico Castelvetro gülmenin dört çeşidinin bulunduğunu ifade 

eder. Birinci gülme, sevgiden kaynağını alıp içerisinde komik olanı barındırmaz. 

İkinci gülme, başkalarının yanılmasına ve yanlış anlamasına dayanır ve içinde 

gülünç olanı da barındırır. Üçüncü gülme, fiziksel deformasyonlardan ve 

sahtekârlıktan ortaya çıkan gülmedir. Dördüncü ve son gülme çeşidi ise açık-

saçıklıktan kaynaklanan gülmedir (Özçelik, 2017: 4).  



8 
 

Descartes’a göre insanın gülme sebebi, kötü durumu hak eden kişinin sonunda 

kötülüğe maruz kalmasıdır. Yine de Descartes, bu kötülüğün küçük olmasını 

söyler. Böylece kişi kendisini kötü olarak görmeyecek ve suçlu hissetmeyecektir 

(Smadja, 2013: 27).  

Gülme davranışının farklılık göstermesinin nedenleri, ona sebep olan olaylar 

olmaktadır. Ailemizin ya da resmi ilişkiye sahip olduğumuz kişilerin yanındaki 

gülme eylemimizle arkadaşlarımızla olan ya da sinema filminde ve tiyatrodaki 

‘gülmemiz’ elbette farklılık gösterecektir. Ayrıca bireyin karakter özelliklerinin 

ve içinde yaşadığı toplumsal grup ve sınıfın ya da yaşadığı çağın da gülmede 

etkili olduğunu söyleyebiliriz. Orta Çağ’da bir kont ya da kralın kendisini 

eğlendiren bir hikâye anlatıcısı ya da palyaço karşısındaki gülme eylemi ile aynı 

çağda yaşamış serflerin, işçilerin ya da tüccarların gülme davranışı şüphesiz ki 

farklı olacaktır. İçe kapanık olan bir bireyin gülmesi daha zorken, dışa dönük ve 

kolayca sosyalleşebilen bireyin gülme davranışı daha kolay ve sık rastlanır bir 

durumdur. Üst sosyoekonomik sınıftan insanların güldüğü olay ve olgular ile alt 

sosyoekonomik sınıfın güldükleri genel olarak farklı olacaktır.  

Kimi araştırmacılar gülmeyi sosyolojik bir olgu olarak ele alır ve sosyal sınıf 

ayrımı ile gülmeyi, avam (halk gülüşü) ve havas (soylu gülüş) olarak ayrıma tâbi 

tutarlar. On yedinci yüzyılda yaşamış olan IV. Chesterfield Kontu’na göre, 

kahkahalarla başka insanları rahatsız edecek ve onların duymasına neden olacak 

yüksek frekanslı gülmeler cahillik ve görgüsüzlüktür. On sekizinci yüzyıl şairi ve 

halk felsefecisi James Beattie, 1778 yılında yazdığı “Denemeler: Şiir Üzerine” 

adlı kitabında halk tabakasından sıradan insanların konuşmalarının üst-toplumsal 

sınıf insanının konuşmasına göre çok daha keskin ve daha fazla içeriğe sahip 

olduğunu belirtmektedir. Beattie; avam sınıfın düşündüğü her şeyi olduğu gibi 

ifade ettiği ve nasıl ise öyle göründüğünü söyler. Sinirlenen insanın karşısındakini 

tehdit ettiğini, hissettiği şekilde yaşayıp duygularını gizlemediğini, kötü ve kırıcı 

söze aynı şekilde karşılık verdiklerini belirtir. Ayrıca alt sınıf insanı ince mizahtan 

hoşlanmadığı ve anlamadığı için kaba ve karşısındakini incitici el şakalarıyla 

eğlenmeyi tercih etmektedir (Sanders, 2001: 277).  



9 
 

Gülmenin kaynaklarına bakıldığında mitolojiler ve destanlar, gülmecenin ilk 

yaratıldığı alanlar olarak göze çarpmaktadır. Homeros’un İlyada destanına atıf 

yapan Aker, ilk gülüşün ateş ve zanaat tanrısı Hephaistos ile ilgili olduğunu 

vurgular. Hikâyeye göre; “Hephaistos yaşanan bir olay üzerine annesinin tarafında 

yer alır, buna çok kızan babası Zeus’un onu bacağından tutup Olympos’tan aşağı 

atar. Anlatıya göre zaten çirkin olan Hephaistos ayağını incitmiş, topal kalmıştır. 

Ancak Zeus’un öfkesi dinmez. Homeros, topal tanrı Hephaistos’un tanrılara şarap 

sunmaya çalışırken her adımda şarabı üzerine döktüğüne ve o anlarda tanrıları 

kahkahaya boğduğuna yer verir. Odysseia adlı eserde ise Hephaistos, kendisini 

aldatan Aphrodite ve sevgilisi olan savaş tanrısı Ares’ten intikam almaya karar 

verir. Destana göre Hephaistos, iki sevgiliyi demir ağdan yaptığı tuzağına düşürür 

ve suçüstü yakalar. Tüm tanrıları bu manzaraya şahit olması için tunç evinin 

önüne çağıran Hephaistos, intikamını tanrılar arasında yükselen kahkahalarla 

alır.” (Homeros’dan akt. Aker, 2021: 134-135).  

Her insan farklı şeyleri komik olarak adlandırır; dolayısıyla birinin 

kahkahalarla güldüğü duruma diğer bir kişi tebessüm dahi etmeyebilir. Farklı 

kültürlerden insanlar, değişik durum ve olguları komik bulabilir, bunlara gülebilir. 

Kültürel, toplumsal, ekonomik, dinsel ve karakteristik farklılıklar gülmenin 

yönünü belirler. Bu görüş, önce Platon, ardından gelen öğrencisi Aristoteles 

tarafından geliştirilen düşünceler ile açıklanabilir. Bu düşünce sistemine göre 

doğada ateş, su, toprak ve hava olmak üzere dört temel element bulunmaktadır. 

Bunlar, insanın yaşaması için gerekli olan yiyecek ve içecekler aracılığıyla insan 

bedenine geçmektedir. Biyolojik temelli bu bakış açısında midenin gönderdiği 

yiyecekler karaciğer tarafından dört salgıya çevrilmektedir. Bu salgılar birçok Batı 

dili tarafından ‘humour’ olarak adlandırılmaktadır. Humour, aynı zamanda 

‘gülmece’ kavramını da karşılamakta olup insan karakterinin etkilendiği salgılar 

anlamına gelmektedir. Buna göre, elementler ile insan bedenindeki maddeler 

birbirleriyle ilişkilendirilmektedir. Karaciğer tarafından dönüştürülen her madde 

ya da element insanın bir ruhsal durumuna işaret eder. Üzüntülü bir yapıya sahip 

olan insan toprak elementine; soğukkanlı kişiler su elementine; öfkeli insan 

safrasının vermiş olduğu ateş elementine bağlıdır. Ayrıca insanın yaşamsal ısısını 



10 
 

etkileyen üç farklı durum bulunmaktadır. İlk olarak, karaciğer tarafından üretilen 

ve bedenin alt bölümünde bulunan salgılar kişinin ruhsal durumunu belirler. 

İkincisi kanla beraber kalpte pompalanan yaşamsal salgılar iken; üçüncüsü, 

sinirler vasıtasıyla beynin çalışmasını sağlayan hayvansal salgılardır. Bu 

salgılardan baskın olan, insan karakterini de belli etmektedir (Özünlü, 1999: 17). 

Görüldüğü gibi gülme davranışında kültürel, toplumsal ve tarihsel etmenlerin 

yanında hormon ve salgılardan kaynaklanan biyolojik ve fizyolojik etkenler de 

önemli rol oynamaktadır.  

Kimi araştırmacılar gülmeyi kendiliğinden gelişip gelişmemesine göre “doğal 

gülme” ve “yapay gülme” olmak üzere ikiye ayırmıştır. Aziz Nesin ve Muzaffer 

İzgü de gülmeyi bu şekilde sınıflandıranlar arasındadır. Aziz Nesin’e göre 

kimyasal maddeler ve uyuşturucular ile gaz bombaları ile yapmacık gülüşler, 

gıdıklanma sonucu oluşan gülmeler vb. sağlıksız gülme biçimleridir. Öyleyse 

sağlıksız gülmede kişi zoraki olarak birtakım yollarla ya da refleks sonucunda 

gülmektedir. Bu tip gülmeler mizahi olmayan gülmelere dâhil edilmektedir (Usta, 

2005: 19). Mizahi gülme ise, komik eylem sonucunda ortaya çıkmaktadır. 

Komedyenin ya da oyuncunun sözün anlam inceliğine dayanan, el ve yüz 

hareketleriyle yaptığı eylemler, mevcut durumun karmaşıklığına dayanan komik 

durum vb. sonucunda mizahi gülme biçimi oluşur. Burada insan faktörü vardır ve 

komik eylemi meydana getirir. Komik eylem neden, gülme ise sonuçtur. 

Toplumun kusurlarını gösteren, hatalarını cezalandırabilen gülme kavramı 

bazı toplumlarda ve dinlerde farklı şekillerde sınıflandırılmıştır. Bu sınıflandırma 

genellikle gülmenin kahkaha biçiminde olan çok ya da tebessüm şeklinde olan 

hafif frekanslı şekilleridir. Örnek vermek gerekirse, ağız dolusu yapılan kahkaha 

atarak gülme karşıdaki kişiyi aşağıladığı düşünülerek özellikle Doğu ve İslâm 

toplumlarında hoş karşılanmamıştır. Hz. Muhammed (s.a.v.) tebessüm eder, 

kahkaha ile gülmezdi. O’nun gülmesi acıdan veya yalandan kaynaklanmazdı 

(Özçelik, 2017: 6).  

Gülme ve gülmeyi ortaya çıkaran komik eylem pek çok etmene göre değişiklik 

göstermektedir. Kültürel, toplumsal, sosyoekonomik, dinsel faktörler, çağ ve 



11 
 

coğrafya neyin komik eylem olduğunu belirlemede önemli bir etmen iken; gülme 

davranışını da biyolojik, fizyolojik, ait olunan kültür, toplumsal sınıf, yaş, cinsiyet 

vb. doğrudan etkilemektedir. 

Gülme eylemi, dinden, kişiden, toplumdan ya da hayattan ayrı düşünülemez. 

Kendi içerisinde türlere ayrılan gülmenin bir tarafından bu eylemden etkilenen, 

yani gülen taraf bulunur. Bütün gülmeler elbette mizah yoluyla oluşmaz; her 

mizahın sonunda da gülme eylemi gerçekleşmeyebilir. Ne var ki, gülmeye neden 

olan komedi, komik olanı kendi içerisinde taşır (Özçelik, 2017: 7).  

Antik dönem filozoflarından Platon ve Aristo’ya göre komik eylem, 

çirkinlikten ve kabalıktan meydana gelir. Komedi, trajedinin aksine, soylu 

olmamaktan kaynaklanır ve bu da kusurlu olmanın bir parçasıdır. Bu kusur, acı 

veren ya da sonucunda zarar görülebilecek bir eyleme dayanmaz. Komik bir 

maskenin acı hissettirmeden yalnızca çirkin olması bunun örneğidir (Aristoteles, 

2011: 28). Antik Yunan’da iki önemli tiyatro türünden biri olan komedya, halkın 

ve alt tabakanın sanatı olarak görülürdü. Bu nedenle her türlü kaba söz, küfür ve 

argo, el şakası yer alırdı. Komedyanın zıttı olan tragedya ise soyluların sanatı 

olarak adlandırılmış, kral, kraliçe gibi soylu kişiler ana karakter olmuş, ahlâk ve 

erdem ön planda tutulmuş, kaba söz, hakaret, öldürme yaralama gibi eylemler 

sahnede gösterilmemiştir. 

Sakatlık, hastalık, uzuv eksikliği belki de komik bir durum oluşturabilir. Ancak 

bu duruma gülmek etik açıdan uygun olmaz. Küçük yaştaki çocuklar bilişsel-

zihinsel gelişimlerini tamamlamadıklarından, doğru ve yanlışı henüz ayırt 

edemediklerinden bu gibi durumlara gülse de ‘komik eylem’ olarak 

adlandırılamaz. Ne var ki, biçimsel bozukluklar ile alay etmek ve “gülmece 

unsuru” ortaya çıkarmak halen yetişkin insanlar arasında dahi yaygındır.  

Komik eylem, belirli amaçlar doğrultusunda düzenlenir ve bu düzenlemeyi 

gerçekleştiren kişi aracılığıyla da sanatla ilişki kurar. Sanat ile komik arasındaki 

ilişki, edebiyattan, tiyatrodan ve sinemadan geçmektedir (Çetinkaya, 2011: 44). 

Yaşamın içindeki türlü sakarlıklar, yanlış anlaşılmalar, şive ve söz taklitleri basit 



12 
 

ve alelade görünürken; bir plan dâhilinde oluşturulmuş anlatı yapılarında, yazar ya 

da sanatçının üslûbu ile biçimlenmiş eserlerde sanat ile buluşur. Yazın sanatında 

parodi eserler ve hiciv şiirleri, klasik tiyatroda komedyalar, modern tiyatroda 

absürt piyesler, sinemada komedi türündeki filmler bir yazar, sanatçı, senarist ya 

da yönetmenin anlatıya biçim vermesi, olay örgüsü içerisinde komik unsurları 

meydana getirmesi güldürü sanatını oluşturur.  

Komik eylem sözcüğün anlam olanakları kullanılarak, şive ya da kişi taklidine 

dayanarak oluşturulabileceği gibi bir olayın abartılarak anlatılması ya da 

gösterilmesi yoluyla da yapılabilir.  

Türk sanatında komedi denildiğinde ilk akla gelenlerden biri de tiyatrodaki 

Karagöz (Perde) oyunudur. Karagöz oyunlarının tamamında alay ve tasvir 

amacıyla abartı öğesine yer verilmektedir. “Karagöz’ün Başına Gelenler” adlı 

oyunda Karagöz, boyu uzun olan Himmet’e bir soru soracağı sırada Himmet’in 

uzun boyuna şaşırır. Daha sonra söyleyeceği sözleri avucuna doldurup onun 

kulağına fırlatmayı düşünerek abartı yoluyla komediye başvurur (Usta, 2005: 

116). Benzer şekilde “Neşeli Günler” filminde Şener Şen’in canlandırdığı Ziya 

karakteri de yeğenlerine anlattığı hikâyede abartıya başvurur. Ziya burada, aslan 

avında aslanın dişlerinin ve boyunun uzunluğunu söyler. Bu yalana hem çocuklar 

hem de ağabeyi inanmaz. Ziya da yalanlarını gitgide “boyu on metre değilse de 

beş metre, işte aslan kadar aslan” şeklinde değiştirir. Sonuçta, çocukların 

kendisine gülmesine rağmen anlattığı hikâyeye devam eden kişi abartılarıyla 

gülünç duruma ulaşır (Özçelik, 2017: 15). Yine, Natuk Baytan’ın yönetmenliğini 

yaptığı, başrolündeki Kemal Sunal’ın ‘Mülayim’ karakterini canlandırdığı 1979 

yapımı “Korkusuz Korkak” filminde abartıya dayalı güldürü unsuru sıkça 

kullanılmıştır. Kahvehanede oturan kalabalığın Mülayim’e ev sahibi Mehtap ile 

aralarındaki ilişkinin ne olduğunu sorduğu ve Mülayim’im Mehtap ile olan 

ilişkisini cinsel ima ve olaylarla abartarak anlatıp daha sonra “mesela yani” dediği 

sahne günümüzde dahi bilinmekte ve izleyenleri güldürmektedir.  

Komik eylem abartı dışında söz, şive ve kişi taklitleri; birbirini etkileyen farklı 

olayların zincirleme olarak gelişmesi; inatlaşma sonucunda gelişen olaylar; iyi ile 



13 
 

kötünün yer değiştirmesi; zıt durum ya da kişilerin yan yana gelmesi sonucunda 

da meydana gelebilir.  

1.2.  Komedinin Tarihi 

Komedya (komedi), kendisi gibi bir anlatım biçimi olan tragedya gibi Antik 

Yunan’da yapılan dini törenlerden ortaya çıkmıştır. Komedyanın merkezindeki 

konular, sarhoşluk, saldırganlık, şaka, nükte ve eğlencedir. Komedide kişiler, 

olaylar ya da konular karikatürize edilerek sunulur. Toplumsal, politik ya da 

kültürel her olay tıpkı karikatürdeki gibi abartılarak ve deforme edilerek gösterilir. 

Komedya insanın coşkun, gülünç yanlarını ele alırken; onun zıttı olan Tragedya 

ise, erdemli, ağırbaşlı ve ciddi yönlerini göstermektedir (Nutku, 2001: 11).  

Antik Yunan’da Şarap Tanrısı Dionysos adına düzenlenen törenlerde keçi 

maskesi takan koro üyeleri Dionysos’u yüceltmek adına ‘keçi şarkısı’ anlamına 

gelen ilahiler ve şarkılar okurlardı. Zaman içerisinde koroya konuşan kişiler de 

eklenmiş ve keçi şarkıları dinsel bir tören olmaktan çıkarak bir sanat hâlini 

almıştır. Komedya da Bağbozumu Tanrısı adına yapılan törenlerden doğmuştur 

(Keskin ve Büyük, 2013: 386). Bağbozumu Tanrısı Dionysos adı yapılan bu 

dinsel törenlerde Atinalılar keçi postlarına girerek bolca şarap içip birbirlerine 

türlü el şakaları yapar ve farklı sesler çıkarırdı. İşte komedyanın bilinen tarihi de 

bu şekilde başlamıştır.  

Komedyayı daha iyi anlayabilmek için onun zıttı olan tragedyaya bakmak 

gerekir. Aristoteles (2011) tragedyayı şöyle tanımlamaktadır:  

“Tragedya ahlâki açıdan ağırbaşlı, başı ve sonu önceden belli 

ya da tahmin edilebilir olan belirli bir uzunluktaki eylemin 

taklididir. Sanatsal incelikler kullanılarak güzelleştirilen bir dil ve 

üsluba sahiptir. Kapsadığı her bölüm için birtakım özel araçlar 

kullanır ve eylemde bulunan kişiler vasıtasıyla temsil edilir. Bu 

yönüyle bakıldığında tragedya sadece mitoslardan oluşmaz. 

Tragedyanın amacı acıma ve korku duygularını harekete geçirerek, 

ruhu kendi tutkularından arındırmaktır. Sanat tarafından 

güzelleştirilmiş dil denildiğinde, aklıma harmoni, yani şarkı ve 

mısra ölçüsünü içine alan dil geliyor. Her bölüm için özel araçlar 

kullanılır denildiğinde ise bazı bölümlerde ölçünün, bazı 



14 
 

bölümlerde ise aynı zamanda müzik ve şarkının kullanılmasını 

anlıyorum… Tragedya bir eylemin taklididir. Bu eylem karakter ve 

fikir bakımından belli özelliklerde olması gereken eylem halindeki 

kişiler tarafından temsil edilir. Bu durumda karakter ve düşünce, 

tragedyanın iki eylemi olmaktadır. Kişiler eylemlerdeki karakter ve 

düşüncelere bağlı olarak mutlu olurlar ya da olamazlar.”  

Tragedyanın komedyadan ayrılan birçok özelliği bulunmaktadır ki zaten 

birbirinin karşıtı olan türler olarak ortaya çıkmışlardır. Aralarındaki önemli 

ayrımdan biri üstün özellikli kişileri, örneğin tanrıları, yarı-tanrıları, kral ve 

kraliçeleri, tragedya; halktan ve sıradan, kusurlu insanları ise komedya işler. Oğuz 

Makal da tragedya ve komedyayı Eski Yunan Tiyatrosu’ndan bugüne birbirine zıt 

iki tür olarak görür. Chaplin ise alt sınıftan insanların hayatta kalabilmek için 

mizaha ihtiyaçları olduğunu belirtir. Kısacası, insanlar kendileriyle çeliştikçe 

komedi keskin bir şekilde devam edecektir (Makal, 1995a: 7).  

Tarhan (2016: 95), trajedi ile komedi türleri arasındaki farklılığı şöyle 

açıklamaktadır: “trajedi ile komedi arasındaki bir diğer ayırt edici özellik, 

trajedide sorunun cevaptan önce gelmesine karşılık, komedide cevabın sorudan 

önce gelmesidir. Bunun haricinde, trajedide tekrar olmamasına karşın, komedide 

tekrarın ‘olmazsa olmaz’ olmasıdır. Burada altı çizilmesi gereken önemli nokta 

şudur ki, komedi asla trajedinin bir tekrarı ya da yinelenmesi değildir. Çünkü 

komediyi trajediden ayıran tekrardan başka pek çok ayırt edici nitelik vardır.” 

Komedi sanatı, Antik Roma’da da Yunan şehir devletlerinde olduğu gibi 

tiyatro sahnesinde devam eder. Orta Çağ Avrupa’sında ise senyörlerin şatolarında, 

kralların saraylarında hikâye anlatıcısı (storyteller) görevi de gören saray 

soytarıları komediyi pandomime dayalı olarak alelade bir şekilde sürdürürler.  

İtalya’da 14. yüzyılın sonlarında edebiyat ve sanat alanında başlayan 

yenileşme hareketi olan Rönesans’ta komedi kavramı ise anti-kitenin beraberinde 

getirdiği bir anlayışa dayanır. Aristoteles’in Poetika adlı kitabında açıkladığı, 

Antik Yunan ile Antik Roma’da uygulanan komedya sanatı Rönesans döneminin 

komedya anlayışının da temel belirleyicisi olmuştur. Yavuz’un (2019: 64-65) 

belirttiği üzere;  



15 
 

“Rönesans döneminin komedya anlayışı, Dante Alighieri’nin 

‘İlahi Komedya’ (Divina Commedia) adlı eseriyle zirveye 

erişmiştir. Rönesans dönemi plastik sanatlarında ise komedya 

kavramına Dante’nin eseri için yapılan betimlemeler haricinde 

rastlamak pek olası değildir. Rönesans dönemi için komedya, hiciv 

(eleştiri) alanında bir araç olarak görülmüştür. Halka ulaşmak için 

tragedyadan daha kolay ve yaygın bir iletişim aracıdır. Tragedya 

‘kutsallık’ atfedilmiş ciddi bir üslup; karakterlerinin ortalamanın 

üstünde insanlar olması -yani halk arasında gözlemlenmesi zor olan 

üst tabakadan ya da ilahi kişiler olması- gibi nedenlerden dolayı 

genel kitleye hitap etmesi zor; daha çok sanatsal bir araçtır. 

Komedya ise, ortalamanın altında, yani genel halk kitlesinin 

kendisine daha yakın bulabileceği karakterler barındırdığı için, 

Rönesans dönemi sanatçılarına genel kitleye daha kolay 

ulaşılabileceğini düşündürmüştür.”  

Rönesans dönemi resim sanatında komediye, Hollandalı Hieronymous 

Bosch’un eserlerinde rastlanmaktadır. Bosch’un tablolarında, rahibe örtüsü giyen 

domuz ya da vahşi bir yaratığa benzetilen rahipler gibi gerçeküstü figür ve 

kompozisyonlar ile Katolik Kilisesi’ne ve dine karşı bir hicivsel üslûpla komedi 

kullanılmıştır. İtalya’da ise Floransalı maniyerist ressam Sandro Boticelli, İlahi 

Komedya betimlemeleriyle Rönesans döneminin komedya konulu resimlerini 

meydana getirmiştir. Rönesans dönemi komedya sanatı bir yönüyle ‘metafizik’ bir 

algı da içermektedir. Leonardo da Vinci gibi sanatçılar bu sebeple komediyi daha 

çok grotesk yönüyle işlemişlerdir. Grotesk; kaba komedilerden, absürt 

şakalaşmalardan yararlanarak, birbirine tamamen zıt yaşantıları ya da olayları 

bağdaştıran temelde ciddi, ancak görünürde gülünç ve absürt bir komedya tarzını 

yaratmıştır (Yavuz, 2019: 65-70).  

Aydınlanma Çağı olarak adlandırılan 17 ve 18. yüzyıllarda komedi, filozoflar 

tarafından felsefi olarak ele alınmıştır. Ne var ki felsefe ile komedi arasındaki 

ilişki çok eski olup filozoflar tarih boyunca komediden ziyade soylu olanı konu 

edinen tragedya ile ilgilenmişlerdir. Antik Yunan’da komedinin felsefi yönü ilk 

defa Aristophanes’in “Bulutlar” adlı oyununda Sokrates’in bir filozof olarak 

mizah özdeği konumunda olmasıyla konu edinmiştir (Tarhan, 2016: 89-90).  

Moliere ve Shakespeare ile tiyatroda devam eden komedi, Aydınlanma Çağı 

ve sonrasında birçok filozof tarafından felsefi yönüyle ele alınmıştır. Hegel, 



16 
 

“Tinin Fenomenolojisi” adlı kitabında komediyi en yetkin tinsel sanat eseri olarak 

kabul etmiş ve bunu ‘Sanat Biçimindeki Din’ bölümünde epik-trajedi-komedi 

üçlüsü içerisinde ele almıştır. Danimarkalı yazar ve filozof Kierkegaard, ironi ile 

komedi arasındaki ilişkiyi incelemiştir. Ona göre, ironinin en güvenilir biçimi, 

ciddi olan bir konuyu ciddi olmayan bir şekilde, şakaya vurarak ifade 

edilmesindedir. Psikanalitik Kuramın önemli isimlerinden olan Lacan’a göre 

komedi, olup biten gerçeğin görmezden gelinerek en aşina olunan gerçekliğin 

içindeki çatlağı görmeyi sağlayan bir nesnedir (Tarhan, 2016: 91-97).  

Gösteri sanatlarından tiyatroda, edebiyatta ve felsefede ele alındıktan sonra 

komedi, Lumiere Kardeşlerin sinematograf cihazıyla sinemaya da girmiştir. 

Komedi, sinemadan sonra icat edilen televizyonda ise izleyicilere yönelik 

programların çeşitlenmesiyle durum güldürülerinde ve talk-showlarda 

kullanılmıştır. 

1.3.  Komedinin Özellikleri 

İnsana özgü bir sanat olan ve Eski Yunan’da doğup geliştiği kabul edilen 

komedya (komedi, güldürü), alt sosyal sınıfa ve halka özgü bir nitelikte ele 

alınmıştır. Önceleri söz ve el şakalarına dayanan bu sanat, zaman içerisinde 

değişmiş; güldürü sanatı da farklılaşmıştır. Söz ve el hareketleri haricinde abartı, 

olayların zincirleme olarak şaşırtıcı bir biçimde gerçekleşmesi, iyi-kötü, güzel-

çirkin, başarılı-başarısız vb. zıtlıklar, var olan durumun çelişkisi gibi yollarla da 

komedi üretilebilir olmuştur. 

Komedya bugüne dek tüm unsurlarıyla var olmuş ve geçerliliğini 

sürdürmüştür. Yüzyıllardır değişerek gelen ve pek çok sanat dalına da bir tür 

olarak giren komedi, ülkelerin ya da toplumların sosyal ve politik yapısına göre 

işlediği konuları değiştirmek durumunda kalmıştır. Örneğin, Atina’daki siyasal 

durum sebebiyle politika alanında herhangi bir fikir ortaya atmak olanaksız hale 

geldiğinde para ve aşk ön plana çıkan temalar olmuştur. Bunun sonucunda olaylar 

daha sıradan ve yalın hale gelerek “mutlu son”a bağlanmış ve konusunu gündelik 

hayattan alan konular genelleştirilmiştir (And, 1973: 272).  



17 
 

Nutku’dan aktaran Uluyağcı’ya (2015: 145) göre, komedyanın türleri ve 

biçimleri; (1) düşünce ve mizah yoluyla gelişen komedyalar; (2) karakterin 

özelliklerinden ve kara-mizahtan kaynaklanan komedyalar; (3) söz komikliği ile 

oluşturulan komedyalar; (4) dolantı ve gülünç durumlarla oluşturulan komedyalar; 

(5) dayak, sopa, gürültü, patırtı ve kaba sabalığa dayandırılan komedyalar ve son 

olarak (6) açık-saçık bir olayı gülünç olarak kullanan komedyalar şeklinde 

oluşturulmaktadır.  

Komedi türü, tarihsel bağlamda değişerek ilerlese de komedi sanatını tek bir 

başlık altında öbeklemek mümkündür. Komedi, toplumdaki alt sınıfın ve sosyal 

grupların temsil edildiği, halkın istek ve özlemlerini, düşündüklerini, arzularını 

anlatmasını sağlayan ve yöneten sınıf olan iktidara tepkisini ortaya koymasına 

aracı olan gayri-resmi bir kültürün parçasıdır (Çetinkaya, 2011: 46-47). 

Konusunu günlük hayattan alan ve sıradan kişileri hikâyenin ana kişisi yapan 

komedi, kutsal olan kavramlara uzaktır; çatışmalar ve anlaşmazlıklar uzlaşıyla, 

mutlu sonla bitirilir. Komedi türü, Orta Çağ’da basit ve kaba halk güldürüsü 

anlamına gelen Fars’a da öncülük etmiştir. Tıpkı komedinin Antik Çağ’da olduğu 

gibi göstermeci yönüne vurgu yapan Fars da oyuncularını alt tabakadan seçmiştir.  

1.4.  Komedinin Türleri  

Komedi önce sözlü kültürde ve tiyatroda ortaya çıkmıştır. Edebiyat ve yazın 

alanında da şiirde parodi eserlerde, karikatür ve mizah dergilerinde bir tür olarak 

yer alan komedi son olarak yirminci yüzyılda sinemada da popüler türlerden biri 

hâline gelmiştir. Komedinin en fazla alt türü sinemada ortaya çıkmıştır. 

1.4.1. Tiyatroda Komedinin Alt Türleri 

İlk defa Aristoteles tarafından sistemleştirilen komedya yıllar içerisinde kendi 

içinde alt-türlere ayrılmıştır. 15 ve 16. yüzyıllarda tragedya ile birleşerek dram 

türünü doğuran komedyanın, töre komedisi, karakter komedisi ve vodvil olmak 

üzere üç alt türü bulunmaktadır (And, 1973: 28).  



18 
 

1.4.1.1. Töre Komedisi 

Bir toplumun gülünç, aksayan, kusurlu yanlarını anlatan komedi alt türüne 

töre komedisi adı verilmektedir. Bu türde, toplumların kültürel dinamikleri, 

anlayış biçimleri, örf, âdet ve görenekleri, toplumdaki sosyal sınıfların durumları, 

kadının ve erkeğin konumu eleştirilerek sahnelenir. Moliere’in “Gülünç Kibarlar”, 

“Bilgiç Kadınlar”, “Kocalar Mektebi”, “Zoraki Doktor” oyunları bu türün en 

önemli örnekleri arasında yer almaktadır (Koyuncu, 2018: 11). 

Hem karakter komedisi hem de töre komedisi tiyatro oyunlarında daha çok 

kullanılmaktadır. Türk tiyatrosunda, Tanzimat dönemi sonrası dilde, edebiyatta ve 

sanatta başlayan batılılaşma hareketi sonrası Ahmet Vefik Paşa, İbrahim Şinasi ve 

Direktör Âli Bey komedi türlerinde eserler ortaya koymuştur. Şinasi’nin tek 

perdelik oyunu olan “Şair Evlenmesi” ve Direktör Âli Bey’in “Ayyar Hamza” 

töre komedisi içerisinde değerlendirilmektedir. Bu tiyatro oyunları, dönemin 

kültürel ve sosyal yapısından kaynaklı olarak Osmanlı toplumundaki görücü usulü 

evlilikleri hicvetmişlerdir. 

1.4.1.2. Karakter Komedisi 

Kişilerin, oyundaki karakterlerin gülünç ve aksayan yönlerini göstererek 

izleyenleri güldürmeyi, kimi zaman da güldürürken düşündürmeyi amaçlayan 

komedi türüdür (Richardson’dan akt. Çöteli, 2016: 266). 

Moliere’in “Cimri” ve W. Shakespeare’in “Venedik Taciri” adlı eserleri 

karakter komedisine örnek teşkil etmektedir. Moliere, “Cimri” adlı oyununda 

Harpagon karakteri üzerinden Paris burjuvasını ve parayı insani değerlerin 

üzerinde tutan, para karşısında özgürlüğünü yitirerek kendisine ve çevresine 

yabancılaşan insanları ve toplumsal ilişkileri hicveder.  

 

 

 



19 
 

1.4.1.3. Vodvil 

Olayların merak uyandıracak ve şaşırtacak şekilde oluşturulmasıyla, izleyiciyi 

yalnızca güldürmeyi amaçlayan komedi türüne verilen addır. Bir derinliği 

olmayan vodvil, insanları gülüp eğlendirirken karakter ve töre komedisinde 

olduğu gibi toplumsal değerleri hicvetme amacında değildir (Koyuncu, 2018: 11). 

Kimi araştırmacıya göre vodvil, entrika komedisi ile aynı türü karşılamaktadır. 

Buna göre vodvil, karmaşık yapısı, tek boyutlu karakterleriyle gelişen entrika 

içerikli yanlış anlaşılmaların yer aldığı olayların hikâyenin sonunda çözüme 

kavuştuğu entrika komedisi ile eş değerdir.  

Sinemadaki salon, bulvar ve hafif güldürü türlerinin tümü vodvilden çıkmıştır 

(Özçelik, 2017: 43). Dolayısıyla tiyatroda komedinin alt türü olarak 

değerlendirilse de vodvil, sinemada da görülmektedir. Vodvil filmleri, 

oyuncuların rolleri gereği birbirlerine karşı olan durumlardaki yanlış 

anlaşılmaların sarmal bir şekilde ilerleyerek filmde olması gerekenden farklı 

noktaya gelmesini, içinden çıkılmaz hâle gelen bu karmaşık olayların, en sonunda 

mutlu bitmesini karşılayan bir türdür (Koyuncu, 2018: 11).  

1.4.2. Edebiyatta Komedinin Alt Türleri  

Edebiyat alanında komedi türüne halk fıkraları, karikatürler, mizah ve komedi 

dergileri, parodi eserlerde rastlanmaktadır. Bu eserlerde hiciv (yergi) vasıtasıyla 

okuyucuyu güldürürken düşündürerek belirli toplumsal, politik mesajları iletmeye 

çalışma ya da kıssadan hisse ile eğitme amacı güdülmektedir. Edebiyat komediyi, 

okuyucuyu eğitme ve öğretmede araç olarak kullanmaktadır. 

1.4.2.1. Halk Fıkraları 

Genelde eğitici ve öğretici olan, okuyana ya da dinleyene ders verme amacı 

güden halk fıkraları da komedinin edebiyattaki ürünlerinden biridir. Türk 

edebiyatında Nasrettin Hoca fıkraları, Keloğlan masalları, Bektaşi fıkraları bu 

kategori içerisinde değerlendirilebilir.  



20 
 

Dede Korkut Öyküleri ve Keloğlan masalları, Nasrettin Hoca fıkraları, 

Selçuklu döneminin önemli mizah örneklerindendir. Keloğlan’ın padişahın kızını 

istemesinde, Nasrettin Hoca’nın göle maya çalmasında, Karagöz’le Hacivat’ın 

saflığı ve dürüstlüğü Türk insanın özelliklerini, mizah anlayışını yansıtmaktadır. 

Osmanlı döneminde mizah, imparatorluğun matbaa ve basın öncesi mizah 

çeşitlerini kapsamaktadır. Osmanlı mizahı, durgun ve sabit bir yapıya sahiptir. 

Osmanlı kültürel değerleri içerisinde halk edebiyatı ve divan edebiyatı yer 

almakta; Karagöz ile Hacivat, Pişekâr ile Kavuklu iki kültürün temsilcisi olarak 

ön plana çıkmaktadır (Öngören, 1998: 51-52).  

 

1.4.2.2. Karikatür 

Köken itibariyle itibariyle karikatür kelimesi İtalyanca ‘caricare’ fiilinden 

türemiş olup, “yüklemek, hücum etmek, doldurmak, abartmak, alaya almak” gibi 

anlamlarda kullanılmaktadır. Karikatür, yazılı olarak ilk kez ise, Giovanni 

Atanasio Mosini tarafından 1646 yılında Annibale Carracci’nin abartılı çizgilerle 

oluşturulmuş portrelerini tanıttığı “Arti di Bologna” isimli yapıtının önsözünde 

kullanılmıştır (Güderi, 2008: 73). 

Kamiloğlu’na (2013: 166-167) göre “çizgi sanatı” şeklinde de tanımlanabilen 

karikatür, mizahın türlerinden biridir. Türkiye’de karikatür, iki şekilde 

oluşturulmaktadır. Birincisi mizahın gülmeceyle olan birlikteliğinden doğan 

“komik karikatür”lerdir. Bu tür karikatürler, abartılı motif ve çizgiler kullanarak, 

sözgelimi bir insanı olağandan farklı çizerek veya öne çıkan bedensel bir 

özelliğine vurgu yaparak “eğlence”nin amaçlandığı çizgilerden oluşan küçük 

öykülerdir. Bir diğer tür ise politik mizahın “politik karikatür”lerdir. Bu tür 

karikatürler; karikatüristin siyasi bir liderin söyleminin, tavrının ya da başka bir 

lider ile olan diyalogunun fiziksel yapısına getirilen komediyle birleştirilmesiyle 

politikleşir.”  

Türkiye’de karikatür sanatı ilk olarak 1867’de Arif Arikami tarafından 

çıkarılan “İstanbul” isimli dergi biçimindeki gazetede yer bulmuştur. İlk karikatür 

dergisi ise Tanzimat döneminde Teodor Kasap tarafından yayımlanan 

Diyojen’dir. Mizah ve karikatür dergisi olarak yayın hayatına 1870 yılında 



21 
 

başlayan Diyojen, siyasi yazılar sebebiyle kapatılmıştır. Osmanlı döneminde 

İttihat ve Terakki iktidarı zamanında mizah basınında önemli gelişmeler meydana 

gelmiştir. İttihat ve Terakki hükümeti idaresinde genelde siyasi konulu 

karikatürler ön plana çıkarken, Milli Mücadele yıllarında kısa ömürlü mizah 

dergileri yayınlanmıştır. Bu dergiler içerisinde en uzun soluklu olanı “Akbaba”dır 

(1922-1977). Bu dönemde karikatür ve mizah alanında en kayda değer isim ise 

Cemal Nadir olmuştur (Topuz, 1997: 221-231).  

Nesin’e göre; “Türk mizah tarihinin 1923-1946 yılları arası, günümüz 

karikatür mizahının çizgi kalitesi olarak temellerinin atıldığı dönem olarak kabul 

edilir. Ancak, Marko Paşa çıkana dek bu dönemde siyasi mizah yoktur ve mizah 

alanındaki serbest düşünce çizgilere ve karikatürlere yansımamıştır.” (Nesin, 

2001: 55).  

Marko Paşa dergisi, siyasi eleştirileri nedeniyle çeşitli davalara konu olmuş; 

Aziz Nesin ise, dergide çıkan bir yazıda başyazar olması sebebiyle hapis cezasına 

çarptırılmıştır (Kamiloğlu, 2013: 168).  

1972’de yayınlanmaya başlayan Gırgır, Marko Paşa’nın bıraktığı yerden 

devam etmiş ve karikatür alanında aynı ideolojiyi sürdürmüştür. Muhalif 

kimliğiyle siyasetçileri mizah malzemesi yapan Gırgır, sokaktaki sıradan insanın 

sözcüsü olmuş, Anadolu’daki pek çok çizerin birlikteliğiyle aynı mizahi anlayışı 

benimsemiştir. 12 Eylül darbesiyle ülkede yeniden mizaha yasak gelince Gırgır’ın 

muhalif ve aykırı duruşu zarar görmüş ve dergi bir ay süreyle kapatılmak zorunda 

kalmıştır. Gırgır’ın ardından yayın hayatına başlayan karikatür dergileri daha 

saldırgan ve muhalif bir duruş sergilemişlerdir. Bu mizah ve karikatür dergileri 

içerisinde “Limon”, “Leman”, “Penguen”, “L-Manyak”, “Öküz”, “Hıbır” ve 

Hıbır’ın devamı olarak gelen “HBR Maymun” sayılabilir (Kamiloğlu, 2013: 168). 

Son dönemde ise OT, öne çıkan karikatür ve mizah dergisi olmuş; politik ve 

muhalif gülmecenin mizah alanındaki temsilcisi olmuştur.  

 

 

 



22 
 

1.4.2.3. Mizah Dergileri 

Komedide olduğu gibi mizahın tarihçesi de oldukça eskiye dayanmaktadır. 

Aristoteles, Platon, Darwin, Descartes, Voltaire, Hobbes, Freud ve Twain gibi 

filozof ve yazarlar mizah kavramını açıklamaya, tanımlamaya çalışmışlardır. 

Latince “humere” kelimesinden türeyen mizah, “nemli” anlamına gelmektedir. 

Kelimenin isim durumundaki “umor” ise, “nemli” ya da “sıvı” anlamında 

kullanılmaktadır. Her iki sözcük de Yunanca “hygros” kelimesinden türemiş olup 

akıcılık, ıslaklık anlamında kullanılmıştır (Cavanaugh’dan akt. Yardımcı, 2010: 

2).  

Çeşitli konular mizaha kaynaklık edebilir. Gelenek ve görenekler, toplumsal 

yapı ve sistemdeki aksaklıklar, kültürel dinamikler, iktidar tarafından yaratılan 

adaletsizlikler, yönetim, mizahın nesnesi olmuştur (Avcı, 2003: 80). Mizah 

yapanın görevi toplumu değiştirmek, dönüştürmek, ideal olana yaklaştırmaktır. 

İdeal olan, evrensel bir anlayışla belirlenir. Mizahçı çarpık ya da yanlış olarak 

gördüğü toplumsal sistemi, halka anlatıp mizahın gücünü kullanarak yerebilirse 

içinde bulunduğu toplumu ve dünyayı şekillendirebilir.  

Aziz Nesin mizahın, toplumlara, sınıflara ya da kültürlere göre farklılıklar 

gösterdiğini belirtmektedir. Bu durum mizahın pek çok tanımının yapılmasını 

haklı çıkarmaktadır. Çünkü herkes mizahı, kendi anladığı biçimiyle 

tanımlamaktadır. Bilim adamları, filozoflar ya da mizah yazar ve çizerleri kafa 

karıştırıcı yönüne dikkat çekseler de mizah, beğeniyi ve sorun çözmenin vereceği 

hazzı insanlara vermektedir (Yardımcı, 2010: 3).  

Türkiye’de mizah dergileri, Tanzimat döneminden itibaren görülür. Edebiyat 

ve sanattaki yenileşme komediye de mizah dergileri aracılığıyla girmiştir.  

İlk mizah dergisi olan “Diyojen” 1870 yılında Namık Kemal ve Teodor Kasap 

tarafından İstanbul’da yayınlanmıştır (Yardımcı, 2010: 7).  

Birinci Dünya Savaşı ve Kurtuluş Savaşı yılları Türk mizahının durgunluk 

yaşadığı dönemler olmuştur. Savaş yıllarında Meşrutiyet döneminden kalan 

mizahi gelenek sona ermiş, Cumhuriyetin ilan edilmesinin ardından yeni bir 

mizahi anlayış biçimlenmiştir. Genç cumhuriyette 1928 yılı aynı anda hem büyük 

bir bitişi hem de bir başlangıcı ifade etmekteydi. Yeni Türk alfabesinin kabulü 



23 
 

aynı zamanda Türk halkının düşünce biçimini, dünyaya bakışını da değiştirmiştir. 

Atatürk döneminde 9 Ağustos 1930 tarihinde Fethi Okyar tarafından kurulan 

Serbest Cumhuriyet Fırkası ve çok partili hayata geçiş denemeleri gibi siyasal 

demokratik hamleler Türk mizahının yapısını şekillendirmiştir (Yardımcı, 2010: 

8). II. Dünya Savaşı’nın yol açtığı ekonomik ve siyasal zorluklar ve savaşın halk 

üzerinde yarattığı baskı ile mizahın birincil görevi yeniden iktidar sınıfını tenkit 

etmek ve siyasal erk ile savaşmak olmuştur. Bu savaşın öncülerinden biri de 25 

Kasım 1946 tarihinde yayın hayatına başlayan “Marko Paşa”dır (Nesin, 2001: 55).  

İnuğur’dan akt. Yardımcı’ya (2010: 8-9) göre, “Marko Paşa, politik mizah 

türünde çıkan ilk dergidir. İttihat ve Terakki iktidarındaki “Kalem” ve “Cem” gibi 

dergiler haricinde mizah anlamında en büyük ilgiyi Marko Paşa görmüştür. 

“Marko Paşa’da yer alan Türkiye’nin Amerika Birleşik Devletleri ile ilişkileri, 

anti-demokratik yasalar, Soğuk Savaş, karaborsa, enflasyon vb. politik ve 

ekonomik konular mizah yoluyla eleştirilmiştir.”   

Marko Paşa’dan sonra gelen Gırgır, Leman, L-Manyak, Penguen, OT gibi 

mizah dergileri siyasal mizahı devam ettirmişlerdir.  

 

1.4.2.4. Parodi 

Parodi, edebi bir terim olarak, “alaycı taklit” ya da “bir metnin gülünç 

kopyası” gibi anlamlara gelir. Sözcüğün bu anlamdaki ilk kullanımına 

Aristoteles’in Poetika adlı eserinde rastlanmaktadır. Aristoteles, taklide dayalı 

şiirlerden söz ederken, onları “parodie şiir” olarak nitelemektedir (Özdemir, 2019: 

59).  

En geniş anlamıyla Parodi, Oxford English Dictionary’de “bir yapıtın 

orijinaline dayanılarak, komik etkisi yaratacak şekilde yapılan taklidi” şeklinde 

tanımlanmaktadır (Hutcheon, 2000: 32).  

Yunan şiiri ve edebiyatında taklit, komik alıntı, dönüşüm kavramlarının 

tamamını karşılamak için parodinin kullanıldığını belirten Margeret A. Rose, 

sözcüğün kökeniyle ilgili olarak Housholder’ın tespitlerine yer verir. Housholder, 

parodiyi epik şiirin biçimini ve konusunu taklit eden yergisel, alaycı bir yeniden 



24 
 

yazım veya kahramanlık taşlaması olarak nitelerken, sözcüğün kökeninin 

“parodos” kelimesinden türediğini belirtmektedir. Ona göre, taklitçi şarkı veya bir 

şarkıyı taklit anlamlarında kullanılan “parodos”, Yunanca ‘parode’ sözcüğünden 

türemiştir. Parode de “para” (-mış gibi, taklit, benzer, değiştirilmiş vb.) ile “ode” 

(şarkı, şiir) kelimelerinin birleşiminden oluşmuş olup ‘bir şarkının orijinalinden 

farklı olarak söylenmesi, taklit edilmesi ya da değiştirilmesi’ anlamını taşır 

(Rose’dan akt. Özdemir, 2019: 59-60).  

Bir eserin komik etki yaratacak biçimde değiştirilmesi, taklit edilmesi, ona 

benzeyerek oluşturulması anlamına gelen parodi önce şiir alanında, özellikle satir 

denilen yergi şiirlerinde ve epik hikâye ve destanlarda, daha sonraları ise romans, 

hikâye ve romanlarda kullanılmıştır. Parodiler, aslı olan eseri taklit yoluyla 

komedi ve mizah oluşturur. 

 

1.4.3. Televizyonda Komedi Türleri 

Televizyonun 21. yüzyılın ortalarına doğru hâkim kitle iletişim aracı haline 

gelmesiyle program yapımcıları izleyicileri ekran başına çekebilmek amacıyla 

farklı format ve program türlerini izleyiciyle buluşturmuştur. Komedi programları 

da bunlardan biri olmuştur. Komedi televizyonda kimi zaman bir yarışma 

programının içerisinde kullanılmış kimi zaman talk-showcu eşliğinde bir 

televizyon şovunun ana teması olmuş kimi zaman da “durum güldürüsü” adı 

verilen televizyon dizileri ile izleyiciyi çekmeyi başarmıştır. 

1.4.3.1. Komedi Programları 

 

Televizyonda komedi türü, ‘prime-time’ adı verilen izleyicinin televizyon 

başında en çok vakit geçirdiği zaman diliminde ya da daha sonra gece yarısı 

yayınlanan eğlence temalı programlarda sıkça kullanılmıştır. Komedi 

programlarının en çok tercih edileni ise “talk show”lardır. Talk-show, komedyen 

bir sunucu eşliğinde sinema, televizyon, müzik alanında ünlü konukların katılarak 

samimi ve mizahi sohbetlerin yapıldığı bir eğlence programıdır. 



25 
 

ABD’de CBS Televizyon Dağıtım Şirketi tarafından 1981 yılından beri 

yayınlanmakta olan “Entertainment Tonight” en bilinen komedi programıdır. 

Bunun yanında “The Tonight Show With Jay Leno”, “The Tonight Show Starring 

Jimmy Fallon” gece yarısı yayınlanan talk show’lardır.  

Türkiye televizyonlarında yayınlanan “Şahane Pazar”, “Çarkıfelek” gibi 

eğlence ile yarışmayı birleştiren programlar ile “Bir Demet Tiyatro”, “Komedi 

Dükkânı”, “Arkadaşım Hoş geldin”, “Çok Güzel Hareketler Bunlar”, “Güldür 

Güldür Şov” gibi formatını teatral gösteri ve mizansen üzerine temellenmiş 

programlar da komedi programı içerisinde değerlendirilebilir.  

 

1.4.3.2. Durum Komedileri 

Durum komedisi, ya da bilinen adıyla Sit-com, olayların hızlı bir şekilde 

geliştiği, az sayıda karakterden oluşan ve sınırlı sayıda mekânın kullanıldığı bir 

televizyon komedi programıdır.  

Öktem Başol, Senaryo Kitabı’nda bu televizyon program türünü şöyle 

açıklamaktadır: “Sitcom, bir Anglo-Sakson terimi olan “situation comedy (Durum 

komedisi)”nin kısaltılmış şeklidir. Terim, yaklaşık yarım saat süren ve içinde 

karakterlerin çoğunlukla kapalı birkaç mekânda, komik olaylar yaşadıkları 

televizyon dizilerini tarif etmektedir. Birkaç aile bireyi ve komşularının, bir 

arkadaş grubunun ya da iş arkadaşlarının yanlış anlaşılmalar, karşıtlıklar, gülünç 

kazalarla dolu hayatlarının anlatıldığı epizodların her biri mümkün olduğu kadar 

dolu, sıkı ve vurucu olmalıdır. İşte bu yüzden dünyada kabul gören ideal sitcom 

süresi 24 dakikadır.” (Başol, 2017: 656).  

Neale ve Krutnik’e (akt. Özkan, 2019: 19) göre; “televizyonda yayınlanan 

komedi dizilerinin başlangıcı ABD’de radyo programlarına dayanmaktadır. 1930 

ve 1950 yılları arasında komedi programları, yapımcılar tarafından çokça tercih 

edilmiştir. Radyoda yayınlanan programlar içerisinde en tanınmış olanı ‘The 

Benny Show’dur. Otuz dakika süren porgramın altı dakikasını skeç 

oluşturmaktaydı. Skeç yapılan bölüm, radyoda komedi formatının ilk 

örneklerinden sayılmaktadır.”  



26 
 

Sit-com tarihi, neredeyse Amerikan televizyon tarihi ile aynı yıllara denk 

gelmektedir. 1950’li yıllarda bazı yapımcı ve yazarlar toplumun istek ve 

kaygılarını göz önünde bulunduran, onları yarı grotesk tarzda salon komedileri 

biçiminde işlemeyi düşünmşlerdir. Bu durumda 179 bölüm devam eden, 1951-

1957 yılları arasında CBS Televizyon kanalında yayınlanan “I Love Lucy” 

(Lucy’yi Seviyorum) adlı dizi modern durum güldürülerinin atası sayılmaktadır 

(Başol, 2017: 656-657). Özkan, bu durum güldürüsünün hikâye örgüsünü şu 

şekilde açıklamaktadır: “aile komedisi olan dizinin giriş bölümünde başroldeki 

karakter bir hata sonucu varolan düzeni bozar, gelişme bölümünde diğer 

karakterler bir araya gelerek durumu düzeltmeye çalışırken durum daha çok 

karışır. Dizinin sonuç bölümünde ise iyilik ve şans ile durum çözülür, iyilik daima 

kazanır mesajı verilir.” (Özkan, 2019: 19). Durum güldürüleri ABD’de 1960 ve 

70’lerde “The Jefferson’s”, “The Bill Cosby Show” gibi programlarla devam etti. 

Seinfeld (1989-1998), Friends (1994-2004), How I Met Your Mother (2005-

2014), The Big Bang Theory (2007-2018) gibi durum güldürüleri, New York, 

California gibi eyaletlerde orta sınıf Amerikalıların sorunlarını, aile ve aşk 

hayatlarını, arkadaşlıklarını merkeze alarak güldüren televizyon dizileri olarak 

büyük bir hayran kitlesi yarattı.  

Özsoy’a (akt. Özkan, 2019: 20) göre; “Türkiye’de ilk komedi dizisi örneği 

1974 yılında yayınlanan ‘Yaşar Ne Yaşar Ne Yaşamaz’ ile verilmiştir. Bu dizide 

Amerikan menşeili komedi yapımlarından farklı olarak Türk insanının bulunduğu 

coğrafyanın kültürel yapısının da izleri görülmektedir. Dolayısıyla Türk güldürü 

geleneğinden izler taşıyan komedi dizileri Batı’daki örneklerinden de bu özelliği 

ile ayrılmaktadır. Türkiye’de bu türün devamı ‘Kaynanalar’ dizisi ile devam 

etmiştir.”  

Türkiye’de özel televizyon kanallarının çoğalması ile durum güldürülerinin 

sayısı da artmıştır. Ayrılsak Da Beraberiz, Yedi Numara, Tatlı Hayat, Avrupa 

Yakası, Yalan Dünya gibi dizilerde aşk, evlilik ve aile hayatı, büyük kentlerde iş 

hayatı ve iş arkadaşlıklarının getirdiği zorluklar, kültürel çatışmalar gibi konular 

işlenmiştir.  



27 
 

1.4.4. Sinemada Komedinin Alt Türleri 

Sinemada komedi Lumiere Kardeşler’in ilk gösterilerinin ardından oluşmuş, 

ilerleyen yıllarda diğer türlerle etkileşime girerek, edebiyat ve tiyatrodaki komedi 

türünden de etkilenerek çeşitli alt-türlere ayrılmıştır.  

Sinemada komedinin alt türleri kendi içerisinde konularına ve ülkelere göre 

komedi olarak şu şekilde sıralanabilir: 

a) Konularına Göre Sinemada Komedi Türleri 

- Savruklama (Slapstick) Komedi 

- Müzikal Komedi 

- Kara Komedi 

- Romantik Komedi 

- Aksiyon Komedi 

- Fantastik Komedi 

- Tür parodileri 

- Absürt Komedi 

b) Ülkelere Göre Sinemada Komedi Türleri 

- Amerikan Komedisi  

- İngiliz Komedisi 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

İKİNCİ BÖLÜM: KOMEDİ VE SİNEMA 

Özön’e (1985: 151) göre; “komedi; toplumların, insanların, durumların gülünç 

yönlerini ele alır. Yani komedi; insanları, olayları, durumları gülünç bir biçimde 

işleyen türdür. Gülünç durum çoğunlukla olması gereken ile olmaması gerekenin 

beklenmedik ve şaşırtıcı bir biçimde yer değiştirmesi ile ortaya çıkar.” 

Komedi, hayatın içerisindeki sıradan olayları ve kişileri, sıra dışı hareketler ve 

diyaloglarla anlatmaya çalışır. Bu nedenle komedide izleyenin dikkatini çekmek 

için abartılı hareketlere, söz oyunlarına, nükte içeren konuşmalara, aşırılığa yer 

verilir. Sinemada komedi sessiz dönemde abartı içerikli hareketlerle, el şakası ya 

da pantomim içeren “gülüt”lerle var olmuştur. Zaman içerisinde komedi sinemada 

da hem türlere ayrılmış hem de yalnızca abartılı gülünçlükten uzaklaşarak eleştirel 

ve felsefi bir hâl almıştır. Olay ve durumların gülünç durumlarını anlatırken 

izleyenleri düşündürmek sesli sinemanın komedi türünde daha geniş yer 

bulmuştur.  

Makal (1995a: 7) sinemanın toplumsal bağlamını şöyle ifade etmektedir:  

“Sinemada komedi türü, alt sınıftaki insanların, üst sınıflardan 

intikam almasına dayalı bir tür olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Şüphesiz insanlar arasındaki ikilemler ve çatışmalar komedinin 

temel niteliğini oluşturmaktadır. Çirkin, aşağı, içi boş, sahte olanı 

acı ve katı bir alayla ya da kahkahayla dile getiren komedidir. Tam 

da burada gülünç olan ortaya çıkmaktadır ve insanın kendisine, 

topluma karşı söyleyemediklerini ifade etmektedir. Komedi, uyarıcı 

nitelik taşır. Hırçın, şımarık, alaycı, kışkırtıcı karakter ve 

söylemleriyle her şeyin yolunda olduğu söylenen toplumsal düzene 

ve gerçek yüzünü değişik maskeler altında gizleyen insana keskin 

bir bakış fırlatmaktadır.”   

Lumiere Kardeşler’in sinematograf cihazıyla 1895 yılında yaptıkları ilk 

gösterimle ortaya çıkan sinema sanatına komedi türü ilk yıllarda bir tür olarak 

girmiştir. Sinemada türlerin ortaya çıkmasıyla en çok kullanılan türlerden biri de 

komedi türü olmuştur. Bazı türler (western gibi) belirli zamanlarda popüler 

olurken, komedi türü her dönem sinemada izleyici bulmuştur. Bu nedenle komedi 



29 
 

sinemada hem yapımcı ve yönetmenlerin hem de izleyici kitlelerinin en çok tercih 

ettiği türlerden biridir. 

2.1. Komedi ve Sinema İlişkisi 

Komedi, insanlar arasında bütünleyici ve rahatlatıcı bir etkiye sahip olup 

kişiler arası iletişime de olumlu katkı sağlamaktadır. Sinemada popüler türlerden 

biri olan komedi filmleri izleyeni gündelik hayatın sıkıntısından, kaosundan 

uzaklaştırmakta ve onlara eğlenceli vakit geçirtmektedir. Ana akım sinemanın 

ilkelerinden biri de izleyicinin kendi hayatından bir kesiti komedi türündeki 

filmlerde bulması ve karakterlerle özdeşleşebilmesidir. Komedi filmlerinde de 

kendinden bir parça bulan izleyici filme dâhil olur ve ana kahramanla birlikte 

filmin sonunda mutlu sona ulaşır. Bu nedenle komedi filmleri sinemanın ilk 

yıllarından bugüne kadar hemen her dönemde en çok beğenilen ve tercih edilen 

tür olmuştur (Hüsrevoğlu, 2019: 13).  

Sinema da tiyatro ve edebiyatta olduğu gibi komedi türüne uzak kalmamış ve 

komedi türü ilk filmlerle birlikte sinemaya girmiştir. Sinemadaki sınıflandırma ve 

filmleri türlere ayırma çalışmalarında diğer sanat dallarından ve bilimden 

(özellikle biyoloji ve taksonomiden) yararlanılmıştır. Türler, ilk zamanlarda 

yapım şirketleri tarafından konu ve temalarına ya da içeriklerine göre ayrıılmıştır. 

Bu türlerden biri de komedi olmuştur. Komedi türü ise zaman içerisinde 

genişleyerek kendi içinde alt türlere ayrılmıştır.  

Komedi, sinemada öncelikle bir tür adını yansıtmaktadır. Dolayısıyla onu 

diğer türlerden ayıran birtakım özellikler vardır. Burada “tür” ve “sınıflandırma” 

kavramından kısaca bahsetmek gerekmektedir. Abisel’e (1999: 48) göre; “filmler 

farklı şekillerde sınıflandırılabilir. Hepsi ilk başta sanat filmi olanlar ve 

olmayanlar diye ayrılıp, daha sonra bunların alt-türlerine geçilebilir. Klasik anlatı 

biçimleri de sinemaya uygulanabilir: Dram, komedi, trajedi, melodram. Filmleri 

yönetmenlerine göre, içerisindeki olayların geçtiği tarihsel döneme göre, öne 

çıkardığı duygusal duruma göre, ele aldığı sosyal ve kültürel soruna göre, çeşitli 

biçimsel özelliklerine göre, kısacası pek çok faktöre göre öbeklemek olasıdır.”  



30 
 

Özön’e göre (1985: 163-164); “komedi, yapılması en zor olan türlerden biri 

olmasına rağmen sinemaya hızlı bir şekilde girerek kısa bir süre zarfı içinde 

halkın ilgisini çekmeyi başarmıştır. Komedi filmleri sinemada anlatımı 

canlandırarak, sinemayı teatral etkilerden kurtarmıştır. Ortaya yalnızca sinemada 

var olan tipler çıkmış ve alıcının tüm olanakları kullanılarak sinema anlatımının 

geliştirilmesi sağlanmıştır. Sinema anlatım dilinin ve tekniğin ilerlemesine paralel 

olarak kaba güldürüden ruhsal, toplumbilimsel gözlemlere dayanan komediye 

doğru bir gelişme başlamıştır. Bunun sonucunda ulusal özellikler taşıyan komedi 

okulları ortaya çıkmıştır. Örneğin, önce Fransa’da Max Linder önderliğinde 

Fransız Komedi Okulu, ardından Mack Sennett’le birlikte Amerika’da Amerikan 

Komedi Ekolu oluşmuştur.”  

İster, eğlence odaklı kaba güldürü ister toplumbilimsel ve ruhbilimsel derin 

çözümler yapılabilecek komedi filmleri olsun, sinemada komedi türünün öncelikli 

amacı izleyiciyi güldürmek daha sonra topluma ya da izleyiciye mesaj vermek 

amacındadır. Bu nedenle de konu ve içeriklerine göre romantik komedi, absürt 

komedi, fantastik komedi, kara komedi gibi birtakım alt türlere ayrılmıştır. 

Kara komedi türü haricindeki komedi filmleri, genel olarak, izleyiciyi 

güldürme amacı olan, hikâyenin mutlu bir şekilde sonladığı filmlerdir. Komedide 

gerçek hayatta görülen tip ve karakterler abartılarak ve mizahi olacak biçimde 

sunulur. Sinemadan önce eğlence ihtiyacını vodvillerle, kukla ve perde 

oyunlarıyla, sirk gösterileriyle karşılayan insanlar, sinemanın başlangıcından 

bugüne bu ihtiyacını sinema salonlarında komedi filmleri ile karşılamıştır. 

Özellikle sessiz sinema döneminde eğlenmek ihtiyacı salonlarda gösterilen kaba 

güldürler ve savruklama komedi türüyle giderilmiştir (Teksoy, 2015: 4-5).  

Komedi sineması, yapıldığı ülkenin kültürel, sosyo-politik, ekonomik, 

toplumsal, hatta dinsel bağlamıyla ilintili unsurları gülünç malzeme olarak 

kullanır ve bu öğelerden ayrı düşünülemez. Söz konusu ülkenin siyasal 

ideolojisinden ayrı konumlanamayan komedi sineması, dönemden döneme evrim 

geçirebilir. Dolayısıyla izleyicinin her dönem güldüğü konular, olaylar ve 

karakterler aynı olmaz. Sinemanın ilk yıllarından itibaren melodram ile birlikte en 



31 
 

çok çekilen tür olan komedinin yapımcılar tarafından tercih edilen bir tür 

olmasında izleyicinin bu türü talep etmesi ve komedinin kendini yenileyebilmesi 

önemli bir etkendir (Onaran, 2012a: 97). 

2.2.  Dünya Sinemasında Komedi 

Sinema, başlangıçta tiyatro sanatından, oyuncuların rollerinden, dekor, ışık, 

mizansen, kurgu, yer ve zaman geçişlerinden etkilenmiş ve bunları kendi anlatı 

yapısında kullanmıştır. Komedi türü de aynı gelişimi göstermiştir. Revü, operet, 

opera, kabare tiyatrosu, vodvil, sirk gösterileri, balad, müzikhol gibi sahne 

sanatları ve gösterilerinde kullanılan komik öğeler, sinemada komedi filmlerine 

taşınmıştır (Makal, 1995a: 15).  

İlk komedi filmi olarak kabul edilen Fransız Lumiere Kardeşlerin “Kendini 

Sulayan Bahçıvan” (L’Arraseur Arrose, 1895) komedi türünün en bilinen 

örneklerinden biridir. Filmde bahçeyi sulayan bir bahçıvanın yaramaz bir oğlan 

çocuğunun suyu kaynağından kesmesi ve sonrasında bahçıvanın hortumun 

deliğine bakarken ıslanmasının yarattığı komik etki vurgulanmaktadır (Onaran, 

2012a: 97). Lumiere Kardeşlerin sinematografları ile çektikleri ilk filmler ‘belge’ 

niteliğindeydi ve senaryo, kurgu, oyunculuk ve mizansen gibi sinemanın ilerleyen 

yıllarda temel öğeleri olacak unsurları barındırmıyordu. Bu nedenle “Kendi 

Kendini Sulayan Bahçıvan”, ilk komedi filmi olarak kabul edilse de günümüz 

komedi sineması unsurlarını içerisinde barındırmaz; yalnızca basit birer gülüt 

niteliği taşımaktadır.  

Fransa’da doğan komedi sineması önce Fransa’da ardından Amerika’da 

gelişmiştir. Fransız Komedi Ekolü’nün ilk temsilcisi “Borreau” tipinin yaratıcısı, 

aynı zamanda sirklerde akrobatlık da yapan Andre Deed’dir. Ancak bu ekolün en 

önemli temsilcisi Max Linder olmuştur. Max Linder, o dönemde yepyeni ve 

Fransız insanının karakterini yansıtan, rahatına düşkün bir burjuva tipi olan 

“Max”i yaratmış ve Fransız izleyicisini güldürmeyi başarmıştır (Özön, 1985: 163-

164). Avrupa’da ilk olarak Fransa’da oluşan komedi türünde yaratılan karakter ve 

tiplemeler, içinde bulundukları sosyal sınıf ve meslekî durumla ilgili olarak ortaya 



32 
 

çıkmıştır. Burjuvazinin alegorisi olan Max karakterinde de bu durum 

görülmektedir. Bu durum bugüne kadar pek çok komedi filminde kaynak olarak 

kullanılmıştır. Charles Prince Seigneur’un çoğunluğunu Georges Monca’yla 

çevirdiği “Rigadin” tiplemelerinde de alt tabakanın ya da sosyal sınıfın yarattığı 

durumların komedi öğesi olarak kullanıldığı “Rigadin Sütbaba”, “Rigadin 

Napolyon”, “Rigadin ve Kaşarlaşmış Kiracı”, “Rigadin Cumhurbaşkanı”, 

“Rigadin Alplerde”, “Rigadin Tedavi Görüyor” bu filmlere örnek olarak 

verilebilir (Onaran, 2012: 98).  

Fransa’nın sinemadaki ilk komedyeni olarak görülen ve asıl adı Gabrielle 

Leville olan Max Linder, Amerikan güldürü sanatının belki de en önemli 

isimlerinden biri olan Charlie Chaplin’i de derinden etkilemiştir. Yaşadığı 

dönemde “Kahkahalar Kralı” olarak adlandırılan Linder, ilk yıllarında Avrupa ve 

Amerika’da Albert Capellani, Georges Monca ve Louis Gasnier gibi isimlerle 

“Max’ın Evliliği”, “Max Moda Yaratıcısı”, “Yedi Yıllık Mutsuzluk”, “Max Boğa 

Güreşçisi” filmlerini çevirerek büyük ün kazanmıştır. Gazetecilere 1907 yılında 

verdiği bir röportajda Chaplin, Max Linder’in filmlerini izledikten sonra film 

yapma kararı aldığını ve Linder’in kendisine ilham verdiğini söylemiştir. Charlie 

Chaplin 1917’de ise, Max Linder Amerika’dayken ona sunduğu bir fotoğrafı, “A 

Max Linder, le seul, l’unique, mon professeur” (Tek ve biricik hocam Max 

Linder’e) yazısıyla imzalamıştır (Onaran, 2012a: 98). “Yine Chaplin, filmlerinden 

bazılarının konularını yeniden ele almıştır. Kıyafeti, sosyetik kibarlığı simgeleyen, 

parlak ayakkabılı, silindir şapkalı, pantolonu çizgili adam Max, bu yönüyle 

Şarlo’ya ışık tutmuştur.” (Özçelik, 2017: 47).  

Ancak Chaplin’den önce Amerika’da güldürü sinemasını başlatan kişi Mack 

Sennett kabul edilmektedir. Amerikan Komedi Sineması’nın kurucusu ve ilk 

temsilcisi olan Mack Sennett, filmlerinde Avrupa komedilerinden esinlenmiş, kısa 

sürede kendine özgü bir üslup oluşturmuştur. Fransa’da başlayan sinemada 

komedi geleneği, Amerika’da Sennett ile devam etmiştir. Sennett’in filmlerinde 

David W. Griffith’in kurgu anlayışına getirdiği yeniliklerin de önemli payı vardır. 

Farklı çekim planlarının ve tekniklerinin arka arkaya kullanılarak görüntüde 



33 
 

anlam yaratılması komedi sinemasında ilk defa Sennett’in filmlerinde görülmüş; 

bu da akılda kalıcı, sıra dışı ve ilgi çekici bir anlayışı beraberinde getirmiştir. 

Filmlerinde kullandığı oyuncuların pandomim ve vodvil geleneğinden gelmesi 

nedeniyle Sennett, vodvil ve pandomim sanatından da yararlanmıştır. Özellikle 

sessiz sinema döneminde abartılı jest ve mimikler, belirgin el, yüz ve kol 

hareketleri bu türde sıkça kullanılmıştır (Uluyağcı, 2015: 146).  

Filmlerinde doğaçlamayı da kullanarak oyuncularına serbestlik tanıyan Mack 

Sennett, “slapstick” (savruklama, sopalama) komedi türünün de kurucusu 

sayılmaktadır. Kaçıp kovalama, tekme ya da surata pasta atmaya dayalı; 

diyalogun sinemada henüz yer almadığı sessiz dönemde sözün yerine abartılı el, 

kol ve yüz hareketlerinin kullanıldığı slapstick türü kelime itibariyle İtalyan 

Commedia dell’Arte kökenli olup adını kuklaların birbirine vurdukları (slap) 

sopadan (stick) türemiştir. Sennett, “King of Comedy” isimli anı kitabında 

slapstick türünün Fransız sineması tarafından sinemaya getirildiğini, ancak 

kendisinin filmleriyle daha özgün ve üslubu belirgin bir hâl aldığını ifade etmiştir. 

Sennett sinemasının konunun önemi olmamış, bunun yerine mantıktan yoksun 

“gülüt”lerin, gülünç durumların ardı ardına sıralanmasının izleyiciyi güldüreceği 

düşünülmüştür. Öyle ki, izleyicinin yeteri kadar güldüğüne karar verildiğinde film 

birden bire sona erer. “Şaşırtıcı bir hızla direklere tırmanan insanlar, telefon 

tellerinde yol alan, merdivenlerden çıkan motosikletler, bir engele çarptıktan 

sonra parçaları teker teker koparken yıldırım hızıyla yol almayı sürdüren 

otomobiller, insanların üstüne devrilen tabaklar, kireç bidonları, dinamitle havaya 

uçan bir evin kalıntısından yalnızca giysileri parçalanmış olarak çıkıp yeniden 

koşmaya başlayan insanlar, surata atılan pastalar, kurtarıcısına ihanet eden 

(örneğin saatini çalan) güzel kızlar, haydutların peşine inanılmaz bir hızla düşen 

polisler kimi kez hızlı ve ağır çekimlerin de katkısıyla seyirciyi mantık 

kurallarının geçerli olmadığı gerçekötesi bir dünyaya götürür. Sennett, Griffith’ten 

öğrendiği hızlı kurguyu daha da hızlandırarak bu sonuca ulaşır. Mack Sennett için 

konu önemli olmasa da filmleri ortak bir çizgide gelişir. Sennett’in kahramanları 

beceriksiz polislerden, gülünç duruma düşen aptallardan, vücutlarının 

güzelliklerini sergileyen kadınlardan, kıskanç âşıklardan oluşur. Sennett’in 



34 
 

filmlerinde seyirci beyaz perdede sürekli olarak kargaşa içinde bir toplumla 

karşılaşır. Sennett’in kahramanları türlü dolaplar çevirir, yalan söyler, hırsızlık 

yapar, başkalarına karşı şiddet kullanmaktan kaçınmazlar. Sayıları daha az olan 

dürüstler ise kendilerini sürekli tehdit eden bir güce gereksinme duyar, kurtarıcı 

güç olan Keystone Cops şirketi ise ancak son anda yetişir. Üstelik kurtarıcı gücün 

içinde de yardımına koştuğu dış dünyadakine benzer bir kargaşa yaşanır. 

Sennett’in filmleri arasında “Su Perisi” (The Water Nymp, 1912), “Fatty’nin 

Flörtü” (Fatty’s Flirtation, 1913), “İtfaiyeci Reisi” (The Fire Chief, 1916), 

“Çiftlikte” (Down on the Farm, 1920), “Evlilik Yaşamı” (Married Life, 1920), 

“Kasabanın Sevgilisi” (Small Town Idol, 1921), “Suzanna” (1923), “Dişçi” (The 

Dentist, 1924) öne çıkmaktadır. Ancak yönetmenin 1917’de yönettiği ve Mabel 

Normand’ın başrolü oynadığı “Mickey”, Sennett’in geleneksel komedi 

anlayışından ayrılan belki de tek filmi olur ve ayrıntılı bir gözlemciliğe dayanan 

daha incelikli bir hicve dönüşür.” (Teksoy, 2005: 87-88). 

Filmlerinde yer alan komik sahnelerin, kendisinden sonra gelen komedyenlere 

ilham verdiği Mack Sennett, komedinin iki alt türünde filmler yapmıştır. 

Bunlardan ilki, slapstick türünü de kullanarak taklit üzerinde dayanan filmler; 

ikincisi ise, savruklama (slapstick) türündeki filmlerdir (Makal, 1995b: 21).  

Kısa süreli ve ucuz maliyetli slapstick türündeki komedi filmlerinin dışında 

Sennett, haber filmleri de yapmıştır. Chaplin’in ortaya çıkışı bu haber filmlerinden 

Los Angeles’ın Venice şehrinde gerçekleşen araba yarışları sayesinde olmuştur. 

Kurgunun kullanılmadığı bu filmlerde bir kameramanın diğer bir kameraman olan 

Charlie Chaplin’i yanlışlıkla çekmesi komedi öğesi olarak kullanılmıştır. 

Herhangi bir kesmenin yapılmadığı bu filmde Chaplin seyircilerin arasında melon 

şapkası, bol pantolonu, kendine has enine şekilli ince bıyığı ile görülür. Bastonunu 

çeşitli şekillerde çeviren, pantolonunun kumaşıyla kibriti yakmaya çalışan bu 

tuhaf görünümlü adam, Amerikan sessiz sinemasına damga vuracak olan 

“Şarlo”dur (Akbulut, 2012: 97-99).  

Sinemanın ilk ve en büyük komedyeni olarak Charlie Chaplin kabul 

edilmektedir. Chaplin, dönemindeki diğer komedi oyuncuları gibi kaba güldürü 



35 
 

yerine insan psikolojisini de merkeze alan toplumsal içerikli komedi filmlerine 

dayanan yeni bir komedi anlayışını benimsemiştir (Uluyağcı, 2015: 146).  

Fransız Yeni Dalga akımının önemli yönetmenlerinden olan François Truffaut, 

Şarlo’nun sıra dışı bir karakter olduğunu, hatta kendi türünün “en marjinali” 

olduğunu belirtir. Truffaut’ya göre Chaplin, sinemada biraz tecrübe kazanınca 

“savruklama” oyunculuğuna son verir, The Keystone Films güldürülerine veda 

edip, o yıllar için marijinal olarak nitelendirilebilecek “The Immigrant”, “A Dog’s 

Life”, “Shoulder Arms” ya da “The Kid” gibi “Şarlo” efsanesinin doğuşunu 

sağlayacak filmleri yapar. Chaplin ayrıca, sesli filmlerin başladığı günlerde sesli 

filmlere, “Sesliler mi? Seslilerden nefret ettiğimi rahatça söyleyebilirsiniz” 

diyerek, pandomimi, sözsüzlüğü savunarak da “marijinal”dir (Makal, 1995b: 51).  

Sessiz Sinema dönemiyle adeta özdeşleşen ve tam adı Charles Spencer 

Chaplin olan Charlie Chaplin (1889-1977) İngiltere’de doğmuştur. Ona asıl ününü 

kazandıran Şarlo (Charlot) tipini ise Hollywood’da yaratmıştır. Chaplin, komedi 

ile hüzünlü durumları, halktan, işçi sınıfından olan insanların yaşadığı baskı ve 

haksızlıkları, geniş kitlelerin izleyebileceği şekilde, yalnızca görüntünün 

olanaklarını kullanarak, insana olan sevginin ağır bastığı filmlerinde eleştirel bir 

anlayışla işlemiştir (Teksoy, 2005: 106).  

Babası güldürü oyuncusu, annesi operet sanatçısı olan Chaplin, babasının 

ölümünün ardından maddi olarak zor günler geçirmiştir. Hayatını kazanmak için 

çeşitli işler yapan Chaplin, on dört yaşında bir tiyatro kumpanyasına girmiş, on 

dokuz yaşında ise ünlü tiyatro adamı Fred Karno tarafından topluluğuna 

alınmıştır. Bu filmde “Bir Londra Kulübünde Bir Gece” (A Night in a London 

Club) adlı revüde sarhoş rolü oynamış, oyun çok tutmuş ve yüzlerce kez 

sahnelenmiştir (Teksoy, 2005: 107). 1901’de Karno Topluluğu, Paris’tedir. 

Dönüşte Karno, Amerika’da sahnelenecek “Wow-Wows” adlı oyunda başrolü 

oynamasını önerir. Belli bir eğitimi olmadığından, müzikhol dışında başka bir işi 

yapamayacak Chaplin için Amerika, fırsatlar ülkesidir. Karno, Amerika’da 

tanınmaktadır. Ama oyunları başarısızdır. Chaplin için “Variety” dergisinde iyi 

eleştiriler çıkar. Son gösteriyi bir tiyatro temsilcisi izlemiş ve yirmi hafta sürecek 



36 
 

bir turne anlaşması imzalamıştır. Böylece Amerika’yı her yönüyle tanıma fırsatı 

yakalar (Makal, 1995b: 53-54). Bu andan itibaren Chaplin’in hayatı değişir. Onu 

sahnede gören komedi ustası Mack Sennett, 125 dolar haftalık karşılığında 

Keystone Film Company’de Chaplin’e iş verir. Kimsenin dikkatini çekmeyen pek 

çok kısa komedi filmleri ve New York’ta kısa filmler çeken Charlie Chaplin halk 

tarafından beğenilince bu filmlerin tanesini 2000 dolara satmayı başarır. Bu ticari 

başarının ardından kendi yapımevini kuran ilk oyuncu olur ve Mary Pickford, 

Douglas Fairbanks ve yönetmen Griffith ile birlikte United Artists Corporation’ı 

kurar. Chaplin’in, ilk uzun süreli filmi 1920 yılında çektiği “Yumurcak” (The 

Kid) filmidir. Bu filmini; “Hacı” (The Pilgrim, 1922), “Parisli Kadın” (A Woman 

of Paris, 1923), “Altına Hücum” (The Gold Rush, 1925), “Sirk” (The Circus, 

1928) ve “Şehir Işıkları” (City Lights, 1931) gibi önemli başyapıtlar izler 

(Teksoy, 2005: 107).  

Abisel, Chaplin’in filmlerinde Şarlo’nun kıyafeti de dâhil olmak üzere pek çok 

unsurun sınıfsal farklılığı yansttığını belirtir. Üst sınıflara öykünen adam, 

zenginlerden arakladığı kıyafetleri giyerek fakirliği ve küçümsenmeyi kabul 

etmediğini anlatmaya çalışır, eylemleriyle de bunu destekler. Örneğin; Yumurcak 

(The Kid) filminde Şarlo, kibar hareketlerle parmaksız eldivenini çıkarır, yarısı 

içilmiş sigarasını sigara tabakası olarak kullandığı konserve kutusundan çıkarır. 

Üst sınıftan biri gibi davranmaya çalıştıkça ya yediği bir şeyler boğazına kaçar ya 

da bastonu yüzünden başı belaya girer ve bir şekilde kargaşa çıkar. Durumun 

büyüklüğü onun için mühim değildir. O, yine de klâsik bastonunu arama, melon 

şapkasını başına yerleştirme ve kravatını düzeltme hareketlerini tamamlar. 

Kovalanır, düşer, hâlinden yakınır, eline fırsat geçince bunu intikam olarak 

değerlendirir. Yüreği kocaman olan bu ufak adam, hayal kırıklığından kurtulunca 

da yeni maceralara koşar. Bu yeni serüvenlerinde, güzel bayanlar onu 

beklemektedir. Chaplin’in kadını, maddiyata önem vermeyen, bozuk toplumsal 

ilişkilerin yok edemediği güzel kadındır. Filmlerinde böylesi kadınların 

yanındadır. Ve Şarlo onlara yardım etmek için birçok şeyi fedâ edebilir. Yine de 

kadının çalınan parasını iade etmeden önce bir kısmını kendine ayırmadan 

edemez. Genelde izleyiciyle göz teması kurarak hislerini onlara aktarmaya çalışan 



37 
 

Şarlo, giyimiyle ve hareketleriyle her ırk ve ulustan insana hitap etmektedir 

(Abisel, 2006: 137-138).  

Makal (1995b: 58) Chaplin’in sessiz sinemadan yana olan tavrını ve 

güldürürken toplumsal mesaj veren filmlerinin, dönemin Amerika’sında nasıl 

eleştirildiğini şu cümlelerle anlatmaktadır: 

“A Woman of Paris” (1923), eleştirmenlerin o günlerde öne 

sürdüğü “sessiz sinemada psikoloji anlatılamaz” görüşüne bir 

meydan okumaydı. Burada Chaplin’in filmlerinde anlatımını bulan 

daha sonra “Monsieur Verdoux” (1947) ile daha somutlaşacak 

toplumsal ve felsefi düşüncelerinin ilk tepkiye uğrayan filmi 

olacaktır. Film, on beş eyalette ahlâk dışı sayılıp yasaklanmış ve 

Chaplin’e yönelik suçlamalara gerekçe olmuştur. Evet, “Şarlo” 

bilge olmakla Amerika’yı yaralayan bir suçlu sayılmıştır.”  

Sessiz dönemin sonlarına doğru çektiği filmlerde Şarlo değişerek 

olgunlaşmaya başlar ve kimlik değiştirir. Şarlo’nun komedisi içinde bulunduğu 

sosyal olaylardan kaynaklanırken gülünç durumların hüzünle iç içe geçmesi 

karakterin insancıl boyutunu arttırırken, Şarlo da gitgide yalnızlaşır. Şarlo, mevcut 

toplumsal koşullardan kaynaklanan engelleri, sistemin acımasız insanlarını 

kimsenin yardımı olmadan, pratik zekâsı, beceresi ve şansının olmasıyla aşar. 

Komedinin yanında artık toplumun kaotik durumlarından, ekonomik 

sorunlarından ve geçim sıkıntısından kaynaklanan hüzünlü olaylar da yer almaya 

başlar (Teksoy, 2005: 108). Değişen Şarlo karakteri, daha trajik ve daha hüzünlü, 

biraz daha organik olur. Gülünç davranışlarından kurtulur, daha “ussal” bir Şarlo 

yaratır. Bir hayranının ifade ettiği gibi Şarlo giderek maske olmaktan çıkmış, 

yaşayan bir canlı hâline gelmiştir (Makal, 1995b: 57).  

Chaplin’in filmleri komedinin yanı sıra hüznü, trajediyi, sosyal problemleri, 

alt-sınıfın hayata tutunma savaşımını da içinde barındırır. Güldürü filmleri basit 

slapstick filmlerinin çok ötesindedir. Toplumsal yaşamın zorluklarını, sınıfsal 

farklılıklardan kaynaklanan yoksulluğu, işçi sınıfının sorunlarını komedi türü 

içerisinde anlatmayı tercih eder. “Şarlo Polis” (Easy Street, 1917) filmi 

Amerika’nın kenar mahallesinde yaşayan insanların hayatlarına dair kesitler 

içermektedir. Filmde ‘getto’lardaki yoksulluk ve korku ele alınmaktadır. 



38 
 

Amerikan rüyasını gerçekleştirmek için önceki hayatlarını geride bırakıp 

Amerika’ya göç edenlerin gemiyle yaptığı yolculuğu anlatan “Göçmen” (The 

Immigrant, 1917), bir yandan Avrupa’dan yapılan gemi yolculuğunun zorlu 

şartlarını aktarırken diğer yandan da mutluluk ve yeni bir hayat hayalinin yerini 

işsizlik, yoksulluk ve yalnızlık getireceğini toplumsal eleştiri biçiminde 

işlemektedir. Chaplin, otuz dakika süren filmde yalnızca 16 figüran kullanarak 

gemi güvertesinin kalabalık görünmesini sağlamıştır. Güvertenin sağa sola doğru 

sallanması Şarlo’nun kendine has yürüyüşünün de oluşmasına katkıda 

bulunmuştur. Mutluluk ve adının ifade ettiği özgürlüğü simgeleyen Özgürlük 

Anıtı’nın görüldüğü sahnede halatların arkasına itilen göçmenler özelde New 

York şehrinin daha genelinde ise bütün Amerikan halkının umursamazlığını ve 

göçmen karşıtlığını simgelemektedir. Şarlo’nun lokantada nezaket gereği 

şapkasını çıkartması gerektiğini bilmemesi ve yemek listesini okumakta 

zorlanması, yabancılaşmayı ve büyük şehrin geleneklerinin sonradan gelenler 

tarafından bilinmemesini vurgulayan sahnelerdir. “Şarlo Pranga Mahkûmu”nda 

(The Adventurer, 1917) baskıcı ve zorba toplumsal düzen eski bir kürek 

mahkûmunun yaşadıkları üzerinden eleştirilir. Film bu yönüyle Göçmen’e 

benzemektedir. Chaplin’in 1918 yılında First National yapım şirketi adına 

yönettiği iki film olan “Bir Köpeğin Yaşamı” (A Dog’s Life) ve “Şarlo Asker” 

(Shoulder Arms) ise, insanın belirli bir grup ya da sosyal ortamdaki davranışlarını 

mercek altına alır (Teksoy, 2005: 108-109). “ Bir Köpeğin Yaşamı” (1918) filmi, 

bir köpeğin yaşamıyla bir serserininkinin benzerliklerini alaycı bir dille anlatır. 

“Şarlo Asker” ise Birinci Dünya Savaşı’nın son günlerinde askerlerin moralini 

etkilemek için piyasaya geç sürülmüş bir film olmasına karşılık, savaş karşıtı en 

önemli filmlerden olmayı başarmıştır (Makal, 1995b: 56). 

Chaplin sinemada sese karşı çıkmış, sesin, sinemanın evrensel anlatımına 

gölge düşüreceğini savunmuştur. Bu nedenle Chaplin, sessizlik ile izleyeceği 

anlatacaklarının dille anlatacaklarından çok daha fazla olduğunu düşünerek 

filmlerinde jest, mimiklerden oluşan pandomim sanatını yoğun biçimde 

kullanmıştır. İlerleyen yıllarda sesi de kullanarak sinemaya önemli katkılar 

sağlayan Chaplin’in asıl tanınırlığı ve komedi sanatı gücünü sessiz filmlerden 



39 
 

almıştır. Sesi kullandığı “Modern Zamanlar” ve “Büyük Diktatör” filmleri de 

oldukça başarılıdır. Özellikle Fordist üretim sistemini, fabrikalarda robot ve 

makine gibi kullanılan işçileri ve onlar üzerinden yapılan emek sömürüsünü 

anlattığı Modern Zamanlar’da kendi tarzını yakalamıştır. Chaplin’in kendi sesinin 

ilk kaydedildiği bu filmde fabrikadaki makine dişlilerinin içinde dolaşan Şarlo, 

makineleşen emekçiler alegorisiyle üretim ve ekonomik sistemi eleştirmiştir 

(Özçelik, 2017: 49).  

Emekçilerin (ve işsizlerin) dünyasına girdiği filmi olan Modern Zamanlar, 

Chaplin’in yapıtının merkezi, temel direği hatta bir anlamda olgunluk noktası 

sayılmaktadır. Gerçekten de “Modern Zamanlar” bir sanatçının insan 

yabancılaşması üzerine yapabileceği olağanüstü belgelerden biri olmuştur. 

Chaplin bu filmde ondan yalnızca palyaçoluk bekleyenlere karşı çıkmış ve kâr 

düzeni ve onun aygıtlarına karşı insanın ve üretken emeğin yanında yer almıştır 

(Martin’den akt. Makal, 1995b: 59-60). 

Modern Zamanlar, Chaplin’in erken dönem kapitalizm eleştirisidir. Emek 

sömürüsünün, uzun ve tek tip çalışma şeklinin, işçinin üretim bandında ürünün 

yalnızca bir parçasından sorumlu olduğu Fordist üretim şeklinin, yoksulluğun 

eleştirildiği, işçi haklarının savunulduğu bu film belki de ekonomi-politik 

eleştirinin en yoğun olduğu filmdir.  

Chaplin, New York World gazetesine verdiği bir röportajda Modern Zamanlar 

filminden şu şekilde bahsetmiştir: 

“Zaman kazanma öğesi olarak yemek makinesini kullanmıştım. 

Böylelikle işçiler öğle tatillerinde bile ara vermeden 

çalışabileceklerdi. Fabrika sahnesi Şarlo’nun sinir krizi 

geçirmesiyle doruk noktasına ulaşıyordu. Serseri iyileştikten sonra 

tutuklanıyor ve ekmek çalmaktan tutuklanan başıboş bir kadınla 

tanışıyordu. İçinde birçok tutuklunun bulunduğu bir polis 

kamyonetinde karşılaşmışlardı. O andan itibaren de filmin ana 

teması bu iki başıboş insanın çağdaş dünyaya uyum sağlamasıyla 

ilgiliydi. Grevlere, ayaklanmalara ve işsizliğe birlikte göğüs 

germeye başlamışlardı.” (Makal, 1995b: 58). 



40 
 

Chaplin, 1930’ların başlarında geçilen sesli sinemaya bir süre dirense de sesin 

sinemaya girmesinden sonra da başarılı filmler çekmiştir. Dünyanın 1940 yılında 

savaş hâlinde olduğu, İtalya’da Mussolini, Almanya’da ise Hitler’in yayılmacı 

politikaları nedeniyle birçok ülke için tehdit oluşturduğu bir zamanda Chaplin, 

Hitler’i tehlikeli ancak komik bir soytarı gibi gösterdiği “Büyük Diktatör” (The 

Great Dictator, 1940) filmini çekti. İzleyicilerden büyük beğeni toplayan bu 

siyasal eleştiri niteliğindeki komedi filmi, ABD başta olmak üzere pek çok otorite 

tarafından olumsuz tepkiler aldı. Bu nedenle ABD, İkinci Dünya Savaşı yıllarında 

Nazi Almanya’sının karşı safında yer almasına rağmen Chaplin’i Sovyet yanlısı 

bir komünist olarak nitelendirmiştir (Akbulut, 2012: 104). “Büyük Diktatör” ya da 

diğer adıyla “Şarlo Diktatör”ün son sahnesindeki uyarıcı/anlamlı konuşmaya 

eleştirmenler karşı çıkar ama halk bayılmış ve Chaplin’i kutlayan mektuplar 

göndermiştir. Ancak, film ortaya çıkınca Almanya’da boykot edilir, Alman 

pazarını yitirmek istemeyen büyük Amerikan şirketlerinin çeşitli baskılarına 

maruz olur. Sözde tarafsızlık politikası güden çevrelerin ve Amerikan Karşıtı 

Çalışmaları Araştırma Komisyonu’nun saldırılarından kurtulamaz (Makal, 1995b: 

60).  

Chaplin’in filmlerinde karşı tarafı zorbalık uygulayacak şekilde bir şiddet 

bulunmasa da şiddetin hiç olmadığından söz etmek yanlış bir ifade olacaktır. 

Chaplin’de şiddet, komik öğe oluşturacak şekilde Şarlo’nun zekâsını kullanarak 

karşı taraftan intikam almasını sağlayacak ya da onu beceriksiz gösterecek şekilde 

verilir. Kısacası birini dövmek istediğinde pratik zekâsını hareketlerine yansıtır ve 

kötü adamdan intikamını alarak onu küçültür.  

Chaplin, sinemaya kırk yıldan fazla emek veren birkaç film rejisöründen biri 

olmuştur. Sessiz filmler döneminde onunla başlayanlar, yarışanlar gerilerde 

kalmıştı; ancak Bazin’in altını çizdiği gibi “sanat dalları içinde en az özgür olan 

sinema dalında” yaratıcı özgürlüğün modeli ve simgesi olmayı, sinemada “avant-

garde” kalmayı başardı (Makal, 1995b: 63). 

Chaplin’den sonra sessiz sinema döneminin önemli isimlerinden biri de 

Joseph Frank Keaton ya da bilinen adıyla Buster Keaton’dır. Filmlerinde belirgin 



41 
 

ve teatral yönü olan jest ve mimiklerin aksine tüm komik durumlarda dahi donuk 

bir suratıyla yer alır. Bu yönüyle Chaplin’den farklı bir komedi metoduna sahiptir. 

Chaplin’in melon şapkasını düzeltmesinde olduğu gibi Keaton da gözlerini 

güneşten korumak için elini başına koyarak uzaklara bakmasıyla ünlüdür. 

Chaplin’in aksine Keaton bu dünyada bir arayış içinde değildir. Ancak onun 

aradığı şey haricinde her şey elinin altında mevcuttur. Olması arzu edilenin 

bulunmaması, ancak ilgisiz şeylerin kendisine sunulması Keaton’ın komedi 

anlayışını yansıtır. İnsanlar tarafından devamlı rahatsız edilen Keaton, kendini hiç 

istemediği olayların içinde bulur. Yaşadığı her olumsuzluğa rağmen neyi arıyorsa 

onu uzaklara bakarak aramayı sürdürür (Çetinkaya, 2011: 67).  

Buster Keaton, gülmeyen donuk yüz ifadesiyle belleklere kazınan bir 

komedyendir. Fransa ve Türkiye’de “Malek” adıyla tanınan Keaton, sessiz 

sinemaya entelektüel komedi anlayışını getirmiştir. Çevresinde aniden gelişen 

gülünç durumlara ve kendisine yapılanlara karşı donuk bir yüz ifadesiyle kayıtsız 

kalan Keaton, komedinin en önemli isimleri arasında gösterilmiştir. Duygularını 

dışarı vurmayıp gizleyen ünlü yüzüyle sessiz sinemanın önemli yapımlarından biri 

kabul edilen “Sherlock Junior” (1924), “The Navigator” (1924), “Seven Chances” 

(1925), “The General” (1926), “College” (1927), “Steamboat Bill, Jr.” (1928) ve 

“The Cameraman” (1928) gibi filmleriyle adından söz ettirmiştir (Makal, 1995b: 

37). James Agee’ye göre; “Keaton, ufacık bir gülümsemenin bir çığlık kadar insan 

kulağını tırmalamayacağına inanan sessiz güldürü oyuncuların en sessizi olarak 

tümüyle kendi stil ve yaratılışına bağlı kaldı.” (akt. Makal, 1995b: 38).  

“Muhteşem Taş Surat” lakabıyla bilinen Keaton’ın komedi anlayışı, yaptığı 

eylemlerin adeta taş gibi donuk yüzünün birleşimiyle ortaya çıkmıştır. Bütün 

filmlerini “ne kadar ciddi olursan o kadar çok güldürürsün” ilkesi doğrultusunda 

çekmiştir (Akbulut, 2012: 113). Keaton’dan başka hiçbir komedi oyuncusu 

böylesine anlamsız yüz ifadesini bu kadar ustalıkla kullanamazdı. O, büyük 

hüzünlü ve ifadesiz yüzünü birbiriyle ilgili şeyleri anlatmada kullanırdı. Keaton’ın 

yaşarken ölü gibi görünen hareketsizliği ve taştan oyulmuş gibi duran yüzü 

izleyiciyi kahkahaya sürüklemekteydi. Keaton, gözlerini hareket ettirdiği zaman 



42 
 

sanki bir heykel gözlerini hareket ettiriyor izlenimi uyandırırdı; bir polisten 

kaçtığında, yüzünde çılgınca, fakat tedirgin olmamış ve dokunulmaz ifade ile 

hızlanan yürüyüşü gitgide uçar gibi bir hâl alırdı. Tüm bu hareketler, sanki bir 

otomatik vites değiştiricisi gibi belirli, ölçülü ve temkinlidir (Makal, 1995b: 39-

41). 

Buster Keaton, iç savaş yıllarında, savaşın ortasında kalan bir adamın 

hikâyesini anlattığı “The General” (1927) filmi ile adını duyurmuştur. Ordu ve 

halk için önemli olan savaşın, donuk ve ifadesiz yüzüyle Keaton’da savaşa karşı 

olan umursamazlık vardır. Bu yönüyle de savaşı sorgular. Filmin konusu şöyledir: 

Amerika’da Kuzeyliler ile Güneyliler arasındaki savaşı umursamayan bir adam, 

sevdiği kız uğruna savaşa katılır. Orduya girdiğinde makinist olarak daha yararlı 

olacağı düşünülür. Savaşa karşı son derece umursamaz bir tavır içerisinde olan bu 

adam, bir süre boyunca aradığı şeyin kız ve onun sevgisi olduğunu düşünür. 

Savaşta yaşadıkları ise ona olan biten her şeyi sorgulatır. Çetinkaya’ya (2011: 67) 

göre; “nasıl ki Kemal Sunal filmlerinde karşı cins ve bir o kadar erotik güç olan 

kadın tarafından Şaban, başlık parası biriktirmek vs. gibi nedenlerle karmaşanın 

ortasına itilir, hayatına devam etmek uğruna zorlukların savaşından geçerse, 

Keaton da âşık olduğu kız uğruna savaşta görev almayı kabul etmektedir.”  

Keaton’ın uzun metraj filmleri, derin bir araştırma ve yaratıcılığı yüksek 

ürünleridir. İlk filmlerinde duygusallıktan uzak dursa da duygusuzluğu bir maske 

gibi kullanarak alaycı bir tavırla komedilerini sergilemiştir. Keaton, filmlerinde 

ince, durgun ve bir rüyayı anımsatan güzelliği yansıtmayı başardı. 1930’lardan 

sonra sesli filmlerin, giderek azalan ününün ve birtakım özel sorunları nedeniyle 

de ruhsal sarsıntı geçirdi. Neredeyse unutulmaya başladığı günlerde içinde 

bulunduğu durumdan yönetmen yardımcılığı, gülüt (gag) yazarlığı yaparak ya da 

küçük rollerde oynayarak çıkmaya çalıştı. Billy Wilder’ın “Sunset Bulvarı” 

(1950) ve Charlie Chaplin’in “Sahne Işıkları” filminde görünmesi onun yeniden 

keşfedilmesini sağlamıştır. 1957 ve 1965 yıllarında Buster Keaton’ın yaşamını 

konu edinen iki film yapılmıştır. Bunlar; “The Buster Keaton Story” ve 

senaryosunu Samuel Beckett’in yazdığı “Film”dir (Makal, 1995b: 41-42).  



43 
 

Sessiz sinema komedisinde önemli yeri olan isimlerden biri de Harold 

Lloyd’dur. Charlie Chaplin ve Buster Keaton’ın en büyük rakiplerinden biri olan 

Lloyd, komedi ile aksiyon türünü başarılı bir şekilde birleştirmiş, binalara 

tırmanıp pencerelerden sarkarak izleyicide heyecan uyandıran “aksiyon 

komedisinin” ilk temsilcisi olmuştur (Özçelik, 2017: 51).  

Harold Lloyd (1893-1971) Sennett’le bir süre çalıştıysa da film yapımcısı Hal 

Roach ile çevirdiği filmlerin ardından üne kavuşmuştur. Başlangıçta kendine çok 

dar gelen giysiler giyip, gülütleri ile olabildiğince “Chaplinvari” olmaktan 

kaçındığı “Yalnız Luke” (Lonesome Luke) kişiliğinde kullandı (Makal, 1995b: 

29). Fiziksel olarak tehlike içeren sahneleri komedi unsuru olarak kullanan Harold 

Lloyd, bu dönemde “Yalnız Luke” karakteri ile çektiği film serisinde tıpkı 

Chaplin’in Şarlo’su gibi sinemanın en ilginç yüzlerinden biri oldu. Beyaz perdede 

1918 yılında görünen “Yalnız Luke” beyaz yüzü ve yuvarlak gözlükleri ile 

çağdaşları Chaplin, Keaton ve Langdon kadar adından söz ettirdi.  

Akbulut’a göre, “Safety Last (1923) filminde hafızalardan silinmeyen bir 

sahneye şahit olunmuştur. Lloyd, yüksek bir binanın zirvesinde duvarda asılı olan 

dev saatin yelkovanına tutunarak yaşadığı anın tehlikesini komedi içinde sunmayı 

başarmıştır. Bu gülmece alışık olunmayan tuhaf bir tarzı doğurmuştur.” (Akbulut, 

2012: 118). Bu “tuhaf tarz” günümüz Hollywood sinemasının sıkça kullandığı 

aksiyon-komedi türüne kaynaklık etmiştir. Bu nedenle, “Bitirim İkili” (Rush 

Hour; 1998, 2001, 2007), “Çılgın İkili” (Bad Boys; 1995, 2003, 2020), “Liseli 

Polisler” (21 Jump Street, 2012) ve “Liseli Polisler 2” (22 Jump Street, 2014) gibi 

seri olarak çekilen aksiyonu komedi türüyle birleştiren gişe filmlerinin 

öncülüğünü Harold Lloyd yapmıştır. 

Makal’ın (1995b: 32-33) Harold Lloyd’un güldürü anlayışını, Chaplin ve 

Keaton gibi çağdaşlarından ayrılan tarzını ve “Safety Last” filmindeki saat 

sahnesindeki gerilimle harmanlanmış gülmece unsurunu şu cümlelerle ifade 

etmektedir: 

“Lloyd, film boyunca soytarılığa hiç başvurmaz. Ona göre bu 

yarattığı kişideki gerçek payını bozmak olacaktır. Lloyd, “Safety 



44 
 

Last”de binanın cephesindeki bir haçlı seferini anımsatan korkunç 

tırmanışının sonuna yaklaşırken, kendi değil, ama izleyiciler; bir iki 

santim daha yükseldiği anda başına rüzgârın şiddetini ölçen aletin 

dönmekte olan dört kolundan birinin öldürücü bir biçimde 

çarpacağını görür. Bu sinir bozucu anı, Lloyd bir iki ilgisiz 

hareketle sakince geçiştirir. Her gecikme bilinçlidir ve heyecanı 

doruğa çıkartan her an sonrası bir kahkaha atılır… Lloyd, filme 

başlamadan önce bir ayrım ya da ayrımlar dizisi hazırlar; bunları 

çevirir, ardından yenilerine başlardı. Gerekirse öyküyü değiştirirdi. 

Çoğu kez bir filme “son”dan başlamayı yeğlerdi.”  

Lloyd filmlerinde kovalama-kaçma sahnelerinden sıkça yararlanmış, şans 

eseri tüm bu tehlikeli sahnelerde tıpkı çizgi film karakterlerinde olduğu gibi hiçbir 

yara almadan kurtularak izleyiciyi güldürmüştür. Örneğin filmin son sahnesinde 

âşık olduğu kızla bir araya gelen Yalnız Luke, onunla yürürken kız belanın 

dışında kalsa da Luke’un yürüdüğü alanda ayakkabıları yeni dökülmüş olan 

çimentoya saplanır. Ayakkabısının çimentoda kaldığı için çıplak ayakla yoluna 

devam eden Lloyd’un mimikleri, tüm olan bitenden habersiz hâli ve saflığı 

komedi malzemesi olarak kullanılmıştır (Özçelik, 2017: 52).  

Patetikten (duygusal, üzücü olaylar) yararlanan Lloyd’un “Grandma’s Boy” 

(1922), “Girl Shy” (1924), “The Freshman” (1925) gibi filmleri bu anlamdadır. 

Lloyd, sessiz güldürü çağının belki büyük bir oyuncusu değildi ama yüzüyle 

olduğu kadar vücuduyla da anlatmayı ve izleyicileri her zaman güldürmeyi 

başarmıştı. Agee’ye göreyse, “bildiğimiz kahkaha bir ölçütse, Lloyd’un düzeyinde 

pek az oyuncu erişebilmiş, fakat onu geçen olmamıştır.” (Makal, 1995b: 33).  

Chaplin, Keaton ve Lloyd’un filmlerinde komedi fiziksel hareketlere, jest ve 

mimik gibi teatral hareketlere dayanmaktaydı. Bu, savruklama türünün de 

gereklerinden biriydi. Savruklama yerine insanı psikolojik olarak tahlil ederek 

komedinin merkezine insanın duygularını alan çocuksu yüzüyle komedi 

sinemasının bir diğer önemli ismi Harry Langdon olmuştur. Agee’ye göre 

“Chaplin, en olmadık yer ve zamanda her şeyi yapabilen, bir orkestrayı 

yönetebilecek bir kişiydi. Oysa Langdon, küçük ama mükemmel bir kavaldan 

harika müzik yapabilirdi.” Langdon’ın kıyafet seçimi de Chaplin’inkine benzer. 

Onun gibi siyah ceket ve pantolon ile beyaz gömlek ve şapka kullanır. Ancak 



45 
 

Chaplin’in kıyafeti bol iken, Langdon’ın oldukça dardır ve üzerine küçük gelir. 

Yürümeyi yeni öğrenmiş bir bebek gibi yürür; ince dudaklı, küçük ağızlı ve iri 

gözlüdür. Kadınlara karşı kibar olan Langdon, kimi zaman çapkın kimi zaman ise 

utangaç tavır sergiler. Kadınlarla olan ilişkisini komik bir öğe olarak kullanır (akt. 

Makal, 1995b: 34-35).  

Sessiz sinema döneminde komedyenler birbirinden etkilenmiş, yarattıkları 

karakterler, komedi anlayışları, tercih ettikleri kostümler de benzerlik 

göstermiştir. Chaplin’in Şarlo’sunun Max Linder’in burjuvazi Max’inin avam ve 

halktan olması gibi Langdon’ın karakteri de Şarlo’nun daha bebeksi ve hüzünlü 

hâlidir. Teksoy (2005: 112) Harry Langdon’ın çağdaşı olan sessiz sinema 

komedyenlerinden ayrılan özelliğini şöyle belirtmektedir:  

“Bedenine dar gelen ceketi ve hüzünlü ‘bebek’ yüzüyle Harry 

Langdon, Buster Keaton’ın daha yüzeysel bir örneğiydi. Bu melek 

gibi insan, nahoş ve sert mizaçlı kadınların, gangsterlerin hedefi 

olur ancak içine düştüğü zor durumdan kurtulmanın yolunu 

bulurdu. Kent yaşamına karşı kır hayatının övgüsünü yaptığı 

pantomim ustalığını ortaya koyan “Uzun Kilot” (The Long Pants, 

1927) ile “Güçlü Adam” (The Strong Man, 1926) en önemli 

filmlerindendir. Başarıya ulaşma tutkusunun insan ilişkilerini 

yozlaştırdığını, insanın dürüstlük, dayanışma, içtenlik gibi 

erdemlerini yok ettiğini vurgulayan bu filmlerin senaryolarının 

Frank Capra’nın imzasını taşıması yalnızca bir rastlantı değildir. 

Daha sonraki yıllarda Roosevelt’in “New Deal” politikasını 

destekleyerek “Amerikan yaşam biçiminin” övgüsünü yapacak olan 

Frank Capra’dan önce Langdon’un bu görüşün öncülüğünü yaptığı 

görülür.” 

Chaplin’e göre sahnelerde daha özgür davranan Langdon’ın, canlandırdığı 

karakterler genelde çocuksuydu. Yönetmenlerin direktiflerine ve rolünü nasıl 

canlandıracağını söylemelerine aldırmayan Langdon, “bildiğim gibi oynardım” 

diyerek sezgisel ve doğaçlama ürünü filmler ortaya koymuştur. Örneğin, hiçbir 

şeye aldırış etmeyen, genç ve güzel bir varyete oyuncusunun sahne arkasında 

soyunmasını izlediği sahnede Langdon’ın sırtı kameraya dönük bir şekildedir. 

Çıplak bir oyuncu karşısında bir erkeğin yaşadığı duygu değişimleri yüz ifadesi 

olmadan boynunun hareketleri ile izleyiciye yansıtılmıştır. Komedinin bu seçkin 

oyuncusunun da zamanla bir yanda sesli filmlerle ortaya çıkan trajediye, diğer 



46 
 

yanda komedi türünün giderek doğaçlamadan uzaklaşmasına yenik düştüğü de 

belirtilmelidir. Harry Langdon’ın filmlerinden bazıları şunlardır: “Picking 

Peaches” (1924), “Tramp Tramp Tramp” (1926), “Long Pants” (1927), “His First 

Flame” (1927), “The Chaser” (1928), “My Weakness”(1933), “There Goes My 

Heart” (1938), “Zenobia” (1939), “Spotlights Scandals” (1943) (Makal, 1995b: 

35-36).  

Mack Sennett’in en önemli komedi kahramanlarından biri de “Fatty” (Şişko) 

adıyla tanına Roscoe Arbuckle’dır (1887-1923). Sennett’in filmlerinde kremalı 

büyük pastayı karşıdakinin suratına fırlatan şişko adam Sennett’e de ilham vermiş 

ve kocaman gövdesini adeta bir hacıyatmaz gibi kullanarak izleyiciyi kahkahadan 

kırıp geçirmiştir (Makal, 1995b: 43). Sinemaya geçmeden önce çeşitli işlerde 

çalışmış, müzikhollerde yüzünü gözünü boyayıp monologlar söylemiş, ancak 

beklediği başarıya ulaşamamıştı. Onun tanınmasını sağlayan Sennett’in 

filmlerinde bir süre oynadıktan sonra filmlerinin rejisini de yapmaya başladı. 

Fatty’nin Chaplin ve diğer tanınmış güldürü oyuncularıyla çevirdiği filmlerin 

sayısı yüz elliyi aşar. Fakat güldürü sinemasında bu kadar tanınıp sevilmesine 

rağmen adı bir skandala karışınca yıldızı çabuk söner. Fatty’nin nişanlısının 

uyuşturucu sonrası ölmesi ve bu olayın kendisine mal edilmesi sonrasında filmleri 

boykot edilir ve Fatty oyunculuğu bırakır. Kimsenin affetmediği Fatty, sessiz 

filmlerin “suskun komiği” olarak unutulup gider (Makal, 1995b: 43-44).  

Sessiz sinema döneminde tek kişiyle yapılan komedilerin yanı sıra iki 

komedyenle çekilen filmlere de sıkça rastlanmaktadır. Bu ikili komedyenlerden en 

önemlisi hiç kuşkusuz Stan Laurel ile Oliver Hardy’dir. Hem sessiz hem de sesli 

dönemde birlikte filmler çeken Laurel ve Hardy sinemaya 1921 yapımı “The 

Lucky Dog” filmiyle adım atmışlardır. Kendi bedenine oldukça büyük gelen bir 

ceket giyen cılız Laurel ile bedenine göre küçük ceket giyen şişman Hardy, 

birbirlerine ve fiziksel görünümlerine zıt olarak izleyici karşısına çıkmaktadırlar 

(Özçelik, 2017: 52). Stan Laurel ile Oliver Hardy, bir yanda fiziksel ikilemi (zayıf 

ile şişman) diğer yanda saf-kurnaz başka bir ifadeyle saf gibi görünen cingöz ile 

kurnaz geçinen safı; becerikli ile beceriksiz; şanslı ile şanssız, cesur ile korkak 



47 
 

gibi ikilemlerin tümünü kullanarak ‘zıt’ kişilikleriyle komedi filmlerini oluşturdu. 

İkili sessiz dönemdeki filmlerine sesli dönemde de devam etmiştir (Makal, 1995b: 

64).  

Fizikî özellikler ön plana çıkarılarak şişman olan Hardy ile zayıf olan 

Laurel’in oluşturduğu yalın, belki derinlikten yoksun, kendini yinelemesine 

rağmen zamanına uyum sağlayan komedi anlayışı uzun yıllar ana-akım komedi 

sinemasına egemen olmuştur. Birlikte çok sayıda film çeken Laurel ve Hardy, 

kendilerine özgü gülütleri, jest ve mimikleri, somut ve derinliği olmayan, yalnızca 

izleyiciyi güldürmeyi amaçlayan yapısıyla yalın bir komedinin sinemadaki 

örneklerini oluşturmuştur (Teksoy, 2005: 115).  

Görsel güldürüden söze dayalı güldürüye geçilmesiyle bu zıt kişiliklerin ünü 

daha da yaygınlaşmıştır. Önceleri yaptıkları kısa ve orta metrajlı filmlerine 

1929’dan başlayarak uzun metrajlı filmler de eklenmiştir. Bu filmlerin içerisinde; 

“Pardon Us” (1931), “Sons of Desert” (1933), “Babes in Tayland” (1934), 

“Bonnie Scotland” (1935), “The Bohemian Girl” (1936), “Our Relations” (1936), 

“Way Out West” (1937), “Swiss Miss” (1938), “The Flying Deuces” (1939), 

“Saps at Sea” (1940), “Great Guns” (1941), “A Haunting We Will Go” (1942), 

“The Dancing Masters” (1943), “The Big Noise” (1944), “Nothing but Trouble” 

(1945) gibi filmler bulunmaktadır (Makal, 1995b: 64-65).  

Teksoy’un da (2005: 115) ifade ettiği gibi “birbirleriyle devamlı kavga eden, 

adeta çocukluk evresinde takılı kalıp yetişkinlik evresine geçmemiş izlenimi 

uyandıran bu ikilinin, sosyal hayatın kurallarına, geleneklerine büyük bir titizlikle 

uymak istemelerinden kaynaklanan beceriksizlikleri, zincirleme komedilerin 

kaynağı olur. Beceriksizliği yapan Hardy de olsa azarlanan hep Laurel’dir.” 

Hardy, özgüvenli oluşu, Laurel’e karşı küçümseyici tavrı ve kibri ile ikili arasında 

güçlü olandır. Ancak çabuk öfkelenmesi ve gururuna yenik düşmesi nedeniyle 

Laurel’e istediğini yaptıramaz. Sonunda da gülünç duruma düşen, rezil olan, 

dayak yiyen de kendisi olur. Hardy tüm bu olup bitenler karşısında sahnenin ya da 

filmin sonunda kızgınlığını da gösteren acı bir bakışla kameraya bakar, 

çaresizliğini belirtirdi (Makal, 1995b: 65-66). İkilinin sesli olarak çektikleri 



48 
 

filmler de en az sessiz filmleri kadar gişe başarısı elde etmiştir. 1940’lardan sonra 

ise çektikleri film sayısı azalmış, son filmleri olan “Atoll K/Robinson Crusoe-

Land”i ise 1951’de çekmişlerdir. İkili ayrıca “Music Box” adlı kısa film ile 1932 

yılında Oscar ödülü de kazanmıştır (Akbulut, 2012: 122).  

Amerikan komedi sinemasına düşünsel yanı ağır basan komedi anlayışını 

getiren Marx Kardeşler ile W.C. Fields’ın da ayrı bir önemi vardır. “Sophisticated 

Comics” yani Felsefi Komedi olarak da adlandırılan bu komedyenlerden Marx 

Kardeşler ya da bilinen adıyla “Üç Ahbap Çavuşlar” yarattıkları “Groucho”, 

“Harpo” ve “Chico” tiplemeleriyle gerçeküstücülüğe ağırlık vererek, mevcut 

düzenin saçma yanlarını sergilemişlerdir (Onaran, 2012a: 100).  

Türkiye’de gösterildiği dönemlerde Türkçe dublajlarında “Arşan 

Palabıyıkyan”, “Dilsiz” ve “Torik Necmi” olarak adlandırılan Marx Kardeşler, 

esasında beş kardeş olup önce radyoda sonra sinemada otuz yıl süren bir komedi 

topluluğu meydana getirmişlerdir. İlk başlarda aydın bir azınlığa hitap etseler de 

daha sonra Amerikan geleneksel komedi anlayışının, Mack Sennett komedilerinin, 

İtalyan Commedia dell’arte’lerindeki gibi kısa bir senaryodan yolan çıkarak 

oluşturulan tuluatların (doğaçlama) da etkisiyle geniş bir dinleyici ve izleyici 

kitlesine seslenmeyi başarmışlardır. Marx Kardeşlerin her birinin kendisi özgü 

kişilikleri bulunuyordu. Harp çalan ve kadınlara düşkün olan sarışın kıvırcık saçlı 

Harpo hiç konuşmazdı. Chico ise İtalyan aksanıyla konuşur, piyano çalar, çılgınca 

hareket eder, filmlerin sonunda ise piyanosunu parçalardı. Groucho ise, ağzında 

purosu, kadınlara olan keskin bakışlarıyla Amerikan iş adamlarının hicveden bir 

karakterdi. “Üç Ahbap Çavuşlar” (The Coconauts, 1929), “Üç Ahbap Çavuşlar: 

Hırsız Kim” (Animal Crackers, 1930) üçlünün Broadway’da sahneledikleri 

oyunlardır. 1929’dan itibaren çektikleri filmlerin bazıları şunlardır: “Monkey 

Business” (1933), “Duck Soup” (1933), “A Night at the Opera” (1935), “A Day 

At The Races” (1937), “Room Service” (1938), “At The Circus” (1938), “Go 

West” (1941), “A Night in Casablanca” (1946), “Love Happy” (1950) (Makal, 

1995b: 45-48).  



49 
 

1930’lu yıllardan itibaren sesli filmler çekilmeye başlamıştır. Bu dönemde 

Frank Capra’nın öncülüğünü yaptığı “Amerikan Komedisi” adında yeni bir 

komedi alt türü ortaya çıkmıştır. Capra, James Stewart ve Gary Cooper gibi 

dönemin star oyuncularıyla çektiği “Bay Deeds Şehre Gidiyor” (Mr. Deeds Goes 

To Town, 1936), “Birlikte Götüremezsin” (You Can’t Take It With You, 1938) ve 

“Bay Smith Washington’a Gidiyor” (Mr. Smith Goes To Washington, 1939) gibi 

komedi filmlerinde Amerika’nın kırsal bölgelerinden eyalet merkezlerine ve 

büyük şehirlerine gelen naif, köylü Amerikalıların kendilerini dolandırmaya 

çalışan kapitalist sermayedarları, uyanıkları alt etmelerini anlatmaya çalışmıştır. 

Komedi ile dramın iç içe geçtiği, kimi zaman hüzünlü kimi zaman da eğlenceli 

sahneleri içeren bu yeni komedi türünde dramatik yapı şu şekilde kuruluyordu: (1) 

Bir fikrin ortaya çıkışı, (2) “Gag” adı verilen gülütlerin esas konuyu pekiştirmesi, 

(3) Hikâyedeki ayrıntıların ve karakterlerin başından geçen olayların esas 

düşünceyi geliştirmesi (Onaran, 2012a: 101).  

Sesin sinemaya girmesinin ardından komedi de biçim ve içerik olarak 

değişime uğramıştır. Sessiz dönemdeki savruklamanın, jest ve mimiklerin, fiziksel 

temelli komikliğin yerini insan odaklı, kadın-erkek ilişkilerini konunun merkezine 

alan filmler almıştır. Özellikle romantik komedi 1930’lardan itibaren baskın tür 

olarak görülmektedir. Bu tür filmlerde hikâye içerisindeki gülünç unsurlar 

popülarize edilmiştir. Örneğin, Amerikan’ın beyaz yakalı orta sınıfının romantik 

ilişkilere yaklaşımı vasıtasıyla mutluluğun parayla satın alınamayacağı mesajı 

aktarılmış, filmin alt metninde izleyicilere orta sınıf Amerikan ideolojisi 

aşılanmıştır. Romantik komedi türünün en önemli örnekleri Howard Hawks ve 

Frank Capra tarafından verilmiştir. Capra’nın “Bir Gecede Oldu” (It Happened 

One Night, 1934), bu türün ilk örneği kabul edilmektedir. Bu filmde hikâyenin 

ana merkezi, çalışan sınıf, kırsal kesimin karşısına konumlandırılan New York 

sosyetesi ile onların mafyavari ilişkileri ve bu sosyetenin sıradan insanlara olan 

bakış açısı ideolojik çözümlemelere imkân tanıyacak biçimde oluşturulmuştur 

(Uluyağcı, 2015: 146-147).  



50 
 

Amerikan Komedisi dışında bu dönemde, özellikle İkinci Dünya Savaşı 

yıllarından sonra İngiltere’de “İngiliz Komedisi” adı verilen bir tür daha 

doğmuştur. Absürt komedi ile de bağdaşan bu tür, inanılmayacak derecede saçma, 

alışılmadık bir durum ya da olayı çıkış noktası kabul etmektedir. İngiliz 

toplumunun gelenek ve göreneklerinin eleştirildiği, insan psikolojisinin tahliline 

de imkân tanıyan İngiliz Komedisi’nde, saçma olayların neden olduğu durumlar, 

soğukkanlı bir komedi anlayışıyla incelenmektedir (Özön, 1982: 152-153). Robert 

Hamer’ın yönetmenliğini yaptığı “Hassas Kalpler ve Taçlar” (Kind Hearts and 

Coronets, 1949) bu türün en bilinen örneğidir. İlerleyen yıllarda Terry Gilliam, 

“Monthy Python ve Kutsal Kâse” (Monthy Python and the Holy Grail, 1975); 

Guy Ritchie, “Ateşten Kalbe Akıldan Dumana” (Lock, Stock and Two Smoking 

Barrels, 1998) gibi filmlerle İngiliz Komedisinin önemli örneklerini ortaya 

koyacaklardır. 

Avusturya kökenli olan Billy Wilder, 1950’lerden itibaren Amerikan 

sinemasında alışılagelmişin dışında “kara film”ler ve “komediler” yapan 

yönetmen olarak ortaya çıkar. Bir kara mizah olarak tanımlanabilecek “Sunset 

Bulvarı” (Sunset Boulevard, 1950) filmi, onu önemli yönetmenler arasına 

sokmuştur. Hollywood’daki genç bir senaryo yazarının alacaklılarından kaçarken 

gotik korku filmlerindeki bir mekânı anımsatan bir eve sığınmasıyla başlayan 

serüvenin, eski bir yıldız olan Gloria Swanson ve Alman sessiz filmlerindeki 

uşağı anımsatan uşak Eric von Stroheim’ın yaşadığı bu yerde korku filmlerinin 

unsurlarıyla kara komediye dönüştüğü söylenebilir. Billy Wilder’ın bir diğer 

önemli filmi ise, Jack Lemmon, Tony Curtis ve Marilyn Monroe’nun başrollerini 

paylaştığı “Bazıları Sıcak Sever”dir (Some Like It Hot, 1959). Ekonomik buhran 

döneminde bir suça tanık oldukları için yer altı mafyasından kadın giysileri 

içerisinde kaçmaya çalışan iki müzisyenin içerisine düştüğü komik durum ve 

parodiler bu güldürünün ana izleğini oluşturur. İkisi sadece kadınlardan oluşan bir 

orkestraya girer. Yönetmenin diğer filmleri; “Yaz Bekârı” (The Seven Year Itch, 

1955), “Öğleden Sonra Aşk” (Love in the Afternoon, 1957), “Garsoniyer” (The 

Apartment, 1960), “Sokak Kızı Irma” (Irma la Douce, 1963), “Öpsene Budala” 

(Kiss me, Stupid1964), “Sherlock Holmes’un Özel Hayatı” (The Private Life of 



51 
 

Sherlock Holmes, 1970), “Dokunma Gıdıklarım” (Avanti, 1972), “The Front 

Page” (1974), “Fedora” (1978) (Makal, 1995b: 70-74).  

1960’lı yılların Amerikan Sineması’nda farklı bir komedi anlayışı gelişmeye 

başlamıştır. Mel Brooks ve Woody Allen gibi Yahudi kökenli komedyenlerin 

öncülüğünü yaptığı bu türde olaylar, toplumsal ilişkiler, gündelik yaşam ya da 

başka yönetmenlerin filmleri ironi ve parodi kullanılarak, abartıda aşırıya 

kaçılarak gülünç durumlar sergilenir. Özellikle Mel Brooks sinemasının temel 

özelliği abartıyı kullanmasıdır. Abartma, gerçek olanı yeniden yaratma, genişleme 

ve gerçeği bozmadır. Örneğin, izleyicinin algısında olaylar ve mekân farklılık 

gösterebilir; kurmaca olan parodi yoluyla gerçek gibi gösterilebilir veya bunun 

tam aksi kullanılarak komik öğe oluşturulabilir. Diğer bir ifadeyle Brooks, 

“Yükseklik Korkusu” filminde Hitchcock’un pek çok filmini parodileştirerek 

komedi zeminini oluşturur. Psycho’nun ikonik duş sahnesinde bıçak ana öğe iken, 

Mel Brooks, High Anxiety’de bunu gazete ile değiştirir. Katil olduğu düşünülen 

karakter duş perdesini açarak duştaki kişiye gazete ile saldırır. Abartmada kostüm, 

mizansen ve karakter davranışları da önemlidir. Brooks ve Allen, kendilerine özgü 

bir komedi anlayışı yaratmak yerine mevcut öğeleri kullanarak, hiciv, parodi, 

ironi, düşüp kalkma, abartma ile sinemada komedi unsurlarını karıştırarak 

filmlerini meydana getirmişlerdir. Örneğin, “Gümüş Eyerler” (Blazzing Saddles, 

1974), western filmlerinin bir parodisi olup, ünlü klâsiklere, karakterlere ya da 

sahnelere gönderme içerir (Uluyağcı, 2015: 147). Gene Wilder ve Cleavon 

Little’ın başrollerini paylaştığı Gümüş Eyerler, bir western parodisi olarak ele 

alınabilir. Brooks’un “Genç Frankenstein” (Young Frankenstein, 1974) filmi 

Mary Shelley’nin ünlü korku romanı Frankenstein’ın; “Spaceballs” (1987) filmi 

ise, dönemin popüler bilim kurgu film ve dizileri olan Uzay Yolu ve Yıldız 

Savaşları filmlerinin; “Yükseklik Korkusu” (High Anxiety, 1977) ise İngiliz 

yönetmen Alfred Hitchcock’un bütün filmografisinin bir parodisidir. Mel 

Brooks’un diğer filmlerinden ayrılan, tür parodisi ya da Absürt komedi türünde 

olmayan tek komedi filmi “Yapımcılar” (The Producers, 1967) filmidir 

denilebilir. İflasın eşiğinde olan çapkın bir tiyatro yapımcısı ve muhasebecisinin, 

oyunlarına yatırım yapan kişilerden para alarak kötü yazılmış bir piyes bulma ve 



52 
 

bunun sonucunda para kaybetmeme düşüncesi, ancak ironik olarak sahnelenen 

oyunun izleyiciler tarafından çok beğenilmesini konu edinmektedir. 

Woody Allen, 1960’lı yılların ortalarında ortaya çıkan bir diğer önemli 

komedi sinemacısıdır. Bugün senaryo yazarı, oyuncu, yazar, yönetmen olarak 

birçok kişinin tanıdığı Woody Allen, “slapstick” tarzından izler taşıyan, parodi ve 

saçma öğeler içeren filmleriyle kendini göstererek “Allenvâri” güldürü türünü 

oluşturdu. Başlangıçta “Yahudi” kökenliğinden kaynaklanan güldürü 

malzemelerine dayanan filmler ortaya koydu. Bunlar daha çok Amerikan yaşam 

tarzı yaşamı taşlayan kişisel sorunlara dayanan filmlerdi. Kaba komedi ve 

soytarılığı sevmeyen, Sennett, Chaplin, Keaton ve Marx Kardeşler filmlerinin 

hayranı olan Allen, Amerikan Sessiz Sinema Dönemi Komedisi’nden izler taşıyan 

ve belli sınırlar içinde gelişen filmlerinden sonra farklı bir komedi anlayışını 

benimsedi. “Tekrar Çal Sam” (Play It Again Sam, 1972), “Parayı Al Ve Kaç” 

(Take the Money and Run, 1969), “Zorla Kahraman” (Bananas, 1971), “Seks 

Hakkında Bilmek İstediğiniz Her Şey: Ya Da Sormaya Çekindikleriniz” 

(Everything You Always Wanted to Know About Sex but Were Afraid to Ask, 

1972), “200 Yıl Sonra” (Sleeper, 1973), komediyle felsefesinin, komik olanla 

trajik olanın iç içe geçtiği, ciddi olanla saçma durumların birlikte yer aldığı 

filmlerinden bazılarıdır. Woody Allen’ın sinemadaki sıçrama filmi bir 19. yüzyıl 

romanı parodisi olan “Aşk ve Ölüm” (Love and Death, 1975) olarak kabul 

edilebilir. Daha önceki filmleri Amerikan toplumsal yaşamında filmlerden 

beklenen genel geçer çizginin dışında sayılabilecek ürünlerdi. Ama Woody Allen 

için, “sosyal, politik ve felsefi” olan her şeyi reddeden bu süreç içinde kalmak 

gerekmiyordu. “Manhattan” (1979) ve “Annie Hall” (1977), Allen’ın özyaşamsal-

otobiyografik özellikler taşıyan filmleridir. Manhattan’da yıllardır psikanaliz 

tedavisi gören, Yahudi kökenli TV komedyeni Alvy’nin yaşamından bir kesiti 

aktarır. Gözlüklü, çelimsiz, sinirli komedyen Alvy’nin yükselişiyle Woody 

Allen’ın yükselişi koşutluk taşır. “Zelig”te (1983), istediği kişiliğe bürünebilme 

yeteneğine sahip bukalemun adam Leonard Zelig’in hayatı ve onu tedavi etmeye 

çalışan Bayan Fletcher’la olan ilişkisi ve aşkları, ‘belgesel’ türünde anlatılır. 

“Broadway Danny Rose” (1984), yıllar sonra bir araya gelen eski arkadaşların 



53 
 

ağzından emprezaryoluk yapan bir Broadway sanatçısı Danny Rose’un 

hikâyesidir. Woody Allen, “Parayı Al ve Kaç”ta tipik Amerikan gangster 

filmlerine gönderme yaparken, “Tekrar Çal Sam”de “Casablanca”nın kahramanı 

Humprey Bogart’ı taklit eder. “Radyo Günleri” (Radio Days, 1987), Allen ile 

onun yaşıtı olan Joe adlı Brooklyn’li küçük bir Yahudi çocuğun, New York’un 

uzak bir banliyösü olan Rockaway’de yaşayan orta halli ailesi çevresinde gelişen 

olaylara bakışını anlatan bir monolog filmdir. İkinci Dünya Savaşı yıllarında 

geçen Radio Days, küçük bir çocuğun gözünden Yahudi kökenli orta sınıf bir 

Amerikalı ailenin geçim zorluklarını, savaş yıllarında yaşadıkları travmatik 

durumu komedi-dram karışımı bir anlatımla izleyiciye aktarır. Ayrıca Allen, 

kadınların birbiriyle ve erkeklerle olan ilişkilerine de her zaman ilgi duymuştur. 

“Interiors”da üç kız kardeşin trajediye kaçan yaşamını keşfetmişti. “Kahire’nin 

Mor Gülü”nün (The Purple Rose of Cairo, 1985) düşle gerçek arasında gidip 

gelen ezik ve duygusal kahramanı da yine bir kadındır. “Kocalar ve Kadınlar” 

(Husband’s and Wives, 1992) da yine New York’ta yaşayan nevrotik kişilerin 

dünyasına odaklanır (Makal, 1995b: 81-93).  

Komedi sineması alanında bir hayli üretken olan Allen, 40’ın üzerinde filme 

imza atmıştır. “Zorla Kahraman”da politik mizahı kullanan yönetmen, “Parayı Al 

ve Kaç”, “Zelig” gibi filmlerde komediyi sahte-belgesel türü içerisinde kullandı. 

“Suçlar ve Kabahatler” (Crimes and Misdemeanors, 1989), “Yaramaz Harry” 

(Deconstructing Harry, 1997), “Mavi Yasemin” (Blue Jasmine, 2013), “Mantıksız 

Adam” (Irrational Man, 2015), “Dönme Dolap” (Wonder Wheel, 2017) gibi 

filmlerinde ise nevrotik, varoluşsal arayışlar içerisindeki karakterlerin ruh 

hallerini komedi sınırları içerisinde anlattı.  

Çağdaş komedyenlerin önemli isimlerinden biri de Peter Sellers’dır. 

Londra’da bir tiyatro oyuncusu olarak adını duyuran Sellers, daha sonra sinemaya 

geçerek filmler çekmiştir. Sinemadaki kariyerine Hollywood’da devam eden Peter 

Sellers, “sarsak” komedyen tiplemesine farklı boyutlar kazandırarak “sofistike” 

komedinin önemli örneklerini verdiği filmlerde oynamıştır. “Pembe Panter”, “Dr. 

Garipaşk ya da Endişelenmeyi Bırakıp Bombayı Sevmeyi Nasıl Öğrendim” (Dr. 



54 
 

Strangelove or How I Stop Worrying and Love the Bomb) ve “Merhaba Dünya” 

(Being There) bu filmler arasında sayılabilir (Onaran, 2012a: 101-102). Blake 

Edwards ile çektiği Pembe Panter serisi ile Kubrick’in yönetmenliğini yaptığı Dr. 

Garipaşk ve Lolita, onun komedi izleyicisi tarafından en bilinen filmleridir.  

Peter Sellers ile birlikte Blake Edwards, komedi sinemasında dikkat çeken 

isimlerden biridir. Gençlik günlerinde tiyatro oyunları yazan, radyo ve 

televizyonda çalışan Edwards, “Pembe Panter” ve “The Grace Race” gibi gözlem 

ve araştırmaya dayanan komedi anlayışıyla bugünün Amerikan komedisine 

önemli katkılar yapmıştır. Sinemaya oyuncu olarak “Strangler of the Swamp” 

filmiyle giren ve “Mister Cory” (1957) filmi ile gelecek vadeden bir komedi 

yazarı ve yönetmeni olduğunu kanıtlayan Edwards, filmlerinde gülünç durumlar, 

olaylar araştırmaktan çok canlı ve renkli kişilikler yaratmaya özen göstermiştir. 

Sennett filmlerinden başlayan ve Marx Kardeşler ile zenginleşen Amerikan 

güldürüsünden taşıdığı yeni ve özgün karakterler bazen Fransız vodvillerinden 

bazen de İngiliz güldürülerinden izler taşıyan kendi güldürüsüyle bütünleşti. 1963 

yılında yaptığı “Pembe Panter” filminde komedinin iki ustası olan David Niven ve 

Peter Sellers’ı bir araya getirdi. Özellikle Peter Sellers’ın oyunuyla somutlaşan 

”Müfettiş Clouseau” kimliği yeni filmlerin de çekilmesini sağlamıştır. Bu filmler; 

“Pembe Panter’in Dönüşü” (The Return of the Pink Panther, 1975), “Pembe 

Panter Yükseliyor” (The Pink Panther Strikes Again, 1976) ve “Pembe Panter’in 

İntikamı”dır (Revenge of the Pink Panther, 1978). “Harpte Ne Yaptın Baba?” 

(What Did You Do in the War, Daddy? 1966) filminde Edwards, savaştaki karşıt 

insan ilişkilerini konu edinir. “Parti” (The Party, 1970), daha önceki oyunculuk 

serüveni başarısızlığı nedeniyle erken biten figüran Hintli Hurindi Bakshi’nin 

(Peter Sellers) yanlışlıkla çağrıldığı ünlü bir yapımcının görkemli evinde 

gerçekleşen partide yaşadıklarını anlatmıştır. Bu komedisinde Edwards, burjuva 

sınıfının değerlerleriyle dalga geçer. “The Perfect Furlough” (1959), “Çılgınlar 

Kraliçesi” (Breakfast at Tiffany’s, 1961), “Korku Çemberi” (Experiment in 

Terror, 1962), “On” (Ten, 1978), “Kör Talih” (Blind Date, 1987), “Çapkın” (Skin 

Deep, 1989), yönetmenin diğer önemli komedi filmleridir (Makal, 1995b: 79-81).  



55 
 

1960’lı yıllarda Amerikan komedisinin öne çıkan bir diğer ismi Jerry 

Lewis’tir. Sinema filmlerinin yanı sıra televizyon programları da yapan Lewis, 

jest ve mimiklerinde abartıya kaçarak, sakarlığı gülünç bir durum olarak 

kullanarak hazır cevaplığı ile kendi tarzını oluşturmuştur. Halk tarafından da 

beğenilen ve döneminin popüler komedyenleri arasına giren Lewis, bu nedenle 

“Komedinin Kralı” (The King of Comedy) lakabını almıştır. Farklı kişilikler 

arasındaki geçişin, birden fazla karakteri canlandırmanın başarılı bir örneğini 

verdiği “Yahudi Ailesi” (The Family Jews) filmini 1965 yılında çekmiştir. Buster 

Keaton tarafından sıklıkla kullanılan ”corps” yönteminin temelini attığı bu filmde, 

kamera arkasında tek bir kişi olmasına rağmen, kamera önünde birden fazla 

kişiliği, farklı karakter özellikleri aynı anda canlandırmıştır (Makal, 1995b: 76). 

Komedide bu yöntemi aynı zamanda Peter Sellers, “Dr. Garipaşk ya da 

Endişelenmeyi Bırakıp Bombayı Sevmeyi Nasıl Öğrendim” (Dr. Strangelove or 

How I Stop Worrying and Love the Bomb) filminde aynı anda Yüzbaşı Lionel 

Madrake, ABD Başkanı Merkin Muffley ve Dr. Garipaşk gibi üç farklı karakteri 

canlandırarak kullanmıştır.  

Komedi sineması Avrupa’da özellikle Fransa’da da gelişimini sürdürmüştür. 

Max Linder’den sonra sesli sinema döneminde komedi filmleri çeken 

yönetmenlerin başında Jacques Tati gelmektedir. Asıl soyadı “Tatischeff” olan 

Jacques Tati, 1947 yılında yönettiği ve başrolünü üstlendiği kısa filmi “L’Ecole 

des Factures” ile sinemanın kapılarını açmaya başladı ve bu film ile “Bay Hulot” 

karakterini sinemaya kazandırdı. Tati, yirmi beş yılda beş film yapmış ve her 

filmine sabırla hazırlanmıştı. Uzun boylu, her zaman pardüseli, piposunu elinden 

hiç düşürmeyen, az konuşan ama çok hareketli ve modern yaşam karmaşasına 

gülümseyerek bakan “Bay Hulot” karakteri olmasaydı, belki de Yeni Dalga 

yönetmenleri, yeni anlatım ve arayış çizgisiyle bu kadar erken buluşmayacaktı. 

Hem yazan hem yöneten hem de oynayan Tati’nin filmlerinin teması, insanın 

kendi yarattığı modern yaşamın tutsaklığı, yabancılaşmasıdır. Tati, kent ve 

yabancılaşmaya yönelik eleştirisini “Playtime” (1968) filminde bir adım daha ileri 

götürmüştür. Bir grup Amerikalının ziyaret ettiği Paris, beton ve cam setleriyle, 

gökdelen ve iş hanlarından oluşan bir Paris’tir. Tati de İtalyan yönetmen 



56 
 

Antonioni gibi kent ve kentleşme karşıtı tezini insanı ezer gibi yükselen yapılarda 

aramıştır. Ayrıca çağdaş yaşamın bir başka göstergesi “otomobilli yaşama” ayna 

tutmuştur. İnsanın kendisini hareket adına hareketsizliğe, sıkıntıya ve kaosa 

soktuğu makine sistemine ince ve alaylı bir eleştiri yöneltir (Makal, 1995b: 97-

99). 

Birinci Dünya Savaşı’nın ilk günlerinde doğan, kırk yılı aşan sanat yaşamına 

yüze yakın film sığdıran sivri bıyıklı, keskin bakışlı bir adam olan Louis de Funes, 

yalnızca Fransızların değil, dünyadaki herkesin kendi özgü gülütlerine, hırçın 

davranışlarına, ağzı doluymuşçasına konuşmasına güldüğü bir oyuncu olmuştur. 

İlk filmlerinde, hiç konuşmaksızın duran bahçıvan ya da bakkal tipindeki Louis de 

Funes’i ilk önce seyirciler ardından gişe-sever yapımcılar keşfetti. Ne zaman 

kızdığı, ne zaman güldüğü belli olmayan; izleyiciyi istediği anda çok değişken 

mimikleriyle şaşırtan, yeteneğini komikliğe dönüştürmesini çok iyi beceren bu 

oyuncuyu filmlerin önde gelen kahramanı yapmıştır. Onun tek şansızlığı, Fransız 

aydınlarının, sanat sineması yönetmenlerinin gözdesi olamamasıydı. İlk filmi, 

“Jean Stalli” yönetiminde çevirdiği “Tentation de Barbizon” (1945) olmuştur. “La 

Poisson” (1951), “La Vie d’Une Honnete Homme”, “Cour le Tete” (1956), “Ni 

Vu Ni Connu” (1957), “Le Gendarme de Saint Tropez” (1964) onun diğer önemli 

komedi filmleridir (Makal, 1995b: 102-103).  

Sinema tarihinin en önemli akımlarından biri olan “İtalyan Yeni Gerçekçiliği” 

içinde de güldürü öğesini ince bir duyarlılıkla kaynaştıran filmler yapılmış ve bu 

filmler aracılığıyla da daha geniş bir izleyici kitlesine ulaşılmıştır. Faşizm 

yıllarında “Beyaz Telefon Filmleri” adı da verilen salon komedileri arasından 

sıyrılarak eleştirel nitelikler taşıyan ve Mussolini yönetimini kızdıran ilk güldürü 

filmi 1935 yılında çekilen “Il Capello Tre Punti”dir. Yeni Gerçekçilik döneminin 

acı güldürülerini Vittorio de Sica, senaryo yazarı Zavattini ile birlikte yaptı: 

“Umberto D” (1945), “Miracolo a Milano” (1950). İtalya’da sağ koalisyon “Yeni 

Gerçekçi” filmler üzerindeki sansür ve baskısını arttırınca İtalyan sineması bu kez 

de “toplumsal eleştiri” içeren güldürüleriyle komedi sinemasına katkıda 

bulunmuştur. Alberto Lattuada’nın 1952’de Gogol’dan uyarladığı “Palto” ve 



57 
 

1962’de çektiği “Il Mafiosa” filmleri, toplumsal içerikli komedilere örnektir. 

Lattuada gibi Pietro Germi de “Il Ferroviere” (1955), “Un Maledetto Imbroglio” 

(1959) ve “Divorzio all’Italiana” (1962) filmleriyle, küçük insanların sorunlarını 

anlatmayı yeterli görmeyerek, toplumsal eleştiri alanında komedileriyle katkı 

vermiş ve İtalya’da oluşan bu yeni akımın tüm dünyada tanınmasını sağlamıştır. 

İtalyan sinemasında komedi türünün “ince bir duygusallıkla dengelenmiş”, 

iddiasız, alçakgönüllü ama akılcılığıyla başarı sağlayan örneklerini Dino Risi 

vermiştir. 1946-47 yıllarında “Milano Sera” gazetesinde sinema eleştirileri 

yazarak sanat hayatına başlayan Risi’nin komedi filmleri arasında; “Vacance col 

ganster” (1952), “Profumo di Donna”, “Il Segno de Venere” (1955), “Venizia La 

Luna E Tu” (1958), “Il Mattotore” (1963) bulunmaktadır. İtalyan komedisi savaşa 

karşı çıkan, militarizmi alaya alan filmleriyle dikkati çekmiştir. Baskılar ya da 

toplumsal değişme sonucu, yönetmenlerin dışında İtalyan komedilerinin ünlü 

oyuncusu Eduardo de Filippo da kendi yazıp yönettiği filmlerle komedi 

aracılığıyla toplumsal sorunlara eğilmiştir. İlerleyen yıllarda İtalyan sinemasında 

İtalyan komedi mirasını kendine özgü yaklaşımı ve yaratıcılığıyla Ettore Scola, 

Marco Ferreri, Maurizo Nichetti, Pupi Avati ve Federico Fellini gibi yönetmenler 

sürdürmüştür (Makal, 1995b: 105-108). Son dönem İtalyan sinemasında Paolo 

Sorrentino, “Youth” (2015) ve “Loro” (2018) ile incelikli, hafif komedilere imza 

atmıştır.  

1980’li yıllardan itibaren romantik komedi türündeki filmlerin sayısında 

yeniden bir artış görülmüştür. Özellikle “Ay Çarpması” (Monstruck, 1987), “Kör 

Talih” (Blind Date, 1987), “Kim Bu Kız?” (Who’s That Girl, 1987), “Roxanne” 

(1987), “Özel Bir Kadın” (Pretty Woman, 1990) gibi filmler türün öne çıkan ve 

izleyici tarafından ilgi gören filmlerdir (Bayram, 2002: 22).  

2000 sonrasının komedi sineması, sinema tarihindeki önemli komedyenlerin 

niteliklerinden kendilerine bir şeyler katıp bugüne uyarlaması ile anlatı yapısını 

yenilemeyi başarmıştır. 1980’li yıllarda özellikle absürt komedi ve parodi 

türlerinde filmler çeken ZAZ Grubu, Marx Kardeşlerin komedi tarzlarından 

esinlenip komediye eskisinden daha farklı bir yön çizdiler. David Zucker, Jim 



58 
 

Abrahams ve Jerry Zucker grubun kişilerini oluşturmuşlardır. Filmleri, ünlü 

filmlere gönderme yaparak alay eden hicivsel komedilerdir. Filmlerinden bazıları; 

“Uçak”, “Çok Gizli”, “Çıplak Silah”, “Karımı Kaçıdılar”dır. İlerleyen yıllarda 

birbirlerinde ayrılan ZAZ Kardeşlerden Jerry Zucker, “Tabana Kuvvet” (Rat 

Race, 2001); David Zucker, “Korkunç Bir Film 3” (Scary Movie 3, 2003), 

“Korkunç Bir Film 4” (Scary Movie 4, 2006); Jim Abrahams, “Sıkı Atışlar” (Hot 

Shots!, 1991) filmlerine imza attılar (Bıçakçıoğlu, 2014: 50).  

Komedi sinemasında Hollywood filmlerinin ağırlığı halen dikkat çekmektedir. 

Yönetmenlerin yanı sıra artık yalnızca komedi filmlerinde oynayan oyuncular da 

türe katkı sağlamaktadır. Eddie Murphy, “Çatlak Profesör” (The Nutty Professor, 

1996); Jim Carrey, “Maske” (The Mask, 1994), “Hayvan Dedektifi” (Ace 

Ventura: Pet Detective, 1994), “Hayvan Dedektifi 2” (Ace Ventura: When Nature 

Calls, 1995), “Yalancı Yalancı” (Liar Liar, 1997), “Aman Tanrım!” (Bruce 

Almighty, 2003); Steve Carrell, “40 Yıllık Bekâr” (The 40 Year Old Virgin, 

2005), “Akıllı Ol” (Get Smart, 2008), “Çılgın Bir Gece” (Date Night, 2010), 

“Çılgın Aptal Âşık” (Crazy, Stupid, Love, 2011) gibi filmlerle komedi 

sinemasının son dönemdeki temsilcileri oldular. İlk yıllardaki komedi anlayışının 

aksine bu filmler genelde, hayatta ya da ikili ilişkilerde başarısız ana 

karakterlerinin yaşamlarından bir kesit sunarak yalnızca güldürmeyi amaçlayan, 

toplumsal ya da eleştirel bir mesaj kaygısı taşımayan ve mutlu sonla biten 

filmlerdir.  

Komedi filmleri, ilk dönemin aksine bugün bir ya da iki kişiyle sınırla 

kalmamakta, yan karakterleriyle de güldürüye katkı sağlamaktadır. Yine komedi 

türü dram, aksiyon, fantastik, animasyon, gerilim ve korku türleriyle de karışarak 

genişlemiş ve “melez türleri” meydana getirmiştir. Hedef izleyici kitlesini, hayatın 

olağan akışını ve gündelik hayatı doğru bir şekilde iyi analiz edebilen komedi 

filmleri başarıyı yakalamaktadır (Özçelik, 2017: 56). Türlerin iç içe geçmesiyle 

komedi diğer türlerin içerisinde kendine yer bulabilmiştir. Örneğin, “Küçük Gün 

Işığım” (2006), hem dram hem komedi türünü içerisinde barındırır. Edgar 

Wright’ın “Sıkı Aynasızlar” (Hot Fuzz, 2007), aksiyon ve güldürü öğelerini; 



59 
 

“Zombilerin Şafağı” (Shaun of the Dead, 2004) korku ve güldürüyü;  “Dünyanın 

Sonu” (The World’s End, 2013) bilim-kurgu ile güldürüyü başarılı bir şekilde 

harmanlamıştır. Michael Jordan ile Looney Tunes karakterlerini bir araya getiren 

“Space Jam” (1996), animasyon türünde çekilmiş bir komedi filmidir.  

2.3. Sinemada Komedinin Alt Türleri 

Tiyatroda doğup büyüyen komedi, 20. yüzyılda da sinemaya dâhil olmuştur. 

Bu süreçte içerisinde barındırdığı alt türler daha da gelişmiş, diğer popüler sinema 

türleri eklemlenerek yeni alt türleri meydana getirmiştir. 

Sinemada türler, sessiz sinema dönemiyle beraber ortaya çıkmıştır. Yapım 

şirketlerinin belirli izleyici kitlelerini etkilemek, gişe geliri elde etmek gibi 

ekonomik ve ticari nedenleri türlerin doğmasında önemli etken olmuştur. Abisel’e 

göre (1999: 22); “sinemada tür kavramı, sinema endüstrisinin kendi içinden 

doğmuş ve eleştirmenlerin, izleyicilerin ve son olarak da sinema yazarlarının da 

alana katkısıyla yerleşik bir nitelik kazanmıştır. Sinemada tür, esas olarak, konu 

açısından benzer özellikler taşıyan, ortak yol ve yöntem kullanan, denenmiş 

olduğu için ticari olarak zarar riski düşük filmleri kapsayan bir terimi ifade 

etmektedir.” 

Sinemada komedi, kimi zaman diğer türlerle bir araya gelerek yeni alt türler 

oluşturmuş, kimi zaman da bir ülke sinemasına özgü komedi anlatı kalıpları 

barındırarak alt tür meydana getirmiştir.  

2.3.1. Konularına Göre Sinemada Komedinin Alt Türleri 

Konularına göre sinemada komedi türleri; savruklama, müzikal komediler, 

kara komedi, fantastik komedi, aksiyon komedi, romantik komedi, tür parodileri 

ve absürt komedi olmak üzere gruplandırılabilir.  

Bunların dışında makine-insan-teknoloji ilişkisini, yapay zekâ, yakın gelecek, 

dünya dışı yaşam formları, zaman yolculuğu gibi konuları komedinin anlatı 

kalıpları içerisinde işleyen “bilimkurgu-komedi” adında bir alt tür daha vardır. 



60 
 

Woody Allen’ın “200 Yıl Sonra” (Sleeper, 1973) ve Tim Burton’ın “Marslılar” 

(Mars Attacks!, 1996) filmleri bu alt türe örnek gösterilebilir. Türk sinemasında 

ise Ömer Faruk Sorak ve Cem Yılmaz’ın “G.O.R.A.” (2004) filmi bilimkurgu-

komedi türündedir. 

2.3.1.1. Savruklama  

Savruklama (Slapstick) türü, kaynağını İtalyan Commedia del’Arte denilen 

komediden, Ortaçağ tiyatrolarındaki Fars geleneğinden ve İngiliz pandomim 

sanatından almaktadır. Doğaçlama özelliği commedia del’Arte’ye dayanırken; 

günlük hayatın ilginç rastlantıları, el şakaları, kaçıp kovalamaca gibi harekete 

dayanan gülünç durumlar Farstan; jest ve mimiklerin kullanımı ise İngiliz 

pandomiminden alınmıştır. Sessiz sinema döneminde yaygın bir komedi türü olan 

savruklamada karakterler yerine evrensel özelliklere sahip olan tipler vardır. 

Hareket ve eylemler abartıya dayalı olup makyajlar abartılıdır. Hızlı çekimler ve 

kurgu ön plandadır. Gülütler, anlık ve basit olup birden fazla olay paralel olarak 

ilerler ve sonunda ana hikâyede birleşir. Savruklama türünde anlatım düz yapıda 

olup klasik dramatik yapı görülmez (Özçelik, 2017: 43).  

Özön, savruklama türünü şöyle açıklamaktadır (1995: 142): 

“Komedi türünde ilkel olan sinemanın ilk yıllarında gelişen bir 

türdür. Savruklama türünde olaylar peşi sıra hızlı bir şekilde 

gerçekleşir. Gülünç durumdaki kişiye tekme atma, pasta fırlatma, 

kovalama gibi olaylar bolca bulunur. Bütün bu olayların art arda 

gelişmesi seyircide karmaşıklık yaratsa da türün en önemli özelliği 

olayların baş döndürücü bir hâl almasıdır. Savruklama sessiz 

sinema yıllarında çok kullanılan bir tür olduğundan komikliği 

sağlayan daha çok görsel öğelerdir. Türün içerisinde belirli kalıplar 

içerisinde bulunan tiplerin genelde kalıplaşmış özellikleri vardır. 

Abartılı şekilde makyajlı ve hareketleri de oldukça mantık dışıdır.”  

Sessiz Sinema yıllarında Fransa’da Max Linder, Amerika’da Charlie Chaplin, 

Buster Keaton ve Laurel ile Hardy’nin filmleri savruklama türüne dâhil edilebilir. 

Bununla birlikte savruklama türü komediler “Looney Tunes” ve “Tom ve Jerry” 

gibi çizgi filmlerde daha çok kullanılmaktadır. 



61 
 

2.3.1.2. Müzikal Komediler 

Müzikal komediler, Amerikan komedilerinin müzikle birleşmiş hâlidir. 

Broadway operetleri, sinema için yazılan müzikal filmler, şarkılı ve danslı 

komediler bu türün içerisinde değerlendirilir. Müzikal komedilerde diyalog yer 

alsa da asıl öğe değildir. Şarkılar kafiye içerip müzikal yapı bakımından basittir. 

Amerikan müzikal komedileri en fazla Fransız ve Avusturya operetlerinden 

yararlanmıştır. Nakaratın çokça kullanıldığı ve müzik unsurunun diyaloga göre 

ağır bastığı müzikal komediler, 1970’li yıllardan itibaren Hollywood’un ‘star 

odaklı’ filmlerinin yerini almaya başlamıştır (Özçelik, 2017: 44).  

Dünya komedi sinemasında “Yağmur Altında” (Gene Kelly, 1952), “Cazcı 

Kardeşler” (John Landis, 1980), “Ölümün Beşinci Safhası” (Bobb Fosse, 1979), 

“Chicago” (Rob Marshall, 2002), “Mamma Mia!” (Phyllida Lloyd, 2008), “La La 

Land” (Damien Chazelle, 2016) önemli müzikal komedilerdir. Türk sinemasında 

müzikal komedinin çok fazla örneği yoktur. Ancak, Lütfi Akad’ın 1950 yapımı 

“Lüküs Hayat” ve Ezel Akay’ın “Yedi Kocalı Hürmüz” ve “Neredesin Firuze” 

müzikal komedi örnekleri olarak sayılabilir. 

2.3.1.3. Kara Komedi 

Kara komedi, içerisinde trajedi ile komediyi, suç ile mizahı aynı anda 

barındıran, gülerken ağlamak deyiminin sinemadaki karşılığıdır. Traji-komik 

durumların gündelik hayatta insanın karşısına nasıl çıkabileceğini gösteren kara 

komedi filmleri izleyiciyi gülerken ağlatmayı başarabilmektedir. Kara komedinin 

anlatı yapısında dram, komediden genelde daha ağır basmaktadır. Dünya 

sinemasında Charlie Chaplin’in “The Kid” (Yumurcak, 1921) filmi kara komedi 

türündeki ilk film kabul edilmektedir (Demoğlu, 2010: 744).  

Şahinalp’e göre (2010) kara komedide; “temel amaç gülmenin gücünden 

yararlanarak, bir anlatı doğrultusunda izleyiciye bir anlam iletmektir. Güldürmek 

temel amaç olmayıp mesajın iletilmesini sağlamadaki araçtır. Senaryo hayata dair 



62 
 

detayları konu edinmekten kaçınmaz. Estetik öğelerle primitif olanın bir 

birleşimidir. İnsanlık durumlarına eleştirel ve ironik bir perspektiften yaklaşır.”  

Kara komedilerde ciddiyetle anılan cinayet, ölüm, hastalık, savaş, akıl sağlığı 

gibi konular mizahi bir anlayışla ele alınmaktadır (Çöteli, 2016: 266).  

Dünya sinemasında kara komedi türünün en bilinen örnekleri arasında, Luis 

Bunuel’in “Burjuvazinin Gizli Çekiciliği” (1972), Bertrand Blier’in “Soğuk Büfe” 

(1979), Quentin Tarantino’nun “Ucuz Roman” (1994) ve Wes Anderson’ın 

“Tenenbaum Ailesi” (2001) bulunmaktadır. Ayrıca İngiliz yönetmen Guy 

Ritchie’nin “Ateşten Kalbe, Akıldan Dumana” (1998), “Kapışma” (2002) filmleri 

kara komediye örnek gösterilebilir.  

Türk Sineması’nda kara komedi filmlerine örnek olarak; “Fasulye” (Bora 

Tekyay, 2000), “Vizontele” (Yılmaz Erdoğan ve Ömer Faruk Sorak, 2001), 

“Vizontele Tuuba” (Yılmaz Erdoğan, 2004), “Pardon” (Mert Baykal, 2005), 

“Organize İşler” (Yılmaz Erdoğan, 2005), “Dondurmam Gaymak” (Yüksel Aksu, 

2005), “Hokkabaz” (Cem Yılmaz ve Ali Taner Baltacı, 2005), “Şans Kapıyı 

Kırınca” (Tayfun Güneyer, 2005), “Çinliler Geliyor” (Zeki Ökten, 2006) 

verilebilir (Demiralp, 2009). Son yıllarda çekilen “Ölümlü Dünya” (Ali Atay, 

2018) ve “Cinayet Süsü” (Ali Atay, 2019) filmleri de kara komedi türü içerisinde 

değerlendirilebilir. 

2.3.1.4. Fantastik Komedi 

Fantastik komedi; içinde sihir, doğaüstü olaylar ve mitolojik hikâye ve 

karakterleri konu edinen, tüm bu gerçeküstü olayları komedi türünün kalıpları 

dâhilinde işleyip anlatan bir alt türdür (Grindon, 2011 akt. Hüsrevoğlu, 2019: 10). 

Woody Allen’ın “Kahire’nin Mor Gülü” (The Purple Rose of Cairo, 1985), John 

Carpenter’in “Küçük Çin’de Büyük Bela” (Big Trouble in Little China, 1986), 

Tim Burton’ın “Beter Böcek” (Beetlejuice, 1988) filmleri fantastik komedi 

türünde filmler olarak ön plana çıkmaktadır. Türk sinemasında ise, Atıf Yılmaz’ın 

“Arkadaşım Şeytan” (1988), Onur Ünlü’nün “Güneşin Oğlu” (2008), Boğaçhan 



63 
 

Dündar’ın “Gelecekten Bir Gün” (2010) filmleri fantastik-komedi sinemasına 

örnek olarak gösterilebilir. 

2.3.1.5. Aksiyon Komedi 

Aksiyon filmlerinin anlatı özelliklerinden olan suçlu, polis, çete, kovalamaca 

gibi karakter ve unsurları komedinin kalıplarını kullanarak anlatan filmlerdir.  

Aksiyon-komedi filmlerinde komedi genelde ana karakterler üzerinden 

ilerlemektedir. Aksiyon kısmı ise komedinin tamamlayıcısı olup yoğun değildir. 

Dolayısıyla klasik aksiyon polisiye filmlerine oranla aksiyon sahneleri daha azdır. 

Genelde karakterlerin, dâhil olmamaları gereken polisiye ve kriminal olayların 

içerisine girmesi ve yaşadıkları gülünç olaylar aksiyon komedi filmlerinin ana 

izleğini oluşturmaktadır (Hüsrevoğlu, 2019: 7).  

Sakar ve beceriksiz ajanlar, mafyanın peşine düşen ancak işini ciddiye 

almayan polisler, fiziksel ve karakter olarak polis, gangster ya da mafya olmaya 

uygun olmayan tipler aksiyon komedi filmlerinin ana karakterleridir. Olaylar 

aksiyon filmlerinde olduğu gibi hızlı ilerleyip silahlı çatışmalar yaşansa da sakar 

ya da korkak polis ve ajanlar yüzünden işler tersine döner. Filmin sonunda kötü 

karakterler ya kendiliğinden ya da aynı beceriksiz ajanların yanlış hareketi 

sonucunda yakalanırlar. Aksiyon komedi filmlerinde şans, her zaman işini doğru 

yapamayan iyi karakterlerin yanında olur.  

Aksiyon-komedi filmleri özellikle Hollywood sineması tarafından son yıllarda 

sıkça tercih edilen bir tür olmaktadır. İzleyiciyi hem güldürüp hem de hareketli 

aksiyon sahneleri ile sinemaya çekmeyi başarması ticari başarıyı da beraberinde 

getirmektedir. “48 Saat” (1982), “Bay ve Bayan Smith” (2005), “Sıkı Aynasızlar” 

(2007), “Beni Satan Casus” (2018) aksiyon-komedi türü filmlere örnektir.  

Aksiyon-komedi türü 2000’li yıllardan sonra ülkemizde de gelişmiştir. 

“Maskeli Beşler İntikam Peşinde”, “Maskeli Beşler: Irak”, “Maskeli Beşler: 

Kıbrıs” (Murat Aslan, 2005, 2007, 2008), “Hırsız Var” (Oğuzhan Tercan, 2004), 



64 
 

“Muro: Nalet Olsun İçimdeki İnsan Sevgisine” (Zubeyr Şaşmaz, 2008) filmleri, 

aksiyon-komedi türüne örneklerdir (Hüsrevoğlu, 2019: 8).  

2.3.1.6. Romantik Komedi 

Romantik komedi; kadın-erkek ilişkileri, ilk görüşte aşk, sevgi gibi konuları 

komediye uygun olarak ve sonu mutlu olarak bitecek eğlenceli bir aşk hikâyesi 

şeklinde anlatan film türüdür. Romantik komedilerde hikâye, ana karakter olan 

kadın ve erkeğin başına gelen olaylar şeklinde anlatılmaktadır (Hüsrevoğlu, 2019: 

11).  

Romantik komedide aşkı arayan ya da aşka inanmayan ana karakter filmin 

başlarında yanlış kişilerle karşılaşması sonucunda duygusal olarak hüsrana uğrar. 

Tesadüfen karşısına çıkan ya da hiçbir zaman varlığını hissetmediği ancak hep 

yanında olan ve onu karşılıksız seven kişide gerçek aşkı bularak mutluluğa erişir. 

Böylece romantik komedi filmlerinde izleyiciye gerçek aşkı arayanların bir 

yolunu bulup bütün engelleri aşarak mutlu olacakları mesajı aktarılmaktadır. 

Romantik-komedi türü, her ülkenin toplumsal ve kültürel özelliklerine, 

ideolojik ve siyasal yapısına, zamana ve mekâna bağlı olarak şekillenir. 

Sözgelimi, Amerikan sinemasında romantik komedi türünde kadın karakterler iş 

hayatında başarılı, özgür, hayatı anlık yaşayan biri olarak anlatılırken; Hint 

sinemasında hayatının aşkını bekleyen, ailesi ile yaşayan, daha pasif olarak 

betimlenmektedirler. 

Ana akım film türlerinde olduğu gibi Hollywood tarafından yapılan romantik 

komedi filmleri de belirli kalıplar çerçevesinde inşa edilir ve izleyicide birtakım 

beklentiler yaratılır. Filmin sonunda düğüm çözülür ve izleyici doyuma ulaşır. 

Romantik komedilerde genellikle kadın olan ana karakterin aşk hayatı ve 

duygusal yoksunluğu izleyiciye vaat olarak sunulur, sonunda ise bu yoksunluğun 

giderilmesi ile izleyicide arınma gerçekleştirilir.  

David R. Shumway’a göre;  



65 
 

“Romantik aşk, uzun yıllar süren, zamansız, karşı 

konulamayan, apaçık ve doğal olma nitelikleriyle ele alınmıştır. 

Romantik aşk kavramı karşısında yer alan modern aşk ise, 

romantizm kavramının sorgulanması sonucunda ortaya çıkmıştır. 

Sinemada tutku, kıskançlık ve nefretin romantik aşk içinde ele 

alınmasındaki artış, romantizm anlayışındaki değişime işaret 

etmektedir. Bugünün romantik komedilerinde saf romantik ilişki 

yerine onunla birlikte işleyen yakınlaşma kavramının romantik 

komedilerin temeline yerleştiği savunulmaktadır.” (akt. Karadayı, 

2011).  

Romantik komediler sinemaya sesin girmesinden sonra yaygınlaşmıştır. 

Bununla birlikte, o dönem romantik komedi olarak adlandırılmasa da 1920’lerde 

Chaplin, Buster Keaton, Harold Lloyd gibi sessiz sinemanın önemli 

komedyenlerinin bazı filmleri romantik komedi türünden izler barındırmaktadır. 

Bu filmlerde romantik öğeler ön planda iken, komedyenlerin fiziksel görünümleri 

geri planda tutulmuştur. Örneğin, çağdaş romantik komedilerdeki gibi yakışıklı, 

arzu nesnesi erkek karakterler yerine Chaplin ve Lloyd’un romantik âşıkları 

serseri ve alt tabakadan olup kadınlara sevgilerinden başka bir şey vaat etmezler. 

Chaplin’in “Parisli Kadın” (A Woman in Paris, 1923), “Sirk” (The Circus, 1928), 

“Şehir Işıkları” (City Lights, 1931) ve Harold Lloyd’un “Girl Shy” (1924) filmleri 

sessiz dönemde romantik unsurlar barındıran komedi filmlerindendir.  

Sessiz sinema döneminde Chaplin, Keaton ve Lloyd’un kimi komedi filmleri 

romantik komedi alt türünde değerlendirilse de türe tam anlamıyla uyan ilk film 

“Bir Gecede Oldu” (It Happened One Night, 1934) filmidir.  Clark Gable ve 

Claudette Colbert’in başrolünü paylaştığı filmde zengin, fakat babasının 

baskılarından dolayı mutsuz Ellie adında genç bir kız ile anı yaşayan, 

vurdumduymaz biri olan Peter adındaki adamın tesadüfen otobüste karşılaşmaları 

ve ‘mecburen’ geçirdikleri bir gün sonunda birbirlerine âşık olmaları 

anlatılmaktadır. İlerleyen yıllarda romantik komedi özellikle Hollywood 

sinemasının çokça tercih ettiği bir tür olacaktır. “Bridget Jones’un Günlüğü” 

(2001), “Ah Mary Vah Mary” (1998), “Aşkın 500 Günü” (2009), “40 Yıllık 

Bekâr” (2004), “Umut Işığım” (2012) önemli romantik komedi filmleridir.  



66 
 

Türk sinemasında romantik komedi türüne örnek olacak filmler arasından ilk 

akla gelenler ise şöyledir: “Celal ile Ceren” (Togan Gökbakar, 2013), “Patron 

Mutlu Son İstiyor” (Kıvanç Baruönü, 2013), “Kocan Kadar Konuş” (Kıvanç 

Baruönü, 2015), “Romantik Komedi” (Ketche, 2010, 2013), “Kedi Özledi” 

(Mustafa Şevki Doğan, 2013) (Hüsrevoğlu, 2019: 12).  

2.3.1.7. Tür Parodileri 

Parodi, ciddi ve soylu bir eserin alaya alınmasıyla oluşturulan bir türdür. Ciddi 

olarak çekilen bir sinema filminin alaya alınarak işlenen filmler tür parodisi olarak 

adlandırılmaktadır. Tür parodilerinde alaya alınan filmlerdeki kişiler, olaylar, 

konular ya da tamamıyla bir sinema türü işlenir. Bazı tür parodilerinde politik ve 

sosyal mesajlara da rastlanılmaktadır (Hüsrevoğlu, 2019: 8).  

Mel Brooks, “Gümüş Eyerler” (Blazing Saddles, 1974) adlı filminde western 

türünün ünlü klasiklerine, tiplerine ve sahnelerine gönderme yapar (Uluyağcı, 

2015: 147). Dolayısıyla bu film bir western parodisidir. Yine aynı yönetmenin 

“Young Frankenstein” (1974) filmi, hem Mary Shelley’nin kült romanının ve 

gotik edebiyatın hem de korku filmlerinin bir parodisi; “Spaceballs” (1987) ise, 

bilim-kurgu filmlerinden Yıldız Savaşları ve Uzay Yolu serisinin bir parodisi 

niteliğindedir. Woody Allen’ın “200 Yıl Sonra” (Sleeper, 1973) filmi distopik 

bilim-kurgu filmlerinin parodisidir.  

Türk sinemasında ise “G.O.R.A.” (Ömer Faruk Sorak, 2004), “AROG” (Cem 

Yılmaz, Ali Taner Baltacı, 2008) ve “Yahşi Batı” (Ömer Faruk Sorak, 2010) tür 

parodilerine örnek olarak gösterilebilir. G.O.R.A. ve AROG, bilim-kurgu ve 

fantastik türün, Yahşi Batı ise western filmlerinin bir parodisidir.   

2.3.1.8. Absürt Komedi 

Absürt’ün kelime anlamı, mantık kurallarına uymayan, anlamsal öğeleri 

birbirini tutmayan, toplumdan benimsenmiş kuralların aksine birbirleriyle 

bağdaşmayan saçma düşüncelerdir. Sözlükte “Absürt” kelimesinin karşılığı, 



67 
 

“widersinnig”, “unsinnig” (usdışı, saçma), “ungereimt” ya da “dissonant”dır 

(uyumsuz) (İpşiroğlu, 1978: 10).  

İngilizcede “absurd” kelimesi, Cornwell’den aktaran Ünlütürk’e (2021) göre, 

“tam anlamıyla sağırlık” anlamına gelen Latince “absurdum” sözcüğünden 

gelmektedir. Bu kelimenin orijinal anlamı, etimolojik anlamda saçmalığın yanlış 

anlamalarla yakından bağlantılı olduğunu ima eder. “Saçma” kelimesinin yaygın 

sözlük tanımları, “mantıksızlık”, “anlamsızlık” ya da “akıl ile uyumlu olmama” 

anlamındadır. Kelimenin günlük kullanımı ise, gülünçlük veya saçmalık ile ilgili 

bir anlama sahiptir (Cornwell, 2006: 17 akt. Ünlütürk, 2021: 30-31).  

Albert Camus’a (2004: 14) göre, “Absürt, dünya ve evren ile insan (bilinci) 

arasındaki ilişkinin tanımıdır. Çünkü yaşamın saçma olduğunu söyleyebilmek 

için, bilinç canlı kalmak zorundadır.” Varoluşsal (Egzistansiyalist) Felsefeye göre 

yorumlarsak, absürt olanı ortaya çıkaran insan bilincidir; absürt, insan bilinciyle 

birlikte vardır.  

Absürt komedi tarzındaki ilk örnekler, Antik Çağ’da Mimus Tiyatrosu’nda 

görülmektedir. Bir halk tiyatrosu olan Mimus, klasik komedya ve tragedya 

türlerinin birleşiminden oluşan; müzik, pantomim ve dans ile anlatım yapan bir 

türdür. Açık ve kaba komedya öğeleri ile halkı güldürmeyi amaçlayan bu oyun 

türü, genellikle aldatan eş tipleri üzerine mizansenini kurmaktadır. Shakespeare’in 

komedyalarında Mimus tiyatro geleneğinden etkilendiği görülmektedir (Özkan, 

2019: 33-34).  

Absürt komedi, İkinci Dünya Savaşı sonrasında ortaya çıkmıştır. İnsanların 

içinde bulundukları çaresizlik ve değersizlik hissi onları yeni bir arayış içerisine 

sokmuştur. Böylesine hayat mücadelesi içerisine düşmüş, ölümü ve varoluşunu 

sorgulayan insanlar için Absürt komedi, yeni bir ümit kaynağı olmuştur. İkinci 

Dünya Savaşı’na kadar insanlar geleneklerine bağlı olarak daha küçük topluluklar 

hâlinde yaşamaktaydı. Sanayi Devrimi sonrasında bu küçük topluluklar yerini 

kentleşmeye ve kalabalık bir hayata bırakmıştır. Birçok farklı kültürden, dinden, 

sosyal hayattan bir araya gelen insan toplulukları kalabalıklaşmış, bununla birlikte 



68 
 

yalnızlaşmaya başlamıştır. Karşısında bulunan insanın farklılığı ile ortaya çıkan 

Absürt komedi bu anlayış ile beslenip bugüne gelmiştir (Özkan, 2019: 34).  

Antonin Artaud’un 1939’da yayımlanan “Tiyatro ve İkizi” isimli yapıtı Absürt 

komedinin ilk örneklerinden sayılabilir. İnsanların bastırılmış duygularının ortaya 

çıkartılarak uyarılması ve böylece bilinçaltı özgür kalarak varoluşu anlaması 

sağlanmaktadır. 20. Yüzyılın başlarında Charlie Chaplin ve Buster Keaton’ın 

sessiz filmleri ile yeni bir dünya yaratılmıştır. Absürt komedi bu yeni dünyanın 

dayandığı ilkelerden etkilenmiştir. Kafka’nın roman ve öykülerinde yer verdiği 

hayal ve gerçeğin güvensiz ortamında mücadele eden insan yapısı absürt 

komediyi etkileyen faktörlerden olmuştur (Yiğit, 2017: 8).  

Edebiyat alanında Absürt; varoluşsal felsefe, Dadaist akım ve Gerçeküstü 

(Sürrealist) Ekol içerisinde yer almaktadır. Kafka’nın “Dönüşüm”ü, Tristan 

Tzara’nın, Paul Eluard ve Louis Aragon’un şiirleri Dada ve Sürreal eserler olduğu 

kadar absürdü de içinde barındırır. Modern Türk Tiyatrosunda Güngör Dilmen’in 

“Canlı Maymun Lokantası” absürt tiyatronun en başarılı örneği kabul edilir. 

Sinemada ise, komedinin bir alt türü olarak doğan Absürt komedi; olay, 

karakterler, mekân ve hikâyeyi çarpıtarak, değiştirerek ya da olduğundan farklı 

göstererek anlatımını oluşturmuştur. Mel Brooks, David Zucker-Jerry Zucker-Jim 

Abrahams gibi yönetmenler Absürt komedi türü ile anılmıştır. 

Michael Bennett’e göre, absürt edebiyatın dört ortak konusu vardır (akt. 

Simor, 2020). Bunlar: 

a) Dil (lisan) aracılığıyla deneme (genel olarak “gerçekçi” dile karşı çıkılır) 

b) Trajikomedi türü 

c) Her zaman olmasa da, sıklıkla Aristotelesçi olmayan olay örgüsü 

çizgileriyle denemeler yapma (Burada çoğunlukla olay örgüleri bir mesel 

yapısını alır) 

d) Belki de en önemlisi, edebi eserlerin ‘garip’ durumlarda (gerçeküstü ile 

karışmış gülünçlük) geçmesidir (Simor, 2020: 5).  



69 
 

Simor, (2020) televizyon ve sinema yapımlarında absürt komedi türünü şu 

şekilde açıklamaktadır: 

 “Absürtlük sinema ve televizyonda sıkça görülen bir temadır. 

Absürtlük en yaygın olarak avangart sinemanın bir parçasıdır; 

ancak anlatı yapısında nadiren görülür. Anlatı sinemasında ise 

absürt çeşitli biçimlerde ortaya çıkar. Bazıları, örneğin “Arrested 

Development” (Howard, 2003-2019) televizyon dizisi, var olan 

absürt olay örgülerinden dolayı bu şekilde düşünülebilir. On altı yıl 

boyunca beş sezonda çekilen bu dizide, dolandırıcılık ve vatana 

ihanet suçlarına bulaşmış Bluth Ailesi, birbirlerine ve herkese karşı 

yalanlar söylemekte, bu da yanlış anlaşılmalara dayalı absürt 

durumlara düşmelerine neden olmaktadır. Öte yandan bazı absürt 

yapımlar, saçma olayları yan yana getirdikleri için bu şekilde 

adlandırılabilir. Buna örnek, alışılmadık ortamlarda, olağandışı 

olaylar üzerinden absürt durumların yaratıldığı “Albüm” (Can 

Mertoğlu, 2016) filmidir. Başka bir örnek ise, kara absürt 

mizahıyla tanınan Romanya Yeni Dalga sineması olabilir. Bu 

akıma ait filmlerde olay örgüsü kesin olarak absürt değildir, ancak 

durağan bürokrasi sisteminin absürtlüğü yan yana olaylar verilerek 

gösterilmektedir (Simor, 2020). Cristi Puiu’nun 2016 yapımı 

“Sieranevada” filmi absürt komedi ile kara mizah öğelerini içinde 

barındıran bir filmdir. Plan-sekans olarak çekilen filmde, Rumen 

gelenekleri nedeniyle ölen bir büyükbabanın kıyafetlerinin ailenin 

erkek çocuklarından biri tarafından giyilip matem yemeği yemesi 

etrafında şekillenmektedir. Ailenin her bireyinin sırları, aile içi 

hesaplaşmaları, Çavuşesku dönemi ve bugünün kıyaslaması gibi 

Romanya yakın siyaseti hakkındaki tartışmaları, ancak tüm 

bunların bir “matem yemeğinde” olması olayları “saçma ve 

uyumsuz” bir hale getirmektedir.  

Absürt komedi türünde izleyicinin bilinç akışına müdahale edilir. Film 

içerisindeki aşırılıklar, abartılar, birbirine zıt ya da ilgisiz öğeler bir araya 

getirilerek anlamsız sahneler yaratılır. Geleneksel komedilerin aksine eleştirel 

yönü daha az olan Absürt komedi türünde komiklikler sulu şaka şeklindedir ve 

saçma durumların ne zaman ne şekilde yapılacağı kestirilememektedir 

(Hüsrevoğlu, 2019: 10). Günlük hayatta karşılaşılması imkânsız olan olaylar 

dizisi, karakterlerin söz, hareket ve davranışlarında aşırılıklara kaçması, saçma 

sayılabilecek olaylar, zihinsel ve bedensel eksikliklerin fazlaca ön plana 

çıkarılmasıyla oluşturulan gülmece unsurları absürt komedide sıkça yer 

bulmaktadır. 



70 
 

Kara komedi alt türüyle de kimi zaman kesişen absürt komedi çoğu zaman 

kara komediye de yaklaşmaktadır. Kara komedide komik olaylar kötü ve trajik bir 

şekilde sonlanmaktadır. Kara komedinin gelişmesi sinemada absürt komedinin 

ortaya çıkmasını da beraberinde getirmiştir. Absürt komediler, içinde bulunduğu 

toplumun güncel problemlerinden ortaya çıkmış, saçma durumlar vasıtasıyla 

güldürürken düşündürmeyi de amaçlamıştır (Arık, 2002). David Zucker, Jim 

Abrahams ve Jerry Zucker’in yönetmenliğini yaptığı “Uçak” (Airplane!, 1980) 

filmi, Hollywood sinemasının mükemmel olarak sunduğu kahraman tipine, bilim-

kurgu, aksiyon ve gençlik filmlerini saçma durum ve olaylar ile anlatarak bir 

eleştiri getirmektedir. Yalnız, soğuk ve kasvetli bir şehir tasvirinin arkasında 

yaşanan bir cinayet hikâyesinin anlatıldığı “Brüj’de” (In Bruges, 2008) kara 

komediye yaklaşan absürt komedi filmine örnek olarak gösterilebilir.  

Hallenbeck’ten aktaran Hüsrevoğlu’na (2019: 11) göre; “Absürt komedi 

filmleri, anlamsız öğelerin mizah yoluyla izleyiciye aktarılmasını sağlayan bir 

türdür. Tür incelenecek olursa, anlatı yapısı içerisinde geleneklerle de bağlantılı 

olarak geniş konu bütünlüğü sağlanmaktadır. Absürt komedide komik öğeler ve 

görsel unsurlar mantık çerçevesi dışında anlatımla izleyiciye sunulmaktadır.”  

Absürt komedinin temellerinin tiyatro ile atıldığı söylenebilir. Modern 

tiyatronun Epik tiyatrodan sonra ikinci türü absürt tiyatro olmuştur. Kişilerin 

inançlarına ve siyasal görüşlerine de yönelerek bunları alaya alan absürt komedi, 

ana-akım sinemada ‘kaçış sineması’ içerisinde değerlendirilebilir.  

Amerikan sinemasında Jim Abrahams, David Zucker ve Jerry Zucker’in 

“Uçak” (1980), “Uçak 2” (1982), “Çok Gizli” (1984) filmleri, Mel Brooks’un 

“Dünyanın Tarihi: Bölüm I” (1981) ve “Salaklar Prensi Robin Hood” (1993), 

Woody Allen’ın “Zorla Kahraman” (1971) filmleri absürt komedi sinemasının 

önemli örnekleridir. Yine absürt komedi ile özdeşleşmiş pek çok oyuncu ve 

yönetmen vardır. Leslie Nielsen, Steve Martin ve Mel Brooks’un çoğu filmi bu 

türe örnek olarak gösterilebilir. Türk sinemasında ise absürt komedi sinemasının 

Natuk Baytan filmleri ile başladığı kabul edilmektedir. Başrolünde Kemal 

Sunal’ın yer aldığı Korkusuz Korkak (1979), Gerzek Şaban (1980), Üç Kağıtçı 



71 
 

(1981), Yedi Bela Hüsnü (1982), Tokatçı (1983), Atla Gel Şaban (1984), Tarzan 

Rıfkı (1986) sinemamızda absürt komedinin ilk örnekleri olarak gösterilebilir. Son 

dönemde ise Gani Müjde’nin Kahpe Bizans (2000) ve Burak Aksak’ın Bana 

Masal Anlatma (2015), Sen Kiminle Dans Ediyorsun (2017) ve Deli Dumrul 

(2017) absürt komedi türündedir.  

Eszter Simor’un (2020: 153) “Çağdaş Avrupa Sineması’nda Toplumsal 

Eleştiri Olarak Absürt Kara Mizah” (Absurd Black Humour as Social Criticism in 

Contemporary European Cinema) başlıklı doktora tezinde belirttiği üzere bir 

filmin Absürt komedi sayılabilmesi için şu özellikler mutlaka barındırması 

gerekmektedir: 

a) Birbirinden saçma (uyumsuz) olaylar bütünü, 

b) Mevcut olay ya da durumun çarpıtılması; olay, karakter, yer ya da 

diyaloglar arasında ilgi bağının kurulamaması, 

c) Sahneler arasında mantıkî sıralamanın bulunmaması, 

d) Parodiden de yararlanarak var olan ağırbaşlı, ciddi bir olay ve durumu 

dezenformasyona uğratmak, olduğundan çok farklı göstererek komedi 

yaratmak. 

e) Gerçek hayatta yaşanamayacak derecede uyumsuz ve zıt olaylar içermesi 

 

2.3.2. Ülkelere Göre Sinemada Komedinin Alt Türleri 

Sinemada komedi türünde bazı ülke sinemaları anlatı kalıpları ve özellikleriyle 

ön plana çıkmış ve zaman içerisinde bu tarz komediler söz konusu ülkelerin 

adlarıyla anılır olmuştur. Hollywood’un yarattığı Amerikan Komedisi ile İngiliz 

sinemasıyla özdeşleşen İngiliz Komedisi buna örnektir. 

2.3.2.1. Amerikan Komedisi 

Amerikan Komedisi, içerisinde hiciv barındıran, töre komedisi, vodvilden 

izler taşıyan, jest, mimik ve belirgin el-kol hareketleri gibi fiziksel mizahı 

kullandığında slapstick türüne yaklaşan komedinin alt türüdür. Şehirli 



72 
 

Amerikalıların yaşam tarzlarının hicvedildiği anlatım, vodvil etkileri nedeniyle 

teatral sahneler, hızlı kurgu, espriler ve gülütler, drama yaklaşan duygu yüklü 

oyunculuklar, tesadüfler ve rastlantılar Amerikan komedisinin belli başlı 

özellikleri arasındadır (Özçelik, 2017: 43). Frank Capra’nın “Bay Smith 

Washington’a Gidiyor” (Mr. Smith Goes to Washington, 1939), “Para Beraber 

Gitmez” (You Can’t Take It With You1938), “Arsenik Kurbanları” (Arsenic and 

Old Lace, 1944) ile Billy Wilder’ın “Bazıları Sıcak Sever” (Some Like It Hot, 

1959), “Garsoniyer” (The Apartment, 1960) filmleri Amerikan komedisinin 

önemli örneklerindendir.  

2.3.2.2. İngiliz Komedisi 

İngiltere’de İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra ortaya çıkan İngiliz Komedisi’nin 

kendine has birtakım özellikleri vardır. Komedya ve drama 16. yüzyılda önemli 

katkılar sağlayan İngiliz tiyatrosundan ve Anglo-Sakson geleneklerinden 

esinlenen bu türde gerçekleşmesi zor gibi görünen saçma bir olaydan yola çıkılır 

ve bunun neticeleri komedi türü kalıpları içerisinde işlenir. Ölen kişi ve ölüm 

olgusuyla ilgili sıkça mizaha başvuran İngiliz komedisinde toplumdaki gelenekler 

eleştirilir, bireylerin içinde bulundukları duruma göre psikolojik tahlili yapılır 

(Özön, 1972: 172-175).  

Terry Gilliam ve Guy Ritchie bu türde filmler vermiştir. “Hassas Kalpler ve 

Taçlar” (Kind Hearts and Coronets, 1949), “Monthy Python ve Kutsal Kâse” 

(Monthy Python and the Holy Grail, 1975) ve “Ateşten Kalbe Akıldan Dumana” 

(Lock, Stock and Two Smoking Barrels, 1998) İngiliz komedisine örnek olarak 

verilebilir.  

2.4.  Türk Sineması’nda Komedi 

Türk Sineması’nda komedi ile melodram geniş izleyici kitleleri tarafından en 

çok tercih edilen iki tür olmuştur. Bu iki tür, dünya sinemalarında, sinemanın icat 

edildiği tarihten itibaren halk tarafından en fazla ilgi gösterilen türlerdir. Komedi 



73 
 

türü,  sinemanın her döneminde geçerliliğini korumuş ve izleyicisini salonlarda 

muhafaza etmeyi başarmıştır (Onaran, 1994: 183).  

Lumiere Kardeşler 1896 yılında “sinematograf” adını verdikleri cihazı, aynı 

yıllarda Amerika’da Thomas Alva Edison “kinetograf” adındaki cihazı icat ettiler. 

Temel olarak bu iki alet, hareketli görüntüyü kaydediyor, saklıyor ve yeniden 

göstermeye imkân tanıyordu. O dönemde Amerika ile olan ilişkiler ve iletişim 

olanakları bugünküne kıyasla çok daha az olduğundan sinema Türkiye 

topraklarına Avrupa kanalı ile girmiştir (Onaran, 1994: 11). Osmanlı döneminde 

19. yüzyılın son yıllarında Türkiye’ye gelen sinemaya özellikle Devlet-i Âli ve 

çevresindeki bürokrat, devlet adamı ve asker sınıfı tarafından büyük ilgi 

gösterilmiştir (Çağan, 2009: 5).  

Saydam (2020: 403), hareketli görüntünün Osmanlı topraklarına geliş serüveni 

şöyle aktarmaktadır: “Hareketli görüntünün imparatorluğa girişi saray üzerinden 

gerçekleşir. İlk gösterimler II. Abdülhamit’in Yıldız Saray’ında başlar. Halka açık 

ilk sinematograf gösterimi ise 12 Aralık 1896’da Beyoğlu’nda yapılır. Galatasaray 

Lisesi’nin yakınlarında bulunan Sponeck Birahanesindeki gösterimlerle birlikte 

Osmanlı topraklarında da sinematograf gösterimleri düzenlenir.”  

Aynı yıllarda Fransız film yapım şirketi olan Pathe Film’in Türkiye’deki 

temsilcisi Romanya vatandaşı Sigmund Weinberg de İstanbul’un Beyoğlu 

ilçesinde halka açık film gösterimleri gerçekleştirmiştir. O dönemki gazeteler ve 

filmin izleyicilerinin yazdıkları anılar incelendiğinde bu filmlerin kısa belge 

filmler ile komedi türündeki filmler oldukları anlaşılmıştır. Halk sinemaya ilgi 

gösterince Weinberg, 1908 yılında Türkiye’deki ilk sinema salonu olan Pathe 

Sineması’nı yaptırmıştır. Pathe Sineması’nın ardından Beyoğlu’nda “Palas 

Sineması”, “Majik Sineması” gibi çeşitli sinema salonları kurulmuştur (Onaran, 

1994: 11-12).  

Saydam, (2020: 406) Sigmund Weinberg’in Osmanlı topraklarındaki sinema 

hayatını şöyle açıklamaktadır: 



74 
 

“Weinberg’in sinemacılık faaliyetleri sadece fotoğraf, fonograf 

ve sinema malzemelerini satarak film gösterimleri yapmaktan 

ibaret değildir. Weinberg aynı zamanda Osmanlı’da hem aktüalite 

görüntüler çeker hem de konulu film denemelerinde bulunur. 

Sultan II. Abdülhamid’in Hamidiye Camii’nde gerçekleştirdiği 

Cuma selamlığı merasimini filme alır. Bunun yanı sıra Seçimler ve 

İstanbul’da Meclisin Açılışı filmi de Weinberg tarafından 

kameraya kaydedilir. 1911’de Sultan Reşad’ın Rumeli’ye Seyahati 

de Manaki Kardeşler’in yanı sıra Weinberg’in katkılarıyla 

tamamlanır.” 

Türk topraklarında çekilen ilk filmin hangisi olduğu sinema araştırmacıları ve 

akademisyenler tarafından uzun süre tartışmalara neden olmuştur. Osmanlıda 

çekilen ilk film Makedon asıllı Yanaki ve Milton Manaki kardeşlerin 1907’den 

itibaren çektikleri belge filmlerdir. Ancak ilk kez bir Türk tarafından filme 

alındığı kabul edilen Fuat Uzkınay tarafından çekilen “Ayastefanos Rus 

Abidesinin Yıkılışı” isimli belge filmdir. Herhangi bir kopyasının bulunmadığı bu 

film, Osmanlı İmparatorluğu’nun 1914 yılında İttifak Devletlerinin yanında 

Birinci Dünya Savaşı’na girmesiyle, İtilaf Devletleri’nden olan Çarlık Rusya’sının 

97 Osmanlı-Rus Harbi sonrasında Yeşilköy’de (Ayastefanos) diktiği anıtın 

yıkılmasını konu almaktaydı. 1877-78 Osmanlı-Rus Savaşı’nın ve sonrasından 

imzalanan ve ağır şartlar içeren antlaşmanın kötü anılarını canlandırdığı ve tarihî 

düşman Ruslar tarafından dikilmesi nedeniyle Ayastefanos Anıtı önemi büyüktü. 

Seden Kardeşler’in yanında sinema işletmeciliğine atılmış olan ve o sırada orduda 

yedek subay olarak görev yapan Fuat Uzkınay, bu olaydan dolayı kamerasını 

çalıştırarak ilk Türk filmini meydana getirmiştir (Onaran, 1994: 12-13). Bugün 

herhangi bir kopyası bulunmayan “Ayastefanos Rus Abidesinin Yıkılışı” belge 

filmi yerine, o dönem Makedonya’nın halen Osmanlı toprağı, dolayısıyla 

Makedonyalıların da Osmanlı tebaası olması nedeniyle Manaki Kardeşlerin 

çektiği belge görüntüler ilk Türk filmleri olarak kabul görmektedir.  

Türk komedi sineması, 20. yüzyılın başlarında doğmuştur. Türk komedi 

sinemasını doğuran şartlar, Türk komedi kültürü ile yakından ilgilidir. Türklerin 

sinemadan önce de gerek sözlü gerek yazılı kültürde komedi ürünleri vardı.  

 



75 
 

2.4.1. Türk Komedi Sineması’nın Kaynakları 

Komedi, bir tür olmasının yanında insanlar arasındaki iletişime olumlu yönde 

katkı sağlayan bir sanat alanıdır. Komedi filmleri sayesinden insanlar günlük 

hayatın negatif etkilerinden uzaklaşarak rahatlamaktadırlar. İzleyicilerin kendi 

hayatlarından bir kesit bulduğu film türlerinin başında komedi gelmektedir. 

Komedi filmlerinde kendi hayatından bir parça bulan izleyici filme dâhil olup ana 

karakter ile bütünleşerek mutlu sona ulaşmaktadır. Bu nedenle de komedi, 

sinemanın başladığı yıllardan bugüne hemen her dönemde en çok beğenilen ve 

tercih edilen tür özelliği taşımaktadır (Hüsrevoğlu, 2019: 13).  

Türk komedi sinemasının temelini geleneksel Türk tiyatrosu oluşturmaktadır. 

Altmışlı yıllara gelene dek Hacivat-Karagöz Oyunu, Orta Oyunu, Meddah ve Köy 

seyirlik oyunları ile Tuluat geleneği Türk Sineması’nda komediye kaynak 

oluşturmuştur. Komedi sinemasında tip ve karakter yaratılırken Nasrettin Hoca ve 

Keloğlan gibi masal kahramanlarından ve halka mal olmuş kişilerden 

yararlanılmıştır. Türk komedi sinemasında genel olarak anlatı, dil, karakterler, 

olay ve gülünçlüğü oluşturacak hikâyeler Karagöz-Hacivat ile Kavuklu-Pişekâr 

ikililerinin oyunlarındaki öyküler üzerine temellenmiştir (Evren, 2014).  

Türk Sineması’nda komedi türünü, anlatı yapısını, tip ve karakterlerini daha 

iyi anlayabilmek için, Türklerin sözlü ve yazılı kültüründe geçmişten bugüne yer 

alan komedi öğelerine bakılmalıdır.  

2.4.1.1. Geleneksel Türk Tiyatrosu ve Komedi Anlayışı 

Türkler, 11. yüzyıldan itibaren İslâmiyet’i kabul etmiştir. Yeni bir dini 

benimseyen Türk milleti bu dinin emir ve yasaklarına göre hareket etmeye 

başlamıştır. İslâm dinine göre Allah’ın yaratma eylemini taklit etmek günahtır. 

Dolayısıyla canlıların taklit edildiği sanat dalları Türk toplumunda pek görülmez. 

Türk milleti, İslâmiyet’e aykırı olduğu için tiyatro sanatını uygulayamamıştır. 

Ancak cansız nesneler, dinî yasakların dışında tutulduğu için gölge oyunları 

gelişme göstermiştir (Kurtuluş, 1987: 21-22). 



76 
 

Geleneksel Türk Tiyatrosu genel olarak, “köylü tiyatrosu” ve “halk tiyatrosu” 

olmak üzere iki kategoride incelenmektedir (Düzgün, 2002: 487). Birincisi, köy 

meydanlarında sergilenen dramatik oyunlar iken, halk tiyatrosu şehirlerdeki 

dramatik gösterilerle kahvehane, kıraathane gibi yerlerdeki sihirbazlık ve 

hokkabazlık gibi el marifetine dayanan gösterilerdi. Köy tiyatroları sanatsal bir 

gösteri olmaktan ziyade gelenek ve göreneklerin devamı olup törensel nitelik 

taşımaktadır. Eski oyunların yeni konular etrafından düzenlenmiş biçimi ile 

güncel konuların anlatıldığı oyunlar köy tiyatrolarında bulunmaktaydı. Halk 

tiyatroları ise şehirlerde aydın kesimin dışında kalan, ticaretle ya da zanaatla 

uğraşan halkın ilgilendiği ve sürdürdüğü bir gelenek olmuştur. Halk tiyatrosu, köy 

tiyatrosundan iki yönden ayrılmaktaydı. İlki, halk tiyatrosu ritüellere 

dayanmamaktaydı; ikincisi ise köy tiyatrosu amatör ve köyün yerli halkından 

oluşan oyunculardan oluşurken, halk tiyatrosunun profesyonel sanatçılardan 

oluşmasıydı. Dramatik nitelik gösteren köy seyirlik oyunları, Karagöz (Perde) 

Oyunu, Ortaoyunu, meddah ve kuklacılık ile Batı tarzı modern oyunlarla 

ortaoyununun kaynaşması sonucunda oluşan Tuluat, geleneksel Türk tiyatrosu 

içerisinde değerlendirilmektedir (Düzgün, 2002: 487-488).  

Geleneksel Türk tiyatrosu içerisinde değerlendirilen oyunlar bir bütün olarak 

ele alındığında kökenlerinin, oluşumlarının ve niteliklerinin iç içe oldukları 

görülmektedir. Bu oyunlar zaman içerisinde toplumda farklı sınıflara ve kitlelere 

hitap etmiş, ayrı gelişme çizgileri izlemiş ve en sonunda da birbirlerinden 

ayrılarak ayrı bir tiyatro türünü oluşturmuşlardır. Geleneksel Türk tiyatrosunun 

ürünleri Türk milletinin Orta Asya’dan getirdikleri genetik, kültürel ve toplumsal 

unsurlarına Anadolu coğrafyasında kazandıkları kültürel değerlerin eklenmesiyle 

son şeklini almıştır. Bu oyunlarda Osmanlı’nın yaşam tarzının etkileri açıkça 

görülmektedir. Meddahlık, Orta Oyunu ve Karagöz Oyunu Anadolu’nun farklı 

coğrafyalarında sanatçıları tarafından icra edilse de İstanbul merkezli olmak üzere 

başkent ve çevresinde asıl niteliklerini elde etmiştir. Tanzimat sonrası Batı’ya 

açılan Osmanlı toplumunda modern tiyatronun yaygınlaşması, geleneksel Türk 

tiyatrosunun etkilerinin giderek azalmasına neden olmuştur.  



77 
 

Sözlü Türk seyirlik oyunlarının ortak özellikleri şunlardır (Çorumlu, 2012: 10-

11): 

a) Taklit: Seyirlik oyunlardaki çatışma ve kişileştirme yönteminin temelini 

oluşturur. Örneğin, Pişekâr ortaoyununda girizgâha başladığında “falan oyununun 

taklidini aldım” der ve bu olayların taklidini sergiler. Bir diğer taklit biçimi; 

insanların, hayvanların, nesnelerin özelliklerine benzemektir. Bazen de farklı 

milletlerin dilleri ya da insanların kusurları aşağılama amacıyla taklit edilir.  

b) Zıtlık: Diyalogda bulunanların birbirine zıt karakter özelliklerine sahip 

olması, zıt cümleler kurmaları önemli bir faktördür. Oyunlarda dişi konuşan kişi 

“anahtar verme” adı verilen, oyundaki bir kişiye nükte ve espri yapması için 

imkân tanır. Dişi konuşan kişiler, Karagöz oyununda Hacivat, Ortaoyununda ise 

Pişêkar’dır. “Erkek konuşan” kişiler laf yetiştiren, dişi konuşana cevap veren 

kişilerdir. Karagöz ve Kavuklu ise erkek konuşanlardır.  

c) Müzik: Geleneksel Türk tiyatrosunda müzik, “raks” olarak adlandırılır. 

Şarkılar, danslar ve soytarılık oyunla iç içedir.  

d) Doğaçlama: Oyunlar önceden belirlenmiş bir metne bağlı kalınmadan 

oynanır. Tiyatroda olduğu gibi oyunun fiziksel olarak oynanacağı yer de önceden 

belirlenmiş değildir. On dokuzuncu yüzyılda sahneye konan Orta oyununda 

zamanla Batı tiyatro geleneğine göre düzenlemeler yapılmış, tuluat geleneği de 

buradan doğmuştur.  

e) İç İçelik: Karagöz, Orta oyunu ve meddahlık oynatanları ya da oynayanları 

bakımından iç içedir. Perde oyunundaki oynatanlar kimi zaman meddahlık 

yapmıştır. Yine Orta oyununun içerisinde hokkabazlık ve sihirbazlık gösterileri de 

yer almıştır.  

Geleneksel Türk tiyatrosu içerisinde yer alan meddah, Karagöz Oyunu, Orta 

Oyunu, kukla, Tuluat tiyatrosu ve Köy seyirlik oyununu ayrıca incelemek, Türk 

komedi kültürünün arka planını daha iyi anlamak ve analiz edebilmek adına 

yararlı olacaktır.  

 



78 
 

2.4.1.1.1. Meddah 

Düzgün’e göre (2002: 489) “Arapça ‘medh’ kökünden türetilmiş olan meddah 

kelimesi, ‘çok metheden, çok öven’ anlamına gelir. Seyirlik sanatlar söz konusu 

edildiğinde ise, bir seyirci topluluğu karşısında hikâye anlatan ve anlattıklarını 

canlandıran kişi akla gelir.”  

Meddah, seyirlik gösteriler içerisinde en çok ilgi çekici olanıdır. Meddah, 

halka kamuya açık alanlarda içerisinde nükte de bulunduran çeşitli hikâye ve 

masallar anlatarak insanları eğlendiren sanatçıya verilen addır. Yirminci yüzyılın 

başlarına kadar halk, meddahlığa oldukça ilgi göstermiştir. Bir kişinin meddah 

olabilmesi için halkın nelere gülebileceğini öngörebilmesi, geniş bir şive ve ağız 

taklidine sahip olması ve sağlam bir hafızası olması gerekmekteydi. İsmet Sürûri 

ve Aşkî önemli meddahlardan bazılarıdır (Kurtuluş, 1987: 26).  

Metin And, meddahın hikâyesini anlatırkenki tavrını ve diğer oyunlardan 

farkını belirtirken “Karagöz ve Orta Oyunun yalnızca göstermeci bir tiyatro 

olmasına karşın, meddahın, seçtiği konulara göre benzetmeci, gerçekçi, 

yanılsamacı tiyatroları zorladığını” ifadelerini kullanır (And, 1985: 186).  

Meddahlığın, hikâye anlatma ve seyirlik gösteri sanatı olmak üzere iki farklı 

yönü vardır. Buna göre meddah, kahvehane gibi yerlerde hikâyesini anlatırken 

dinleyenlerden daha yüksekçe bir yerde konumlanmış olan sekiye otururdu. 

Elindeki bastonu ve omzuna attığı mendilini farklı işlevlerde kullanırdı. 

Mendiliyle bazen terini siler bazen de ses ve şive taklitleri yaparken ağzını 

kapatırdı. Bastonunu ise at, eşek gibi binek hayvanları yerine kullanır ya da 

gürültü çıkarır veya gürültüyü bastırmak için yere vururdu. Hikâyeler çoğunluklu 

taklit üzerine oturtulurdu. Roman, hikâye ve masal gibi yazılı edebiyat türlerinde 

olduğu gibi meddah da hikâyesini anlatırken “dedi”, “cevap verdi” şeklinde 

üçüncü kişili anlatımı kullanırdı (Düzgün, 2002: 489). 

Meddahlık, artık bugün geçerliliğini yitirmiş bir gösteri sanatı gibi dursa da, 

Cem Yılmaz, Ata Demirer, Doğu Demirkol gibi stand-up komedyenleri ve 



79 
 

Beyazıt Öztürk, Okan Bayülgen gibi talk-show programcıları “çağdaş meddahlar” 

olarak görülebilir.  

2.4.1.1.2. Karagöz Oyunu 

Gölge Oyunu’nun Anadolu’daki yansıması olan Karagöz Oyunu özellikle 

Osmanlı’nın duraklamaya girdiği 17. yüzyıldan itibaren yaygınlaşmıştır. Bu oyun 

genelde padişah çocuklarının doğumunda, sünnet düğünlerinde, evlenme 

münasebetiyle tertiplenen şenliklerde saraylarda, ayrıca Ramazan aylarında 

kahvehanelerde ve İstanbul’da konaklarda oynatılmıştır. Karagöz oyunu, 19. 

yüzyıldan itibaren “hayal oyunu” olarak da adlandırılmış, bu oyunu oynatan 

kişilere de “Hayalci” adı verilmiştir.  

Karagöz Oyunu, ismini oyunun başkişilerinden biri olan Karagöz’den 

almaktadır. Bu oyunun ortaya çıkışı ile ilgili farklı teoriler ortaya atılmıştır. Asya 

kökenli (Eski Çin ya da Hint) olduğu neredeyse kesinlik kazanan perde oyununun 

Anadolu topraklarına ne zaman geldiği tam olarak bilinmemektedir. Karagöz ile 

Hacivat’ın gerçekten yaşamış kişiler mi olduğu yoksa halkın hayal gücünün ve 

mizah anlayışının somutlaşmış hâli mi olduğu konusunda da değişik savlar öne 

sürülmüştür. Buna göre halk arasındaki rivâyet ve söylentiler, Evliya Çelebi’nin 

Seyahatname adlı eserinden elde edilen bilgiler ve eski yazılı kaynaklarda yer alan 

“kogurcak, kavurcak, kabarcuk” sözcükleriyle ilgili farklı yorumlamalar, Karagöz 

Oyunu’nun ortaya çıkışıyla ilgili teorileri oluşturmaktadır (Düzgün, 2002: 490).  

Evliya Çelebi’nin Seyahatname adlı kitabında yazdığı üzere, Türk gölge 

oyununun iki ana karakteri olan Karagöz ile Hacivat, Anadolu Selçuklu Devleti 

zamanında Alâeddin Keykubad zamanında yaşamış gerçek kişilerdir. Bu iki 

kişinin kendi aralarında yaptığı münakaşa ve şakalaşmalar hayal perdesine konu 

olmuştur. Halk arasında yaygınlık kazanan ve karagözcüler tarafından da 

desteklenen bir diğer teoriye göre ise gölge oyunu ilk kez Bursa’da ortaya 

çıkmıştır. Karagöz ile Hacivat, Sultan Orhan zamanında Bursa’da bir cami 

yapımında çalışmış işçilerdir. İkisi arasında her gün sürüp giden nükteli 

konuşmalar, öteki işçileri işinden alıkoyduğu için Sultan Orhan tarafından idam 



80 
 

ettirilmişlerdir. Bu olayın ardından iç açısı çeken padişahın üzüntüsünü dindirmek 

için Şeyh Küşteri, beyaz bir perde arkasında Karagöz ile Hacivat’ın deriden 

yapılmış tasvirlerini (ya da kendisinin sarı çedik pabuçlarını) oynatıp onların 

şakalarını tekrarlayarak padişahı avutmaya çalışmıştır (Düzgün, 2002: 490-491). 

Karagözcülerin ilki ve piri sayılan Şeyh Küşteri’den dolayı Karagöz perdesine 

“Küşteri Meydanı” adı da verilmiştir.  

Karagöz Oyunu’nda ana karakterlerin özellikleri, kıyafet ve dekor seçimleri, 

kullanılan dil ve üslup, Hacivat ile Karagöz arasındaki eğitim ve sosyal sınıf 

farklılığından kaynaklanan zıtlıklar, yapılan eylemler komedi unsuru olarak 

işlenmektedir. Kıyafet tarzları ilgili karakterin etnik kökenini, geldiği coğrafyayı, 

mesleğini ya da toplumsal sınıfını yansıtacak şekilde seçilir. Sıcak renklerin çokça 

kullanıldığı kıyafette Karagöz üzerinde “kırmızı” rengin özellikle fazlaca yer 

alması “çingene” olarak tabir edilen Roman halkını yansıtmasından 

kaynaklanmaktadır. Şapkasının heyecanlandığı ya da Hacivat’la kavgaya 

tutuştuğu zamanlarda kafasından düşmesi de izleyiciyi güldüren unsur olarak 

kullanılır. Karagöz, meraklı ve sürekli hareketli bir kişidir. Dobra olması ve 

patavatsız cevaplarıyla olaylardan kaçmanın yolunu bulur. Kavgacı özelliği 

nedeniyle bir kolu serbest bırakılmıştır. Yine de Karagöz, züppe ve zorba 

karakterler tarafından şiddete maruz kalan mazlum karakter durumundadır. 

Hacivat’ın söylediklerini yanlış anlaması ikisi arasında çatışmaya ve komediye 

neden olur. Karagöz, eğitimsiz, cahil ve kelime dağarcığı zayıf halktan kimsedir. 

Hacivat ise onun tersine, medrese eğitimi almış, Arapça ve Farsça kelimelerle 

ağdalı cümleler kullanan, aydın ya da yarı aydın sınıfı temsil etmektedir. İkili 

arasındaki nükteler ile izleyicilerin de eğitilmesi, gülerken düşünmesi amaçlanır. 

Türk insanın bir örneği olan Karagöz, söylenenleri anlayamadığı zaman 

sergilediği samimi davranışlarıyla güldürmeyi başarır (Coşkun, 2010: 14-15).  

Karagöz Oyunu 4 bölümden oluşmaktadır:  

1) Mukaddime (Müzikle yapılan girişin ardından Hacivat “Hay! Hak!” 

nidalarıyla perde gazeli yapar, sonrasında dua eder ve Karagöz ile dövüşüp 

tekerleme söyler) 



81 
 

2) Muhavere (Karagöz ve Hacivat’ın birbirlerini yanlış anlamalarının ardından 

gülünç durumlar oluşur) 

3) Fasıl (Oyunun asıl bölümü)  

4) Bitiş (Son sözler söylenir ve oyun biter) (Sönmez, 2000: 15-16).  

Karagöz karakteri hazır cevap olmasıyla Nasrettin Hoca’ya, saf ve patavatsız 

olması ve haksızlıklar karşısında -güldürünün de yardımıyla- boyun eğmemesi 

yönleriyle Keloğlan’a benzetilebilir. Profesör Pertev Naili Boratav ve Tahir 

Alangu’ya göre (akt. Sokullu, 1979: 84-85):  

“Keloğlan masallarındaki kahraman, öteki masalların kahraman 

tiplerinin kaderlerine razı, daha doğrusu gelenek, görenek ve 

törelerine bağlı ve kurulu düzenin kanunlarına boyun eğen 

kişiliklerine karşı mücadeleci ve aktiftir. Bu dünyanın 

haksızlıklarına karşı direnme ihtiyacı, onlarla mücadele etme 

arzusu Keloğlan masallarının hemen hepsinde ortak unsur olarak 

öne çıkar.” 

“Keloğlan devamlı haksızlıklar, kötülükler yapan kimselerin 

karşısına pervasız bir atılganlıkla çıkmakta, iyi ya da kötü 

ayırmadan onlara kullandıkları aynı silahla karşılık vermektedir.” 

“Keloğlan en zorlu koşullar altında bile pervasız olacak, 

kendine has zalim neşesini sürdürecektir… Keloğlan, karakter 

olarak korku nedir bilmez, gözyaşı dökmez, hayatın silleleri altında 

ezile ezile iyice yetişmiş nitelikler, çevrelerini genişletmiş, 

şehirleşmiş köylülerin dalkavukluğu açıkça görülür.”  

Sokullu’ya göre (akt. Özçelik, 2017: 35) “Karagöz oyunları halk masallarının 

yanında halk mizah ve folklorünün de etkisindedir. Nasrettin Hoca masallarının 

etkisine Abdal Bekçi ve Bursalı Leyla oyunlarında rastlanır. Oyunda, zennelerin 

evine girmek isteyen fakat sarhoştan korkan Karagöz, beberuhileri arkasına alarak 

gider. Sarhoş’un ortaya çıkmasının ardından, arkasında kimsenin kalmadığını fark 

eder. Bu yalnız kalma durumu akıllara Nasrettin Hoca’nın Timurlenk’e filleri 

şikâyet ettiğinde arkasında yöre halkından kimseyi bulamaması sonucu yalnız 

kaldığı hâlini getirir.” 



82 
 

1885 yılında İstanbul’dan derlediği birkaç Karagöz Oyunu’nu yayımlayan; 

ancak tekrar geldiği 1924 yılında İstanbul’daki Gölge oyunu ile ilgili farklı bir 

izlenimle karşılaşan Macar Türkolog İgnacz Kunoş’tan aktaran Düzgün’e (2002: 

490-491) göre; “Karagöz oyunu XX. yüzyılda eğlence ve gösteri sanatı olma 

özelliğini yitirmiş; Karagöz’ün yerini sinemalar ve Fransız komedileri almıştır.” 

2.4.1.1.3. Orta Oyunu 

Etrafı izleyicilerle çevrelenmiş bir meydanda, belirli bir konu etrafında, ancak 

doğaçlama olarak, gölge oyununun aksine canlı oyuncularla oynanan bir oyundur. 

Belli bir olaydan yola çıkarak örülmüş hikâye raks, şarkı, çalgı, dans ve 

konuşmalar üzerine kurulur (Düzgün, 2002: 491).  

Orta Oyunu tekniği, oynanış biçimi, içerdiği konuları açısından Türklere özgü 

bir seyirlik oyun türüdür. Toplum içerisindeki insanları, aksaklıkları, gelenekleri, 

kısacası Türk toplumuna ait olanı Türk toplumundan karakterleri anlatan Orta 

Oyunu ilk kez 19. yüzyılda Sultan II. Mahmut döneminde “Kol Oyunu” adıyla 

ortaya çıkmış, 20. yüzyılda izleyicilerle çevrili alanın tam ortasında oynandığı için 

“Orta Oyunu” adını almıştır. Orta Oyunu’nda olaylar Yeni Dünya adı verilen 

kafes içerisinde sergilenirdi. İskemle ve masa gibi basit bir dekor kullanılan oyun 

zurnayla başlar, Pişekâr giriş yapar, daha sonra Kavuklu’nun da sahneye girişiyle 

ana oyun başlardı. Kavuklu başından geçen bir hikâyeyi anlatır, Pişekâr ise onu 

sabırla dinlerdi. Her oyununun sonunda Kavuklu’nun anlattığı olayın bir düşten 

ibaret olduğu anlaşılırdı. Bahçe Sefası, Çeşme, Çifte Evlenme, Şeytan Külâhı, 

önemli Orta Oyunları’ndan bazılarıdır (Kurtuluş, 1987: 38-41).  

Orta Oyunu da tıpkı Karagöz Oyunu gibi 4 bölümden oluşur: Giriş, Muhavere, 

Fasıl ve Bitiş (Özçelik, 2017: 36). 

Orta Oyunu’nda yer alan tipler, konular ve oynanış biçimi Karagöz ile büyük 

benzerlik göstermektedir. Gölge oyunundaki Karagöz ve Hacivat’ın yerini 

Ortaoyununda Kavuklu ve Pişekâr almıştır (Düzgün, 2002: 491).  



83 
 

Orta Oyunu’nda Pişekâr elinde sürekli bir aksesuar olan “pastav” ya da diğer 

adıyla “şakşak” bulunur. Karagöz’deki şamara benzese de her zaman dayak atma 

ya da vurma amacıyla kullanmaz. Zaten Pişekâr’ın mizacı kavgaya da yatkın 

değildir. Oyun süresince kimi zaman zurnacıya çal işareti vermek için, kimi 

zaman hayali bir at arabasını koşturmak, kimi zaman da açılmayan paslı bir 

kapının sesini taklit etmek için pastavı kullanır (Özçelik, 2017: 37).  

Oyundaki vazgeçilmez komedi karakteri Kavuklu’dur. Gölge oyunundaki 

Karagöz karşılığı olarak kabul edilen Kavuklu, patavatsız, dobra bir tip olduğu 

için tıpkı Karagöz ve Hacivat’ta olduğu gibi Pişekâr’la arasındaki yanlış anlamaya 

ve sırayla yapılan taklitlerde nasıl davranılacağını bilmemesinden kaynaklı 

kavgaya neden olur. Pişekâr ise daha ölçülü, ağırbaşlı, uygun davranışlarda 

bulunan, kavgalarda araya girerek ayıran, kırgınlıkları giderici bir karakter olarak 

izleyicinin karşısına çıkar (Emeksiz, 2001: 49-50).  

Orta Oyunu’nun Karagöz’den ayrıldığı en önemli nokta, oyuncularının canlı 

olmasıdır. Orta Oyunu 19. yüzyılda Türk toplumunun kendi dinamiklerinden 

ortaya çıkmış ve toplumun problemlerini yansıtan bir halk tiyatrosudur. Olaylara, 

geleneklere, göreneklere eleştiri getirirken güldürme, onları değiştirme adına 

düşündürmeye yönelmiştir. Ortaoyununda evrensel karakterler yerine, ulusal ya 

da yöresel tipler ön plana çıkar (İçyar, 2011: 12).  

Orta Oyunu’nda, dış görünüş ve taklit amacıyla kullanılan aksesuarlar, taklit, 

karakterlerden birinin gördüğü rüyayı anlatması, kahramanların nitelikleri, 

kullanılan dil, komedi unsurları olarak kullanılmıştır. Kavuklu’nun arkasız terliği 

sektirmesi, tam düşerken ani bir reflekse toparlanması, kavuğunu elinde 

düşürmeden oynatması ve kafasını hızlıca hareket ettirerek yeniden eski haline 

getirmesi komik öğelere örnektir (Emeksiz, 2001: 54). 

Komedi amacıyla kullanılan bir diğer öğe de taklittir. Orta Oyunu’nda kolayca 

ele geçirilebilen bir nesneyle ya da söz ve şive taklidine dayalı olarak komedi 

oluşturulmuştur. Orta Oyunu’ndaki taklitler genelde yörelere ya da milletlere özgü 

olarak yapılırdı. Bunlar: Bolulu, Kayserili, Rumelili, Arnavut, Yahudi, Kürt, Rum, 



84 
 

Ayvaz, Laz, Çerkez, Çelebi, Arap Bacı, Zenne, Kocakarı, Sarhoş, Kalfa, Aptal 

gibi (Emeksiz, 2001: 41-42). Orta Oyunu’ndaki yöresel tipler haricinde, zenne, 

“kadın kılığına girmiş erkek”; Çelebi, “genç bir mirasyedi”; Beberuhi, “cüce ve 

aptal” rolündedir. Ayrıca çeşitli bölgesel tipler de tek bir rolü vurgular. Örneğin; 

Kayserili tüccar ya da pastırmacı; Rumelili pehlivan ya da arabacı; Kürt hamal; 

Yahudi bezirgân rolünde oynardı.  

Orta Oyunu’nda izleyiciyi güldürmek için kaba söz ve küfürlere de sıkça yer 

verildiği bilinmektedir. Kılıç’a göre (akt. Özçelik, 2017: 37-38)  

“Karagöz’de kullanılan aşağılama ve sitem sözlerine 

Ortaoyunu’nda fazlasıyla yer verilmektedir. Karagöz’de ‘elinin 

körü’, ‘köpoğlu köpek’ şeklindeki aşağılama sözleri, 

Ortaoyunu’nda ‘kör olası herif’, ‘seni alçak köpek seni’, ‘marsık 

senin anadır’, ‘Allah hepsinin belasını versin erkek değil mi!’ 

şeklinde kendini gösterir. Bu sözleri söyleyenlerin birçoğu 

kadındır. Kavuklu ile Zenneler arasında bazı zamanlar küfre yakın 

konuşmalar geçer.” 

Orta Oyunu, yaz aylarında açık yerlerde, kahvehane ve han gibi yerlerde 

temsil edilmekteydi. En çok İstanbul ve çevresinde oynanmıştır. Meydanda ve 

açık yerlerde oynanma zorunluluğu olduğu için mesire yerleri ve halkın ilgi 

gösterdiği açık alanlarda oynandığı bilinmektedir (Düzgün, 2002: 491). 

Orta Oyunu da Karagöz gibi metinlerinde yer alan ahlâka aykırı sözler 

tartışma yarattı. Kimi yazarlar oyuncuların kullandığı açık saçık söz ve küfürler 

nedeniyle sansürlenmesi ya da kaldırılması gerektiğini savunmuşlardır. Orta 

Oyunu’nun olduğu gibi geleneksel hâliyle oynanmasını savunan yazarlar azınlıkta 

kalınca Türklere ait olan bu geleneksel tiyatro oyunu modern tiyatro karşısında 

tutunamamış ve izleyicisini zaman içerisinde kaybetmiştir (Düzgün, 2002: 491).  

2.4.1.1.4. Kukla 

Batılılaşma hareketinin bir parçası olarak Batı kuklası Türkiye’ye 18. yüzyılda 

girmiştir. Batı kuklası ilk kez, Yirmisekiz Çelebi Mehmet’in Paris’te elçilik 

görevinde bulunduğu sırada yanında bulunan bir kişi tarafından İstanbul’a 

getirilmiş ve ilk Batı tarzı kukla gösterisi de Damat İbrahim Paşa’ya oynatılmıştır. 



85 
 

Bu bilgilere 1884’te Mecmua-yı Ebuzziya’da yayınlanan “Kukla” başlıklı yazıdan 

ulaşılmaktadır (And, 1985: 264).  

Kuklalar konularını genelde Karagöz, Orta Oyunu gibi seyirlik oyunlardaki 

hikâyelerden, halk hikâyelerinden ve aşktan almaktadır. El kuklası, ipli kukla, 

çubuklu kukla ve dev kukla olmak üzere farklı çeşitleri vardır (Özçelik, 2017: 35). 

Türk seyirlik oyunlarının en eskilerinden biri olan kuklada tek bir 

oyuncu/sanatçı, bezden yapılmış bir bebeği el yardımıyla oynatarak, çeşitli ses ve 

sözleri taklit ederek gösteriyi gerçekleştirir. Yapılan araştırmalar sonunda 

kuklanın Anadolu topraklarına Orta Asya’dan gelen göçebe Türkler tarafından 

getirildiğini göstermiştir. Orta Asya’da kukla terimini karşılamak üzere 

“kavurcak”, “kabarcuk”, “korçak” ve “çadır hayal” sözcükleri kullanılmıştır. Bu 

kelimeler bugün bile bazı Türkî halklar tarafından kullanılmaktadır. 13. yüzyılda 

Mevlânâ’nın oğlu Sultan Veled’in Divan’ında yer alan bazı dizeler, kukla 

sanatının Selçuklu toplumunda bilindiğini ve oynatıldığını kanıtlamıştır (Düzgün, 

2002: 492).  

Türk kukla gösterilerinin en bilinen oyuncusu İbiş karakteridir. İbrahim ismini 

daha sevimli ve cana yakın gösterebilmek için İbiş olarak kullanılmıştır. Kuklanın 

dış görüşü, canlandıranın kullandığı dil, kahramanın özellikleri, oyun sırasında 

yaptığı eylemler ve çatıştığı kişiler komedi unsuru olarak kullanılmıştır. İbiş’in dış 

görünüşü; simsiyah kaşları, iri ve kara gözleri, siyah bıyığı, al yanakları, ucu 

kırmızı olan burnu, kepçe gibi kulakları ve çatallı sesiyle ilgi çekicidir. 

Kafasındaki kırmızı fesi hareket ettikçe püskülü sürekli sallanır. Beceriksizliği, 

patavatsız olması, işleri eline yüzüne bulaştırması, kurnazlığı ve hazır cevaplığıyla 

Karagöz’ü andırır. Ondan tek farkı ise işsiz olmasıdır. Keloğlan’ınkine benzer bir 

iyimserliğe sahiptir. İbiş’in kaba, açık saçık hatta küfre yaklaşan bir dili vardır. 

Sinirlenince elindeki sopasıyla karşı tarafa vururken, üzüldüğünde başını yere ya 

da duvara vurarak kendine zarar verir (Aygün, 2012: 147-148).  

İbiş’te yanlış anlamaya dayalı komedi öğeleri sıkça kullanılmaktadır. Aynı 

anlama gelen sözcüklerin birlikte kullanılması, karşıdakinin kullandığı sözcüğü 



86 
 

yanlış ya da geç anlaması; sesteş ya da yakın anlamlı sözcükleri diğer anlama 

gelecek şekilde algılaması şeklinde gerçekleşen gülmece unsurlarına 

rastlanmaktadır (Özçelik, 2017: 36).  

Düzgün (2002: 492), Türk kuklası ile Karagöz ve Orta Oyunu arasındaki bağı 

şu şekilde açıklamaktadır:  

“Kukla metinleri incelendiğinde bunlarda da Karagöz ve 

Ortaoyunu’nda olduğu gibi birbirleriyle oldukça zıt iki birinci 

derecede kahraman görülmektedir. Bugünkü biçimiyle Türk kukla 

tiyatrosu konuları ve kişileri bakımından 19. yüzyılda Batı tiyatrosu 

ile yerli Ortaoyunu’nun kaynaşması sonucunda oluşan tuluat 

tiyatrosunun minyatür hale getirilmiş bir modeli sayılabilir. 

Kuklanın dağarcığı, tuluat tiyatrosunun repertuarındaki oyunlar ya 

da onların taklidi olan gösterilerden ibarettir. Kişileri bakımından 

da kukla ile tuluat tiyatrosu tam bir paralellik gösterir.”  

Diğer geleneksel seyirlik oyunlarda olduğu gibi kukla gösterileri de 19. 

yüzyıldan itibaren eski önemini kaybetmiştir. Bugün, kuklacılık birtakım kişisel 

çabalarla devam ettirilmektedir. Anadolu’nun bazı bölgeleri ile İstanbul gibi 

büyük şehirlerde farklı çeşitlerdeki bebekler ya da tanınmış karakterlerin kukla 

çeşitleri kukla sanatçıları tarafından oynatılmaya çalışılmaktadır.  

2.4.1.1.5. Tuluat  

Güllü Agop, 1870 yılına kadar Türk tiyatrosunda etkili olmuş ve saraydan 

alınan belirli metinler doğrultusunda oyunlar sergilemiştir. 1870 yılında bu tekelin 

kırılmasıyla artık metne dayanmayan, doğaçlamanın ön planda olduğu oyunlar 

oynanmış ve bu oyunlar da tuluat türünü başlatmıştır (And, 1973: 422-423).  

Tuluat oyuncusu, belirli bir yazılı metne bağlı kalmadan, içinden geldiği gibi, 

oyunla ilgili zekâsı ve yeteneğini de devreye sokarak, doğaçlama ürünü olan 

oyunculuğunu ortaya koyar. Tuluatta bazen oyunun konusu bile olmaz, halkın 

beğeneceği bir isim bulunarak oyuna isim verilir. Doğaçlama ürünü olan tuluatta, 

oyunun ana hatları ve konusu oyunun yönetmeni tarafından belirlenir; ancak 

diyaloglar ve oyunun seyrini oyuncunun yeteneği ve doğaçlama gücü 



87 
 

şekillendirir. Sergilenen oyunlar, oyunun mekânına, seyircinin özelliklerine ve 

ana konuya göre belirlenir (Düzgün, 2002: 492).  

Tuluat türü, Orta Oyunu’ndan ortaya çıkmıştır. Önemli tuluat sanatçıları aynı 

zamanda Orta oyuncusuydu. Düzgün’ün (2002: 492) ifade ettiği gibi; 

“Tuluat tiyatrosunun ilk önemli temsilcisi, ortaoyununda da 

büyük ün yapan Kavuklu Hamdi Efendi’dir. Bundan başka, 

Cumhuriyet öncesi tuluat tiyatrosunun en önemli oyuncuları, 

Abdürrezzak, Küçük İsmail, Kel Hasan ve Ali Rıza idi. 

Cumhuriyet’ten sonra Naşit (Özcan), İsmail Dümbüllü, Şevki 

Şakrak gibi sanatçılar bu türün belli başlı sanatçıları arasında yer 

aldılar. Muammer Karaca da zaman zaman doğaçlamaya dayanan 

oyunlar sergileyerek Naşit ve Dümbüllü gibi tuluatçıların teknik ve 

üslubuyla günün konularını kaynaştırmayı ve halkın ilgisini 

toplamayı başardı. Tuluat geleneğinde ustalığın simgesi sayılan 

kavuk, Kel Hasan’dan İsmail Dümbüllü’ye, ondan Münir Özkul’a 

geçti. Münir Özkul, tuluat geleneğine dayalı oyunları nedeniyle 

kavuğu Ferhan Şensoy’a verdi.” 

Kavuk, 2016 yılında Ferhan Şensoy’dan Rasim Öztekin’e; 2020 yılında da 

Rasim Öztekin’den Şevket Çoruh’a geçmiştir.  

Tuluat geleneği bugün tamamen bitmiş sayılmaz. Eski sanatçılardan sonra 

Anadolu’nun şehir ve kasabalarını dolaşarak çeşitli tiyatro gösterileri düzenleyen 

topluluklar, tuluat geleneğini sürdürmeye çalışmaktadırlar. Türk Sineması da 

tuluattan pek çok unsur almıştır. Bazı filmlerde doğaçlamaya dayanan uzun 

monologlar, oyuncunun tuluatı kullanmasının bir sonucudur.  

2.4.1.1.6. Köy Seyirlik Oyunları  

Köy seyirlik oyunları, köy çevrelerinde, düğün ve törenlerde, yılın belli 

zamanlarında olmak üzere, genelde kış mevsiminde sergilenen teatral oyunlardır 

(Düzgün, 2002: 493).  

Köy seyirlik oyunlarının kökenleri bolluk ve bereket getirmesinin ümit 

edildiği tören ve dinsel ritüellere dayanmaktadır. Bazı oyunların birincil ilişkilerin 

yaşandığı tarıma dayalı toplumlardaki insanlara bolluk ve bereket getirmesi 

amacıyla oynandığı, bu oyunların zaman içerisinde bir sanat koluna dönüştüğü 



88 
 

görülür. Tarımsal bolluğu artırmak amacıyla gerçekleştirilen köy seyirlik 

oyunlarına Anadolu Türk toplumu dışında Yakın Doğu ülkelerinde, Balkanlarda 

ve Avrupa’da da rastlanmaktadır (And, 1970: 20).  

Şamanist inanç biçimi ve Gök Tanrı dinindeki bazı figür ve totemler de köy 

seyirlik oyunlarına doğuran etmenler arasındadır. Eski Türklerin inanç 

sistemlerinde yer eden totem, ongun ve kutsal hayvanlar da köy seyirlik 

oyunlarının ortaya çıkışında etkili olmuşlardır. Kültür tarihi araştırmaları, 

insanların bir hayvan soyundan geldikleri biçimindeki inançları kapsayan 

Totemizmin giderek kaybolduğunu, ama izlerinin her dönemde varlığını 

koruduğunu göstermektedir. Günümüzde Anadolu’nun köy seyirlik oyunlarında 

ve danslarında bu inancın izlerini görmek mümkündür. Ne var ki, günümüzde bu 

oyunlar yalnızca eğlence amacıyla sergilenmektedir. Oyuncu ve seyirciler, çoğu 

kez bu motiflerin anlamını bilmemektedirler (Düzgün, 2002: 493).  

Oyunların fiziksel mekânları köy içerisindeki herhangi bir yer olabilmektedir. 

Köy meydanı, köy evinin içi, büyük bir oda, evlerin önündeki boşluklar, köy 

seyirlik oyunlarının oynandığı yerler olabilmektedir. Seyirciler ve oyuncular 

birbirlerinden tamamen ayrılmadığı için, sahne, seyirci koltukları ya da fuaye gibi 

tiyatro öğeleri köy seyirlik oyunlarında yer almaz. Oyunlar, anonim nitelik taşıyıp 

köyün ve köylülerin ortak malıdır; kuşaktan kuşağa aktarılarak bugüne kadar 

gelmiştir.  

Pertev Naili Boratav’a göre, “köy seyirlik oyunları, sadece eğlence vesilesi ve 

aracı, hayal ürünü, gelip geçici şeyler değildir; onlar toplumun günlük 

sorunlarından, tasalarından, kaygılarından, sevinçlerinden, işlerinden, üretim ve 

tüketim çabalarından, törelerinden, törenlerinden ayrılamaz.” (akt. Düzgün, 2002: 

494).  

Kısacası köy seyirlik oyunları, bugün ile kıyaslandığında dış dünya ve 

şehirlerle bağlantısı sınırlı olan köylerin, sanat ve edebiyat temsili olarak yer 

almış; Türk güldürü anlayışının şekillenmesinde de pay sahibi olmuştur.  



89 
 

2.4.1.2. Batı Etkisinde Gelişen Türk Tiyatrosu ve Komedi 

Anlayışı 

Batı etkisinde gelişen Türk tiyatrosunun milâdı, Tanzimat Fermanı’nın 

ilanıdır. 3 Kasım 1839 yılında Sultan Abdülmecit döneminde, Hariciye Nazırı 

Koca Mustafa Reşit Paşa tarafından Gülhane Parkı’nda halka okunan ve “Gülhane 

Hatt-ı Hümâyûnu” olarak da adlandırılan Tanzimat Fermanı ile Osmanlı Devleti, 

özellikle kültür, sanat ve yazın alanında yönünü Batı’ya çevirmiştir. Tiyatro, bu 

dönemde kültürel alana hâkim olmuştur. 

Tanzimat Ferman’nın ilânıyla yönünü Batı’ya çeviren Osmanlı-Türk toplumu, 

1839 yılından itibaren batılı kaynaklarını kültürel hayatlarına dâhil ettiler. Söz 

konusu batılı yazınların Türk toplumunun edebî hayatına girmesiyle zorlu bir 

süreç de başlamış oldu. Dönemin değişen siyasi ve toplumsal yapısındaki 

aksaklıklar tiyatroların ana temaları oldu. Bu yüzden bu dönemdeki piyeslerde 

sosyal fayda ve bilgilendirmeye öncelik verilmiştir. Kısacası tiyatro, halk için bir 

okul görevi görmüştür (Özçelik, 2017: 38).  

Yaygın olarak düzenli Türkçe tiyatro gösterilerinin 1868’den itibaren Osmanlı 

Tiyatrosu tarafından düzenlendiği bilinse de Batılı formda Türkçe tiyatro 

oyunlarının düzenlendiği ilk yer padişahın sarayı olmuştur. Bu tiyatro oyunları 

Sultan Abdülaziz’in huzurunda gerçekleşmiş ve sergilenen tür komedyalar 

olmuştur (Akbulut, 2019: 6). 

Metin And (1970: 79) sarayda gerçekleşen ilk tiyatro temsilleri için şunları 

söylemektedir: 

“İstanbul’a Abdülmecit döneminde gelen Ubcini, İstanbul 

mektuplarında, 1847’de Sultanın, Moliere’in çeşitli oyunlarını, bu 

arada Le Bourgeois Gentilhomme ile Malade Imaginaire’i 

Türkçeye çevirip Çırağan Sarayı’nda oynattığını yazmaktadır. Bu 

konu hakkında daha kesin bilgiyi İstanbul’da Fransızca yayımlanan 

Journal de Constantinople gazetesinin 11 Ocak 1847 günlü 

sayısında buluyoruz.” 

Tanzimat tiyatrosu dönemi, Tanzimat Fermanı’nın ilân edildiği 1839 yılı ile 

başlar ve II. Meşrutiyet’in ilan edildiği 1908’e kadar devam eder. Bu dönemde 



90 
 

yeni ve genç tiyatro yazarları yetişmiş, tiyatro binaları inşa edilmiş, Türk yazarlar 

hem okunmak hem de sergilenmesi amacıyla tiyatro piyesleri yazmış ve 

izleyiciler batılı tarzda tiyatro eserlerine ilgi göstermiştir (Akbulut, 2019: 4).  

Ancak daha önceki yıllarda saray ve çevresinin de tiyatroya ilgi gösterdiği 

bilinmektedir. II. Mahmut’un tiyatroya ilgisini 40’ı tragedya, 50’si dram, 30’u 

melodram, 100’ü komedya, 280’i vodvil olmak üzere 500 tiyatro metninin 

kitaplığında yer almasından anlaşılmaktadır (Artu, 2010: 58 akt. Akbulut, 2019: 

6).  

Tanzimat Dönemi’nde gayri-müslim azınlıkların özellikle Ermeni tiyatro 

gruplarının zaman zaman İstanbul ve İzmir’de Türkçe oyunlar sergiledikleri ve 

halk tarafından ilgi gördükleri kayıtlara geçmiştir. Ancak düzenli olarak Türkçe 

temsil örneğini Osmanlı sarayından sonra İzmir’de görülmektedir. Ermeni 

sanatçılardan oluşan “Vaspuragan Topluluğu”, 1862-1864 yılları arasında Batılı 

anlamda tiyatro oyunlarını Ermenice, Türkçe ve Fransızca olarak 

sahnelemişlerdir. Bu tiyatro grubunun bir diğer önemi de Türk Tiyatro Tarihi’nin 

önemli figürlerinden “Güllü Agop”un da bu toplulukta bulunmasıdır. Güllü Agop 

bu sayede bir tiyatronun nasıl işletilmesi gerektiği konusunda tecrübeler 

edinmiştir. Agop, “Namusun Mükâfatı”, “Mahcubiyetin Mükâfatı”, “Kocasını 

Aldatan Kan”, “Don Cesar de Bazan”, “George Dandin”, “Hocanın Telâşı” gibi 

Türkçe oyunlar sahneye koymuştur. Daha sonraları kurulan Asya Kumpanyası ve 

Osmanlı Tiyatrosu ile temsillerin Türkçe verilmesi kararlaştırılmıştır (Akbulut, 

2019: 7).  

Güllü Agop bir süre tiyatro alanında Sadrazam Âli Paşa’nın da izniyle tekel 

olsa da çeşitli tiyatro toplulukları ve tiyatrocular bunu kırdı ve Türkçe tiyatroyu 

yaygınlaştırdı. Bunlar içerisinde Müslüman ve Türk tiyatroculardan özellikle 

Ahmet Vefik Paşa, önemli yere sahiptir. Metin And (1994: 90)’a göre; “Bursa 

Valisi Ahmet Vefik Paşa, bir tiyatronun kurulmasına ön ayak olmuştur. Bu 

tiyatroda Moliere’in bütün oyunları sergilenmiş, Ahmet Vefik Paşa’nın görevden 

alınmasıyla 1882’de tiyatro dağılmıştır.” 



91 
 

Tanzimat Dönemi’nde Batılı tiyatronun gerek gelişmesinde gerekse toplum 

tarafından kabul görmesi sürecinde en önemli hizmetleri verenler, Osmanlıda 

“gayrimüslim” olarak anılan Ermeni toplumudur. Türkçe olarak oyunlar 

oynamaları, tiyatronun toplumun daha geniş bir kesime yayılmasını sağlamıştır. 

Ancak şu da bir gerçektir ki, nasıl Müslüman toplumu tarafından kadının sahnede 

yer alması doğru karşılanmıyorsa, Ermeni toplumu tarafından da kadının sahnede 

yer alması hoş bulunmuyordu. Çözüm olarak tıpkı orta oyunundaki gibi erkeklerin 

sahnede kadın rolü oynadığı ya da Osmanlı toplumunda olmayan Avrupa’dan 

gelen kadın oyuncuların sahne aldığı görülmüştür (Akbulut, 2019: 10).  

Tanzimat Dönemi’nin ilk yıllarında yazılan tiyatro eserleri, yani piyeslerin 

genelde komedya türünde olduğu görülmektedir. Bununla birlikte az sayıda 

tragedya, dram ve vodvil de göze çarpmaktadır.  

Tanzimat Dönemi’ndeki piyeslerin çoğunluğu tezli piyeslerdir. Bu tiyatro 

metinlerinde dönemin sosyal, kültürel, siyasal problemlerine yer verilirdi. 

Piyeslerin içeriğinde bir görüş ya da fikir ya savunulur ya da tenkit edilirdi. En 

sonunda ise bir çıkarım yer alırdı. Piyeslerde toplumsal alandaki bozulma, 

gelenek, görenek, örf ve âdetlerden kaynaklanan baskılar, ailenin zoruyla yapılan 

görücü usulü evlilikler, genç yaştaki kızların yaşlı erkeklerle evlendirilmeleri, 

gerçekleşmesi imkânsız olan aşklar, evlilik dışı yasak ilişkiler, ailenin durumu ve 

ebeveyn baskısı, sınıfsal ayrımlar, dini nedenlerden kaynaklanan yasak ilişkiler, 

boşanma, kan davasını reddetme, fal ve büyü gibi batıl inançların eleştirisi, 

modaya düşkünlük, yanlış batılılaşma gibi konular işlenmiştir (Özçelik, 2017: 38-

39).  

Tanzimat Dönemi Türk tiyatrosunun esas amacı halkı eğitmektir. Geleneksel 

tiyatrodaki toplumsal sorunlara olan yöneliş, eğlence anlayışı içerisinde 

sunulduğundan sistematik bir eleştirel anlayış gelişmemiştir. Sosyal problemlere 

getirilen eleştiriler, komikliklerin ve mizahın arasında kaybolduğu için izleyici 

esas problemi anlayamamıştır. Batı etkisinde gelişen komediler ise daha ciddi bir 

tavır sergilemektedir. Namık Kemal’in makalelerinde bahsettiği ahlâk, hürriyet, 

özgürlük ve vicdan gibi kavramların pek çok komedya yazarının da tiyatrolarının 



92 
 

ana temalarını oluşturmuştur. Batı etkisinde gelişen tiyatrolarda komik olan öz, 

sorunların aktarımında aracı rol üstlenir. Dolayısıyla oyunlar da komedyanın 

özünü oluşturan gülmece ve mizah kavramından eksik kalmıştır. Sorunlar ile 

şakayı birleştiren, bütün hâlde anlatan en etkili komedyalar ise İbrahim Şinasi’ye 

aittir (Sokullu, 1979: 174).  

İbrahim Şinasi’nin “Şair Evlenmesi” oyunu Türkçe yazılmış ilk Türk tiyatro 

oyunudur ve tek perdelik bir töre komedyasıdır. (Akbulut, 2019: 12). Tanzimat 

Dönemi’nin tiyatrodaki önemli temsilcilerinden olan Şinasi, Fransa’da öğrenci 

olarak kaldığı yıllarda Fransız edebiyatından ve şiirinden oldukça etkilenmiş ve 

Fransızcadan yaptığı çevirilerle bu edebi ürünleri Türkçeye kazandırmıştır. Halka 

eğilen ve halk için yazan Şinasi’nin “Şair Evlenmesi” adlı eserinin konusu 

Elatuntaş’a göre şu şekildedir (akt. Özçelik, 2017: 39):  

“Müştak Bey severek evlendiği Kumru Hanım’a kavuşmak için 

heyecanlanmaktadır. Kumru Hanım’ın Sakine adında evlenmemiş 

ve çirkin bir ablası vardır. Müştak Bey’in arkadaşı Hikmet Bey, 

abla evlenmeden küçük olanın evlenmesinin geleneğe uygun 

bulunmadığından Müştak Bey’e bir oyunla Kumru Hanım yerine 

ablasının verileceğini söyler. Olaylar da Hikmet Bey’in düşündüğü 

şekilde gelişme gösterir. Müştak Bey, Kumru Hanım’ı beklerken 

Sakine Hanım’la karşılaşır. Müştak Bey’in tepkisi üzerine imamı 

ikna etmek, evliliğe aracı olan Ziba Dudu ve Habbe Kadın’a 

düşmüştür. Ancak imam, Hikmet Bey’in para vermesiyle ikna olur 

ve halka bir yanlışlık olduğunu duyurur ve Müştak Bey sevdiğine 

kavuşur ve eser Hikmet Bey’in arkadaşına öğüt vermesiyle son 

bulur.” 

Şinasi’nin bu komedyasında, görücü usulü evlilikler, görenekler, paragöz din 

adamları mizahi öğeler vasıtasıyla eleştirilmektedir. 

Dönemin komedyalarında çoğu kez Moliere etkisi açıkça görülür. Bu etkilerin 

görüldüğü oyunlar olarak Hasan Bedrettin Paşa ve Manastırlı Mehmet Rıfat’ın 

beraber yazdıkları “Nedamet”, Ömer Faik’e ait olan “Karı Kocaya Uygun”, 

Şemsi’nin “Kendim Ettim, Kendim Buldum”, Tevfik’in “Ahmak Herif Hasis 

Karı” ve “Ölmediğime Ben de Şaşıyorum, Hekim” adlı komedi oyunları 

sayılabilir (Akbulut, 2019: 12).  



93 
 

Bu dönemin başarılı komedya yazarlarından biri de Ali Bey’dir. Yazarın 

“Misafiri İstiskal” ve “Geveze Berber” isimli iki kısa komedyası mevcuttur. 

Suphi’ye ait “Felâket-i Aşk” oyunu da hem dört perde oluşu hem de güldürü 

öğelerini ustaca kullanışı ile dikkat çekmektedir. Osman Hamdi Bey’in kaleme 

aldığı “İki Karpuz Bir Koltuğa Sığmaz” ve Recaizâde Mahmut Ekrem’in “Çok 

Bilen Çok Yanılır” adlı dolantı komedyası da dönemin önemli eserleridir 

(Akbulut, 2019: 13).  

2.4.2. Türk Komedi Sineması’nın Tarihçesi  

Türk Sineması’nda ilk komedi filminin hangisi olduğu konusunda da 

araştırmacılar ve akademisyenler arasında anlaşmazlık söz konusudur.  Himmet 

Ağa’nın İzdivacı ve çekimleri yarım kalan Leblebici Horhor Ağa ilk komedi filmi 

kabul edilse de genel olarak 1921 yapımı Şadi Fikret Karagözoğlu’nun yazıp 

yönettiği “Bican Efendi Vekilharç” filmi Türk Sineması’nın ilk komedi filmi 

kabul edilmektedir. 

2.4.2.1. Türk Komedi Sineması’nın İlk Yılları (1900-1923) 

Türk Sineması’ndaki ilk komedi filmlerinde genelde Tuluat geleneğinden 

gelen tiyatro kökenli oyuncular yer almıştır. Dolayısıyla bu filmler genel olarak, 

doğaçlamaya dayanmış ve kaba komediyi kullanmıştır. Fransız Pathe Şirketi’nin 

Osmanlı topraklarındaki temsilcisi olan Sigmund Weinberg, 1916’da “Himmet 

Ağa’nın İzdivacı”nın çekimlerine başladıysa bu filmi Fuat Uzkınay 

tamamlamıştır. “Himmet Ağa’nın İzdivacı” ve çekimleri yarım kalan “Leblebici 

Horhor Ağa”, Türk Komedi Sineması’ndaki ilk denemelerdir (Şahinalp, 2010: 

79). 

İlk Türk filminin ne zaman çekildiği ise uzun yıllardır tartışma konusudur. Her 

ne kadar 1914’deki Ayastefanos Abidesi’nin Yıkılışı bazı yazar ve 

akademisyenler tarafından ilk Türk filmi olarak kabul edilse de Manaki Kardeşler 

ile Weinberg’in çektiği filmler bugüne kadar korunduğu için “Ayastefanos Rus 

Abidesi’nin Yıkılışı”nın ilk Türk filmi olmadığı söylenebilir. Ancak bu filmin 

çekildiği yıl olan 1914, Türk Sineması’nın sembolik bir doğum günü olarak 



94 
 

kutlanmaktadır (Saydam, 2020: 408). İlk komedi filmi ise, işgal ordularının 

İstanbul’a girişinden hemen ardından çekilmiştir. “Binnaz” (1919), “Bican Efendi 

Vekilharç” (1921) ve “Himmet Ağa’nın İzdivacı” (1921) gibi filmler, Osmanlı 

topraklarının işgalini protesto etmek ve eleştirmek yerine komediye yönelmiştir. 

Uluyağcı’ya (1996: 90) göre savaş sırasında takınılan bu durum; “Türk 

sinemasında topluma yön vermeme, kendi içine dönme ve topluma sırt çevirme 

geleneğinin bir başlangıcı olmuştur.” 

“Leblebici Horhor Ağa”nın başrol oyuncusunun özründen dolayı yarıda 

kalmasının ardından Moliere’in “Zoraki Nikâh” (La Mariage Force) isimli klasik 

tiyatro oyunundan adapte edilen “Himmet Ağa’nın İzdivacı”, Ahmet Fehim, 

Behzat Hâki ve İsmail Galip gibi oyuncuların katkılarıyla filme çekilmiştir. 

Böylece Türkiye’deki ilk konu film de “Zoraki Nikâh” olmuştur (Onaran, 1994: 

14).  

Türk seyircisinin karşısına 1921’de çıkan Bican Efendi Vekilharç filmi, 

sinemada oldukça beğeni kazanmıştır. İlerleyen yıllarda devam filmleri de çekilen 

Bican Efendi, Türk Sineması’ndaki ilk komedi filmi olmasının yanı sıra ilk seri 

Türk komedi filmi olarak kabul edilebilir.  

Nişancı (2009: 225), ilk Türk komedi filmi ve tiplemesi olan Bican Efendi’nin 

Türk Sineması’ndaki önemini şu cümlelerle açıklamaktadır: 

“Kısa öykülü filmlerin birleşmesinden oluşan Bican Efendi 

Vekilharç, Bican Efendi Mektep Hocası ve Bican Efendi’nin 

Rüyası serisiyle komedide ilk tiplemeyi de oluşturmuştur. Bican 

Efendi Vekilharç filminin öyküsüne baktığımızda komiği yaratmak 

adına nasıl bir tip oluşturduğunu az çok görebiliriz. Bican Efendi, 

zengin bir aile köşkünde vekilharçtır. Orada çalışan herkesi işinden 

alıkoyar, onların rahatsız olması için çabalar durur. Akşam yapılan 

müzikli eğlenceye kendi getirdiği kadınları da ortak ederken, onları 

köşkte bırakıp zabitin yanına gider ve evdekileri şikâyet edip 

baskına sebep olur. Zabitler ev sahibini karakola götürse de gerçek 

anında anlaşılır ve Bican Efendi zabitler tarafından kovulur.” 

Bu yönüyle Bican Efendi, çağdaşı sayılan Şarlo kadar muzip ve şakacı, 

kendisinden sonra gelen Turist Ömer kadar da başını belaya sokmayı seven, 

maceraperest bir tiptir.  



95 
 

2.4.2.2. Türk Komedi Sineması’nda Tiyatrocular Dönemi (1923-

1939) 

Türk Sineması’nda “Tiyatrocular Dönemi” olarak adlandırılan dönem tiyatro 

kökenli yönetmen ve oyuncu Muhsin Ertuğrul’un sinema filmlerini çektiği dönem 

olarak bilinmektedir. Ertuğrul, Türk komedi sinemasına da uzun yıllar hâkim 

olmuştur.  

Özön, Muhsin Ertuğrul’un uzun yıllar Türk Sineması’nda etkili olmasını ve 

filmler üretmesini olumsuz bir durum olarak değerlendirmektedir. On yedi yıl 

boyunca sinema alanında çalışan Ertuğrul, tiyatroyu sinemaya taşımış, filmler orta 

ve genel planlarda çekilmiş, sinemaya uygun olmayan teatral oyunculuklar 

filmlere hâkim olmuştur (Özön, 2013: 75).  

Temaşa Dergisi’nde film eleştirileri yazan Ertuğrul, 1912 yıllarında gittiği 

Fransa ve Almanya’da edindiği tecrübelerle tiyatronun yanında sinemaya da ilgi 

duymuştur. Almanya’da “İstanbul Film Şirketi”ni kurarak “Izdırap” adında bir 

film çekmiş, ardından 1922 yılında İstanbul’a dönmüştür. Bu yıllarda sinema 

işletmeciliği yapan Kemal ve Şakir (Seden) Kardeşlerle tanışmış ve birlikte film 

yapım, çekim ve dağıtım işlerine girme kararı almışlardır (Onaran, 1994: 20-21).  

Muhsin Ertuğrul’un çevirdiği ilk film, 1922 yılında “İstanbul’da Bir Facia’yı 

Aşk” ya da diğer adıyla “Şişli Güzeli Mediha Hanım’ın Facia-i Katli” olmuştur. 

Bu film, Mütareke döneminde bir hayat kadının, sefil duruma düşmüş 

âşıklarından biri tarafından cinayete kurban gitmesini konu almaktadır. Teknik 

yetersizliği ve “tiyatromsu” oyun yapısını sergilemesine rağmen film, konusunun 

yansıttığı sansasyon dolayısıyla ilgiyle izlenmiştir (Onaran, 1994: 21).  

Ertuğrul’un sinemada işlediği ikinci konu, Yakup Kadri Karaosmanoğlu’nun 

“Nur Baba” isimli romanından uyarlanmıştır. Bektaşilik üzerine bir deneme olan 

roman, önce gazetelerde basılmış, bazı çevrelerden gördüğü tepki üzerine yazı 

serisi yarıda kesilmiş ve roman olarak basılmıştır. Edebiyattan sinemaya 

uyarlanan bu film çekim aşamasında birçok provokasyon ve saldırıyla da 

karşılaşmıştı. Defterdar’daki stüdyo basılmış, dekorlar parçalanmış ve aktörler 



96 
 

dövülmüştür. Bu nedenle Ertuğrul, filmin başrol oyuncularını, senaryoyu 

değiştirmiş ve film tamamlanmasından ancak bir yıl sonra 1923’te “Boğaziçi 

Esrarı” adıyla gösterime girebilmiştir. Önceki filmi gibi “Boğaziçi Esrarı” da 

melodram türündedir. Film, Bektaşi şeyhi olan Nur Baba’nın nasihatlerinden 

etkilenerek ailesini terk eden ve yerleştiği dergâhta gün geçtikçe sağlığını 

kaybederek hastalanan Nigâr adında bir kadının hayatını konu almıştır (Onaran, 

1994: 21).  

Sigmund Weinberg’in yönetmenliğini yaptığı ancak çekimleri yarım kalan 

“Leblebici Horhor” (1923) filmini de Ertuğrul tamamlamıştır. Filmin 

yapımcılığını Kemal Film üstlenmiştir. Ertuğrul 1933 yılında, müzikal komedi 

türündeki “Cici Berber” filmini çekmiştir. Dönemine göre izleyici tarafından 

ilgiyle karşılanan “Cici Berber” filminin konusu Özçelik (2017: 59) şöyle 

özetlemektedir: “Eleni adlı Rum kızına âşık olan gazeteci Selim’in, kızın babasın 

Cici Berber adlı dükkânına çırak olarak girmesi ve bu âşık adamın komik 

durumlarla karşılaşması anlatılır.” Otuzlu yıllarda tiyatroda görülen operet türü 

sinemaya da girmiştir. Operet ve Fransız vodvillerinden yararlanan Ertuğrul, aynı 

yıl Salih ve Orhan adlı iki çapkın erkeğin maceralarını anlattığı “Karım Beni 

Aldatırsa” filmini çekmiştir.  

Ertuğrul döneminin bir diğer önemli özelliği ise, Türk Sineması’nda tip 

üzerine kurulu komedi türünü devam ettirmiş olmasıdır. Şadi Fikret 

Karagözoğlu’nun Bican Efendi tiplemesinin ardından Muhsin Ertuğrul da Vasfi 

Rıza karakterini yaratmıştır. Evren (2014: 301), bu karakterin Türk sinemasındaki 

önemini ve yerini şöyle belirtmektedir:  

“Kemal Sunal’dan önce Şaban adını kullanan, saf, aptal 

tiplemeye uygun görülen kişi Vasfi Rıza’dır. Oltayla balık tutan saf 

adamın sekreter kadının kafasındaki peruğu yanlışlıkla kaldırması, 

dershaneye sürekli medrese diyen Salih Reis’in yanlışını sekreteri 

Nadiye’nin düzeltmesi, Karadeniz şiveli diyaloglar, izleyenleri 

hoşnut bırakan komedi unsurları olmuştur ve film ticari başarı elde 

etmiştir. Ertuğrul’un neredeyse tüm komedileri müzikli ya da kaba 

güldürü içeren yanlış anlaşılmalar üzerine kurulu, bayağı espriler 

tarzında sürmüştür. Geleneksel Türk tiyatrosunun etkisinden ziyade 

batılı kaynakların etkisinden söz etmek onun filmleri için yanlış 



97 
 

olmaz. Çoğunlukla sahnelenen oyunları filme alarak tiyatrodan 

gerek oyuncu gerek anlatım yönünden kurtulamamıştır.”  

Modern Türk tiyatrosunun kurucusu olan Ertuğrul, Türk Sineması’nda 

Cumhuriyet’in ilk yıllarından İkinci Dünya Savaşı’nın başlangıcına kadar etkili 

olmuştur. Birçok eleştirmen ve sinema yazarı Ertuğrul’un tiyatronun etkisinden 

kurtulamamasını, oyuncularının tiyatro kökenli olmasını eleştirmiş; Türk ve 

dünya sinemalarındaki kültürü özümseyemediği için filmlerinden “tiyatro filmi” 

olarak bahsedilmiştir (Hüsrevoğlu, 2019: 16-17). Özellikle teknik açıdan 

yetersizlikleri, teatral anlatı nedeniyle sürekli uzak ve genel çekimleri kullanması 

ile Muhsin Ertuğrul dönemi, sinemamızın gerileme olmasa bile “yerinde saydığı” 

yıllar olarak görülmektedir.  

2.4.2.3. Geçiş Dönemi Türk Sineması’nda Komedi Türü (1939-

1952)  

Türk sinema araştırmacılarına göre “Geçiş Dönemi” olarak adlandırılan ve 

1939 ile 1950 arasını kapsayan bu dönem, yönetmenlerin arayış içerisinde olduğu; 

konu ve içerik bakımından farklılıkların görüldüğü döneme verilen addır. Bu 

dönemin yönetmenleri Muhsin Ertuğrul ve tiyatrodan oldukça etkilenmelerine 

rağmen, farklı ve bağımsız bir sinema anlayışı oluşturmaya gayret göstermişlerdir 

(Hüsrevoğlu, 2019: 17). Tiyatrocular Dönemi sinemasında tek adam olan Muhsin 

Ertuğrul, bu dönemde de sinema filmleri yapmıştır. 

Geçiş Dönemi Türk Sineması, İkinci Dünya Savaşı yıllarına denk geldiği için, 

başka ülkelerden, özellikle Mısır’dan filmlerin ithal edildiği, ekonomik ve sosyal 

olarak ülkenin zor günler geçirdiği yıllara denk gelir. Onaran (1994: 35-36), bu 

dönemin sosyal ve siyasal koşullarını şu şekilde açıklamaktadır: 

“Türk Sinema Tarihinde Tiyatrocular Dönemi’nin sonu olan 

1939 ile Sinemacılar Dönemi’nin başlangıcı olan 1952 arasında bir 

‘Geçiş Dönemi’ vardır. Bu dönemde ilk kez adı duyulan 

yönetmenler, her ne kadar 1952’den sonra da çabalarını 

sürdürdülerse de bunların asıl çalışmaları yukarıda sözü edilen 

tarihler arasındaki 13 yıl içinde geçmiştir. Buna göre sinemanın 

‘Geçiş Dönemi’ İkinci Dünya Savaşı’nın buhranlı günlerinin 

doğuşuna rastlamaktadır. Bunlar, Ata’sını yitiren Türk milletinin de 



98 
 

bu savaşa her an dâhil olabileceği korkulu günlerdir. Savaştan önce 

hem Avrupa hem Amerika filmleri aynı ölçüde yurdumuza 

gelmekteydi. Ancak savaş yıllarında Mısır aracılığıyla ülkemize 

giren Amerikan filmleri ile beraber Mısır filmleri de girmeye 

başladı. Arap filmlerindeki melodram havası Türk sinemasını 

etkiledi. İşte tam bu sırada, tiyatro dışından, Avrupa’da sinemaya 

ilişkin konularda öğrenim ve staj gördükten sonra yurda geri dönen 

birtakım genç yönetmenler, sinemamıza yeni bir anlayış ve bakış 

açısı getirdiler.” 

Bu dönemde Muhsin Ertuğrul da Cahide Sonku ile beraber iki film çekmiştir. 

İlk film olan “Şehvet Kurbanı”nda (1940) Ertuğrul, ailesiyle birlikte sıradan bir 

hayat yaşayan banka veznedarını canlandırmıştır. Filmde, Ertuğrul’un 

canlandırdığı karakter, emanet olarak bırakılan parayı, âşık olduğu bir hayat 

kadını yüzünden mafyayı kaptırır. Daha sonra veznedar, istemeden de olsa bir 

serseriyi öldürmek zorunda kalır ve onun kimliğine bürünerek adeta yaşayan bir 

ölüye dönüşür. Ertuğrul ile Sonku’nun çevirdiği bir diğer melodram olan 

“Kıskanç”ta (1942) ise karısı öldükten sonra hizmetçisiyle evlenen, fakat karısının 

yaptığı entrika sonucunda önce kızından uzaklaştırdıktan sonra en yakın 

arkadaşıyla aldatıldığını anlayan bir babanın katil olması işlenir. Ana karakter, 

filmin sonunda melodram türüne uygun olarak, teyzesinin yanında üniversite 

eğitimi alarak avukat olan kızının, mahkemede kendisini savunduğu esnada ölür. 

Her iki film de yabancı filmlerin uyarlaması olup, önceki dönem filmlerde olduğu 

gibi fazlasıyla teatral öğeler barındırmaktadır (Onaran, 1994: 36-37).  

Geçiş Dönemi yönetmenlerinden olan Faruk Kenç ve Baha Gelenbevi gibi 

isimlerin büyük çoğunluğu sinema eğitimi almış kişilerden oluşmaktaydı. Ancak 

bu eğitim sinemaya dair kapsamlı ve geniş bilgiler içermiyordu. Bu yönetmenler 

sinema sanatçısından daha çok “sinema zanaatkârı” gibiydiler. Almanya’da 

yaşayan bu yönetmenler sinemayla yarı profesyonel düzeyde ilgilenmişlerdir. 

Geçiş dönemi yönetmenleri Almanya’dan Türkiye’ye geri döndüklerinde Mısır 

filmlerinin ithal edilmesi, savaş sonucunda oluşan olağanüstü koşullar, sansür gibi 

nedenlerle verimli olamamış ve nitelikli filmler meydana getirememişlerdir 

(Özön, 2013: 149-150).  



99 
 

Geçiş Dönemi Türk Sineması’nda komedi türünde film sayısı oldukça azdır. 

Bu dönemde çekilen komedi filmlerinin geleneksel Türk tiyatrosu ve halk 

kahramanlarından esinlenerek çekildiğini Evren (2014: 301-302), şu şekilde 

açıklamaktadır: 

“Geçiş döneminde komedi türü çok ilgi görmemiştir. Yahut bu 

dönem yönetmenlerinden Faruk Kenç, Turgut Demirağ, Baha 

Gelenbevi vs. komediye yönelmemişlerdir. Bu dönem komedisinin 

en önemli özelliği, yabancılardan esinlenmek yerine, geleneksel 

Türk tiyatrosundan beslenmesi, tiyatroya ait türlerden tuluat ve 

ortaoyunu veya bilinen kahramanlardan Nasrettin Hoca ve 

Keloğlan kullanılması şeklindedir. Ortaoyunu geleneğinden gelen 

İsmail Dümbüllü sinemaya atılarak burada da kendini sevdirmeyi 

başarmıştır. Şadan Kamil tarafından yönetilen “Dümbüllü Macera 

Peşinde” (1948) filmi ile başlangıç yapan Dümbüllü, ilerleyen 

zamanlarda komedi türündeki filmlerini çoğaltmıştır. Türk 

masallarından gelen ve Türk ve Altay mitolojisine ait ortak bir 

kahraman olan Keloğlan da Türk sinemasının popüler 

güldürülerinin unsuru olmuştur. Keloğlan annesiyle yaşayan, ufak 

tefek görünen, çocuksu heyecanı olan, kurnazlığı ve zekâsını yeri 

gelince kullanan, hazır cevaplı fakir ama mutlu bir Anadolu 

çocuğudur. Sürekli iş arasa da zor bulduğu işinden bile tembelliği 

ya da şanssızlığı yüzünden kovulur. Her işe karışır, bazen başı 

belaya girer ama zekâsı ve kurnazlığı sayesinde kurtulmayı başarır. 

Her macerası mutlu sonla biter. Bu tür filmlerin başlangıcı 1948’de 

Vedat Örfi Bengü tarafından yönetilen Mehmet Karaca’nın 

Keloğlan rolünde olduğu “Keloğlan” filmidir. Devamı 1967’de bir 

dizi film olarak gelir. Metin Erksan, ulusal çizgilerle bezediği 

“Keloğlan’la Can Kız” filmini 1972’de gerçekleştirmiştir. Seks 

güldürülerinin 1975’te sinemaya hâkim olduğu zaman “Keloğlan İz 

Peşinde”de padişahın kızı peşinde koşan Keloğlan, bu kez o 

dönemin seks yıldızı Arzu Okay’ın peşinde koşacaktır. Süreyya 

Duru, 1976’da “Ben Bir Garip Keloğlan’ım” filmini çekerek 

kahramanı yaşatmaya çalışmıştır.” 

Bu dönemin en önemli yönetmenlerinden biri “Taş Parçası” (1939) filmiyle 

Muhsin Ertuğrul’un yerini alabileceğinin sinyallerini veren Faruk Kenç’tir. Geçiş 

Dönemi yönetmenleri Türk izleyicisine sinemanın tiyatrodan farklı bir sanat alanı 

olduğunu göstermiş, tiyatro etkisinden uzak filmler ortaya koymuşlardır. Bu 

açıdan bakıldığında Geçiş Dönemi, Muhsin Ertuğrul döneminin kapandığını 

gösteren bir ara dönemdir (Hüsrevoğlu, 2019: 19).  

 



100 
 

2.4.2.4. Sinemacılar Dönemi’nde Komedi Türü (1952-1963) 

Türk Sineması’nda Tiyatrocular ve Geçiş Dönemi’nin ardından “Sinemacılar 

Dönemi” başlamıştır. Türk sinema tarihçileri, bu dönemi Lütfi Ömer Akad’ın 

1952 yılında çevirdiği “Kanun Namına” adlı filmiyle başlatmaktadırlar. Akad’ın 

yaratıcı yetenekleri ve kendine has sinema dili 1949 yılında Halide Edip’in aynı 

adlı romanından uyarladığı “Vurun Kahpe” ile şekillenmiş olsa da sonraki filmleri 

olan “Lüküs Hayat” (1950), “Tahir ile Zühre” (1952) ve “Arzu ile Kamber” 

(1952) daha çok piyasa filmi olup sinemasal öğelerden yoksundur. Dolayısıyla 

Sinemacılar Dönemi’nin de “Kanun Namına” filmi ile başladığı genel kabul 

görmektedir (Onaran, 1994: 53).  

Sinemacılar Dönemi’ndeki ilk komedi filmi Atıf Yılmaz’ın yönetmenliğini 

yaptığı 1952 yapımı “İki Kafadar Deliler Pansiyonunda” olmuştur. Filmde, 

taşradan şehre gelen iki genç ile dansçı bir kızın hikâyesi komedi türüyle 

anlatılmıştır (Hüsrevoğlu, 2019: 19).  

Türkiye’de komedi sinemasına 1950’li yıllardan itibaren ilgi giderek artmıştır. 

Bunun sonucunda komedinin Türk sinemasına özgü salon komedileri, kasaba 

komedileri, toplumsal komediler ve seks komedisi gibi alt türleri oluşmuştur. 

Taşra insanının, Anadolu’nun kırsal yerleşmelerinde yaşadığı olayları, köylüler ile 

çiftçilerin toprak sahipleriyle ya da büyük şehirden taşraya gelen burjuva insanıyla 

yaşadığı çatışmayı konu alan kasaba komedilerinin ilk örneği Atıf Yılmaz’ın 

“Gelinin Muradı” (1957) adlı filmidir. Şehirli ve sosyete insanının alışkanlıklarını, 

hayat tarzının anlatıldığı, salon dekoru içerisinde, salt eğlenceye dayanarak 

anlatan salon güldürülerinin ilk örnekleri ise “Ne Şeker Şey” (1962), “Badem 

Şekeri” (1963), “Beş Şeker Kız” (1964) kız filmleriyle Osman Seden vermiştir 

(Özçelik, 2017: 62).  

Bu dönemin en önemli olaylarından biri de 27 Mayıs 1960 tarihinde 

gerçekleştirilen askerî darbedir. Darbenin ardından Milli Birlik Komitesi 

tarafından 1961 Anayasası hazırlanmıştır. Yeni anayasada sinema alanındaki 

sansür kaldırılmamış ve sinema diğer sanatlara oranla daha sıkı bir denetime tâbi 

olmuştur. Tüm olumsuzluklara rağmen 1961 Anayasası, 1924 Anayasasına göre 



101 
 

kişisel hak ve özgürlüklere daha çok yer vermesine paralel olarak sinema içinde 

özgürleşmeyi kısmen de olsa sağlamıştır. Toplumsal Gerçekçilik akımı bu 

dönemde Türk Sineması’na hâkim olmuştur. Toplumda bu zamana dek sinemada 

yer bulamayan sosyal sınıflar daha çok görülmüş, o güne kadar ele alınmayan 

konular sinemada işlenmiştir (Çağan, 2009: 12).  

Sinema tarihi araştırmacısı ve yazarı Giovanni Scognamillo, 1960’lı yıllardan 

itibaren Türk Sineması’nın sosyal ve politik olaylara, buhranlara, hükümet 

değişikliklerine ve bunlardan doğan özgürlüklere ya da sınırlamalara eskisinden 

daha duyarlı olduğunu belirtmektedir. Bu nedenle 1960 sonrası Türk sinemasında 

her türlü sosyo-politik bunalım, çalkantı, moda ya da akım hâline gelen bir sanat 

ekolü dolaylı ya da doğrudan sinema perdesinde karşılık bulmuştur (Scognamillo, 

1998: 8).  

1950’li ve 60’li yıllar gerek sinema gerekse siyaset, ekonomi, kültür ve sanatın 

diğer alanlarında yeniliklerin yaşandığı bir dönem olmuştur. Çok partili hayata 

geçiş ve yeni anayasa gibi siyasal alandaki yenilikler sinemayı da olumlu anlamda 

etkilemiştir. Bu yıllarda mevcut hükümetler karayolları yapımına ağırlık vermiş 

ve büyük şehirlerden Anadolu’ya olan ulaşım daha da kolaylaşmıştır. Bunun 

sonucunda sinema büyük şehirlerin yanı sıra Anadolu’da kırsal kesimde de 

izlenmeye başlanmıştır (Hüsrevoğlu, 2019: 20).  

Komedinin alt türlerinden biri olan “ikili komedi türü” Sinemacılar 

Dönemi’ne yön vermiştir. Şadan Kamil, 1952 yılında “Edi ile Büdü” filmini 

çekmiştir. Münir Özkul ile Vasfi Rıza Zobu’nun başrollerini paylaştığı bu film 

izleyicilerden ve sinema çevrelerinden olumlu yorumlar alınca ikinci film olan 

“Edi ile Büdü Tiyatrocu” (1952) filmi çekilmiştir. Atıf Yılmaz’ın, “İki Kafadar 

Deliler Pansiyonunda” (1952); Semih Evin’in “Zıt Kardeşler”; Çetin 

Karamanbey’in “Memiş ile İbiş Anaforcular Kralı” (1952) ikili komedi oyunculu 

filmlerin devamı olmakla birlikte Zeki Alasya ve Metin Akpınar, Kemal Sunal ile 

Şener Şen gibi ikili komedi isimlerinin öncüsü olan filmlerdir (Evren, 2014: 303). 

1960’lar, Türk sinemasında ticari üretimin arttığı, gişe filmlerinin çoğaldığı bir 

dönem olmuştur. Bunun en belirgin örneklerinden biri de Memduh Ün’ün çektiği 



102 
 

“Ayşecik” (1960) ve ondan sonra Atıf Yılmaz’ın yönetmenliğini yaptığı “Ayşecik 

Şeytan Çekici” (1960) ile devam eden çocuk filmleri serisidir. Zeynep 

Değirmencioğlu’nun ardından İlker ve Sezer İnanoğlu, “Yumurcak” (1969) ve 

“Sezercik” (1970) filmlerinde dram ile komediyi harmanlayarak izleyicileri hem 

güldürmüş hem de hüzünlendirmiştir (Çağan, 2009: 13).  

Türk komedi sineması kaynağını genel olarak tiplere dayalı olan geleneksel 

Türk Tiyatrosu’ndan aldığı için sinemada da bu tiplerin karşılıklarını görmek 

mümkündür. Karagöz ve Hacivat, Meddah gibi tiplere dayalı bir gelenek Türk 

Sineması’nda komedi filmlerini etkilemiş ve ilk komedi filmleri tiplere dayanarak 

varlığını sürdürmüştür. Cilalı İbo, Adanalı Tayfur, Turist Ömer ve Şaban 

tiplemeleri buna örnek gösterilebilir (Uluyağcı, 2015: 149).  

Türk komedi sinemasında ilk önemli tipleme Feridun Karakaya tarafından 

canlandırılan “Cilalı İbo” karakteridir. 1959 yılında çekilen “Cilalı İbo Casuslar 

Arasında” filmiyle başlayan ve ardından on film ile seri olarak devam eden bu tip, 

ilerleyen yıllarda Türk Komedi Sineması’nda Turist Ömer, Şaban, Recep İvedik 

gibi kendine has tiplemelerin de temelini oluşturmuştur. Cilalı İbo filmlerindeki 

konulara bakıldığında aile, ekonomi, siyaset gibi sosyal kurumlar ele alınmıştır. 

Ancak bu kurumlar, toplumsal birtakım mesajlar vermek ya da eleştirmek 

amacıyla kullanılmamış, yalnızca hikâye örgüsünün ve komedinin içerisinde bir 

unsur olarak yer almıştır (Uluyağcı, 2015: 149).  

1960’lı yıllarda iki komedi tiplemesi ön plana çıkmıştır. Öztürk Serengil’in 

1963’te Adanalı Tayfur’la başlayan komedi filmleri, Aram Gülyüz’ün elinde bol 

argolu ve küfürlü biçimde Türkçeyi yozlaştırarak Temem, Bilâkis; Abidik 

Gubidik; Helâl Adanalı Celal gibi seri filmlerle sürmüştür. Bu karakterin ardından 

Sadri Alışık, Hulki Saner’in filmlerinde Turist Ömer karakterini canlandırdı. İyi 

kalpli bir serseri gibi davranan Turist Ömer tipi sinemada oldukça başarı yakaladı. 

Bakıldığında her iki tip de toplumda yeri ve sınıfı belirsiz olan iki lümpen (avare) 

karakteri canlandırmaktaydı (Onaran, 1994: 184).  



103 
 

Bayrak, Turist Ömer tiplemesini, Türk Sineması’ndaki yerini ve Şarlo 

tiplemesiyle olan benzerliğini şu şekilde açıklamaktadır (akt. Özçelik, 2017: 63-

64):  

“Turist Ömer, dış görünüşü itibariyle biçim bozukluğuna işaret 

etmektedir. Sıradan ve salaş oluşu Şarlo tiplemesinin etkisinde 

olduğunun kanıtı gibidir. Öne doğru indirdiği şapkası, kirli 

sakalları, belinden dışarı doğru sarkan ve üst düğmeleri dışarıya 

çıkarılan koyu renkli kare desenli gömleği, ütüsüz açık renkli 

kemersiz pantolonu, ökçesine basılan ayakkabısı, boynuna taktığı 

zinciri ile kurallara aykırı bozuk bir biçim sergileyerek Şarlo’ya 

olan benzerliği yeniden görülmektedir. Şarlo ve diğer tüm 

dünyadaki tiplemeler, Turist Ömer de dâhil, bir biçim bozukluğu 

vermektedir. Nasıl ki eylem ve tavırlarda kural dışılık varsa, 

kıyafetlerde de bunu yansıtır. Örneğin; pantolon kemersiz, gömlek 

kravatsız, şapka şekilsizdir. Yani karakterin kimliği konusunda 

netlik yoktur. Turist Ömer adı altındaki “turist” sözcüğü bu 

belirsizliğe bir vurgu yapmaktadır. Turist denilince gezgin, gittiği 

yere bağlı olmayan, oranın imkânlarını önemsemeyen kişi akla 

gelmektedir. Aynı zamanda karakter isyankâr olarak 

nitelendirilebilir ki bunu kullandığı argo sözcüklerden anlamak 

mümkündür. Bu yönüyle de Şarlo tiplemesinden ayrılmaktadır; 

çünkü Şarlo kibar ve sessiz film döneminde yükselen tiplemedir. 

Turist Ömer, alay etme, saldırgan ve serseri tavırlarda bulunma, 

kavgaya devamlı hazır olma gibi niteliklerini fazlaca öne 

çıkarmaktadır. Karakter, çoğu kişinin özendiği ve içinde var olan 

isyan etme ihtiyacına bir vurgu yapmaktadır.”  

Turist Ömer, Raj Kapoor’un 1951 yılındaki “Aware” filminden canlandırdığı 

“Raj Naghunath” karakteriyle de oldukça benzerlik göstermektedir (Çağan, 2009: 

17). Turist Ömer de aynı Raj gibi saf, kalbi iyilik dolu, kadınlara karşı kibar, 

çocuklara sevgiyle yaklaşan, kendisinin söylediği gibi karıncayı dahi 

incitmeyecek, ancak yine Raj gibi duruma göre hırsızlık yapabilen, kurnaz, 

insanları amacı doğrultusunda kandırabilen cingöz bir karakterdir. Turist Ömer 

tüm bu kurnazlıkları yaparken çocuksu, sevecen olduğu için izleyicinin tepkisini 

çekmez. Yalnızca jest ve mimikleriyle güldürmeye çalışan Cilalı İbo ile argo 

sözleri bolca kullanan Adanalı Tayfur’un aksine Turist Ömer çok daha derinlikli 

ve felsefi bir karakterdir. Turist Ömer, yapıp ettikleriyle adeta hayattan intikam 

alır, salaş kıyafeti ve şapkası da sınıfsızlığını vurgular niteliktedir. 



104 
 

Âlim Şerif Onaran (1994: 183-184), Türk Sineması adlı kitabında 1960’lardan 

itibaren Türk komedi filmlerindeki niceliksel artışı, Hollywood sinemasından 

etkilenme sonucu oluşan alt türlerde meydana gelen çeşitlenmeyi şu cümlelerle 

ifade etmektedir:  

“Altmışlı yılların ilk yarısında güldürüler çoğaldı. Hemen her 

yönetmen güldürüyü denedi. Hulki Saner, Amerikan salon 

güldürüleri özentileri yanında, tutunmuş oyunları sinemalaştırdı: 

“Kart Horoz”, “Cibali Karakolu”, “Demirel’e Söylerim” gibi. Bu 

arada Billy Wilder’ın Marilyn Monroe ile çevirdiği “Bazıları Sıcak 

Sever”i (Some Like It Hot) başrolde Türkan Şoray’ı oynatarak 

“Fıstık Gibi Maşallah” adıyla Türk sinemasına aktardı. Bu 

münasebetle “zoraki travesti” (kadın kılığına sokulmuş erkek) 

olarak İzzet Günay’la Sadri Alışık’ı da devreye soktu. Atıf 

Yılmaz’ın Sadri Alışık ve Ayla Algan’la çevirdiği “Ah Güzel 

İstanbul”unu, Halit Refiğ’in birer polisiye güldürüsü olarak 

“Karakolda Ayna Var” ve “Kız Kolunda Damga Var”ı izledi. 

Bunları aynı yönetmenin 1970’lerde Amerikan Güldürüsüne nazire 

olarak Türk Güldürüsü biçiminde “Kızın Var Mı, Derdin Var” ve 

“Yedi Evlat İki Damat” takip etti. Atıf Yılmaz “Dolandırıcılar 

Şahı” ile değişik bir güldürü türü denedikten sonra “Allah Cezanı 

Versin Osman Bey”le güldürü türü içinde Osman Seden’e çatınca, 

Seden de kendisi değil ama birlikte çalıştığı Mehmet Dinler’e 

“Erkeklik Öldü Mü Atıf Bey?” adlı bir komedi filmi yaptırarak ona 

yanıt verdi.” 

1960’lı yıların başlarında senaryosunu Vedat Türkali’nin yazıp yönetmenliğini 

Atıf Yılmaz’ın yaptığı, grotesk olarak da nitelendirilebilecek toplumsal eleştiri 

türündeki “Tatlı Bela” (1961) adlı film çekilmiştir. Film, iç içe giren hikâyeleri, 

karikatürize edilmiş tipleriyle büyükşehirli burjuva insanının bir eleştirisini 

yapmaktadır. Aynı yıllarda kentsoylu ve romantik komedi olarak 

adlandırılabilecek “Küçük Hanımefendi” filmleri Türk Sineması’nda daha sık 

görülür. Bu filmlerde dram ile komedi birlikte yer alır ve bu tür filmlerle 

izleyiciler hem gülüp hem ağlamaktadırlar. Altmışlı yıllarda klasik anlatı 

kalıplarının oluşması, romantik filmlere yönelimin artması, idol hâline getirilen 

yıldız oyuncuların beyazperdede daha çok yer bulması, film dağıtım işinin büyük 

işletmelerin elinde toplanması gibi nedenlerle romantik komedi türü artış 

göstermiştir (Uluyağcı, 2015: 150).  



105 
 

Sinemacılar Dönemi, hemen sonrasında gelen Yeşilçam Dönemi’yle birlikte 

sinema sektöründe ticari mantığın hâkim duruma geldiği, film üretiminin arttığı 

bir dönemi ifade eder. Bu dönemde komedi türü gerek nicelik gerekse nitelik 

olarak artış göstermiştir. Komediyi her yönüyle derinlemesine işleyen yönetmen 

ise Lütfi Akad’dır. Akad’ın Doğu ile Batı kültürü arasındaki çatışmayı komedi 

türüne özgü malzemelerle, operetten de yararlanarak müzikli ve şarkılı olarak 

anlattığı “Lüküs Hayat” filmi müzikal komedi türündedir. Özçelik’in (2017: 61) 

ifade ettiği gibi filmin konuşu kısaca şöyledir: “Lüks bir hayat yaşadıktan sonra 

sıkıntılı zamanlar geçiren Ruhi Bey, Suadiye’deki köşkünü yüksek bir meblağa, 

Zonguldaklı Rıza Bey’e satmak amacıyla bir kıyafet balosu düzenler. Baloya 

dansöz Şadiye de davet edilir. Mısırlı zengin adamdan dul kalan Atifet’in de 

eğlenceye katılmasından sonra kıyafet balosunun amacı sapar, karnaval havasına 

geçilir. Komedi araçları olarak, yanlış anlaşılmalar, modernlik ve eskiliğin 

çatışması, kimlik değişimleri, birbirlerinden fazlasıyla değişik olan kişiler 

arasındaki komik olaylar kullanılır.” 

2.4.2.5. Yeşilçam Dönemi’nde Komedi Türü (1963-1979) 

Türk Sineması en verimli yıllarını 1960’lı ve 70’li yıllarda yaşamıştır. 

“Yeşilçam Dönemi” olarak da adlandırılan bu yıllarda sinema tiyatro etkisinden 

tamamen arınmıştır. Komedi filmlerinde giderek daha büyük bir artışın olduğu bu 

dönemde yeni oyuncular sinemaya giriş yapmış, farklı türler denenmiştir. 

Türk sinema tarihçisi Nijat Özön’e göre 1970’li yıllar,  

“Sinemacılar Dönemi’nden sonra gelen genç kuşak 

yönetmenlerin ortaya çıktığı ve günümüze kadar uzanan süreci 

tanımlayan bir ayrım noktası olarak görülmekte ve Genç/Yeni 

Sinemacılar Dönemi olarak da adlandırılmaktadır. 70’li yılların 

Türk sineması açısından yeni bir dönem olarak nitelendirilmesi 

çoğu sinema yazarı tarafından kabul görmüş; konu, tema ve anlatım 

tarzlarında değişikliklerin gündeme geldiği ve toplumsal sorunlara 

odaklanan filmlerde bir artış gözlendiği ileri sürülmüştür. Bu 

dönemde sinema üzerine yapılan tartışmalar ve anlatım tarzındaki 

yenilik çabaları ülkenin değişen toplumsal, siyasal ve ekonomik 

koşullarıyla yakından ilişkilidir. Ülke genelinde yaşanan toplumsal 

çatışmalar, kültürel dönüşümler, Türk sinemasında da yansımasını 

bulmuş; kırsal bölgelerden kente göçün yoğunlaşmasıyla beraber 



106 
 

ekonomik sorunlar ve köy-kent ikiliği ön plana çıkmıştır” 

(Bıçakçıoğlu, 2014: 28).  

Türk Komedi Sineması’nda 1960’lı yıllara kadar hâkim olan beceriksiz, 

yaptığı işi eline yüzüne bulaştıran sakar karakterlerdir. Arzu Film ekolü ve 

özellikle Ertem Eğilmez buna son vermişlerdir. Eğilmez, Londra merkezli üretilen 

komedi serisi olan “Ealing Komedileri” ile MGK müzikallerini Türk Sineması’na 

taşımış ve ulusal kodlarla Türk Komedi Sineması’nı yeniden oluşturmuştur. Ertem 

Eğilmez, Arzu Film ile çektiği filmlerde eski yıldızlara değil, kendi yetiştirdiği 

oyunculara yer vermiş, toplumsal konulara eleştirel bir biçimde filmlerinde 

işlemiş, komedi ile dramı harmanlayarak öncekilerden farklı bir komedi tarzı 

geliştirmiştir (Evren, 2014: 307). Yine Eğilmez sinemaya Kemal Sunal, Halit 

Akçatepe, Şener Şen, İlyas Salman, Adile Naşit, Ayşen Guruda gibi pek çok 

önemli ismi kazandırmıştır. Filmlerinde günlük sorunları ve sıradan insanları 

mizahi bir yaklaşımla, tarihsel bir olayı komik karakterlerle anlatmayı tercih 

etmiştir. Komedi türü ile özdeşleşen ilk Türk yönetmenlerdendir. 

Ertem Eğilmez’in komedi filmlerinde toplumun alt sınıf insanlarının 

sorunlarını, dönemin sosyal problemlerini anlattığını Hıdıroğlu (2011: 30-32) şu 

cümlelerle ifade etmektedir: 

“Ertem Eğilmez, aile komedilerinde genel olarak, haksızlığa 

uğramasına rağmen inatla sabreden insanların kötülüğe 

dayanamadıkları yerde haykırmaları vardır. Para onun filmlerinde 

insanları değiştiren bir araç, mutluluk ise küçük insanların 

zenginlikten uzak yaşamlarından alınan hazdır. Kötülük asla 

düzeltilmez değildir, doğru kişi veya olaylar kötülerin iyiliğe 

dönmesini sağlayabilir. Eğilmez’in son dönem filmlerine kadar 

iyiliğe yönünü çeviren affedilebilir kötüler; Namuslu, Banker Bilo, 

Erkek Güzeli Sefil Bilo gibi filmlerle affedilemez hale gelmiştir. 

Öyle ki, Erkek Güzeli Sefil Bilo filminde Maho Ağa, Bilo 

tarafından öldürülür. Eğilmez, öldürmeyi tek çare olarak 

görmeyerek diğer filmlerinde iyilerin saf yanlarını öldürüp onları 

kötü kişi özellikleriyle bezemeye başlar. Eğilmez filmlerinde 

karşıtlıklar sadece iyi-kötü üzerine kurulmamıştır. Sev Kardeşim, 

Oh Olsun, Gülen Gözler filmleri buna örnek olarak verilebilir. 

Yaşam tarzları bağlamında maddi imkânlara bağlı olarak bir 

karşıtlık oluşur. Sınıfsal çatışmalar, işçi-patron ve köylü-ağa 

karşıtlığı bundan dolayıdır.”  



107 
 

Ertem Eğilmez’in komedi filmleri de önceki yıllarda çekilen komedilerde 

olduğu gibi geleneksel Türk tiyatrosu oyunları ve karakterinden izler taşımaktadır. 

İlk benzerlik, kadın-erkek ilişkileri üzerinedir. Karagöz ve Orta Oyunu’nda 

erkeklerin arkasından gizlice iş çeviren, onları aldatan kadınlar yerini, Eğilmez 

sinemasında “Gülen Gözler” filminde kocasından gizlice iş çeviren anneye, “Süt 

Kardeşler”de söylediği yalanlar ile olayların karışmasına neden olan Melek 

Hanım’ına bırakmıştır. Bir diğer benzerlik de iyi-kötü çatışmasındadır. 

“Meyhane” oyununda Hacivat, Tuzsuz Deli Bekir’in rakı bardağına işeyip ona 

içirmek ister. Ne var ki, kötülüğünün kurbanı kendisi olur. Şabanoğlu Şaban 

filminde, Şaban âşık olduğu Selma nedeniyle Ramazan ile rekabet halindedir. 

Ramazan’ı kimse görmeden kuyuya atmak isterken, yanlışlıkla Ramazan yerine 

Miralay Hüsam’ı kuyuya atar. Yine “Erkek Güzeli Sefil Bilo” filminde 

dolandırılan Bilo, filmin sonunda Maho’yu dolandırır ve iyi ile kötü, masum ile 

mazlum yer değiştirir (Hıdıroğlu, 2011: 39-40).  

Ertem Eğilmez filmlerinin ekol hâline gelmesindeki en önemli etken, 

karakterlerin halkın içerisinden olması ve izleyicilerin kolayca 

özdeşleşebilmesidir. Komedi filmlerinde kimi zaman dramı da kullanarak hayata 

dair acıları, sevinçleri, sosyal problemleri, gülünç olaylarla birleştirerek herkesin 

anlayabileceği sade bir sinema diliyle izleyicilere aktarmıştır (Hüsrevoğlu, 2019: 

26).  

Eğilmez, 1975 yılında Rıfat Ilgaz’ın aynı adlı romanından uyarlanan 

“Hababam Sınıfı” filmini çekmiştir. Filmin gişede büyük başarı yakalamasının 

ardından “Hababam Sınıfı Sınıfta Kaldı” (1976), “Hababam Sınıfı Uyanıyor” 

(1977), “Hababam Sınıfı Tatilde” (1978) ve “Hababam Sınıfı Güle Güle” (1981) 

filmleri çekilmiştir. Kalabalık bir oyuncu kadrosuyla Hababam Sınıfı filmlerinde 

çarpık Türk eğitim sistemi, tek amaçları günü yaşayıp haylazlık yapmak isteyen 

lise çağını çoktan geçmiş öğrenciler ve emekliliği gelmiş yaşlı eğitimciler 

üzerinden ince bir şekilde eleştirilmiştir. Bu yönüyle Hababam Sınıfı film serisi 

toplumsal ve eleştirel türde komedi filmlerine örnektir.  



108 
 

Veysel Atayman, Hababam Sınıfı’ndaki öğrencilerin dışarıdaki gerçek 

dünyaya adım atmaktan korkan, Özel Çamlıca Lisesi’ni kendilerine adeta korunak 

haline getiren ve büyümek istemeyen çocuklar olduğunu ifade eder. Ona göre 

Hababam Sınıfı, yaşı büyük insanların halen lise sıralarında olmalarının 

normalleştirildiği, bilindik okul kalıplarının aksine içerisinde şımarıklığın, 

disiplinsizliğin ve aşkın olduğu bir dünyadır (Çetinkaya, 2011: 112).  

Hababam Sınıfı filmlerinde geleneksel Türk komedisi yerine, Cumhuriyet 

sonrasında ortaya çıkan ve gelişen edebi alandaki Türk mizahının canlı, 

mücadeleci, kıvrak yapısının izleri aranmalıdır. Türk eğitim sisteminin 

bozukluklarını eleştiren ve anlatan film, nostaljik yapısıyla da Türk seyircisinde 

okul yılları anılarını canlandırmaktadır. Karakterler de toplumun içerisinden, 

halktan kimseleri yansıtan karakterlerdir (Dikiciler’den akt. Hüsrevoğlu, 2019: 

32).  

1960’lı yıllarda film çekmiş olan Hulki Saner, bu dönemde de film yapmaya 

devam eden yönetmenlerdendir. 1964’te sinemada boy gösteren Turist Ömer 

tiplemesi, bu dönemde kendine has kıyafetleri ve selamıyla bir seri hâline 

dönüşmüştür. “Turist Ömer Almanya’da” (1966), “Turist Ömer Arabistan’da” 

(1966), “Turist Ömer Yamyamlar Arasında” (1970), “Turist Ömer Boğaz 

Güreşçisi” (1971), “Turist Ömer Uzay Yolunda” (1971) filmleriyle seri devam 

ettirilmiştir (Evren’den akt. Koyuncu, 2018: 26).  

Türk Sineması’nda 1970’ler sansürün azaldığı ve seks sineması furyasının 

olduğu yıllardır. Bu dönemde kadınlar ve aileler sinema salonlarından uzaklaşmış, 

toplum sinemanın yerini alan televizyonlarının başında vakit geçirmeye 

başlamıştır. Seks filmlerinden uzak durmayı tercih eden yapımcı ve yönetmenler 

ise dönemin bir diğer modası olan “türkücülü” ve “arabesk” filmlere yönelmiştir 

(Abisel, 2005: 75-76). 

Erotik ya da diğer ifadeyle “seks filmleri” 1970’lerin ortalarında Türk 

sinemasının izleyicisini kaybetmesine yol açmış, Türk sineması da duraklama 

dönemini yaşamıştır (Hüsrevoğlu, 2019: 28).  



109 
 

Dorsay’a (1986: 16) göre; “bir akım haline gelen komedi filmlerinin isimleri, 

seks furyası döneminde erotik çağrışımlar barındırmaktadır. Örneğin; Ah Deme 

Oh De, Tak Fişi Bitir İşi, Şipşak Basarım gibi cinsel içerikli film isimleri bir tür 

olarak büyür. Yıllar önce her filmde çalışan sansür kurulu bu yıllarda yapılan bu 

filmlere herhangi bir sansür uygulamamıştır.”  

1970’lerin sonlarında ise aile filmleri yeniden ortaya çıkmıştır. Eğilmez, 

Hüseyin Rahmi Gürpınar’ın “Gulyabani” adlı romanında sinemaya uyarladığı 

“Süt Kardeşler” (1976) filminde de öteki filmlerinde olduğu gibi aynı 

oyunculardan oluşturduğu bir korku-komedi filmi çekmiştir. Ertem Eğilmez, 

1970’lerin ortalarından sonra çektiği komedi filmlerinde aynı oyuncu kadrolarını 

kullanmıştır. Aynı konuyu işlediği “Salak Milyoner” (1974) ile “Köyden İndim 

Şehire” (1974) filmlerinde Metin Akpınar, Zeki Alasya, Halit Akçatepe, Kemal 

Sunal gibi aynı oyunculara yer vermiştir. Anadolu’nun taşralarından büyük 

şehirlere yapılan göçlerin arttığı dönemde çekilen bu filmlerde köylerinden 

İstanbul’a gelerek define arayan dört kardeşin başına gelen olaylar, eğlenceli ve 

samimi bir anlatımla verilmiştir (Özçelik, 2017: 27). 

1970’li yıllarda yönetmenler kadar kimi oyuncular da komedi filmleriyle 

özdeş hale gelmiştir. Kemal Sunal, Şener Şen, Halit Akçatepe, Adile Naşit, Ayşen 

Guruda, Zeki Alasya, Metin Akpınar komedi türünün önemli oyuncuları 

arasındadır.  

“Şaban” başta olmak üzere, canlandırdığı karakterlerde saf ve aptal gibi 

görünüp olaylardan kurnazlığı, zekâsıyla sıyrılan; toplumsal içerikli komedi 

filmlerinde izleyiciye gerçekleri göstererek mesaj verme kaygısı güden Kemal 

Sunal, Türk sinema izleyicisinin en beğendiği ve “yıldız” mertebesine ulaştırdığı 

komedi oyuncularının belki de en başta gelenidir. Kemal Sunal filmlerinin beş 

döneme ayrılabileceğini söyleyen Burçak Evren (2014: 309), bu dönemleri şöyle 

kategorize etmektedir: 

“İlki, 1972-1974 arasında salon filmlerinde komedi ağırlıklı yan 

rollerde çıktığı dönemdir. Filmlerden bazıları; Tatlı Dillim, Köyden 

İndim Şehire, Güllü Geliyor Güllü’dür. İkinci dönem filmleri 

1974’te başrolde oynamaya başladığı ağa kızını dağa kaçırdığı 



110 
 

eşkıya rolündeki Salako ve Salak Milyoner filmleridir. Üçüncü 

dönem, 1975-1977 arasında çekilen Hababam Sınıfı film serisidir. 

Dördüncü dönem, 1977-1985 arasındaki Şaban tiplemesinin 

doğduğu, Şabanoğlu Şaban, İnek Şaban, Yüz Numaralı Adam, 

Bekçiler Kralı gibi toplam 17 filmde rol alır. Beşinci dönem, 1986-

1990 arasında dramın komediyi geride bıraktığı, genellikle 

toplumsal konuların güldürü türünde işlendiği Davacı, Yoksul, 

Düttürü Dünya, Garip gibi toplam 10 filmde rol alır. Ayrıca bu 

dönemlerden ayrı olarak Hanzo (1975), Tosun Paşa (1976), Süt 

Kardeşler (1976), Kapıcılar Kralı (1976), Çöpçüler Kralı (1977), 

Kibar Feyzo (1978), Zübük (1980), Devlet Kuşu (1980), Davaro 

(1981), Polizai (1988) gibi birçok filmde rol alır.”  

Kemal Sunal’a (1998: 25-26) göre; “onun klâsikleri, bütün itilmişlikleri, 

ardındaki toplumsal çelişkileri, bu itilmelerin bahanesi düzleminde tutarak 

(örneğin; bu düzen böyle olmasaydı ben şimdi köyümde mutlu bir şekilde 

yaşıyordum tezlerine hiç kapı aralamayarak), karakteristik özelliklerinin 

vazgeçilmez bir öğesini ayağa diker. Çünkü Şaban, istemeden bulunduğu bu 

toplumsal düzende, yer yer Şarlovâri bir terörle karşılık verirken yer yer de Marx 

Kardeşler örneğinde olduğu gibi bu anarşiyi düzene egemen kılmaktadır.” 

Veysel Atayman, Şaban’ın da tıpkı Şarlo gibi içine doğduğu toplumsal 

düzende hangi sosyal rolde olursa olsun, bu role uygun davranmayı anarşist bir 

tavırla reddettiğini söyler (Çetinkaya, 2011: 122). İçinde rol aldığı kurumlar ve 

karakterin kendisi anarşinin kaynağıdır. Anarşist tavrıyla güçlü kurumların ya da 

kişilerin otoritelerini sarsabilmektedir. Filmlerde canlandırdığı paşalık, 

futbolculuk, kapıcılık, memurluk, gizli hafiyecilik gibi kurumlarda anarşist yönü 

görülebilir. Yine Türk Sineması’ndaki korkak ve beceriksiz ilk asker oluşu da 

bundan dolayıdır. O, kendi isteğiyle asker olmamış, bu göreve zorlanmıştır. Şaban 

karakterinin eylemlerinde anarşistliğin yanı sıra çocuksuluk da vardır. Hababam 

Sınıfı, Şabanoğlu Şaban ve Süt Kardeşler filmlerinde bu çocuksuluk öne çıkar. 

Çocuksu tavırları onun yaptığı tüm yıkıcı davranışları, sakarlıkları ve hoş olmayan 

hareketleri affedilebilir kılar (Çetinkaya, 2011: 123).  

Kemal Sunal’ın gerek Ertem Eğilmez’le gerek Atıf Yılmaz’la olan filmlerinde 

gerekse Natuk Baytan ile toplumsal içerikli mesaj barındıran absürt komedi 

filmlerinde devrimci-anarşist, düzene kendi imkânlarıyla karşı gelişini görmek 



111 
 

mümkündür. “Kibar Feyzo”da toprak ağalığına, insanın insan üzerindeki 

tahakkümüne, başlık parası gibi köhne örf ve âdetlere karşı gelir. “Atla Gel 

Şaban”da bahis mafyasına karşı tek başına direnir ve yarıştan kazandığı parayı 

borcu olan mahalleliye dağıtır. “Davaro”da Anadolu halkının kanayan yarası olan 

kan davası sorununu sorgular. “Sosyete Şaban”da kırsal kesimin ve orta sınıfın üst 

sınıfa özenerek “yanlış batılılaşmasını”, sosyeteye girme çabasının nafileliğini 

anlatır. Onun pek çok filminde komedi aracılığıyla Türk insanının ve dönemin 

problemlerine eğildiğini, bunları sorguladığını, hatta çözüm arayışlarına giriştiğini 

gözlemleyebiliriz.  

Haldun Taner, Metin Akpınar ve Zeki Alasya tarafından kurulan “Devekuşu 

Kabare Tiyatrosu”nda adını duyuran Kemal Sunal, tiyatrodan sinemaya geçen 

komedyenlerden olup asıl başarısını sinemada elde etmiştir (Onaran, 1994: 185).  

Tıpkı Kemal Sunal ile Halit Akçatepe ya da Şener Şen ile İlyas Salman gibi 

Metin Akpınar ile Zeki Alasya ikilisi de Yeşilçam Dönemi Türk Komedi 

Sineması’nın önemli isimlerinden olmuştur. Özgüç’e göre;  

“Kemal Sunal gibi önceleri Ertem Eğilmez’in güldürülerinde 

küçük kompozisyonlarıyla dikkati çeken Zeki Alasya-Metin 

Akpınar ikilisi bir çift olarak Türk sinemasının en yerine oturmuş 

ve en uzun soluklu komedyenleridir. Tuluat tiyatrosunun 

geleneksel yapısına uygun bir biçimde modern Karagöz-Hacivat 

misali popüler bir sinema çifti oluşturan Zeki Alasya ve Metin 

Akpınar, giderek küçük rollere dayalı yan hikâye oyunculuğundan 

başrollere doğru tırmanacaklardır. Mirasyediler (Aram Gülyüz) bu 

popüler tırmanışın ilk filmlerinden biridir. Aynı yıl Hasip ile Nasip 

gibi yalnızca kendi oyunculukları, kendi kişilikleri üzerine kurulu 

senaryolarla önleri açılır. Popüler çiftin sinemadaki ilk hocaları 

Ertem Eğilmez’dir; ama Osman F. Seden’in filmlerinde daha bir 

yıldızlaştıkları görülür. 5 Milyoncuk Borç Verir Misin?, Nereden 

Çıktı Bu Velet, Her Gönülde Bir Aslan Yatar ve Nereye Bakıyor 

Bu Adamlar, yıldızlaşmalarındaki ikinci dönem filmleridir.” (akt. 

Koyuncu, 2018: 27). 

Bütün filmlerde Zeki, Metin’e göre daha çocuksu, uçarıdır. Ancak daha saf ya 

da aptal değildir. Laurel ve Hardy’de olduğu gibi kıyafet, karakter özelliklerinin 

zıtlığı Zeki ile Metin’de yoktur. Onlar birbiriyle uyumlu, birbirlerini tamamlayan 

komedyenler olarak var olurlar. Sorunları, fakirlikleri, zenginlikleri birdir. Biri 



112 
 

memur, diğeri ise beş parasız bir aile babası olduğunda dostlukları ortaya çıkar. 

Komedi filmlerinde Zeki’nin “Allaaaah Metiiin” diye seslenişi Kemal Sunal’ın 

“Allah Allah” şeklinde şaşkınlığını dile getirişi, “eşekoğlu eşek” diye öfkesini 

belli etmesi veya Adanalı Tayfur’un “yeşşeee” biçiminde içindekileri dökmesini 

anımsatmaktadır (Özçelik, 2017: 69-70).  

Sinemada komedi karakteri açısından incelenmeye değer bir diğer oyuncu da 

Şener Şen’dir. Şen’in canlandırdığı karakterler bilindik, saf ve temiz özelliklerden 

yoksun, üçkâğıtçı, insanları kişisel menfaatleri için kandıran, uyanık ve yalancı 

gibi özelliklere sahip olmasına karşılık bu karakterler, her seferinde Türk 

izleyicisi açısından beğeniyle karşılanmıştır. “Hababam Sınıfı”ndan sonra genelde 

Kemal Sunal ile ikili olmuş ve karakterlerin zıtlığından oluşan çatışmanın 

örneklerini vermiştir. “Süt Kardeşler”, “Şabanoğlu Şaban”, “Tosun Paşa”, “Kibar 

Feyzo”, “Davaro”, “Çöpçüler Kralı” bu filmlere örnektir. Aynı şekilde İlyas 

Salman ile ikili zıtlık üzerine filmler yapmıştır. “Çiçek Abbas”, “Banker Bilo”, 

“Erkek Güzeli Sefil Bilo”, “Dolap Beygiri”, “Şekerpare” bu filmlere örnektir 

(Evren, 2014: 310). 

Şener Şen’in aksine saf, dürüst Anadolu insanının bir portresi niteliğindeki 

karakterleri canlandıran İlyas Salman da dönemin önemli komedi oyuncuları 

arasındadır. Yaptığı tiplemelerle dönemin başarılı isimlerinden biri olan İlyas 

Salman, filmlerinin çoğunda halkın sevdiği, köylü, namuslu, saf ve iyi bir adam 

olan “Bilo” karakteri kullanılmıştır. Bilo, kendisiyle alay edebilen, gariban, iki 

yüzlülükten uzak bir halk adamıdır. Halkı eğlendirirken öğretme amacı güdülen 

filmlerde köyden kente göç eden insanların aldatılması, toplumsal aksaklıklar 

işlenmiştir (Karademir’den akt. Özçelik, 2017: 68). 

İlyas Salman, “Erkek Güzeli Sefil Bilo” (1979) filminde sevdiği kızın kalbini 

kırmış, kendini affettirmek için de ona tezek hediye etmeyi düşünmüştür. 

Normalde art niyetli ve kaba olarak düşünülebilecek bu davranış, karakterin saf ve 

temiz kalpli olması bunu tersine çevirir. Karakterin bu naifliği ve saflığı, 

masumca algılandığı için komedi yaratmaktadır. Kadın tarafından aşağılanan ve 



113 
 

kalbi kırılan Salman, izleyicinin nezdinde iyi kalpli ve dürüst bir insan olarak 

özdeşlik kurulan bir karaktere dönüşür (Özçelik, 2017: 68-69).  

1970’li yıllar bir “komedi oyuncuları” dönemi olmuştur. Kemal Sunal, Şener 

Şen, İlyas Salman, Zeki Alasya-Metin Akpınar ikilisi, Müjdat Gezen, Adile Naşit, 

Ayşen Guruda, Halit Akçatepe, Nejat Uygur bu dönemin en bilinen komedi 

oyuncularıydı. Ertem Eğilmez’in aile güldürüleri, Atıf Yılmaz’ın toplumsal 

konulu güldürüleri, Natuk Baytan’ın kaba güldürü şeklindeki absürt komedi 

filmleri ile komedi sineması ürünleri hem nicelik hem de nitelik olarak artmıştır.  

2.4.2.6. 12 Eylül Darbesi’nden Sonra Türk Sineması’nda 

Komedi 

1980 Askeri darbesinin ardından Türkiye gerek siyasal gerekse toplumsal 

alanda büyük bir bunalım yaşamıştır. Sinema filmleri, hem nicelik olarak azalmış 

hem de filmler, siyasal krizin de etkisiyle izleyiciye eskisinden daha çok “sosyal 

mesaj” içeren filmler hâline gelmiştir. Komedi filmlerinde de bu durum 

gözlenmiştir. 

Darbe sonrası yaşanan süreçte sinema da bu bunalımlı dönemden payını alarak 

eski popülaritesini yitirmeye başlamıştır. Yönetmenler bu dönemde siyasal 

konulu, trajikomik ve sosyal mesajlı filmler çekmeyi tercih etmiştir (Hüsrevoğlu, 

2019: 35).  

1980 Darbesi sonrası dönem de kendi içerisinde ikiye ayrılmaktadır: 12 Eylül 

askeri müdahalesinden 1983 yılındaki seçimlerin yapıldığı zamana kadar geçen 

ilk dönem ve 1983-1991 arası Anavatan Partisi’nin iktidar olduğu ikinci dönem 

(Onaran, 1995: 9).  

Bu dönemde Memduh Ün “Kanlı Nigar” (1981) filmini çekmiştir. Kanlı 

Nigar, Fatma Girik ile Kemal Sunal’ın başrollerini üstlendiği, orta oyunu 

repertuarından daha önce Sadık Şendil’in senaryolaştırıp Ülkü Erakalın’ın 

çevirdiği filmin bir yeniden çevrimi (re-make) olmuştur. Orhan Aksoy’un 

senaryolaştırdığı, bir müzikal komedi olan ve tekdüze bir yapıda ilerleyen bu 



114 
 

yeniden yapımda, Kanlı Nigar rolünde Fatma Girik oynamıştır. Kemal Sunal ise 

aptal uşak İbiş’i canlandırmıştır. Filmde Osmanlı İmparatorluğu döneminde 

randevuevi işleten ve peşinde birçok erkeğin dolaştığı güzel ve alımlı kadın 

Nigar’ın kendini bu yola düşüren erkeklerden intikam alması anlatılmaktadır 

(Onaran, 1995: 33-34). Bu yönüyle filmde Kanlı Nigar rolüyle Fatma Girik, 

“femme fatale” bir karakteri canlandırmaktadır.  

Memduh Ün, aynı başrol oyuncularıyla “Postacı” (1984) filmini de çekmiştir. 

Filmde Kemal Sunal ve Fatma Girik’in yanında Erdal Özyağcılar, Nezahat 

Tanyeri, Necret Yakın ve Nubar Terziyan da oynamış; filmin senaryosunu Umur 

Bugay kaleme almış, görüntü yönetmenliğini Orhan Oğuz, müziklerini ise Cahit 

Berkay yapmıştır. Filmde görevine bağlı postacı Âdem (Kemal Sunal) ile 

mahallenin güzel kızı Sevtap’ın (Fatma Girik) gönül ilişkisi anlatılmış, bununla 

yoksul çevrelerin ve kenar mahallenin insanlarının ilişkileri de verilmiştir 

(Onaran, 1995: 35).  

Yönetmen Memduh Ün ile Kemal Sunal arasındaki bir sonraki film komedi-

dram türündeki “Garip” (1986) filmi olmuştur. Fatma Girik’in bu kez senaryo 

aşamasında çalıştığı filmde, Kemal Sunal, ne iş olursa yapan, gariban, avare diye 

çağrılan bir babayı canlandırmıştır. Filmde Kemal Sunal, eskisine göre bambaşka 

bir türe girmiştir. Sadece güldürmek yerine yer yer melodrama varan, “ağlarken 

güldürmek” çizgisinde ilerlemiştir. Küçük yaştaki Ece Alaton’la birlikte sinemada 

Charlie Chaplin/Jackie Coogan ikilisinin (camcılık yaparken cam kıran 

Yumurcak’ın Şarlo’ya iş alanı açması sahnesi gibi) 1921 yapımı “The Kid” 

(Yumurcak) filmini anımsatmıştır (Onaran, 1995: 35-36).  

1980’li yılların komedi türü içerisinde İlyas Salman’ın başını çektiği iki 

toplumsal komedi filmi kayda değerdir. Bunlar; Başar Sabuncu’nun yazdığı ve 

reklam piyasasını eleştiren “Talihli Amele” (1980) ve senaryosu Suphi Tekiner’e 

ait olan bir memurun çileli hayatının anlatıldığı “Dolap Beygiri” (1982) 

filmleridir. Bunlarla birlikte, İlyas Salman ve Şener Şen’in başrollerinde oynadığı, 

hikâyesi Osmanlının son döneminde Galata’da bir genelevde geçen ve yine 

yozlaşan polis teşkilâtı ve rüşvet düzeninin anlatan “Şekerpare” (1983) de 



115 
 

dönemin önemli komedi filmlerindendir (Scognamillo, 1998: 211-212). Dönemin 

bürokratik aksaklıkları “Şekerpare” filminde başarılı bir şekilde işlenmiştir 

(Onaran, 1995: 16).  

Her dönemde kendini yenilemeyi başaran Atıf Yılmaz, 1980’li yıllarda da 

önemli filmler çekmiştir. Bu dönemde toplumsal komedi ve kadın filmleriyle ön 

plana çıkan Yılmaz’ın komedi türündeki en önemli filmlerinden biri 1980 yapımı 

olan “Talihli Amele”dir. Başar Sabuncu’nun tiyatro için hazırladığı, İlyas 

Salman’ın güldürürken hicveden Talihli Amele’de; gelgitli bir ekonomik düzenin 

insanları ne duruma soktuğu, reklâm yaparak para kazanma hırsında olanların 

küçük insanları nasıl kullandığı anlatılmıştır (Onaran, 1995: 16).  

Kadın filmlerinin artış yaşadığı 1980’li yıllarda Atıf Yılmaz, birçok kadın 

oyuncunun başrolde yer aldığı filmler çekmiştir. 1982’de Necati Cumalı’nın 

tiyatro oyunundan sinemaya uyarlanan “Mine”de kocasının ve kasabadaki diğer 

erkeklerin baskılarına, çekiciliğinden dolayı kendisini rahatsız etmelerine bir süre 

katlandıktan sonra isyan eden bir kadının hikâyesi başarılı bir şekilde anlatılmıştır. 

Mine”de olduğu gibi başrolünde Türkan Şoray’ın yer aldığı, ona Cihan Ünal’ın 

eşlik ettiği “Seni Seviyorum”da (1983) iniş çıkışları olan bir sevgi, pavyona düşen 

ancak kadınlık onurundan taviz vermeyen bir kadın anlatılmıştır. Kadın filmlerini 

“Dağınık Yatak” (1984), “Adı Vasfiye” (1985), “Aaahh Belinda” (1986) ile 

devam ettiren Atıf Yılmaz, bu filmlerde başrol oyuncusu olarak Müjde Ar’ı tercih 

etmiştir (Onaran, 1995: 18-19).  

1970’li yıllarda komedi filmleriyle sinemayla tanışan İlyas Salman, 1980’li 

yıllarda da komedi alanında kariyerine devam etmiştir. Filmlerde genel olarak saf, 

dürüst, cahil, haksızlığa uğramasına rağmen sessiz kalan bir köylüyü canlandıran 

Salman, Atıf Yılmaz’ın 1978 yılında çektiği “Kibar Feyzo”da canlandırdığı Bilo 

karakterinin izleyiciden büyük ilgi görmesi üzerine 1979 yılında “Erkek Güzeli 

Sefil Bilo” filmiyle ilk kez başrol oyuncusu olmuştur. “Banker Bilo”, “Çirkinler 

De Sever”, “Çiçek Abbas”, “Sarı Mercedes” Salman’ın en önemli filmleri 

arasında yer almaktadır. Tıpkı Kemal Sunal’ın “Şaban” karakteriyle özdeşleşmesi 

gibi İlyas Salman da “Bilo” karakteriyle pek çok filmde oynayarak 1980’lerde 



116 
 

dikkat çeken komedyenlerden biri olmuştur. Saf, dürüst ve namuslu insanların 

kötü niyetli kişiler tarafından istismar edilmeleri sonucunda “kötüleştirilmeleri” 

İlyas Salman’ın filmlerinde ortak tema olmuştur. Göç sorunu, kırsal bölgelerden 

büyük şehirlere ve Almanya’ya göç eden kişilerdeki değişimleri 

değerlendirebilmek açısından “Banker Bilo” (1980) ve Adalet Ağaoğlu’nun 

“Fikrimin İnce Gülü” adlı romanından sinemaya uyarlanan “Sarı Mercedes” 

dönemin önemli filmleri arasına girmiştir. Banker Bilo filminin konusu Çağan’ın 

(2009: 55) ifadesiyle şöyledir: “Filmde Adıyaman’ın Kâhta ilçesinin bir köyünde 

yaşayan ve tek amacı çok sevdiği Zeyno’nun başlık parasını biriktirmek olan 

Bilo’nun hikâyesi anlatılmaktadır. Çiftçilik yaparak geçinen Bilo, köyde çalışarak 

para biriktirme umudunu yitirmiştir. Bu sırada Almanya’da yaşayan hemşerisi 

Maho (Şener Şen) köyü ziyarete gelir ve isteyen herkesi on bin lira karşılığında 

kaçak olarak Almanya’ya sokacağını söyler. Bilo teklifi kabul eder. Farklı 

yerlerden gelen yolcularla Almanya’ya gitmek üzere olan bir kamyonun kasasında 

yolculuğa çıksalar da Maho tarafından kandırılırlar ve aslında kendisi de 

Almanya’da yaşamayan Maho onları Münih yerine İstanbul’a bırakarak kaçar.” 

1970’li yıllarda Cüneyt Arkın’la çektiği Kara Murat filmleriyle ünlenen Natuk 

Baytan, 80’lerde Kemal Sunal’lı “Gerzek Şaban” (1980), “Üç Kâğıtçı” (1981), 

“Yedi Bela Hüsnü” (1982),  Tokatçı” (1983), “Atla Gel Şaban” (1984), “Tarzan 

Rıfkı” (1986) filmlerini çeker (Onaran, 1995: 106). 

Bu dönemde Kemal Sunal ile çalışan bir diğer yönetmen de Zeki Ökten 

olmuştur. Ökten, Sunal’la birlikte “Yoksul” (1986), “Düttürü Dünya” (1988), 

“Kapıcılar Kralı” (1976), “Çöpçüler Kralı” (1978), “Hanzo” (1975), “Şaşkın 

Damat” (1075), “Davacı” (1986) filmlerini çekmiştir. Komedi türündeki bu 

filmler de yine toplumsal komedi türünde işlenmiştir. “Yoksul” (1986) filminde, 

köyden kente gelerek çay ocağında çalışan saf bir gencin âşık olduğu kız 

yüzünden borca girmesi, iyi niyeti kötüye kullanılması; ancak en sonunda 

durumun farkına vararak olayları tersine çevirmesi işlenmiştir. Bu film, dönemin 

liberal ekonomik anlayışına, ekonomik kargaşasına yöneltilmiş bir eleştiri 

niteliğindedir. Bir başka toplumsal eleştiri niteliğindeki komedi filmi olan 

“Düttürü Dünya” (1988), yoksul bir gecekondu semtinde yaşayan “Dütdüt” 



117 
 

lakaplı Mehmet’in (Kemal Sunal) geceleri pavyonda klarnet çalıp gündüzleri 

çakmak gazı satıcılığından inşaat işçiliğine kadar farklı işlerde çalışıp eşini ve üç 

çocuğunu geçindirerek gecekondularının yıkımına engel olmaya çalışmasını konu 

edinmektedir. Zeki Ökten, 80’li yıllardan sonra ülkemizdeki güncel yaşam 

biçimini belirleyen alaturka, arabesk, toplumsal duyarsızlığı ve yozlaşmayı kara-

komedi türünde anlatmış; mutlu sonla biten Kemal Sunal komedilerini tersine 

çevirerek dramatik sonla noktalamıştır (Onaran, 1995: 55-57).  

1970’lerin komedi filmlerinde uyanık, cingöz, dolandırıcı tiplemeleriyle 

tanınan Şener Şen, Ertem Eğilmez’in 1984 yapımı “Namuslu” filminde ise 

bunlardan tamamen farklı bir adam olmuştur. Farklılık, “Çıplak Vatandaş” (1985), 

“Züğürt Ağa” (1985), “Muhsin Bey” (1987) ve “Selamsız Bandosu” (1987) ile 

devam etmiştir. Bu filmlerde sıradan ve alt sınıftan insanların çaresizlikleri 

işlenmektedir. Şen’in sinema macerası şirket komedileriyle başlamış, yönetmen 

komedileri ve nihayet oyuncu komedileriyle devam etmiştir (Evren, 2014: 310).  

Gani Müjde’nin senaryosunu yazıp Ertem Eğilmez’in yönetmenliğini yaptığı 

ve başrollerinde Şener Şen, Müjde Ar ve Uğur Yücel’in oynadığı, kötü karaktere 

Necati Bilgiç’in hayat “Arabesk” (1989), Yeşilçam sinemasındaki salon filmleri 

ile melodram filmlerinin parodisi niteliğindedir (Onaran, 1995: 85).  

Yavuz Turgul’un senaryosundan yola çıkarak Sinan Çetin’in yönetmenliğini 

yaptığı “Çiçek Abbas” (1982) filminin başrollerinde İlyas Salman-Şener Şen 

ikilisi yer alırken, yan rolleriyle Pembe Mutlu, Ayşen Guruda, Orhan Çağman, 

İhsan Yüce ve Ahmet Metin katkı vermiştir. Film; Bir minibüs şoförü (Şener Şen) 

ve muavininin (İlyas Salman) sevdikleri kız (Pembe Mutlu) nedeniyle iş ve aşk 

yaşamlarında birbirleriyle rekabet etmesini konu almaktadır (Onaran, 1995: 172).  

1980’li yıllar sinemasında komedi anlayışı genel olarak taşlama (hiciv) ve 

toplumsal eleştiri şeklindeydi. Bu dönemde Atıf Yılmaz, Zeki Ökten, Memduh 

Ün, Ertem Eğilmez, Kartal Tibet gibi yönetmenler, toplumsal komedi filmleri ile 

sinema sanatının sınırları içerisinde 12 Eylül sonrası cunta hükümetine, Anavatan 

Partisi ile başlayan liberalleşmeye, toplumsal ve siyasal alandaki yozlaşmaya bir 

tür eleştiri getirmişlerdir.  



118 
 

2.4.2.7. 1990’lı Yıllarda Türk Sineması’nda Komedi 

1990’lı yılların ilk yarısı Türk Sineması’nda filmlerin nicelik ve nitelik olarak 

azaldığı bir dönem olmuştur. Bu gerileme komedi türünde de hissedilmiş ve konu 

ve içerik bakımından önemli bir film yapılamamıştır. Bu süreçte yapılan pek çok 

filmin senaryosunda ağır dram konu edilmiştir (Hüsrevoğlu, 2019: 35). Bu 

yıllarda yapılan komedi filmlerinde dahi dramın ağırlıklı olduğu gözlenmektedir. 

1990’lı yıllarda çekilen yerli film sayısında belirgin bir düşüş gerçekleşmiş, 

bununla birlikte Hollywood filmleri daha çok ithal edilmiştir. Özel televizyon 

kanallarının da kurulmasıyla artık sinema izleyicisi evlerinde vakit geçirmektedir. 

Özellikle 1990’ların ortalarından itibaren izleyicinin istediği türde filmler 

yapılması ve farklı yönetmenlerin sinema alanına dâhil olmasıyla Türk sineması 

izleyicisini yeniden kazanmaya başlamıştır.  

Komedi filmlerinde 1990’lı yıllardaki azalmanın en önemli nedeni, yapımcı ve 

yönetmenlerin yeniden dram türüne yönelmiş olmasındandır. Bu dönemin komedi 

filmlerine bakıldığında, kendi sinema anlayışını yenilemeye çalışırken gülünç 

durumlara düşen bir yönetmenin hayatından bir kesitin anlatıldığı “Aşk 

Filmlerinin Unutulmaz Yönetmeni” (Yavuz Turgul, 1990); Türkiye’de 

yaygınlaşan Amerikan kültürünün etkilerini gösteren ve popüler Hollywood 

filmlerinin ve Amerikan müzik ikonlarının parodisini yapan “Amerikalı” (Şerif 

Gören, 1993); Orhan Kemal’in romanından uyarlanan, kadın-erkek rollerinin yer 

değiştirmesinden doğan esprilere dayanan “Tersine Dünya” (Ersin Pertan, 1994) 

örnek olarak gösterilebilir. Ömer Vargı’nın 1998 yapımı “Her Şey Çok Güzel 

Olacak” ve Gani Müjde’nin yönetmenliğini yaptığı 1999 yapımı absürt komedi 

türündeki filmi “Kahpe Bizans” komedi filmlerinde içerik ve anlatı yapısının 

farklılaşmasında ve 2000’li yıllarda yeni alt türlerin çıkışını hazırlayan filmler 

olmuştur. Traji-komik ve absürt komedi anlayışı bu filmlerle izleyici tarafından da 

beğeniyle karşılanmıştır (Arslantepe, 2010: 740).  

1990’lı yıllar aynı zamanda ses, görüntü, kurgu gibi teknik açıdan ilerlemenin 

kaydedildiği, Türk sinemasının popüler sinema ya da “gişe sineması” ve “sanat 

sineması” olarak da keskin bir ayrım yaşadığı dönemi ifade etmektedir.  



119 
 

90’lı yıllarda popülerliği yükselmeye başlayan ve sinema-seyirci arasındaki 

ilişkiyi sağlamlaştıran yapımlar da ortaya çıkmıştır. Senaryosunu Gani Müjde’nin 

kaleme aldığı komedi filmlerinin ünlü yönetmeni Ertem Eğilmez’in yönettiği, 

absürt komedi ve kara mizah tarzındaki “Arabesk” (1990) seyirci tarafından çok 

beğenilmiştir. Yine, Yavuz Turgul’un yönetip Şener Şen’in başrolünde oynadığı 

“Eşkıya” yurt içinde ve yurt dışında büyük ilgi görmüştür (Pösteki, 2004: 35).  

1990’lı yıllarda Türk sinemasının yeni bir döneme girmiştir, denilebilir. Yavuz 

Turgul’un yönettiği “Eşkıya” filmi bu dönemin miladı olarak kabul edilmektedir. 

Türk filmleri yabancı filmler karşısında kaybettiği gişe başarısını “Eşkıya” ile geri 

almış ve yeniden yükselişe geçmiştir (Hüsrevoğlu, 2019: 36). 

2.4.2.8. 2000 Sonrası Türk Sineması’nda Komedi 

2000’li yıllarda Türk Komedi Sineması, kendi içerisinde bağımsız komedi 

filmleri ve gişe hâsılatının öncelendiği ana-akım komedi sineması olarak ikiye 

ayrıldığı dönem olarak göze çarpmaktadır. Bu dönemki komedi filmlerinin önemli 

bir kısmını da ana-akım sinema içerisindeki ticari filmler oluşturmaktadır. 

Uluyağcı (2015: 156) da 2000’li yıllar Türk Komedi Sineması’nın 

düşündürmekten çok güldürmeyi ve gişe hâsılatını önemseyen yapımlardan 

oluştuğunun altını çizmektedir. Bir tarafta bağımsız sinema olarak nitelendirilen 

kişisel biçim arayışlarının yoğunlaştığı bir dönemde komedi filmlerinin de tek 

boyutlu karakterlerden oluşan, salt güldürmeyi amaç edinmiş bir biçime 

dönüşmesi de ilginçtir.  

Koyuncu (2018: 37), 2000’li yıllardaki Türk Komedi Sineması’nın kendinden 

önceki dönemlerden farklılarını şu şekilde açıklamaktadır: 

“2000 yılı sonrası Türk komedi sineması hem vizyona giren 

film sayısı hem ulaştığı izleyici sayısı hem de alt tür çeşitliliği 

bakımından zengindir. Ancak söz konusu zenginliğin tema ve sık 

görülen motiflerde çeşitlilik yarattığını söylemek mümkün değildir. 

Dönemin komedi filmlerinde aşk, mafya, kolay yoldan para 

kazanma ya da maddi sıkıntılar, farklı kültürel grupların çatışması 

ve Türk olmak temalarının ön plana çıktığı görülmektedir. Abuzer 

Kadayıf (Tunç Başaran, 2000), Kolay Para (Hakan Haksun, 2001), 

Organize İşler (Yılmaz Erdoğan, 2005), Hırsız Var (Oğuzhan 

Tercan, 2005), Döngel Kârhanesi (Hakan Algül, 2005), 



120 
 

Dondurmam Gaymak ( Yüksel Aksu, 2006), İki Süper Film Birden 

(Murat Şeker, 2006), Hokkabaz (Cem Yılmaz, 2006), Recep İvedik 

2 (Togan Gökbakar, 2009), Kolpaçino: Bir Şehir Efsanesi (Atıl 

İnanç, 2009), Eyvah Eyvah (Hakan Algül, 2010), Harbi Define 

(Hakkı Görgülü, 2010), Şov Bizınıs (Mustafa Uğur Yağcıoğlu, 

2011), Bana Bir Soygun Yaz (Biray Dalkıran, 2012), Seninki Kaç 

Para (Hakkı Görglü, 2012) filmlerinde ün ya da illegal işler 

aracılığıyla kolay para kazanma ya da iş/işsizlik ile ilgili maddi 

sıkıntılar baskın tema olarak görülmekte, olay örgüsünün 

kurulmasında önemli yer tutmaktadır.”   

1980’li yıllar cuntanın gölgesinde siyasal, sosyal ve ekonomik anlamda 

istikrarsızlığın yaşandığı yıllar oldu. 1990’larda ekonomik ve siyasal bunalım 

devam etti. Körfez Krizi, 1994 ve 99’da Türkiye’yi de etkiledi. Böyle bir ortamda 

sinemaya olan ilgi de azaldı ve film sayısında düşüş yaşandı. 2000’li yıllar, 

teknolojinin de hız kazanmasıyla değişim yılları oldu. Dolayısıyla film sayılarında 

artış gözlenirken alt türler de çeşitlendi. Kutsal Damacana (2007), Kutsal 

Damacana 2: İtmen  (2010), Kutsal Damacana: Dracoola (2011) gibi korku-

komedi filmleri; Romantik Komedi: Aşk Tadında (2009), Celal İle Ceren (2013) 

gibi romantik-komedi filmleri; Maskeli Beşler İntikam Peşinde (2005), Maskeli 

Beşler: Irak (2007), Maskeli Beşler: Kıbrıs (2008) gibi aksiyon-komedi filmleri ve 

G.O.R.A. (2004), AROG (2008), Yahşi Batı (2010), Destere (2008) gibi tür 

parodileri bu dönemde çekilmiştir.  

Sinema, 2000’li yıllara pek çok olumsuzluktan etkilenerek girmiştir. Öte 

yandan, 21. Yüzyılda yeni nesil izleyiciye hitap edebilmek için gişe başarısının 

hedeflendiği filmler çekilmeye başlanmıştır. Gişede yüksek hâsılat elde edilen 

filmler bunu genelde iyi bir oyuncu kadrosu ve reklâm başarısı ile 

gerçekleştirmiştir. “Vizontele”, “Abuzer Kadayıf”, “Komiser Şekspir”, “O Şimdi 

Asker” gibi filmler buna örnek olarak verilebilir. Bu dönemde sinema, ticari 

sinema ve kendi tarzını oluşturan bağımsız sinema olarak iki kolda 

değerlendirilebilir. İlki popüler türlerin yer aldığı ana-akım filmler iken, ikincisi 

insanı, toplumun sorunlarını, karakter tahlili üzerinden katharsis yaratma gayesi 

gütmeden anlatan sinema anlayışını ifade etmektedir. Zeki Demirkubuz, Nuri 

Bilge Ceylan, Semih Kaplanoğlu, Tolga Karaçelik gibi yönetmenler bu dönemde 

bağımsız Türk sinemasının önemli isimlerinden olmuştur (Pösteki, 2004: 42-43).  



121 
 

2000’li yıllarda Türk sinemasında bağımsız sinema filmlerinde artış yaşandı. 

Nuri Bilge Ceylan, Zeki Demirkubuz, Yeşim Ustaoğlu, Semih Kaplanoğlu, Derviş 

Zaim gibi yönetmenlerin çektiği filmler yurt dışındaki izleyicilerden de olumlu 

tepkiler aldı. Öte yandan düşük bütçeli filmlerin yanı sıra daha geniş imkânlarla 

çekilen, Yılmaz Erdoğan, Cem Yılmaz, Şafak Sezer gibi dönemin ünlü 

komedyenlerinin yer aldığı “Vizontele” ülke çapında geniş bir izleyici kitlesi 

yakalamayı başarmıştır. Yine komedi alanında Tunç Başaran’ın “Abuzer 

Kadayıf” filmi, yılların önemli komedyeni Metin Akpınar’ın başrol 

oyunculuğuyla hem eğlenceli hem de arabesk kültürünü, alelade ve popüler olanın 

üstün ve değerli olana nasıl tercih edildiğini mizahi olarak eleştiren bir filme 

dönüşmektedir. Türk Sinema tarihçisi ve yazarı Giovanni Scognamillo bu iki 

farklı sinema kolunu şu şekilde açıklamaktadır: “Sinemanın endüstriyel ve 

sanatsal olmak üzere iki yüzü vardır ve bunlar lanus’un yüzleri gibi daima ters 

yönlere bakarlar. Gerçek yaratıcılar, bir ülkenin sinema sanatının portresini çizer, 

diğerleriyse onun popüler maskesini boyarlar.” (Scognamillo, 1998: 452).  

2000’li yıllarda ana-akım Türk Komedi Sineması’nın belirgin bir konusu da 

mafyadır. Mafya konusu, illegal yollardan para kazanma teması ile birlikte ele 

alınmaktadır. Ancak mafyayı para kazanmak için giriştikleri işlerden ziyade namı 

ve yöntemleri ile ön plana çıkartan Ağır Abi (Oğuzhan Uğur, 2011) ve Oğlum 

Bak Git (Kamil Çetin, 2012) gibi filmler de yapılmıştır.” Bunların dışında 

“Kolpaçino: Bir Şehir Efsanesi” (2009), “Kolpaçino: Bomba” (2011), “Kolpaçino 

3. Devre” (2016), “Çakallarla Dans” (2010), “Çakallarla Dans: Hastasıyız Dede” 

(2012), “Çakallarla Dans 3 Sıfır Sıkıntı” (2014) gibi filmlerde mafya olgusu kolay 

yoldan para kazanma, bahis, kumar gibi konular etrafında ele alınmıştır 

(Koyuncu, 2018: 37-38).  

Bu yıllarda çevrilen kara-komedi türündeki filmlere “Fasulye” (Bora Tekyay, 

2000), “Vizontele” (Yılmaz Erdoğan, Ömer Faruk Sorak, 2001), “Vizontele 

Tuuba” (Yılmaz Erdoğan, 2004), “Pardon” (Mert Baykal, 2005), “Organize İşler” 

(Yılmaz Erdoğan, 2005), “Dondurmam Gaymak” (Yüksel Aksu, 2005), Şans 

Kapıyı Kırınca (Tayfun Güneyer, 2005), “Hokkabaz” (Cem Yılmaz, Ali Taner 

Baltacı, 2006) örnek olarak gösterilebilir. Bu filmlerden “Çinliler Geliyor” (Zeki 



122 
 

Ökten, 2006) aynı zamanda küreselleşmeye bir tepki de içerir (Demiralp, 2009: 

143). Kara komedi türünün belirgin olduğu filmler daha çok 2010’lardan sonra 

çekilmiştir. Ali Atay’ın yönetmenliğini yaptığı “Ölümlü Dünya” (2018) ve 

“Cinayet Süsü” (2019) bu filmlere örnektir.  

2000’li yıllarda Türk komedi sinemasının öne çıkan isimleri ise Cem Yılmaz 

ve Şahan Gökabakar olmuştur. Cem Yılmaz, 2004 yılında G.O.R.A. isimli 

filmiyle sinemadaki çıkışını gerçekleştirmiştir. G.O.R.A., tür olarak bilimkurgu-

komedi yapısındadır. Bu film aynı zamanda ‘Türklerin uzaya çıkışının parodisi’ 

olarak da görülebilir. Filmin üzerine kurduğu mizah anlayışı, Türklerin uzay 

macerası ve ‘bizden adam olmaz’ söylemidir. Şahan Gökbakar’ın sinemadaki 

yükselişi ise “Dikkat Şahan Çıkabilir” adlı televizyon programında bir skeç 

karakteri olarak başlattığı Recep İvedik karakterine çektiği seri komedi filmleriyle 

olmuştur. Bu filmin komedi anlayışı ise, kural tanımaz ve kaba saba bir tip olarak 

çizilen Recep İvedik’e dayanmaktadır. Onun toplumdaki yerleşik kurallara karşı 

gelişi ve sınıf farkı gözetmeyen davranışları mizah aracı olarak kullanılmıştır. 

GORA, AROG ve Recep İvedik filmleri, içerisinde barındırdığı küfür ve argo 

sözcükler nedeniyle eleştiriler almıştır (Arslantepe, 2010: 742). Bu yıllarda 

bilimkurgu-komedi türünde bir diğer yapım da “Dünyayı Kurtaran Adam’ın 

Oğlu” (Kartal Tibet, 2008) filmidir. Türkiye sinemalarında fantastik-bilim kurgu 

filmi, ancak yurt dışında “komedi” olarak gösterilen 1982 yapımı Dünyayı 

Kurtaran Adam filminin parodisi de sayılabilecek bu film de yine “Türklerin yıllar 

sonra uzaya gidişini” ancak, kültürel ve yaşam biçimi olarak değişmemesini 

merkeze alarak komedi anlayışını oluşturmuştur.  

Arslantepe’ye (2010: 742) göre; “2000’li yıllarda çekilen komedi filmlerinde 

hızlı kurgu ve kısa planlar sıkça kullanılmıştır. Burada Hollywood’un bolca 

ürettiği gişe komedi sinemasının payı büyüktür. 1980’lerde çekilen komedi 

filmlerinde yer alan toplumsal eleştirinin ve Türkiye’yi ilgilendiren konuların 

neredeyse hiç yer almadığı da görülmektedir.” 

1960’lı ve 1970’li yıllardaki aile komedisi filmleri 2000’lerde yerini bireysel 

komedi ve ana karakter odaklı komedilere bırakmıştır. Şahan Gökbakar’ın 



123 
 

televizyon için yarattığı, ancak daha sonra sinemaya taşıdığı “Recep İvedik” ile 

birlikte 2010’lu yıllarda eskisinde farklı bir komedi anlayışı sinemaya hâkim 

olmuştur. İzleyiciyi güldürürken düşündüren komedi filmleri yerine cinsel 

ağırlıklı, argo ve küfür ile espriyi birleştirmeye çalışan, yaptığı el şakalarından 

utanmayan ve farklılıklarını topluma kabul ettirmek isteyen karakterlerin başrol 

olduğu bir komedi anlayışı Türk Sineması’na girmiştir. 2000’li yıllarda yapımcılar 

gişe kaygısıyla film yapmışlar ve niteliksiz senaryolarla yüksek gişe hâsılatı elde 

etmişlerdir. 2000 öncesindeki filmlerde kahramanlar bir sonuca ulaşıp toplumsal 

mesaj verirken, filmler iyi ve mutlu sonla biterken; 2000 ve sonrasında çekilen 

komedi filmlerinin çoğunda film kahramanları mutlu sona erişemez ya da film 

sonu olmadan biter. İzleyicinin yorum gücüne bırakılan filmlerde olaylar ne bir 

düzene girer ne de bir çıkarım ile sonuçlanır. Çünkü serinin devam etmesi için 

hem izleyicinin merakı canlı tutulmuş hem de bir sonraki filme hazırlık 

yapılmıştır. Bu nedenlerden ötürü de senarist ve yönetmenler komedi filmlerini 

bir sonuca bağlamamayı tercih etmişlerdir (Hüsrevoğlu, 2019: 42).  

2.5.  Türk Komedi Sineması’nda Absürt Filmler 

Absürt’ün kelime anlamı, mantık kurallarına uymayan, anlamsal öğeleri 

birbirini tutmayan, toplumdan benimsenmiş kuralların aksine birbirleriyle 

bağdaşmayan saçma düşüncelerdir. Sözlükte “Absürt” kelimesinin karşılığı, 

“widersinnig”, “unsinnig” (usdışı, saçma), “ungereimt” ya da “dissonant”dır 

(uyumsuz) (İpşiroğlu, 1978: 10).  

Sinemada absürt komedi, birbirinden saçma ve uyumsuz olay ya da 

durumların, karakterlerin anlamsız davranışları sonucunda oluşan komedi türüdür. 

Dünya sinemasında 1960’lardan sonra yaygınlaşan absürt komedi türü Türk 

Sineması’nda 1970 ve 1980’li yıllarda Natuk Baytan’ın Kemal Sunal ile çektiği 

filmler ile ortaya çıkmıştır. “Avanak Apti” (1978), “Korkusuz Korkak” (1979), 

“Gerzek Şaban” (1980), “Yedi Bela Hüsnü” (1982), “Atla Gel Şaban” (1983) ve 

“Tarzan Rıfkı” (1986) filmleri Türk Komedi Sineması’ndaki absürt film 

örnekleridir.  



124 
 

Natuk Baytan’ın ardından Gani Müjde’nin senaryosunu yazıp yönetmenliğini 

yaptığı “Kahpe Bizans” (1999) ve “Geym of Bizans” (2016) filmleri de absürt 

komedi türündeki filmler olarak ön plana çıkmıştır. Komedi türlerindeki 

çeşitlenme ve türlerin iç içe geçmesiyle Cem Yılmaz’ın G.O.R.A. (2004), 

A.R.O.G. (2008) ve Yahşi Batı (2010) gibi tür parodileri de absürt komedi 

türünde sayılabilecek filmleri arasındadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM: BURAK AKSAK FİLMLERİNİN 

ABSÜRT KOMEDİ BAĞLAMINDA İNCELENMESİ 

3.1.  Araştırmanın Amacı 

Yüz yılı aşkın bir geçmişe sahip olan Türk Sineması’nda komedi çok önemli 

bir türdür. Komedi, Türk Sineması’nda melodramla birlikte en çok çekilen tür 

olmuştur (Onaran, 1994: 183). İzleyicilerin de en çok tercih ettiği türlerden biri 

olan komedi sineması kendi içerisinde de alt türlere ayrılmaktadır. Absürt komedi 

de bunlardan biridir. Özellikle 1970’lerde popüler bir komedi türü hâline gelen 

absürt komedi filmleri, en önemli ürünlerini 2000’li yıllardan sonra vermiştir. Bu 

araştırmada Türk komedi sinemasının alt türlerinden biri olan absürt komedi 

filmlerini, Burak Aksak’ın beş uzun metrajlı sinema filmi kapsamında 

değerlendirmek ve Burak Aksak filmlerinin Absürt komedi türünde olup 

olmadığını saptayabilmek temel amaçtır.  

3.2.  Araştırmanın Önemi 

Türk Sineması’nda dram ve melodram filmlerinin ardından en fazla çekilen 

tür, komedidir (Onaran, 1994: 183). YÖK’ün Ulusal Tez Merkezi veri tabanında 

yapılan literatür taramasında absürt komedi üzerine yazılmış Türkçe tezin 

olmadığı görülmüştür. Dolayısıyla bu çalışma, daha sonraki akademik çalışmalara 

temel olması ve son dönem Türk Komedi Sineması içerisinde öne çıkan 

isimlerden biri olan Burak Aksak’ın filmlerini incelemesi bakımından önemlidir. 

3.3.  Araştırmanın Evren ve Örneklemi 

Türk Komedi Sineması araştırma evrenini oluştururken, Burak Aksak’ın 

senaryosunu yazıp yönetmenliğini yaptığı “Bana Masal Anlatma” (2015), “Kara 

Bela” (2015), “Salur Kazan Zoraki Kahraman” (2017), “Deli Dumrul” (2017) ve 

“Sen Kiminle Dans Ediyorsun” (2017) isimli sinema filmleri amaçlı örneklem 

yöntemi ile seçilmiştir. 

  



126 
 

3.4.  Araştırmanın Sınırlılıkları 

Bu çalışmada Türk Sineması’nda absürt komedi filmleri çekmiş olan diğer 

Türk yönetmenlerin filmleri, Burak Aksak’ın kısa metrajlı filmleri ile televizyon 

ve internet platformları için çektiği diziler ile TV 8 için çektiği “Bamsı Beyrek” 

isimli televizyon filmi çalışma kapsamının dışında tutulmuştur. Burak Aksak’ın 

senaryosunun yazıp yönetmenliğini yaptığı “Bana Masal Anlatma”, “Kara Bela”, 

“Salur Kazan Zoraki Kahraman”, “Deli Dumrul” ve “Sen Kiminle Dans 

Ediyorsun” isimli sinema filmleri araştırmanın örneklemi olarak seçilmiştir.  

3.5.  Araştırmanın Yöntemi 

Bu tezde nicel araştırma modeli, içerik analizi yöntemi kullanılmıştır. 

Weber’e göre; “İçerik analizi, metinden çıkarılan geçerli yorumların bir dizi 

işlem sonucu ortaya konulduğu bir araştırma tekniğidir. Bu yorumlar, mesajın 

göndereni, mesajın kendisi ve mesajın alıcısı hakkındadır.” (Weber, 1989: 5). 

Araştırmayı yapan kişi ilgili metni niceliksel veriler ışığında yorumlayıp tasnif 

ederek, bu verilere göre analize tâbi tutar.  

Krippendorf’a göre; “İçerik analizi, veriden onun içeriğine ilişkin 

tekrarlanabilir ve geçerli sonuçlar çıkarmak üzere kullanılan bir araştırma 

tekniğidir.” (Krippendorf, 1980: 25). Buna göre, farklı araştırmacılar, aynı 

metinden aynı ya da benzer sonuçları çıkarabilmelidir. 

Berelson’a göre “İçerik analizi (çözümlemesi), iletişimin belirgin (yazılı/açık) 

içeriğinin objektif, sistematik ve niceliksel tanımlarını yapan bir araştırma 

tekniğidir.” (Berelson, 1952: 18 akt. Gökçe, 2001: 7). 

Berger’e göre; “İçerik analizi, bazı şeylerin miktarını (şiddet, zencilerin oranı, 

kadınlar, mesleki türler ve diğerleri) bazı iletişim biçimi örnekleminde (çizgi 

filmlerde, durum komedileri, soap-operalarda, haberlerde vb.) ölçmeye (saymaya) 

dayanan araştırma tekniğidir. İçerik çözümlemesindeki temel varsayım, iletilerin 

araştırılması ve iletişimin bu iletileri alan insanları aydınlatmasıdır.” (Berger, 

1996: 104).  



127 
 

3.6.  Araştırmanın Hipotezi 

Türk kültüründe komedinin ayrı bir önemi vardır. Geçmişten bugüne Nasrettin 

Hoca hikâyeleri, Bektaşi fıkraları, Karagöz-Hacivat oyunları, ortaoyunu, meddah 

gösterileri sinemadan önceki Türk kültür hayatında komedinin birer 

parçalarıdırlar. 1905 yılında Manaki Kardeşlerin çektiği “Büyükanne Despina ve 

Yün Eğiren Kadınlar” adlı filmin başlangıç olarak kabul edildiği Türk 

Sineması’nın ilk komedi filmi Şadi Fikret Karagözoğlu’nun 1921’de çekmiş 

olduğu “Bican Efendi Vekilharç” filmidir. 

Türk seyircisinin gülme, eğlence, zaman zaman da olaylar hakkında gülerken 

düşünme ihtiyacına yanıt olan Türk komedi sineması yüz yıldan daha uzun bir 

süre içerisinde gerek yarattığı tiplemeler gerekse sosyo-politik yönü vurgulayan 

filmler ile varlığını sürdürmüştür. Absürt komedi ise hem dünya hem de Türk 

Sineması içerisinde daha yeni sayılabilecek bir alt-tür olup, gündelik mantığı ihlal 

eden konular veya var olan bir olayı abartarak ya da küçülterek anlatma yolunu 

seçen, yer yer gerçeküstü bir alana da evirilen bir komedi türüdür.  

Araştırmanın temel hipotezleri şunlardır: 

1) Burak Aksak’ın filmleri Absürt komedi türü içerisinde yer almaktadır.  

2) Burak Aksak filmlerinde Absürt komedi türü, diğer komedi türlerine göre 

daha belirgindir. 

3) Burak Aksak filmlerinde Absürt komediyi oluştururken popüler kültürde yer 

etmiş olay, ikon ve durumlar ile Türk kültüründe, edebiyatında yer alan 

karakter ve eserleri de kullanmaktadır.  

 

3.7.  Burak Aksak Biyografisi 

Oyuncu, senarist ve yönetmen olan Burak Aksak, 12 Eylül 1985’te İstanbul’da 

doğdu. Eskişehir Anadolu Üniversitesi Kamu Yönetimi bölümünden mezun 

olmuştur. 2006 yılında kazandığı bursla Plato Film Okulu’na girdi. Ekol Drama 

Sanat Okulu’nda “Kamera Önü Oyunculuğu” eğitimi vermiştir. Kuzeni Selçuk 

Aydemir’le beraber senaristliğini yapıp yönettiği TRT’de yayınlanan Ramazan 



128 
 

Güzeldir dizisiyle televizyon hayatına başlayan Aksak, yine TRT’de Onur 

Ünlü’nün yönettiği Leyla İle Mecnun dizisinin senaristliğini yaptı ve bu dizi ile 

adını duyurmuştur. Ardından Ben De Özledim dizisinde senaristlik yapmaya 

devam etmiştir. 2015’te vizyona giren Bana Masal Anlatma ve Kara Bela adlı 

sinema filmlerinin hem senaristliğini hem de yönetmenliğini üstlenmiştir. 2016’da 

ise Dede Korkut Hikâyeleri adlı filmlerin senaristliğini ve yönetmenliğini 

üstlenmiştir. Bu filmlerden “Bamsı Beyrek” televizyon ekranlarında, “Salur 

Kazan ve Zoraki Kahraman” ile “Deli Dumrul” sinemada gösterilmiştir 

(çevrimiçi, https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-519267/biyografi/ 

Erişim Tarihi: 11.12.2021). Burak Aksak, daha sonra Bamsı Beyrek, Salur Kazan: 

Zoraki Kahraman, Sen Kiminle Dans Ediyorsun, Deli Dumrul filmlerinin 

yönetmenliğini yapmış, ayrıca Netflix için çekilen “50 Metrekare” dizisinin de 

senaristliğini üstlenmiştir. Burak Aksak’ın ayrıca, 2018 yılında “Leyla İle 

Mecnun” ve 2019’da “Ben Orada Değildim Üstelik Siz De Yoktunuz” isimli 

kitapları yayımlanmıştır.  

3.8.  Burak Aksak’ın Filmografisi 

Filmleri (Senarist ve yönetmen olarak):  

• Bana Masal Anlatma (2015) 

• Kara Bela (2015) 

• Dede Korkut Hikâyeleri: Bamsı Beyrek (2017) 

• Dede Korkut Hikâyeleri: Salur Kazan Zoraki Kahraman (2017) 

• Dede Korkut Hikâyeleri: Deli Dumrul (2017) 

• Sen Kiminle Dans Ediyorsun (2017) 

Televizyon Dizileri: 

• Leyla İle Mecnun (2011-2013, Senarist) 

• Ben De Özledim (2013, Senarist ve oyuncu) 

Dijital Platform Dizileri: 

• 50 M2 (2021, Netflix, Senarist) 

https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-519267/biyografi/


129 
 

3.9.  Burak Aksak Filmlerinin Analizi 

Araştırmada elde edilen veriler önceden belirlenen tema ve unsurlara göre 

yorumlanarak değerlendirilmiştir. 

Eszter Simor’un “Çağdaş Avrupa Sineması’nda Toplumsal Eleştiri Olarak 

Absürt Kara Mizah” (Absurd Black Humour as Social Criticism in Contemporary 

European Cinema) başlıklı doktora tezinde belirttiği üzere bir filmin absürt 

komedi olabilmesi için şu özellikleri taşıması gerekmektedir: 

a) Birbirinden saçma (uyumsuz) olaylar bütünü, 

b) Mevcut olay ya da durumun çarpıtılması; olay, karakter, yer ya da 

diyaloglar arasında ilgi bağının kurulamaması, 

c) Sahneler arasında mantıkî sıralamanın bulunmaması, 

d) Parodiden de yararlanarak var olan ağırbaşlı, ciddi bir olay ve durumu 

dezenformasyona uğratmak, olduğundan çok farklı göstererek komedi 

yaratmak  

e) Gerçek hayatta yaşanamayacak derecede uyumsuz ve zıt olaylar içermesi 

Burak Aksak filmlerinde yer alan absürt komedi öğeleri, mizansen, karakterler 

arasında yaşanan ilişki ya da diyaloglar da göz önünde bulundurularak 

açıklanmıştır. 

3.9.1. Bana Masal Anlatma (2015) 

Filmin Künyesi 

Yönetmen: Burak Aksak 

Senaryo: Burak Aksak 

Yapım Yılı: 2015 

Yapım Şirketi: BKM Film 

Müzik: Cem Yıldız 



130 
 

Görüntü Yönetmeni: Türksoy Gölebeyi 

Süre: 1 saat 43 dakika 

Oyuncular: Fatih Artman, Cengiz Bozkurt, Hande Doğandemir, Devrim 

Yakut, Sadi Celil Cengiz, Erdal Tosun, Yılmaz Erdoğan, Çağlar Ertuğrul, Tarık 

Ünlüoğlu, Gürkan Uygun 

 

Görsel 1: Bana Masal Anlatma Film Afişi 

Filmin Konusu: Rıza (Fatih Artman), İstanbul’un Sur içi semtinde yaşayan 

iyi kalpli, saf, çekingen bir dolmuş şoförüdür. Babasını küçükken kaybeden, 

annesiyle yaşayan ve doğup büyüdüğü mahallede sevilen Rıza’nın hayatına 

Ayperi (Hande Doğandemir) adında genç bir kız girer. Bu arada gayrimenkul 

şirketi olan Timur (Tarık Ünlüoğlu) ve onun yabancı ortakları, Sur içi semtindeki 

eski binaları satın alarak bu tarihi semte gökdelenler inşa etmek istemektedirler. 

Rıza, bir yandan mahalleliyi evlerini satmamaları konusunda ikna etmeye 

çalışırken bir yandan da Ayperi’nin kalbini kazanmaya çalışır.  

 



131 
 

Filmdeki Absürt Komedi Unsurları 

Film, bir babanın oğluna anlattığı şu masal ile başlar: “Evvel zaman içinde 

kalbur saman içinde… Bilinmez yeri zamanı belki nah şurası belki de Kaf dağının 

arkası. Masaldır bunun adı, dinlemekle çıkar tadı. Her kim o masalı dinlemezse 

gece rüyasına girsin kör kedi. Zamanlardan bir zaman güzelliği güneşi bile 

kıskandıran saçlarını gökkuşağından, tenini bulutlardan almış Ayperi adında bir 

kız yaşarmış. Peri kızı değil, sıradan bir demirci ustasının kızıymış. Ama güzelliği 

o kadar çok konuşulmuş ki, her yerden onu görmek için gelenler varmış. Yiğitler, 

Ayperi uğruna kılıç kuşanıp cenk etmiş. Tüm diyarların sultanının da evlilik 

çağına gelmiş genç bir kızı varmış. Kız, evlilik çağına gelmiş gelmesine ama 

sultanın kapısına gelen hiç yiğit yokmuş. Genç kızın ağlamaktan göz pınarları 

kurumuş. Sultan bu duruma çok sinirlenmiş. Hemen askerlerini Ayperi’nin evine 

göndermiş. Ayperi’nin babası atlıların geldiğini görünce, karısı ve kızına 

gitmelerini söylemiş. Ayperi gitmek istememiş, askerler de onun gözleri önünde 

annesini ve babasını öldürmüş. Askerlerden biri kılıcını Ayperi’nin yüzüne doğru 

savurmuş, yüzü çizilmiş, bir damla kan düşmüş yere. Kanın düştüğü yerde anında 

çiçekler filizlenmiş. Asker, Ayperi’nin gözlerine bakınca kılıcı yere düşmüş ve 

‘koş’ diyebilmiş sadece. Bilmediği yollardan geçen Ayperi sonunda bir çadır 

bulmuş. Çadıra girdiğinde içerideki yaşlıca bir adam ‘Hoş geldin Ayperi’ demiş 

ona. Adını bilmesine şaşıran Ayperi, ihtiyar adamın büyücü olduğunu öğrenmiş. 

İhtiyar büyücü ona, ‘seni bu esaretten kurtaracak olan kişi senin kahramanındır. 

Bu kişi, Ay’ın gökte tabak gibi kaldığı bir gece, devlerin arasından sıyrılıp 

alevlerin arasından çıkıp seni kurtaracak, yüzünde seninki gibi bir yara izi bulunan 

ve senin için her şeyini feda etmeye hazır olan bu kahraman seni öpecek ve 

esaretini sona erdirecek’ demiş.” Sandalye başında uyuya kalan baba, masalın 

sonunu ve önermesini soran oğluna “Kızı alıp götürmüşler, kolay mı öyle, Sultana 

artistlik yapanın aklını alırlar. Yani ne diyor? Okumak önemlidir, bu kız okusa 

kendi ekmeğini çıkarırdı” şeklinde cevap verir. Masal anlatısına uygun başlayıp 

sonunu olmayacak, uyumsuz ve anlamsız şekilde bitirmesi sahneyi absürt komedi 

unsuru hâline getirmektedir. Sahne, yirmili yaşlarında minibüs şoförlüğü yapan 

Rıza’nın çocukluğundan babasıyla olan bir anısıdır.  



132 
 

Minibüs şoförlüğü yapan Rıza, durakta hoşlandığı kızın okuldan çıkmasını bir 

süre bekler. Bu durum yolcular arasında hoşnutsuzluğa ve dedikoduya sebep olur. 

Yaşlı bir yolcu “evladım benim stüdyoda talibim bekliyor” diyerek evlilik 

programına katılacağını söyler. Ancak Rıza bu duruma “Bu yaştan sonra ne talibi 

amca?” karşılığını verince, “Yaşımda ne varmış?” diye soran yaşlı adama “Ne 

olacak, üç basamaklı sayılar var. Pişmaniye kırıntıları ve protez diş kokusu var 

yaşında. Bana para diye çakıl taşı verdin, yaşına hürmeten ses etmedim, aldım. Bir 

de üstelik para üstü istedin benden.” şeklinde cevap verir. Gerçek hayatta 

yaşanamayacak bir konuşma olması sebebiyle sahne uyumsuzluk içermekte ve 

Absürt komedi oluşturmaktadır.  

 

Görsel 2: Evlilik Programına Yetişmeye Çalışan Yaşlı Yolcu Sahnesi 

Araba tamircisinde çay içen iki esnafın önünden bir otomobilin içerisinde 5 

Afrika kökenli kişi yüksek sesli müzik dinleyerek geçerler. Bu duruma araba 

tamirciliği yapan Haktan, “5 tane zenci Şahin’den bozma Doğan’a biniyor, 

mahalle mahalle değil, Harlem sanki” der. Yüksek sesli müzik açarak sokak 

aralarından arabayla geçmek, Türkiye’de büyükşehirlerin alt gelir gruplarının 

yaşadığı semtlerde Türk vatandaşlarına ait bir özellik olarak görülebilecek bir 

durum iken bu sahnede yabancı uyruklu bir gruba atfedilerek saçma bir olay 

yaratılmıştır. Bu da sahneyi absürt komedi atmosferine sokmaktadır.  

Rıza, arkadaşlarına hoşlandığı kız için “gelse bir merhaba dese, ben o 

merhabaya neler ekleyeceğim ama merhaba demiyor” dediği anda hoşlandığı kız 



133 
 

gelip “merhaba” der. Rıza kalp krizi geçirir, doktor müdahale eder; ancak 

kurtarılamaz, defnedilir. Cenazede tabutu açıldığında içinden kelebekler çıkar ve 

kızın Rıza’ya selam vermesinin ardından ilgili sahnelerin hayal ürünü olduğu 

anlaşılır. Fanteziden de yararlanarak sahneler arasında mantıkî bir sıralamanın 

bulunmamasıyla absürt komedi unsuru yaratılmaktadır.  

Kız yalnızca okul adına çıkardığı dergide toplu taşıma ve minibüsler hakkında 

araştırma yayınladıklarını söyler ve Rıza’ya bu konu hakkında röportaj yapmak 

istediğini belirtir. Rahat bir yerde konuşmak istediğini söylediğinde Rıza onu 

mahalle kahvehanesine getirir. “Burası röportaj için uygun mu sence?” sorusuna 

Rıza, “bir de caminin çay ocağı var, oraya da gidebiliriz” şeklinde karşılık verir. 

Buluşma ve sakin bir yer kavramlarına tamamen zıt olan bu ortam Absürt komedi 

unsuru oluşturmaktadır.  

Röportajda “neden minibüsçülük yapmaya başladın?” sorusuna Rıza, 

“minibüs, benim için bir yaşam tarzı, bir tutku, milyonları peşimden sürüklediğim 

bir sanat dalı” cevabını verir. Mesleğini abartarak yüceltmesi, ardından olaya 

müdahil olan Nafi’nin (Cengiz Bozkurt) “tutkuymuş da arzuymuş da. 

Okuyamadım da minibüsçü oldum diyemiyor” şeklinde onu küçültüp alay etmesi 

absürt komedi unsuru yaratmaktadır.  

Cemal (Erdal Tosun), Rıza’nın kirvesi olduğunu söyledikten sonra, Rıza 

“keşke o sünnet olayını anlatmasalardı” der. Ancak daha sonra kendisi sünneti 

ayrıntılı bir şekilde anlatmaya başlayınca kız utanmaya başlar ve yürür. Sahne, 

Rıza’nın detaylı bilgi vermemesi gereken bir olayı detaylandırmasıyla 

uyumsuzluk yaratır ve absürt komedi sağlar.  

Rıza, Suriçi’nden şehre bakarken, bir anda değişen İstanbul için “Bu 

gökdelenler de şehrin mezar taşı” der, bunu duyan kız bu cümleyi çok beğenir. 

Kızdan beğeni alan Rıza, devamlı olarak “Bu gökdelenler de şehrin mezar taşı” 

şeklinde aynı şeyi tekrarlar. Kız, “bir şeyi on beş defa tekrarlayınca ilk etkisini 

kaybediyor” diyerek hoşnutsuzluğunu dile getirir. Son derece saçma ve gerçek 

hayatta rastlanamayacak bu durum da Absürt komedi oluşturur.  



134 
 

Gayrimenkul işiyle uğraşan Timur, Suriçi Projesi’ni yabancı ortaklarına 

anlatmaktadır. Ancak projede eksiklikler vardır. Bölgedeki tüm binaların satın 

alınıp alınmadığını soran yabancı ortağına Timur, küfürlü bir şekilde cevap verir 

ve çevirmeni olan oğluna “evet” demesini söyler. Ancak oğlu çeviriyi küfürlerle 

birlikte yaparak yabancı ortakları şaşkına uğratır. Sahne bu uyumsuz durumla 

absürt komedi yaratmaktadır.  

Masalda anlatıldığı gibi esareti sona eren Ayperi’yi surlarda bulan Rıza, kıza 

ev aramaktadır. Birkaç gün kendi evlerinde misafir ettikten sonra Madam’ın 

kapısını çalarlar. Ayperi, Rıza’ya Madam’ın onun evinde kalmasına izin verip 

veremeyeceğini sorar. Rıza, “Madam dünya tatlısı bir kadındır” dedikten sonra 

Madam elinde tüfekle kapıyı açar ve onlara doğrultur. Öncesinde yaşanan diyalog 

ile Madam’ın eylemi uyumsuzluğu neticesinde absürt komedi oluşturmuştur.  

Rıza, Ayperi’nin kim olduğunu öğrenmeye çalışırken, ona her şeyi en baştan 

öğreteceğini de söyler. Daha sonra Madam’ın evinde ilkokul okuma fişleriyle ve 

abaküsle ders verdiği görülür. Yetişkin bir bireyin çocuk yaştakilerin öğrenme 

materyalleriyle öğrenmesi ilişkilendirmiş, bir zıtlık yaratılarak absürt komedi 

unsuru sağlanmıştır.  

Ayperi’nin gökyüzündeki uçağı gördüğünde “nasıl uçabiliyor?” sorusuna 

Rıza, “onun içinde bir pilot var o uçuruyor” şeklindeki cevabına Ayperi, “motor, 

kuyruk ve kanatlarla uçuyor. Uçaktaki taşıma kuvveti, motor, kanat ve yatay 

kuyruktadır. Kuyruklardaki motorlar itme ve çekme kuvveti sağlar, asıl olay 

kanatlardaki basınç farkıdır” şeklinde mühendislik bilgisi içeren teknik bir karşılık 

verir. Kim olduğuna dair ve en basit günlük olaylar hakkında bile bilgisi olmayan 

birisinin, uçağın nasıl uçtuğuna dair karmaşık bir mühendislik bilgisine sahip 

olması, içerdiği zıtlık ve uyumsuzluk nedeniyle absürt komedidir.  

Yabancı gayrimenkul yatırımcıları Suriçi’nde gökdelenlerin yapılmasını 

planladıkları mahalleye gelerek iletişime geçmeye çalışır. Ancak mahallede kimse 

İngilizce bilmez, öyle ki toplanan kalabalıkta bir İngilizce öğretmeni de vardır ve 

“benim İngilizce good morning class, how are you? Sit down’dan ibaret” diyerek 



135 
 

söylenenleri anlamadığını belirtir. Mahallenin çaycısı Nafi (Cengiz Bozkurt) gelir 

ve yabancılarla oldukça akıcı ve aksansız bir İngilizce ile konuşur ve söylenenleri 

tercüme eder. İngilizce öğretmeninin İngilizce bilmemesi, ancak mahalle 

çaycısının akıcı konuşması bir tezat oluşturarak absürt komedi meydana getirir.  

Nafi, yabancılara Suriçi mahallesindeki hiçbir binanın satın alınmadığını, 

mahalle halkının ev ve iş yerlerini satmak istemediğini ve bir yanlış anlaşılma 

olduğunu söyler. Yabancı yatırımcı, bunun delilik ve saçmalık olduğunu 

söyleyerek bağırır. Sinirlenen Nafi, Rıza’ya da baktıktan sonra “This is Suriçi” 

diyerek yabancı yatırımcıya tekme atarak onu kanalizasyona atar. “300 Spartalı” 

filminde Sparta kralı Leonidas’ın Pers elçisini kuyuya atmasında olduğu gibi 

tekme atma sahnesinde mizansenin değişerek gönderme yapılan filmin dekoruna 

benzediği ve “This is Sparta” repliğinin “This is Suriçi” repliğiyle değiştirildiği 

sahne, parodi yoluyla oluşturulmuş bir Absürt komedi sahnesidir.  

 

Görsel 3: Nafi’nin Yabancı Yatırımcıyı Rögar Kapağına Attığı Sahne 

 Rıza, Ayperi’ye evlenmek teklif etmek ister. Ancak annesine “bir 

arkadaşımın düğününe gidiyorum” diye yalan söyler. Annesinin verdiği çeyrek 

altını bozdurarak yüzük almayı dener. Çeyrek altını bozdurmak için gittiği 

kuyumcunun adı ise “Gollum ve Kardeşleri”dir. Yüzüklerin Efendisi filminde 

yüzüğün taşıyıcısına rehberlik eden ve zaman zaman yüzüğe sahip olmaya çalışan 



136 
 

Gollum’a gönderme yaparak parodileştirmesi nedeniyle sahne absürt komedi 

oluşturur.  

 

Görsel 4: Rıza’nın Ayperi’ye Yüzük Almaya Gittiği Sahne 

Rıza, mahalleliyi kahvehanede toplar. Yabancı yatırımcıların Suriçi’ndeki tüm 

konutları satın alıp hepsini yıkacağını söyler. Kahvehanedeki herkes buna 

sevinerek tepki verir, hatta bir mahallelinin “değerinin 2 katı parayla alırlar, biz de 

zengin oluruz” der. Rıza’nın olumsuz tepki bekleyip, evlerini ne olursa olsun 

korumasını beklediği mahallelinin tam aksine bir tepki vererek bir karşıtlık 

oluşturması sahneyi absürt komik kılar.  

Yabancı yatırımcılar, Suriçi mahallelisinden intikam almak için Budist rahibi 

kıyafetli beş tane Uzak doğuluyu mahalleliyi dövmesi için yollar. Haktan, “Bunlar 

kim?” diye soran Rıza’ya “Şanghay Beşlisi. Rusya, Çin, Kazakistan, Kırgızistan, 

Tacikistan” şeklinde cevap verir. Lokantacı Yaşar, “Pehlivan Ahmet’in 

torunuyum ben” diyerek üzerindeki kıyafetleri yırtar ve kendini yağlı güreşçiler 

gibi yağlatarak kavgaya girişir. Uzak doğulular ile kavga eden mahallelinin 

yardımına Afrikalılar yetişir ve “burası bizim mahalle” diyerek kavgaya müdahil 

olurlar. Sahne, söz konusu kişilerin içerisinde bulundukları fiziki yer (Suriçi) ve 

durum bağlamında düşünüldüğünde bir saçmalık oluşturmakta ve Absürt komedi 

meydana getirmektedir.  



137 
 

 

Görsel 5: “Şangay Beşlisi”nin Suriçililere Meydan Okuduğu Sahne 

Absürt Komedi Öğesi Tekrarlanan Sahne Sayısı 

Saçma Olay 4 

Mevcut Durum/Olayın Çarpıtılması - 

Mantıkî Sıralamanın Yoksunluğu - 

Parodi Kullanımı 2 

Uyumsuz/Zıt Olay 9 

Tablo 1: Bana Masal Anlatma Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin 

Sayısı 

3.9.2. Kara Bela (2015) 

Filmin Künyesi 

Yönetmen: Burak Aksak 

Senaryo: Burak Aksak 



138 
 

Yapım Yılı: 2015 

Yapım Şirketi: BKM Film 

Müzik: Onur Tarçın & Cem Yıldız 

Görüntü Yönetmeni: Türksoy Gölebeyi  

Süre: 1 saat 45 dakika 

Oyuncular: Cengiz Bozkurt, Erkan Kolçak Köstendil, Seda Bakan, Cihan 

Ercan, Tarık Ünlüoğlu, Berat Yenilmez, Hasibe Eren, İştar Gökseven  

 

Görsel 6: Kara Bela Film Afişi 

Filmin Konusu: Kudret (Cengiz Bozkurt), evli ve dört çocuk sahibi emekli 

bir memurdur. Hayatı hep başkalarına göre yaşayan, kendi hâlinde, son derece 



139 
 

sessiz biri olan Kudret’in hayatı bir gün intihar girişimi sonrasında rüyasında 

gördüğü annesinin Gaziantep Kalesi’ne gitmesini söylemesiyle değişir. Arabasıyla 

yola çıkan Kudret, yolda zabıtalardan kaçan işportacı Güven (Erkan Kolçak 

Köstendil), ses sanatçısı Burcu (Seda Bakan) ve sevdiği kız elinden alındığı için 

intiharı deneyen Efkan (Cihan Ercan) ile karşılaşır. Bu garip ekip hem polis, 

zabıta ve yerel bir çeteden kaçarlar, aynı zamanda Gaziantep’e varmaya çalışırlar.  

Filmdeki Absürt Komedi Unsurları 

Film, Kudret’in plakta müzik açıp yemek sofrasında rakı içmesiyle başlar. 

Bunu gören karısı, “sen içip içip beni ve çocukları mı döveceksin? Bu günleri de 

mi görecektik?” diyerek ağlamaya başlar. Kudret’i sofradan kaldıran karısı, 

kendisi oturup rakı ve mezeleri yer ve sofranın başında uyuya kalır. Kadının naif 

mizaçlı Kudret’e “alkolik olmak ve dövmek” ithamında bulunması ve sonrasında 

içkiyi kendisinin içmesiyle bir zıtlık ve saçmalık yaratmakta ve sahne absürt 

komedi oluşturmaktadır. 

İşsiz olmasına rağmen bunu ailesinden gizleyen Kudret’in iş mülakatında 

verdiği cevaplar, gerçek hayatta rastlanamayacak derecede saçma olduğu için 

Absürt komedi yaratmaktadır. “Takım oyuncusu musunuzdur?” sorusuna “yok 

takım tutmam, milli takımı tutuyorum”, “İş konusunda sizi en çok ne motive 

eder?” sorusuna “çay”, “Sizi neden işe alalım?” sorusuna ise, mesleki 

yeterliliklerinden bahsetmek yerine ailevi problemlerini söyleyerek askerliğini 

yaptığını belirtir. Söz konusu sahne ciddi bir durumu alaya almasıyla saçma bir 

durum oluşturmuş ve Absürt komedi meydana getirmiştir.  

Kudret’in karısı, Kudret eve geç geldiği için ona söylenirken “Allah canımı 

alsa da kurtulsam” der ve aniden ölür. Cenaze mevlidinde helva yerine çok 

sevdiği için “tiramisu” yenir. Kudret’in babası mevlitte “Sen şimdi karın öldüğü 

için âlem yaparsın. Ben zamanında çok yaptım. Hem sana hem annene çok 

çektirdim. Evin rızkını gazinoda, pavyonda yedim. Kumar masalarında her şeyimi 

kaybettim, borçlandım. Borcumu da sana ödettim. Şimdi düşünüyorum da iyi mi 

yapmışım. Bence iyi yapmışım. Hayatımı yaşamış, günümü gün etmişim” der. 



140 
 

Tavsiye verirken “Ben bugün varım, yarın yoğum” dedikten sonra o da ölür. 

Cenazesinde tabutunun başına, gençliğinde çekildiği, dansöze para takarkenki 

fotoğrafını koyarlar. Sahne ölümle ilgili söz söyledikten sonra gerçekleşen ani 

ölümler, mevlitte tiramisu yenmesi, Kudret’in babasının konuşmaları ve tabut 

başındaki fotoğraflarla saçmalık oluşturmakta ve absürt komedi yaratmaktadır. 

 

Görsel 7: Kudret’in Karısının Cenazesi 

 

Görsel 8: Kudret’in Babasının Cenazesi 



141 
 

Vitamin hapları ve öksürük şurubuyla intihar etmeyi deneyen Kudret, uykuya 

daldığında ölen annesini görür. Annesi Kudret’e “Leylifer’e yardım etmesi için üç 

gün içerisinde Antep Kalesi’ne gitmesini” söyler. Tavsiye verirken Annesi, 

Kudret’e “çocukken sana ne söylerdim?” diye sorması üzerine Kudret; “seni 

doğuracağıma taş doğursaydım”, “kalk koltuklardan minderleri yeni düzelttim”, 

“kalk ders çalış, milletin çocukları yüksek not alıyor, sen neden alamıyorsun” gibi 

sahnenin duygusallığıyla tamamen zıt, saçma cevaplar verir. Sahne bu haliyle 

fantastik ve absürt komedi oluşturmaktadır.  

“Kara Bela” adını verdiği eski model arabasına binip yola çıkan Kudret, yolda 

zabıtalardan kaçan Güven’in arabasına binmesiyle suça ortak olur. Zabıta 

memurları, olayı zabıta amirlerine anlatır. Zabıta amiri, tıpkı Amerikan kasaba 

polislerininkine benzer şekilde ZBT yazılı şapkasını takar, memurlara donut ve 

kahve almalarını söyleyerek olaya müdahil olur. Bu arada arkasındaki panoda bir 

kavram haritası vardır ve “Mizah Mafyası” yazmaktadır. Hollywood macera-

aksiyon filmlerindeki yerel polis imajının bir parodisi olan bu sahne, Absürt 

komiktir.  

 

Görsel 9: Amerikan Polislerini Taklit Eden Zabıtanın ZBT Yazılı 

Şapkası, Kahve ve Donut Sahnesi 



142 
 

Kudret ve Güven, Atılgan Dinlenme Tesisi’ne gelir. Burada şarkı söyleyen ve 

dinlenme tesisinin sahibi tarafından rehin tutulan Burcu, sigarasını yaktığı sırada 

restorandaki herkes ona ateş uzatır, Güven de şarap şişesinden molotof kokteyli 

yaparak sigarasını yakmaya çalışır. Ancak Kudret, kapalı alanda sigara 

içilemeyeceğini ve cezası olduğunu söyler. Dinlenme tesisinden atılan Kudret, 

Güven’e sigara içmenin sağlığa zararlı olduğunu, hiç sigara içmemesine rağmen 

bir akciğerinin alındığını söyler. Geriye dönüşle yapılan anlatımda Kudret’i 

muayene eden doktor, ona acilen sigarayı bırakmasını söyler. Arkasında bulunan 

ve o sırada sigara içen karısı ona, gizli gizli sigara içip içmediğini sorar. Sahne, 

televizyon programlarındaki kamu spotları gibi siyah beyazdır ve ekranın sağ üst 

köşesinde “kamu spotu” ibaresi vardır. Sahne, Kudret’in hiç sigara içmemesine 

rağmen akciğerini kaybetmesi, kamu spotu ve güzel bir kadının sigarasını 

yakmaya çalışırkenki romantizmi “sigara sağlığa zararlıdır” telkiniyle 

uyumsuzluk oluşturmakta ve absürt komik kılmaktadır.  

 

Görsel 10: Şarkıcı Burcu’nun Sigarasını Çakmak, Küçük Tüp ve Molotof 

Kokteyliyle Yakmaya Çalışan Kişiler 



143 
 

 

Görsel 11: Kamu Spotu Sahnesi  

Kudret, Güven ve Burcu, Gaziantep’e giderken, intihar etmeye çalışan 

Efkan’a yol sorarlar. Güven ve Burcu, Kudret’e Efkan’ı intihardan vazgeçirmeleri 

gerektiğini söylese de Kudret, karısı ile daha önce intiharı deneyen birine 

yaptıkları telkin konuşmasının etkili olmadığını söyler. Geriye dönüş tekniğiyle 

gösterilen sahnede Kudret’in karısı çatıdan atlamaya çalışan birine megafonla 

“atla, delikanlıysan atlarsın” şeklinde bağırır ve intihara sebep olur. Daha sonra da 

hiçbir şey olmamış gibi marketten ne aldığını kocasına sorarak yoluna devam 

eder. Sahne, içerdiği gerçeklikle uyuşmayan telkin konuşmasıyla absürt komedi 

oluşturmuştur.  

Aynı anda hem zabıta hem polis hem de yerel çete üyelerinden kaçan Kudret, 

Güven, Burcu ve Efkan taşra yolunda kırmızı ışıkta durur. Burcu, böyle kırsal bir 

yerde ışık ve yaya geçidinin neden olduğunu sorduğu sırada yoldan bir anda 

insanlar ve hemen arkasından da ayı geçer. Trafik ışıklarının yanında “dikkat ayı 

çıkabilir” tabelası görülür. Sahne, ayının sanki sıradan biriymiş gibi yaya 

yolundan geçmesiyle bir uyumsuzluk oluşturmakta absürt komedi yaratmaktadır.    

Atılgan, Burcu’yu tekrar kaçırır. Peşlerinden giden Güven ve Efkan, bir süre 

sonra akrobat bisikleti ve oyuncak araba ile önlerini keser. Bisiklet ve oyuncak 



144 
 

araba, motorlu bir taşıtın peşinden gidemeyecek ve onlara yetişemeyecek 

durumda olmasına rağmen bunu gerçekleştirmeleri sebebiyle bir saçmalık 

oluşturmakta ve söz konusu sahneyi absürt komik yapmaktadır.  

Polis, zabıta ve Atılgan’dan kaçan Kudret, Burcu, Güven ve Efkan, bir eğlence 

mekânında yemek yemeye gelirler. Ancak kaçtıkları kişiler kendilerini bulur. 

Gizlice arka taraftan kulise sığınan dört kişi etraflarının sarıldığını anlayınca 

kulisteki kıyafetleri giyerek kaçacaktır. Ancak giydikleri kostümlerle önce sahne 

gösterisi yaparlar. Kudret, sahnede olayın dozunu kaçırarak striptiz yapmaya 

başlar, en sonunda kimlikleri açığa çıkar. Bir kaçış öyküsünün sahne gösterisine 

hatta deri kıyafetler içerisindeki Kudret’in striptizine kadar varması içerdiği 

saçma unsurlarla söz konusu sahneyi absürt komedi haline getirmektedir.  

 

Görsel 12: Kudret, Güven, Burcu ve Efkan’ın Dansçı Kılığında Kaçmaya 

Çalıştıkları Sahne 

Efkan’ın Gaziantep’te Leylifer’i düğünden kaçırmasının ardından damat ve 

akrabaları ile Kudret, Burcu, Güven ve Efkan’ın peşine düşen polis, zabıta ve 

Atılgan karşı karşıya gelir. Birbirlerini yanlış anlamaları sonrasında her iki taraf 

birbirine silah doğrultur. Damadın akrabalarından biri ışın kılıcı çeker. Yıldız 

Savaşları filmiyle özdeşleşen ışın kılıcı, parodi yoluyla oluşturulmuş Absürt 

komik bir sahne yaratmaktadır.  



145 
 

Film, Absürt komik sahneler içermekle beraber, kovalamaca sahneleri ile 

aksiyon-komedi; intihar, ölüm gibi olguları işlemesiyle kara-komedi türlerine 

dâhil edilebilmektedir. Bu yönüyle birden fazla komedi alt türünü içerisinde 

barındırmaktadır.  

Absürt Komedi Öğesi Tekrarlanan Sahne Sayısı 

Saçma Olay 4 

Mevcut Durum/Olayın Çarpıtılması - 

Mantıkî Sıralamanın Yoksunluğu - 

Parodi Kullanımı 2 

Uyumsuz/Zıt Olay 4 

Tablo 2: Kara Bela Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin Sayısı 

3.9.3. Salur Kazan Zoraki Kahraman (2017) 

Filmin Künyesi 

Yönetmen: Burak Aksak 

Senarist: Burak Aksak 

Yapım Yılı: 2017 

Yapım Şirketi: BKM Film 

Müzik: Cem Erman 

Görüntü Yönetmeni: Serdar Özdemir 

Süre: 1 saat 37 dakika 



146 
 

Oyuncular: Mahir İpek, Devrim Yakut, Onur Atilla, Korhan Herduran, Salih 

Kalyon 

 

Görsel 13: Salur Kazan Zoraki Kahraman Film Afişi 

Filmin Konusu: Oğuz Beyi olan Salur Kazan, bir gün diğer Oğuz beylerine 

ziyafet verir. Ertesi gün de beylerle ava çıkarlar. Obasını oğlu Uruz’a bırakan 

Salur Kazan’ın obası Şökli Melik tarafından yağmalanır. Oğlu Uruz ve karısı 

Burla Hatun’la beraber obadaki diğer kişiler esir edilir. Obanın sürülerine de el 

koymak isteyen Şökli Melik’in askerleri iki çobanı öldürse de diğer çobanın 

direnmesi sonrasında kaçar. Bu arada obasının yağmalanıp insanlarının esir 

edildiğini rüyasında gören Salur Kazan hemen obasına doğru at sürer. Çobandan 

obasının başına gelenleri öğrenen Salur Kazan, Şökli Melik’in sarayını basar. 

Diğer Beylerin de yardımıyla karısı Burla Hatun, oğlu Uruz ve obadakileri 

kurtarır.  

 



147 
 

Filmdeki Absürt Komedi Unsurları 

Salur Kazan, Oğuz beylerine verilecek ziyafet için koyunların kesilip 

kazanların kaynatılmasını salık verir. Karısı Burla Hatun ise makarna 

haşlayacağını söyler. Bunu duyan Salur Kazan, “Oldu olacak iki de yumurta kır. 

Beylik mi yoksa öğrenci evi mi belli değil” şeklinde karşılık verir. Eski Türk 

edebiyatına ait bir destanda bugüne ait “öğrenci evi” kavramının kullanılması 

saçma bir durum oluşturarak absürt komedi oluşturmaktadır.  

Salur Kazan’ın obasını ziyaret eden Şökli Melik, obasının eskidiğini 

söyleyerek, Oba Vadi adında yeni bir yaşam merkezi inşa etmeyi teklif eder. 

Sahne, konut reklamlarında olduğu gibi bir dış ses ile şöyle devam eder: “Oba 

Vadi. Oğuz’un ortasında yükselen bir değer. Tripleks çadırlarda konforun tadına 

varın. Yüzme havuzu ve spor alanlarıyla hem formda kalmak hem de 

arkadaşlarınızla sosyalleşmek artık imkânsız değil. Çocuklarınız oyun parklarında 

eğlenirken siz de yemyeşil doğanın tadını çıkarın. Oğuz’un en büyük alışveriş 

merkeziyle ava çıkma derdini ortadan kaldıran Oba Vadi çadırları siz ihtişam ve 

konforun kapılarını açıyor. Üstelik %10 peşinat, 36 ay vade ve 0 faiz imkânlarıyla 

çadır sahibi olabilirsiniz. Oba Vadi, bir Şökli Melik projesi.” Salur Kazan, Şökli 

Melik’i dinlemediğini, reklam girince tuvalete gittiğini belirtir. Destan 

hikâyesinde, toplu konut proje reklâmının anlatı içerisine dâhil edilmesi absürt 

komedi oluşturmaktadır.   



148 
 

 

Görsel 14: Şökli Melik’in Oba Vadi Projesi – Açık Spor Salonu 

 

Görsel 15: Şökli Melik’in Oba Vadi Projesi – Oba Alışveriş Merkezi 

Salur Kazan’ın oğlu Uruz’un sevdiği kızın çadırına oka sarılı keçi derisi 

üzerine yazı yazarak mesajlaşması ve ok çadırdan içeri girdikten sonra akıllı 

telefonlardaki bildirim sesinin çalması saçma bir durum oluşturarak sahneyi 

absürt komik yapmaktadır. 

Oğuz Beylerini de alıp ava çıkan Salur Kazan, obasının başına oğlu Uruz’u 

bırakır. Babasının gittiğini öğrenen Uruz, obada parti verir. Obanın renkli 



149 
 

balonlarla süslenmesi, Dj çağrılarak müzikli eğlence düzenlenmesi hikâyenin 

anlatısıyla zıtlık oluşturarak absürt komedi materyali yaratmaktadır.  

 

Görsel 16: Salur Kazan ve Oğuz Beylerinin Ava Gitmesinin Ardından 

Uruz’un Obada Parti Verdiği Sahne 

Salur Kazan geyik avlayacağı sırada Kara Güne kavalla bozlak çalarak ona 

engel olur ve geyiğin yavru olduğunu söyler. Daha sonra kuş ve domuz 

avlamasına da aynı şekilde engel olan Kara Güne, Salur Kazan’ın mantar 

avlamasına yardımcı olur. Eski Türklerdeki av partisi ve şölenleriyle tezat 

oluşturacak şekilde av hayvanlarının avlanamaması ve sonra bir bitkinin 

“avlanması” saçma bir durum yaratarak sahneyi Absürt komik yapmaktadır.  

Şökli Melik’in askerleri Uruz, Burla Hatun ve obadaki diğer kişileri zindana 

kapatır. Uruz, demir parmaklıkları elleriyle kırmaya çalışır ama parmaklıkları 

yerinden oynatamaz, kurtulmak için son kozu olarak zindanda görevli muhafıza 

memleketini sorar, zindanı açmaları için rica eder ve kendini acındırır. Destandaki 

Uruz karakterinin yiğitliği ile filmdeki karakterin tavırları ve bugüne ait bir 

muhabbet olan “memleket sorma diyloğu” tezat oluşturarak saçma bir durum 

meydana getirmekte; bu da absürt komedi oluşturmaktadır.  



150 
 

Salur Kazan, rüyasında obasının yağmalandığını görür ve atına binip yola 

koyulur. Obasına vardığında her şey yakılıp yıkılmıştır. Daha sonra çobanın 

köpeğine eğilip “karanlık akşam olunca hav hav havlayan köpek, gece gelen 

hırsızları kovalayan, bağırtısıyla onları kaçıran köpek, obamın başına neler geldi 

söyler misin bana? Suya sordum söylemedi, kurda kuşa seslendim cevap vermedi. 

Bari sen söyle canım köpek” der. Köpek ise, Salur Kazan’a saldırarak onu ısırır. 

Sonrasında Salur Kazan, köpeği kovalar. Duygusal bir konuşmanın arkasından 

gelen ısırma ve bağırma eylemleri bir zıtlık oluşturarak sahneyi absürt komik hâle 

getirmektedir.  

Salur Kazan ile çobanın kuzu pişirip yedikleri sırada şef ve gurme olan Arda 

Türkmen, kuzuyu sosla marine etmeleri gerektiğini ve piştikten sonra cafe de 

Paris sosuyla servis edilmesi söyler. Destan hikâyesinde bir televizyon ünlüsünün 

yer alması ve dönemin dışında yemek tarifi yapmak saçma bir durum yaratmış ve 

sahneyi absürt komik yapmıştır.  

Salur Kazan ile çoban yolda kaybolduklarını anlayınca Şökli Melik’in 

sarayının nerede olduğunu yaşlı bir adama sorar. Yaşlı adam ona önce “1374’ten 

beri oraya kimse gitmedi, giden geri dönmedi” şeklinde esrarengiz cevaplar verse 

de ardından “çünkü mutluluğu orada buldular” der ve çadırın içinden çıkan farklı 

millet ve toplumlardan insanlar Şenay’ın “Hayat Bayram Olsa” şarkısı eşliğinde 

Salur Kazan ve çobanın etrafında oynarlar. Sahne, oluşan bu saçma durumla 

Absürt komedi oluşturur.  

Çobanın atları yanlış yere bağlamasından sonra atlarının çalındığını ve 

yabancılar tarafından yendiğini öğrenen Salur Kazan çok sinirlenir. Çoban, atları 

“at park edilemez” levhasının olduğu yere bağlamıştır. Salur Kazan ve çoban 

çaresiz bir şekilde otostop çekerler. Bugüne ait bir trafik levhası ile otostop 

çekmenin bir destan hikâyesinin içerisinde kullanılması saçma bir durum 

yaratarak absürt komedi meydana getirmiştir.  



151 
 

 

Görsel 17: “At Park Edilemez” Levhası ve Salur Kazan ile Çoban’ın 

Otostop Çektikleri Sahne 

Şökli Melik, Salur Kazan’ın karısı Burla Hatun’u çağırtıp sakilik yaptırtmak 

ister. Sarayda bunu duyan kızlardan biri zindandaki Burla Hatun’a durumu haber 

vermek ister. Burla Hatun, durumu yanlış anlar ve “Sen onun kuması mısın? Sana 

ayrı çadır mı açtı, çocuklarımın rızkını seninle mi yedi” diye bağırmaya başlar. 

Destanda yer almayan bu konuşmalar, zor durumdaki bir kadının kıskanç 

davranışı ve yanlış anlamasıyla saçma ve uyumsuz bir durum oluşturarak sahneyi 

absürt komik hâle getirmektedir.  

Salur Kazan’ın Evinin Yağmalanması Destanı’nda Şökli Melik, Burla 

Hatun’un kim olduğunu bulabilmek için Uruz’un etlerini kancaya geçirip 

kavurma yapmayı ve o etleri bütün kadınlara yedirilmesini söyler. Her kim ki 

etten yemezse o kişi, Burla Hatun’dur. Bunun haberini alan Uruz, anasına, kâfirin 

önünde dans etmemesi için ne olursa olsun etten yemesini söyler. Filmde ise 

Uruz, kendisinin idam edilmemesi için annesine “yöresel oyunlar oynatıyorlarsa 

kâfirlerin önünde dans etsen bir şey olmaz” der. Destanın orijinalinde yer alan 

gurur ve namus kavramları filmde çıkar ve bencillik ile yer değiştirerek absürt 

komedi materyali oluşturulmuştur.  



152 
 

Salur Kazan ve çoban geceyi geçirmek için bir hana gelir. Hancı, Salur 

Kazan’ı tanımayınca çoban, karşısındakini Oğuz Bey’i olduğunu söyler. Hancı, 

Büre Bey, Bican Bey, Kara Güne ve Bamsı Beyrek gibi tüm Oğuz beylerini sayar, 

ancak Salur Kazan’ın adını söylemez. Buna karşılık çoban, “Sizde PR olayı zayıf 

beyim” der. Salur Kazan da reklam yapmayı sevmediğini belirtir. Destan 

hikâyesinde halkla ilişkiler ve reklâm kavramlarının kullanılması diyaloğu absürt 

komik hâle getirmiştir.  

Uruz, idam edileceği sırada son arzusu olarak cellâdını görmek ister. Cellâda 

güzel yüzlü olduğunu, idam işlemleri sırasında maskeyi takmamasını söyler. 

Cellât da yüz eskimesine uğradığını ve maskeyi takmadığında yüzünün yaptığı 

işin önüne geçtiğini, cellâtlığın eski ihtişamının kalmadığını ve maaşlarının düşük 

olduğunu ifade eder.  Sahnedeki diyaloglar idam olayı düşünüldüğünde saçma bir 

durum oluşturarak absürt komedi yaratmaktadır. 

Salur Kazan’la çoban Şökli Melik’in sarayını bulmak için girdikleri yer altı 

tünelinde Gollum’a rastlar. Salur Kazan, “Güzelim Orta Asya’yı Orta Dünyaya 

çevirdiler” diyerek Gollum’u kovalar. Yüzüklerin Efendisi filminden bir 

karakterin bulunduğu bu sahne, parodi yoluyla oluşturulmuş absürt komedidir.  

Şökli Melik’in askerleri Salur Kazan ve çobanın etrafını sardığı sırada diğer 

Oğuz beyleri yardıma yetişir. Çoban, her beyi “öfkelenince kara taşı küreği eleyen 

Kara Güne, Oğuz’un aksakallılarının öve öve bitiremediği Kara Budak, altmış bin 

kâfire kan kusturan Şir Şemsettin, elli yedi kalenin kilidini alan Alp Eren” diyerek 

unvanı ile birlikte anar. En sonda müzik yaparak Şökli Melik’in sarayına girenleri 

de “Anadolu Rock’ın kurucusu Moğollar” olarak söyler. Müzik grubunun hikâye 

içerisinde yiğit birer savaşçı olarak yer alması sahneyi absürt komik yapmıştır.  

Absürt Komedi Öğesi Tekrarlanan Sahne Sayısı 

Saçma Olay 8 

Mevcut Durum/Olayın Çarpıtılması - 



153 
 

Mantıkî Sıralamanın Yoksunluğu - 

Parodi Kullanımı 3 

Uyumsuz/Zıt Olay 4 

Tablo 3: Salur Kazan Zoraki Kahraman Filmindeki Absürt Komedi 

Sahnelerinin Sayısı 

3.9.4. Deli Dumrul (2017) 

Filmin Künyesi 

Yönetmen: Burak Aksak 

Senaryo: Burak Aksak 

Yapım Yılı: 2017 

Yapım Şirketi: BKM Film 

Müzik: Barış Diri & Cem Erman 

Görüntü Yönetmeni: Serdar Özdemir 

Süre: 1 saat 45 dakika 

Oyuncular: Şahin Irmak, Eda Ece, Cengiz Bozkurt, Zafer Algöz, Gülhan 

Tekin, Günay Karacaoğlu, Necip Memili, Özgün Aydın, Salih Kalyon 



154 
 

 

Görsel 18: Deli Dumrul Film Afişi 

Filmin Konusu: Oğuz obasında hayvanlarla yaptığı kavgalarla adı deliye 

düşen Duha oğlu Dumrul, hiçbir işte başarılı olamayınca köprü yapıp geçenlerde 

otuz üç akçe almaya karar verir. Deli Dumrul, bir gün gördüğü elkızı ile kuru 

derenin olduğu yere köprü inşa eder. Âşık olduğu bu kız Şahin Bey adındaki bir 

Oğuz beyinin kızı Gün Çiçek’tir. Bir gün Kara Sakallı Aksak adındaki bir deniz 

korsanı Gün Çiçek’i babasından ister. Aksak’la evlenmek istemeyen Gün Çiçek, 

obasında kıtlık ve açlık olduğunu görür. Kara Sakallı Aksak, obaya yiyecek ve 

akçe dağıtma vaat edince Gün Çiçek istemeyerek bu evliliğe razı olur. Bu arada 

Deli Dumrul, köprüden ağlayarak geçen göçebeleri görünce ne olduğunu sorar. 

Yiğitlerinin canını Azrail’in aldığını öğrenince Azrail ile dövüşmek ister. Azrail, 

Deli Dumrul’un vaktinin geldiğini ve canını alması gerektiğini söyler. Sevdiğinin 

adını öğrenmeden ölmek istemeyen Deli Dumrul, Azrail’den kendine vakit 

tanımasını ister. Sevdiği kızın obasının korsanlar tarafından yağmalandığını gören 

Deli Dumrul, korsanları öldürür, Gün Çiçek’i de Kara Sakallı Aksak’ın elinden 

kurtarır. Gün Çiçek, Azrail’e ya ikisinin de canını almasını ya da her ikisinin de 

canını bağışlamasını diler. Dualarını duyan Allah, her ikisinin de canını bağışlar, 

Deli Dumrul ve Gün Çiçek evlenir, Dede Korkut da düğünde boy boylayıp soy 

soylar.  



155 
 

Filmdeki Absürt Komedi Unsurları 

Duha oğlu Dumrul, büyüdüğünde önce komşunun ayısını boğar, sonra boğayla 

güreşir, aygırları tepeler. Hepsinde babasından takdir ve övgü alır. Eski Türklerde 

insanların adı, yiğitlik ve kahramanlıkla alındığı için Dumrul’un adı da  “Ayı 

deviren boğa tepeleyen aygır deviren Dumrul” olarak verilir. En sonunda 

komşulardan biri Dumrul’un sürüye dadanıp koyun ve kuzu tokatladığını 

söyleyince, babası Dumrul’a kızıp bağırmaya başlar. Annesi de komşunun 

çocuklarını döven oğlu Dumrul için “hiperaktif” der. Sahne, Oğuz Türklerindeki 

kahramanlıkla ad alınmasını abartarak verdiği ve hikâyenin geçtiği dönemde 

olmayan bir davranış bozukluğunu içerdiği için saçma bir durum yaratmakta ve 

absürt komedi oluşturmaktadır.  

Obanın çay evi “Haytanın Yeri”dir. Çay evinin sahibini canlandıran karakter 

Ahmet Arıman’dır. Ahmet Arıman, Hababam Sınıfı filmlerinde Hayta İsmail 

karakteriyle tanınmıştır. Bu durum, hikâyenin içerisinde başka bir filme gönderme 

yapıp parodi oluşturmasıyla absürt komik bir sahne yaratmaktadır.  

Duha Bey, Dede Korkut’tan akıl almaya gider. Dede Korkut, Dumrul’un 

“ayağına zincir vurulmasını” söyler. Duha Bey de Dumrul’u ayağından zincirle 

bağlar. Daha sonra “boynuna yuları geçirin” diyen Dede Korkut’u dinleyen Duha 

Bey, Dumrul’a atların giydiği yularlardan geçirir. En sonunda Dede Korkut’un 

Dumrul’un evlendirilmesi gerektiğini söylediği anlaşılır. Mecaz anlamıyla kurulan 

bu cümlelerin gerçekmiş gibi kullanılması saçma bir durum yaratarak sahneyi 

absürt komik yapmıştır.  

Kara Sakallı Aksak’ın Şahin Bey’e obasında erzak yardımı yapacağını 

söyledikten sonra Taht Oyunları dizisinde kullanılan “winter is coming” cümlesini 

kurması parodi yoluyla oluşturulmuş absürt komedidir.  

Deli Dumrul’un hasta annesi sürekli oksijen maskesiyle dolaşır. Hikâyenin 

içerisinde bugüne ait tıbbî bir materyalin bulunması absürt komedi oluşturmuştur.  



156 
 

Oğluna kız bulmak için çeşme başında selfie çubuğuyla fotoğraf çekilen 

kızlarla konuşan Deli Dumrul’un annesi, oğlunu onlardan biriyle evlendirmek 

istediğini söyler. Kadının oğlunun Dumrul olduğunu öğrenen kızların bir kısmı 

kaçar, biri de dağ tepesinden atlayarak intihar eder. Deli Dumrul’un annesi 

yerdeki selfie çubuğunu alarak özçekim yapar. Bu sahnede de bugüne ait bir 

teknoloji ürünü hikâye içerisinde kullanılarak saçma bir durum oluşturulmuş ve 

absürt komedi yapılmıştır.  

Köprü yapımını bitiren Deli Dumrul, Gün Çiçek’e her geçenden yüz akçe 

alacağını söyler. Yüz akçeyi çok bulan Gün Çiçek 9.90 yapmasını teklif eder. 

Bunun üzerine Deli Dumrul, “köprüyü süpermarkete mi çevireceğiz?” cevabını 

verir. Bu sahnede de bugüne ait bir kavram ve pazarlama tekniği destan hikâyesi 

içerisinde kullanılarak absürt komedi yaratılmıştır.  

Deli Dumrul köprüden geçenlerden otuz üç akçe alır. Üzerinde nakit 

olmadığını söyleyen bir kişi kredi kartıyla ödeme yapar. Ardından gelen üç kişi de 

Dumrul’a “iki tam bir öğrenci” diyerek akçe verir. Yaşlı bir köylü “ihtiyarlık 

kartım var, köprüde geçmiyor mu?” diye sorar. Genç bir çift ise “o kadar para 

verdik” diyerek köprü üzerindeki manzarayı seyrederler. Bu sahnede bugünün 

toplumsal yaşamındaki durumlar film zamanı içerisinde kullanılmıştır. Kredi 

kartı, indirimli toplu taşıma kartı, köprü üzerinde manzara izlemek gibi kavram ve 

olgular hikâye içerisinde kullanılarak absürt komik sahne oluşturulmuştur.  



157 
 

 

Görsel 19: Deli Dumrul Köprüsünden Geçerken 33 Akçe Verdiği İçin 

Manzarayı İzleyen Genç Çift 

 

Görsel 20: Deli Dumrul Köprüsünde İhtiyarlık Kartının Geçip 

Geçmediğini Soran Yaşlı Köylü  

Kara Sakallı Aksak, Şahin Bey’in kızı Gün Çiçek’i istemeye gelir. Şahin 

Bey’in “oğlunuz ne iş yapar?” sorusuna korsan, “kendisi gemilere saldırır, kelle 

alır, ganimete çöker, öldürebildiğini öldürür, öldüremediğini mutlaka sakat 



158 
 

bırakır” şeklinde cevap verir. Korsanlığı ve yaptıklarını övünülecek bir iş gibi 

anlatmaları saçma bir durum oluşturmuş ve absürt komedi yaratılmıştır.  

Kara Sakallı Aksak ile evlenen Gün Çiçek, Aksak’ın adamları ile gemiye 

gider. Köprüden gidilmesini isteyen Gün Çiçek’e korsan, “köprü trafiğine 

girmeyelim, sahilden gidelim“ cevabını verir. Köprü üzerinde Deli Dumrul, onları 

akçe vermeleri için durdurur. Buna karşılık olarak korsan, “koskocaman adamsın, 

düğün konvoyunun önünü kesmeye utanmıyor musun?” der. Köprü trafiği, düğün 

konvoyu gibi bugüne ait tabirlerin kullanılması hikâye içerisinde saçma bir durum 

oluşturarak absürt komik sahne yaratmaktadır.  

Göçebelerin ağladığını duyan Deli Dumrul ne olduğunu sorar. Azrail’in 

yiğitlerinin canını aldığını duyunca Azrail ile karşılaşıp dövüşmek için Allah’a 

dua eder. Azrail karşısına çıkınca Deli Dumrul bir anda korkarak Azrail’in önünde 

diz çöker. Azrail’in “ne oldu atıp tutuyordun az önce, konuşsana şimdi de. Anlat 

bakalım derdin nedir benimle” şeklinde sokak jargonu ile Deli Dumrul’a cevap 

vermesi saçma bir durum yaratarak absürt komik sahne meydana getirmiştir.  

Azrail, Deli Dumrul’un canını alacağını söyler. Ancak kendisi ile tavla oynar 

ve Deli Dumrul tavlada kazanırsa canını bağışlayacaktır. Burada Ingmar 

Bergman’ın “Yedinci Mühür” filminde şövalye ile ölümün satranç oynaması ve 

satrançta şövalyenin kazanması durumunda ölümün canını bağışlayacağını 

söylediği sahnenin parodisi yapılarak absürt komedi oluşturulmuştur.  



159 
 

 

Görsel 21: Yedinci Mühür Filminde Ölüm İle Şövalye’nin Satranç 

Oynadığı Sahne 

Kılıç dövüşü sırasında Deli Dumrul’un kristal şamdanı devirmesi, vazo ve 

fincan takımlarını kırması sonrasında Kara Sakallı Aksak’ın bağırıp ağlaması 

sahnedeki aksiyon ile zıtlık oluşturarak absürt komedi yaratmıştır.  

Kara Sakallı Aksak, kendini “Denizler Fatihi” olarak tanıtmasına rağmen 

Azrail de dâhil herkesin “Denizler Şeysi” olarak ifade etmesi, Azrail’in Deli 

Dumrul’u beklerken tırpanında sucuk pişirmesi saçma durumlar olup absürt 

komedi oluşturmuştur.  

Absürt Komedi Öğesi Tekrarlanan Sahne Sayısı 

Saçma Olay 8 

Mevcut Durum/Olayın Çarpıtılması - 

Mantıkî Sıralamanın Yoksunluğu - 



160 
 

Parodi Kullanımı 4 

Uyumsuz/Zıt Olay 3 

Tablo 4: Deli Dumrul Filmindeki Absürt Komedi Sahnelerinin Sayısı 

3.9.5. Sen Kiminle Dans Ediyorsun (2017) 

Filmin Künyesi 

Yönetmen: Burak Aksak 

Senaryo: Burak Aksak 

Yapım Yılı: 2017 

Yapım Şirketi: BKM Film 

Müzik: Barış Diri 

Görüntü Yönetmeni: Özgür Polat 

Süre: 1 saat 46 dakika 

Oyuncular: Uraz Kaygılaroğlu, Demet Özdemir, Binnur Kaya, Okan Çabalar, 

Berat Yenilmez, Bora Cengiz, Nergis Öztürk, Meltem Gülenç, Hakan Salınmış, 

Gülsüm Alkan, Kıvanç Baran Aslan 



161 
 

 

Görsel 22: Sen Kiminle Dans Ediyorsun Film Afişi 

Filmin Konusu: Ayten, küçük yaşta anne ve babasını kaybetmiştir. 

Depresyonda olan ve defalarca intihar girişiminde bulunan Ayten, bir gün aile 

hekimlerinin oğlu Selim’in bitirme tezinin yüzüncü hastası olur. 

Gerçekleştirdikleri terapi seansı sonrasında Selim, Ayten’in geçmişindeki tek 

mutlu anının okul müsameresinde dans ettiği zaman olduğunu anlayınca ona 

yeniden dans etmesini söyler. Aysel ve Selim, Şengül Dans Okulu’nda dans 

hocası Şengül’le beraber 500 milyon dolar ödüllü dans yarışmasına hazırlanmaya 

başlar.  

Filmdeki Absürt Komedi Unsurları 

Küçük yaşta anne ve babasını kaybeden Aysel, tabancayı başına dayayarak 

intihar edeceği sırada kargocu kapıyı çalar. Başına silahı dayamış halde kapıyı 

açan Aysel’i kargo elemanı intihar etmemesi yönünde ikna etmeye çalışır. Olayı 

duyup gelen apartmandaki komşular ise Aysel’e farklı intihar yöntemlerini 

denemesinin daha faydalı olacağını söyler. Ecza dolabındaki hapları yutarak, 



162 
 

pencereden atlayarak, bileklerini dikey biçimde keserek ya da doğalgazı açarak 

intihar etmesini söyleyen apartman sakinleri daha sonra Aysel’le ölmeden önce 

topluca fotoğraf çektirirler. Apartmandakilerin, intihar girişimindeki kişiye farklı 

intihar yöntemlerini denemesini söylemeleri ve bunları tartışmalarıyla sahne 

saçma bir durum yaratarak absürt komedi oluşturmuştur.  

 

Görsel 23: Aysel’in Silahla İntihara Teşebbüs Ettiği Sırada Komşularının 

Ona Farklı İntihar Yöntemleri Tavsiye Ettiği Sahne 

Hastanenin çatısından atlayarak intihara teşebbüs eden Aysel’i aile 

hekimlerinin oğlu Selim vazgeçirmeye çalışır. Selim, Aysel’e bitirme tezini 

veremediğinden, 100 hastayla terapi yapması gerekirken 99. hastada kaldığından 

bahseder ve ondan yüzüncü hastası olmasını ister. Bu sırada başka biri karşı 

çatıdan dertlerini anlatır. Biraz önce Aysel’i intihardan vazgeçirmeye uğraşan 

Selim, adama sorunlarının çok fazla olduğunu söyler ve adam da kendini çatıdan 

aşağıya atar. Adam aşağı düştükten sonra da Selim’le Aysel aralarında “ne pis 

düştü öyle. Kolu bacağı her yeri birbirinden ayrıldı. Çok kötü görünüyormuş 

gerçekten” şeklinde konuşurlar. Aysel intihar vazgeçmişken, Selim’e teşekkür 

ettiği sırada onu teşekkür mahiyetinde vurur. Bu sefer de Selim aşağıya düşer ve 

Selim’in vücudunu alçıya alırlar. Sahne, Selim’in intihardan vazgeçirdiği sırada 

aşağı düşmesiyle absürt komedi meydana getirmiştir. 



163 
 

Bütün parasını dans okulu ve karate kursu olarak kullandığı salona yatıran 

Şengül, çocuklarına burada spor hareketleri yaptırmaktadır. Bu sırada ayrıldığı 

kocası Mehmet salona gelip çocuklarını götürür. “Ben vedaları hiç beceremem 

Mehmet” diyen Şengül bir anda oynayıp dans etmeye başlar, bir yandan da “ben 

vedaları becerememiştim” der. Boşanmış ve çocukları elinden alınan bir annenin 

duygusal bir halinde dans edip oynaması saçma bir durum yaratarak sahneyi 

absürt komik hale getirmiştir.  

Selim, Aysel’le gerçekleştirdiği terapi sonrasında bir daha intihara teşebbüs 

etmemesi için çocukluk tutkusu olan dansı önerir. Aysel ve Selim, Şengül Dans 

Okulu’ndan içeriye girerler. Ancak yarı dans okulu yarı spor salonu olan bu yeri 

beğenmedikleri için çıkmak isterler. Tam bu sırada dans hocası Şengül, onları 

ikna etmek için Zeybek, Roman havası, Çiftetelli, Kasap, horon, lambada gibi 

dans figürleri sergiler. Şengül’ün modern dans eğitimi için kurs araştıran Şengül 

ve Selim’i folklorik oyunlarla ikna etmeye çalışması ve yaptığı dans ile onları 

korkutması saçma bir durum oluşturarak absürt komedi meydana getirmiştir.  

 

Görsel 24: Dans Eğitmeni Şengül’ün Dans Okulu’na Kayıt Yaptırmaktan 

Vazgeçen Aysel ve Selim’i Farklı Dansları Göstererek İkna Etmeye Çalıştığı 

Sahne 



164 
 

Şengül dans derslerinde Aysel’i ağır antrenmanlarla zorlar ve salonun 

kapısındaki “İdmanda dökülmeyen ter maçta gözyaşı olarak geri döner” yazısını 

gösterir. Aysel ise dans yarışmasına katılacaklarını, boks turnuvasına 

hazırlanmadıklarını belirtir. Güç ve dayanıklılık sporlarında görülebilecek ve 

sporculara motivasyon olması amacıyla yazılacak bir cümlenin dans okulunda 

yazması saçma bir durum yaratmış ve sahneyi absürt komik hâle getirmiştir.  

Altın Pabuçlar dans yarışmasında “Kötü Çocuklar” isimli dans grubunun önce 

sunucu ile kavga etmesi, ardından da Michael Jackson’ın “Ay yürüyüşü” figürünü 

kullanarak kulise doğru yürümesi popüler kültür ikonunu kullanarak parodi 

yoluyla oluşturulmuş absürt komik sahnedir.  

 

Görsel 25: Bad Boys Grubunun Altın Pabuçlar Dans Yarışmasında 

Sunucu İle Kavga Ederken Kulise Michael Jackson’ın Ay Yürüyüşü Dansını 

Yaparak Girdiği Sahne 

Aysel’in Altın Pabuçlar dans yarışmasını kazanıp ödülü almasının ardından 

küçük kız çocuğuna dönerek “Ne oldu ben aldım ödülü, ben kazandım. İstersen 

dokun biraz ödüle” şeklinde sevinmesi, karakterin yaşının gereği olmayan bir 

şekilde davranmasıyla saçma bir durum oluşturmuş ve ilgili sahneyi absürt komik 

yapmıştır.  



165 
 

Selim, Aysel’e uluslararası bir dans yarışması düzenlendiğinden ve ödül 

olarak birinciye 500 milyon dolar verildiğinden bahseder. Dans eğitmeni Şengül, 

para ödülünü duyunca dans okulundaki ofisine kavram haritası çizerek panonun 

üzerine “break dans, jüri, 500 milyon dolar” gibi yazılar yazar. Ayrıca ofisine 

döviz bürolarındaki gibi Dolar ve Euro’nun kurunu gösteren dijital gösterge 

taktırır. Yaptığı plan sonrasında yarışmayı kazanmanın “jüriye rüşvet vermek” 

olduğunu söyler. Herhangi bir anlamı olmayan kavram haritası, döviz hareketleri 

göstergesi ve jüriye rüşvet vererek kazanma planı absürt komedi oluşturmaktadır.  

 

Görsel 26: Şengül’ün Uluslararası Dans Yarışmasında 500 Milyon Dolar 

Ödül Verileceğinin Duymasının Ardından Dans Okulu’na Döviz 

Kurlarındaki Hareketliliği Gösteren Elektronik Gösterge Yaptırdığı Sahne 

Yarışmaya dans grubu olarak katılmayı planlayan Şengül, mahalledeki 

kahvehaneden, kadınların mevlidinden ve karate öğrencilerinden oluşan karma bir 

dans grubu oluşturur. Şengül’ün dansla hiçbir alakası olmayan insanlardan 

oluşturduğu bu sözde dans grubu absürt komedi meydana getirir.  

Uluslararası dans yarışması elemelerinde elenen Kötü Çocuklar grubu 

Şengül’ü tehdit etme amacıyla dans okuluna Michael Jackson’ın “Ay Yürüyüşü” 

ve öne eğilme hareketlerine yaparak gelir. Şengül, Kötü Çocuklar grubunun 

tehdidini gülünç bulur. Son kozları olarak “kaş ve dil oynatma” hareketini yapan 



166 
 

grup Şengül’ü dans ekibini yarışmadan çekme konusunda ikna edemez. Ay 

Yürüyüşü stiliyle çıkarken spor salonundaki kiremitlere takılıp düşerler. Sahne 

dans figürleriyle tehdit içermesi nedeniyle saçma bir durum yaratarak absürt 

komedi oluşturmuştur.  

 Kötü Çocuklar dans grubu, Altın Pabuçlar dans yarışmasında Aysel’e 

kaybettikleri için onu kaçırmaya karar verirler. Aysel’in başına çuval geçirip 

herkesin içinde asansörden inerek ve dans ederek kaçırırlar. Ayrıca Aysel’i 

tuttukları yer uluslararası dans yarışmasının yapılacağı yerin bodrum katıdır. 

Aysel de etrafındaki dans kostümlerinden bunu anlar ve Kötü Çocuklar grubuna 

bu işi beceremediklerini söyler. İnsan kaçırma gibi ciddi bir olayı dans ederek ve 

herkesin gözü önünde yapmaları saçma ve zıt bir durum yaratmış ve absürt komik 

sahne oluşturmuştur.  

Kötü Çocuklar grubunun her olaya dans ederek ve Michael Jackson’ın 

figürleri yaparak karşılık vermesi, Selim ile Aysel’in dans yarışmasına yetişmek 

için ambulansı minibüs gibi kullanıp ambulans şoförüne “şuradan 2 kişi alır 

mısın?” demesi saçma durumlar olup absürt komedi oluşturmuştur. 

Absürt Komedi Öğesi Tekrarlanan Sahne Sayısı 

Saçma Olay 7 

Mevcut Durum/Olayın Çarpıtılması 1 

Mantıkî Sıralamanın Yoksunluğu - 

Parodi Kullanımı 1 

Uyumsuz/Zıt Olay 3 

Tablo 5: Sen Kiminle Dans Ediyorsun Filmindeki Absürt Komedi 

Sahnelerinin Sayısı 

 



167 
 

3.10. Bulgular 

Burak Aksak’ın senaryosunu yazıp yönetmenliğini yaptığı beş uzun metrajlı 

sinema filmi olan “Bana Masal Anlatma”, “Kara Bela”, “Salur Kazan Zoraki 

Kahraman”, “Deli Dumrul” ve “Sen Kiminle Dans Ediyorsun” filmlerindeki 

absürt komedi öğeleri içerik analizi yöntemiyle incelenmiştir. Bu filmlerin yapım 

yılları, gişede elde ettikleri hâsılat miktarları ve seyirci sayıları aşağıdaki tabloda 

gösterilmiştir.  

“Saçma Olay” unsuruyla oluşturulan absürt komedi sahnesi en fazla Salur 

Kazan Zoraki Kahraman ve Deli Dumrul filmlerinde 8 kez ile kullanılmıştır. Sen 

Kiminle Dans Ediyorsun filminde 7, Bana Masal Anlatma ve Kara Bela 

filmlerinde 4’er kez saçma olay ile absürt komedi sahnesi oluşturulmuştur.  

“Uyumsuz/Zıt Olay” kullanımı ile oluşturulan absürt komedi sahneleri ise en 

fazla Bana Masal Anlatma filminde 9 kez iledir. Salur Kazan Zoraki Kahraman’da 

5, Kara Bela’da 4, Deli Dumrul ve Sen Kiminle Dans Ediyorsun filmlerinde 3’er 

kez ile “uyumsuz/zıt olay ya da durum” unsuruyla absürt komedi sahnesi 

meydana getirilmiştir.  

Parodi kullanımıyla oluşturulan absürt komedi sahneleri Deli Dumrul’da 4, 

Salur Kazan’da 3, Bana Masal Anlatma ve Kara Bela’da 2, Sen Kiminle Dans 

Ediyorsun’da ise 1 kezdir.  

“Mevcut Durum/Olayın Çarpıtılması” unsuru yalnızca Sen Kiminle Dans 

Ediyorsun filminde kullanılırken, “Mantıkî Sıralamanın Yoksunluğu” unsuruna 

hiçbir filmde rastlanmamıştır.  

 

 

 



168 
 

FİLMLER YAPIM YILI HÂSILAT SEYİRCİ 

SAYISI 

Bana Masal 

Anlatma 

2015 16.883.440 ₺ 1.575.979 Kişi 

Kara Bela 2015 10.132.789 ₺ 892.643 Kişi 

Salur Kazan 

Zoraki 

Kahraman 

 

2017 

 

974.138 ₺ 

 

87.011 Kişi 

Deli Dumrul 2017 1.039.624 ₺ 96.536 Kişi 

Sen Kiminle Dans 

Ediyorsun 

2017 4.727.058 ₺ 389.595 Kişi 

Tablo 6: Burak Aksak’ın Sinema Filmlerinin Gişe Hâsılatı ve Seyirci 

Sayısı 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 
 

SONUÇ 

Eski Yunan’da bir tiyatro türü olarak doğan komedi, insanların, durumların, 

olayların gülünç ve aksayan yönlerini ele alıp işlemektedir. Genel olarak sıradan 

ve halktan kimseleri kendine konu edinen komedi, zaman içerisinde edebiyat ve 

sinemada da önemli türler arasına girmiş, alt türlere ayrılmıştır.   

Tiyatroda komedi, töre komedisi, karakter komedisi ve vodvil olarak türlere 

ayrılırken; edebiyatta halk hikâye ve fıkraları, karikatür ve mizah dergileri ile bir 

eseri komedi unsuru oluşturacak şekilde onu taklit eden parodi eserler, komedinin 

alt türleri olmaktadır. Sinemada komedi ise çok daha çeşitlidir. İlk dönem 

filmlerinde görülen savruklama, Amerikan komedisi ve İngiliz komedisi gibi kimi 

ülkelerin kendi toplumsal, politik ve sanatsal özelliklerinden kaynaklanan komedi 

türleri; diğer türlerle birleşerek oluşan fantastik komedi, romantik komedi, 

bilimkurgu-komedi, aksiyon komedi gibi komedi türleriyle tür parodileri ve 

Absürt komedi sinemada komedinin türlerini oluşturmuştur.  

Bu alt türlerden absürt komedi, anlamsız ve saçma öğelerin mizah yoluyla 

izleyici aktarıldığı bir komedi türüdür. Olaylar arasında mantıki sıranın 

izlenmediği, birbirinden saçma ve zıt olacak olay ve durumların konu edildiği bu 

tür, sinemada özellikle 1960’lardan sonra popüler hâle gelmiştir. Dünya 

sinemasında Mel Brooks, David Zucker, Jerry Zucker, Jim Abrahams gibi 

yönetmenler absürt komedi türüyle özdeşleşirken; Türk Sineması’nda Natuk 

Baytan’ın Kemal Sunal ile çevirdiği filmler, Gani Müjde ve son dönem Türk 

sinemasında ise Cem Yılmaz ve Şahan Gökbakar’ın filmleri absürt komedi türüne 

dâhil edilebilir.  

Bu tezin konusunu da Burak Aksak filmlerinin absürt komedi bağlamında 

incelenmesi oluşturmaktadır. Burak Aksak’ın senarist ve yönetmenliğini yaptığı 

altı uzun metraj filmi olan Bana Masal Anlatma, Kara Bela, Bamsı Beyrek, Salur 

Kazan Zoraki Kahraman, Deli Dumrul ve Sen Kiminle Dans Ediyorsun 

filmlerindeki absürt komedi öğeleri içerik analizi yöntemiyle incelenmiştir.  



170 
 

Bana Masal Anlatma (2015) filminde Absürt komediyi oluşturan beş 

özellikten üçü yer almaktadır. Birbirinden saçma (uyumsuz) olaylar bütünü, Sur 

içi mahallesine kentsel dönüşüm öncesi yabancı ortakların mahalleliyi dövmesi 

için yolladığı beş uzak doğu dövüşçüsü ile mahalle sakinleri arasında yaşanan 

kavgada yer almaktadır. Parodiden yararlanarak ağırbaşlı ve ciddi bir olayı 

çarpıtma ise minibüs şoförü Rıza’nın babası ile gökyüzünden konuştuğu ve çay 

ocağı sahibi Nafi’nin yabancı gayrimenkul ortağını ‘This is Suriçi’ diye bağırarak 

kanalizasyona attığı sahnelerde vardır. Bu sahnelerin ilkinde Woody Allen’ın 

New York Hikâyeleri filminde ana karakter ile annesinin gökyüzünden konuştuğu 

sahnenin parodisidir ve Absürt komedi oluşturmuştur. İkinci sahne ise 300 

Spartalı filminde Sparta Kralı Leonidas ile Pers elçisinin yaşadığı olayın 

parodisidir. Ayperi’nin hapsolduğu kaleden kurtulup Rıza ile buluşması ise gerçek 

hayatta yaşanamaycak derecede uyumsuz ve fantastik bir olgudur. Dolayısıyla 

Absürt komedi yaratmıştır.  

Kara Bela (2015) filminde de beş unsurdan üçü yer almaktadır. Kudret’in 

eşinin ve babasının öldüğü sahnelerde tabutlarının başındaki fotoğraflar ilgili 

sahnede saçma bir olay yaratmıştır. Zabıtaların Amerikan eyalet polisi gibi şapka 

takmaları, donut ve kahve yeyip içmeleri parodi yoluyla oluşturulmuş Absürt 

komedi sahnesidir. Kudret’in yolda Güven, Burcu ve Efkân’a rastlayıp karmaşık 

olayların içerisinde kalması ise gerçek hayatta yaşanamayacak derecede uyumsuz 

ve zıt olaylar vasıtasıyla oluşturulmuş Absürt komedidir. Kara Bela, absürt 

komedi türünde olduğu kadar aksiyon komedi türü içerisinde de 

değerlendirilebilir.  

Salur Kazan Zoraki Kahraman (2017) filminde Absürt komediyi sağlayan beş 

öğeden üçü bulunmaktadır. Şökli Melik’in ‘obasal dönüşüm’ adıyla Salur 

Kazan’ın obasının yenilenmesini önerdiği sahnede bugünün gayrimenkul 

reklamlarına benzer bir anlatım söz konusudur. Burada parodi yoluyla 

oluşturulmuş Absürt komedi vardır. Salur Kazan’ın oğlu Uruz’un, babasının 

beylerle birlikte ava gitmesinin ardından obada müzikli parti vermesi gerçek 

hayatta yaşanamayacak derecede uyumsuz bir durum oluşturması nedeniyle 



171 
 

Absürt komiktir. Salur Kazan ile çobanın gece yemek yediği sırada televizyon 

programlarında yemek programı yapan Arda Türkmen’in ateşte yanan etin nasıl 

pişmesi gerektiğini söylediği sahne saçma bir olay yaratmış ve Absürt komedi 

oluşturmuştur.  

Deli Dumrul (2017) filminde Absürt komedi unsurlarından üçü 

bulunmaktadır. Deli Dumrul’un köprüden geçenlerden akçe yerine kredi kartıyla 

ya da toplu taşıma kartıyla ödeme alması saçma bir durum yaratmıştır. Azrail’in 

Deli Dumrul’a tavla oynamayı,  eğer yenerse canını bağışlayacağını söylediği 

sahnede parodi yoluyla Absürt komedi oluşturulmuştur. Bu sahne Ingmar 

Bergman’ın Yedinci Mühür filminde şövalye ile ölümün satranç oynadığı 

sahnelerin parodisidir. Deli Dumrul’un adını alırken önce boğayla güreşmesi, 

sonra ayıyı devirmesi, aygırı tepelemesi uyumsuz ve saçma bir durum yaratmış ve 

abartma yoluyla Absürt komedi oluşturmuştur.  

Sen Kiminle Dans Ediyorsun (2017) filmi absürt komedi ile romantik komedi 

türlerine dâhil edilebilir. Filmin açılış sahnesinde Aysel’in intihar ederken çalan 

kapıyı açması ve bütün apartman sakinlerinin Aysel’e farklı intihar yöntemlerini 

önermesi saçma bir durum yaratmıştır. Filmde Kötü Çocuklar dans grubunun her 

hareketi Michael Jackson stili danslarla yapmaları abartıya dayalı uyumsuz ve 

saçma olup Absürt komedi oluşturmuştur.  

Burak Aksak’ın beş uzun metrajlı sinema filminden dördünde Absürt komedi 

filmi için belirlenen beş unsurun üçü yer almıştır. Diğer filmde ise yalnızca iki 

absürt komedi unsuru yer almıştır. Yönetmenin Dede Korkut Hikâyeleri’nden 

uyarladığı Salur Kazan Zoraki Kahraman ve Deli Dumrul filmleri absürt komedi 

türüne girerken; diğer üç filmden Bana Masal Anlatma, absürt komedi ve fantastik 

komedi unsurlarını aynı ölçüde barındırmaktadır. Kara Bela ise, absürt komedi ve 

aksiyon komedi; Sen Kiminle Dans Ediyorsun ise, absürt komedi ve romantik 

komedi türlerine dâhil edilebilmektedir.  

 

 



172 
 

KAYNAKÇA 

 

ABİSEL, N.: 1999 Popüler Sinema ve Türler. İstanbul: Alan 

Yayıncılık. 

 

ABİSEL, N.: 2005 Türk Sineması Üzerine Yazılar. Ankara: 

Phoenix Yayınevi. 

 

ABİSEL, N.: 2006 

 

Sessiz Sinema. Ankara: Deki Yayınlar. 

AKBULUT, D.: 2012 Sinemanın İlkeleri: Amerikan Sineması. 

İstanbul: Etik Yayınları  

 

AKBULUT, İ.: 2019 Tanzimat Dönemi Türkçe Tiyatro 

Metinlerinde Kadın Karakterler. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul 

Aydın Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul.  

 

AKER, H.: 2021 Yoksulluk, Kahkaha ve Sinema. İstanbul: 

Bağlam Yayıncılık 

 

AND, M.: 1970 100 Soruda Türk Tiyatrosu Tarihi. İstanbul: 

Gerçek Yayınevi 

 

AND, M.: 1973 Tiyatro Kılavuzu. İstanbul: Milliyet Yayınları 

 

AND, M.: 1994 Başlangıcından 1983’e Türk Tiyatro Tarihi. 

İstanbul: İletişim Yayınları 

 



173 
 

AND, M.: 1985 Geleneksel Türk Tiyatrosu: Köylü ve Halk 

Tiyatrosu Gelenekleri. İstanbul: İnkılâp 

Kitabevi. 

 

ARIK, B.: 2002 “Kemal Sunal, Levent Kırca ve Cem Yılmaz’ın 

Mizahına Teorik Bir Bakış”, İstanbul 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi. Sayı: 

14, s.111-129.  

 

ARİSTOTELES, 2011 Poetika: Şiir Sanatı Üzerine, Çev. Furkan 

Akderin, İstanbul: Say Yayınları 

 

ARSLANTEPE, M.: 2010 “Türk Komedi Sinemasının Gelişim Süreci”, 

(Ed. Öner Barlı ve Derya Tellan). Atatürk 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Ulusal İletişim 

Kongresi Gülmenin Arkeolojisi ve Medya 

Mizah Olgusu, s. 737-742 

 

AVCI, A.: 2003 “Toplumsal Eleştiri Söylemi Olarak Mizah ve 

Gülmece”, Birikim Dergisi, S.166, s. 80-91. 

 

AYGÜN, D.: 2012 Kukla Sanatının Gelişimi ve Türkiye’deki 

Durumu.(Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü, Ankara 

 

BAŞOL, Ö.: 2017 Senaryo Kitabı: Senaryo Yazım Teknikleri 

ve Film Örnekleri. İstanbul: İthaki Yayınları 

 

BAYRAKTAR, Z.: 2010 Mizah Teorileri ve Mizah Teorilerine Göre 

Nasrettin Hoca Fıkralarının Tahlili. 



174 
 

(Yayımlanmış Doktora Tezi). Ege Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir 

 

BAYRAM, N.: 2002 Yeşilçam Romantik Güldürüleri ve Kültürel 

Temsiller. Anadolu Üniversitesi Yayınları, 

Eskişehir 

 

BERGER, A. A.: 1996 Kitle İletişiminde Çözümleme Yöntemleri, 

Çev. Murat Barkan, Uğur Demiray, Deniz 

Güler, Nazlı Bayram, Aslı Tunç, Nazmi 

Ulutak, A. Haluk Yüksel, TC. Anadolu 

Üniversitesi Eğitim Sağlık ve Bilimsel 

Araştırma Çalışmaları Yayınları, No: 91, 

Eskişehir 

 

BERGSON, H. 2014 Gülme. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

 

 Beyazperde Burak Aksak Biyografisi 

(Çevrimiçi) 

https://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-

519267/biyografi/, 11 Aralık 2021.  

 

BIÇAKÇIOĞLU, Ö.: 2014 Türk Sinemasında Bir Tür Olarak Güldürü 

Ertem Eğilmez Filmleri. (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Maltepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

 

CAMUS, A.: 2004 Başkaldıran İnsan, Çev. Tahsin Yücel, 

İstanbul: Can Yayınları.  

 



175 
 

COŞKUN, P.: 2010 Dünden Bugüne Türk Gölge Tiyatrosu: 

Karagöz Örneği.(Uzmanlık Tezi). T.C. Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Güzel Sanatlar 

Müdürlüğü, Ankara 

 

ÇAĞAN, O.: 2009 1980’den Günümüze Türkiye’de Güldürü 

Sinemasının Değişimi.(Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

 

ÇETİNKAYA, T.: 2011 Sinemamızın Komediyle İmtihanı (Veysel 

Atayman’ın Kaleminden). Antalya: Aksav 

Yayınevi.  

 

ÇORUMLU, Ç.: 2012 Musahipzade Celal’in İstanbul Efendisi Adlı 

Oyununda Geleneksel Türk Tiyatrosu 

Öğeleri.(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Bahçeşehir Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul  

 

ÇÖTELİ, S.: 2016 Tür(k) Sinemasında Auteurler: 2000 Sonrası 

Türk Sinemasında Türler ve Yönetmenler. 

(Ed. Gizem Parlayandemir & Yıldız Derya 

Birincioğlu). İstanbul: Kriter Yayınevi. 

 

DEMİRALP, O.: 2009 Sinemanın Aynasında Türkiye. İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

 

DEMOĞLU, E. K.: 2010 “İskandinav Sinemasında Kara-Komedi”, (Ed. 

Önder Barlı ve Derya Tellan). Atatürk 



176 
 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Ulusal İletişim 

Kongresi Gülmenin Arkeolojisi ve Medyada 

Mizah Olgusu, Erzurum Mega Ofset, s.743-

749  

 

DORSAY, A.: 1989 Sinemamızın Umut Yılları. İstanbul: İnkılâp 

Yayınları. 

 

DÜZGÜN, D.: 2002 Geleneksel Türk Tiyatrosu. Türkler 

Ansiklopedisi, C.15, Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları. 

 

EMEKSİZ, A.: 2001 Orta Oyunu Kitabı. İstanbul: Kitabevi 

 

EVREN, B.: 2014 Türk Sinemasının 100 Yılı. T.C. Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, Rumi Matbaa, 

İstanbul. 

 

GÖKÇE, O.: 2001 İçerik Çözümlemesi: Teori-Metot-Uygulama. 

Konya: Selçuk Üniversitesi Yaşatma ve 

Geliştirme Vakfı Yayınları. 

 

GÜDERİ, C.: 2008 Sanat Alanı Olarak Mizah: Sanat, Mizah ve 

Karikatür İlişkisi ve Türkiye’den Üç 

Örnek.(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

İnönü Üniversitesi, Malatya  

 

HIDIROĞLU, İ.: 2011 “Yeşilçam Sinemasında Bir Auteur”, Atatürk 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, Sayı: 

1, s.25-44 

 



177 
 

HUTCHEON, L.: 2000 “A Theory of Parody”, University of Illinois 

Press, Urbana and Chicago.  

 

HÜSREVOĞLU, T.: 2019 2010 Sonrası Türk Sinemasında Komedi 

Türü: Onur Ünlü Sineması Örneği. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Maltepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

 

İÇYAR, C.: 2011 Köy Seyirlik Oyunları, Orta Oyunu ve 

Commedia dell’Arte Oyunlarının 

İlişkilerinin İncelenmesi. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Atatürk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Sahne Sanatları 

Anasanat Dalı, Erzurum. 

 

İPŞİROĞLU, Z.: 1978 Uyumsuz Tiyatroda Gerçekçilik. İstanbul 

Üniversitesi Yabancı Diller Yüksekokulu 

Yayınları, İstanbul. 

 

KAMİLOĞLU, Z.: 2013 “Penguen Dergisinden Hareketle Türk 

Karikatür Tarihinde Mizahın Saldırı İşlevi”, 

Milli Folklor, 25(98), s.165-173.  

 

KARADAYI, L.: 2011 2000 Sonrası Türk Sinemasına Eleştirel 

Bakış. (Ed. Özgür Yılmazkol). Okur Kitaplığı, 

İstanbul 

 

KESKİN, U., BÜYÜK, K.: 2013 “Antik Yunan Yazınsal Oyunlarında Yönetim 

Düşüncesi”, Süleyman Demirel Üniversitesi 

İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi. 



178 
 

C.8, S.1, s.385-404 

 

KOESTLER, A.: 1997 Mizah Yaratma Eylemi, Çev. Sevinç 

Kabakçıoğlu. İstanbul: İris Yayıncılık.  

 

KOYUNCU, M.: 2018 Türk Sinemasında Kadın Karakterlere 

Yönelik Bir Analiz. (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Kocaeli Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü İletişim Bilimleri Anabilim 

Dalı, Kocaeli. 

 

KRIPPENDORFF, K.: 1980 Content Analysis: An Introduction to is 

Methodology, Sage, Beverly Hills.  

 

KURTULUŞ, H.: 1987 Türk Tiyatrosu. İstanbul: Toker Yayınları. 

 

MAKAL, O.: 1995a 100 Filmde Başlangıçtan Günümüze Türk 

Sineması. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

 

MAKAL, O.: 1995b 100 Filmde Başlangıcından Günümüze 

Güldürü/Komedi Filmleri. Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

 

MORREALL, J.: 1997 Gülmeyi Ciddi Almak, Çev. Kubilay 

Aysevener ve Şenay Soyer. İstanbul: İris 

Yayıncılık. 

 

 

NESİN, A.: 2001 Cumhuriyet Dönemi Türk Mizahı. İstanbul: 

Adam Yayınları.  

 



179 
 

NİŞANCI, İ.: 2009 Kurgunun Türk Sinemasında Tiyatrocular 

Döneminden Sinemacılar Dönemine 

Geçişteki Etkisi. (Doktora Tezi). İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul. 

 

NUTKU, Ö.: 2001 Dram Sanatı Tiyatroya Giriş. İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

 

ONARAN, Â. Ş.: 1994 Türk Sineması (I. Cilt). İstanbul: Kitle 

Yayınları. 

 

ONARAN, Â. Ş.: 1995 Türk Sineması (II. Cilt). İstanbul: Kitle 

Yayınları. 

 

ONARAN, Â. Ş.: 2012a Sinemaya Giriş. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

 

ONARAN, Â. Ş.: 2012b Sessiz Sinema Tarihi. İstanbul: Agora 

Kitaplığı. 

ÖNGÖREN, F.: 1998 Türk Mizahı. İstanbul: İş Bankası Yayınları.  

 

ÖZÇELİK, Ş.: 2017 Sinemada Komedi: Son Dönem Türk 

Sinemasının Analizi.(Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Selçuk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Konya. 

 

ÖZKAN, S.: 2019 Televizyon Dizi Türü Olarak Absürd 

Komediler ve Leyla İle Mecnun Dizisi 

Üzerine İçerik Analizi.(Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 



180 
 

ÖZÖN, N.: 1972 100 Soruda Sinema Sanatı. İstanbul: Gerçek 

Yayınevi. 

 

ÖZÖN, N.: 1985 Sinema Uygulayımı-Sanatı-Tarihi. İstanbul: 

Hil Yayınları. 

 

ÖZÖN, N.: 1995 Karagöz’den Sinemaya: Türk Sineması ve 

Sorunları (1. Cilt). Ankara: Kitle Yayıncılık. 

 

ÖZÖN, N.: 2013 Türk Sineması Tarihi: 1896-1960. İstanbul: 

Doruk Yayıncılık. 

 

ÖZÜNLÜ, Ü.: 1999 Gülmecenin Dilleri. Ankara: Doruk 

Yayıncılık. 

 

PÖSTEKİ, N.: 2004 1990 Sonrası Türk Sineması. İstanbul: Es 

Yayınları. 

 

SANDERS, B.: 2001 Kahkahanın Zaferi Yıkıcı Tarih Olarak 

Gülme, Çev. Kemal Atakay. İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

 

SAYDAM, B: 2020 “Türk Sineması’nın Tarihine Genel Bir Bakış”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, 

C.18, S.36, s.401-424 

 

SCOGNAMILLO, G.: 1998 Türk Sinema Tarihi (1896-1997). İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

 

SCOGNAMILLO, G.: 2005 Türk Sinemasında Şener Şen. İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 



181 
 

 

SIMOR, E.: 2020 Absurd Black Humor as Social Criticism in 

Contemporary European Cinema. The 

University of Edinburg 

 

SMADJA, E.: 2013 Gülmek, Çev. Sırma Naz Arım, İstanbul: 

Bağlam Yayıncılık. 

 

SOKULLU, S.: 1979 Türk Tiyatrosunda Komedyanın Evrimi. 

Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

 

SÖNMEZ, S.: 2000 Karagöz Kitabı. İstanbul: Kitabevi. 

 

SUNAL, A. K.: 1998 TV Ve Sinemada Kemal Sunal Güldürüsü. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul 

 

ŞAHİNALP, S. D.: 2010 Türkiye’de Gülmenin Dönüşümü: 1970 ve 

2000’li Yıllarda Komedi Filmlerinin 

Karşılaştırmalı Bir Analizi. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İstanbul.  

 

TARHAN, D. E.: 2016 “Fenomenolojik Öznelerarasılığın Tersyüz 

Edilişi Olarak Komedi”, Felsefe Arkivi, S. 45, 

85-117. 

 

TEKSOY, E.: 2015 Kemal Sunal’ın Şaban Tiplemesinde Charlie 

Chaplin ve Şarlo Tiplemesinin Etkileri. 



182 
 

(Doktora Tezi). İstanbul Kültür Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul  

 

TEKSOY, R.: 2005 Rekin Teksoy’un Sinema Tarihi: Birinci 

Cilt. İstanbul: Oğlak Yayınları.  

 

TOPUZ, H.: 1997 Başlangıçtan Bugüne Dünya Karikatürü. 

İstanbul: İnkılâp Kitabevi.  

 

 “Türk Dil Kurumu” (Çevrimiçi), 

http://www.tdk.gov.tr, 2 Kasım 2021. 

 

UÇAR, A., KOCA, C.: 2011 “Gülme Düzleminde Komedi Dükkânı ile 

Ortaoyunu Arasındaki Bağ ve Dilsel Komik 

(Söz Komiği) Açısından Bir Karşılaştırma”. Dil 

ve Edebiyat Dergisi, 8: 2, 39-63.   

 

ULUYAĞCI C.: 1996 “Türk Sinemasında Güldürü”. Kurgu Dergisi, 

Eskişehir Anadolu Üniversitesi İletişim 

Bilimleri Fakültesi, S.14, s.89-95. 

 

ULUYAĞCI, C.: 2015 Türlerle Türk Sineması. (Ed. Yelda 

Özkoçak). İstanbul: Derin Yayınları. 

 

USTA, Ç.: 2005 Mizah Dilinin Gizemi. Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

 

ÜNLÜTÜRK, M.: 2021 Absurd Comedy and Hybridity in Yeşilçam 

Cinema: Baytan and Sunal Films in the 

Social Political Context of 1970s and 1980s 

Turkey. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 



183 
 

Yeditepe Üniversitesi, İstanbul. 

 

YARDIMCI, İ.: 2010 “Mizah Kavramı ve Sanattaki Yeri”, Uşak 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 3/2, s.1-

41.  

 

YAVUZ, D.: 2019 Rönesans Dönemi Resim Sanatında Dram: 

Trajedi ve Komedi (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Erciyes Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Enstitüsü Resim Anasanat Dalı, 

Kayseri.  

 

YİĞİT, M.: 2017 Absürt Tiyatronun Tarihsel Gelişimi İle Bu 

Akımın Öncülerinden Samuel Beckett’in 

Tiyatro Anlayışı, Yazdığı ‘Rockaby’ 

Oyununun İncelenmesi ve Sahnelenmesi. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Bahçeşehir Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul.  

 

WEBER, R. P.: 1989 Basic Content Analysis. Sage, London. 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 
 

ÖZGEÇMİŞ 

Kemal Ozan Çenbertaş, 9 Mayıs 1990 tarihinde İstanbul’da doğdu. İlk ve 

ortaokulu Florya Şenlikköy İlköğretim Okulu’nda okudu. Lise öğrenimini 

Küçükçekmece Lisesi’nde tamamladı. 2007 yılında Bilecik Üniversitesi İktisadi 

ve İdari Bilimler Fakültesi’nin İşletme bölümüne girdi. Daha sonra yatay geçiş 

yaptığı Trakya Üniversitesi’nin İşletme bölümünden 2012 yılında mezun oldu. 

2013 yılında kayıt yaptırdığı İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi Radyo, 

Televizyon ve Sinema bölümünden 2017 yılında fakülte ve bölüm birincisi olarak 

mezun oldu. 2018 yılında girdiği İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Radyo Televizyon ve Sinema anabilim dalından 2022 yılında “Türk Komedi 

Sineması’nda Absürt Filmler: Burak Aksak Filmleri Üzerine Bir İnceleme” 

başlıklı tezini yazarak mezun oldu. Doç. Dr. Özlem ARDA ile birlikte yazdığı 

“Prenses Mononoke Filminin Eko-eleştirel Değerlendirilmesi” başlıklı makalesi 4. 

Uluslararası Bilimsel Çalışmalar Kongresi’nde yayınlandı.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


