
 

T.C.  
İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

BAHMAN GHOBADI SİNEMASINDA HAYVAN 

METAFORLARIYLA TRAVMA ANLATIMI 

 

 

Gülden TÜMER 
2501170775 

 

 

Tez Danışmanı  
Prof.Dr. Ayşen AKKOR GÜL 

 

 

İstanbul, 2020



iii 
 

ÖZ 

BAHMAN GHOBADİ SİNEMASINDA HAYVAN 

METAFORLARIYLA TRAVMA ANLATIMI  

Gülden TÜMER 
Bu çalışmada, İranlı yönetmen Bahman Ghobadi’nin sineması incelenecektir. 

Ghobadi’nin tercih ettiği temaları işleyiş biçiminde, İran sinemasının karakteristik 

özelliklerinin izlerini görmek mümkündür. Araştırmanın birinci bölümünde, İran 

sinemasının tarihi, gelişimi, siyasi ve sosyokültürel etkiler altında geçirdiği dönüşüm, 

teknik-tematik seçimleri ve beslendiği kaynaklar ile ilgili inceleme yapılarak 

yönetmenin nasıl bir sinemanın parçası olduğu irdelenecektir. Bu bölümde şiirsellik, 

çocuk oyuncu kullanımı, gündelik hayatın anlatımı gibi İran sinemasının öne çıkan 

özelliklerinin yanı sıra sinemada hayvan kullanımı başlığı etraflıca ele alınacaktır. 

Öncesinde insan-hayvan ilişkisinin tarihselliği ve anlatılarda hayvanların rolü 

incelenecek, ardından sinemada hayvan kullanımı ve özellikle İran sinemasında bu 

tercihin nedenleri sorgulanacaktır.  

Araştırmanın ikinci bölümünde Bahman Ghobadi sineması derinlemesine ele 

alınacak ve yönetmenin sineması öykü, söylem, tematik yapı bakımından 

çözümlenecektir. Filmlerinde, yaşadığı toprakların meselelerini izleyicisiyle paylaşan 

Ghobadi; özellikle savaş, sınır, mayın, göç gibi travmatik temaları beyaz perdeye 

taşımaktadır. Söz konusu temaları iyi analiz edebilmek için önce travmanın tanımı 

yapılacak, tarihsel süreçte travma tanısındaki gelişim incelenecek ve travma çeşitleri 

ile travma sonrası görülen semptomlar araştırılacaktır. Travma temaları ve Travma 

Sonrası Stres Bozukluğu (TSSB) gösteren karakterlere yer verilen filmler, ağırlıklı 

olarak son 20 yıldır “travma sineması” kapsamında değerlendirilmektedir. 



iv 
 

Araştırmada travma sinemasının da tanımı yapıldıktan sonra, türleri ve özellikleri 

incelenecektir. Amaç, Ghobadi sinemasının travma sineması kapsamında incelenip 

incelenemeyeceği konusunda bir sonuca varabilmektir.   

Çalışmanın son bölümünde, yönetmenin, adında hayvan isimleri geçen dört filmi 

seçilerek filmlerde işlediği temalar Gömülü Teori yaklaşımı ile ortaya çıkarılacak ve 

bu temaların DSM-V’te yer alan travma ve TSSB tanısı ile örtüşüp örtüşmediği 

incelenecektir. Ghobadi’nin filmlerinde hayvanların önemli birer metafor olduğu 

varsayımdan hareketle, adında hayvan isimleri geçen filmlerde hayvan metaforlarının 

travma anlatımındaki önemi mercek altına alınacaktır. Son olarak araştırma 

kapsamında Bahman Ghobadi ile görüşülerek kendisine de ‘seçtiği temalar’ ve 

‘hayvan metaforları’ ile ilgili sorular yöneltilecektir. Yapılacak bu araştırmayla, 

hayvan metaforlarının, yönetmenin sinemasında travma anlatımı için yarattığı 

olanaklarla ilgili bir sonuca ulaşılması hedeflenmektedir.   

Anahtar Kelimeler: Bahman Ghobadi, İran Sineması, Travma Sineması, Hayvan 

Metaforu, Gömülü Teori 

 

 

 

 

 

 



v 
 

ABSTRACT  

EXPRESSION OF TRAUMA WITH ANIMAL METAPHORS IN  

BAHMAN GHOBADI CINEMA 

 

 Gülden TÜMER  

 
In this study, Iranian director Bahman Ghobadi's cinema will be examined. It is 

possible to see the effects of the characteristic features of Iranian cinema in the way 

Ghobadi processes his preferred themes. In the first part of the research, the history 

of Iranian cinema, its evolution and transformation under political and sociocultural 

influences, its technical-thematic choices and the sources it is fed will be examined 

to probe what type of cinema the director is part of. In this section, the main features 

of Iranian cinema such as poetry, use of child and animal, narration of daily life in 

cinema will be discussed in detail. First of all, the history of human-animal relations 

and the role of animals in narratives will be examined and then the use of animals in 

cinema and the reasons of this preference especially in Iranian cinema will be 

questioned. 

In the second part of the research, Bahman Ghobadi cinema will be discussed in 

depth and analyzed in terms of story, discourse and thematic structure. In his films, 

the director shares the issues of the land he lives in with his audience and brings the 

traumatic themes such as war, border, mine, migration, rape, prohibitions, poverty, 

deprivation and obstacles to the screen. In order to analyze these themes in depth, 

firstly, the definition of trauma will be made, then the development of trauma 

diagnosis in the historical process will be searched and the types of trauma and post-

traumatic symptoms will be included. The themes of trauma and characters showing 



vi 
 

Post Traumatic Stress Disorder (PTSD) have been examined in the context of 

“trauma cinema” of the last 20 years. In this study, after the definition of trauma 

cinema is made, the categories and their features of the genre will be examined. The 

aim is to conclude whether Ghobadi cinema can be examined within the scope of 

trauma cinema.  

In the last part of the study, four movies of the director titled with the names of 

animals will be selected and the themes he mostly work on in his movies will be 

revealed with the Grounded Theory approach. Then, we will examine whether these 

themes overlap with the diagnosis of trauma and PTSD in DSM-V. Assuming that 

animals are important metaphors in Ghobadi's films, the importance of animal 

metaphors in the narrative of trauma will be examined in his films. Finally, an in 

depth interview with Bahman Ghobadi will be realized and he will be asked 

questions about trauma narration, themes and animal metaphors. As a result of this 

research, it is aimed to reach a conclusion about the oppurtinities come from animal 

metaphors for trauma narration in the director's cinema. 

Keywords: Bahman Ghobadi, Iranian Cinema, Trauma Cinema, Animal Metaphor, 

Ground Theory 

 

 

 

 

 



vii 
 

 

TEŞEKKÜRLER 

 
Bu çalışmaya ilham veren ve desteğini esirgemeyen sayın Bahman Ghobadi’ye,  

Çalışmanın fikrini paylaştığımda öncelikle bir araştırma yöntemi öneren, o yöntemi 

uygulama konusunda yol gösteren, bilimsel bir araştırmanın nasıl yapılması 

gerektiğine dair çok şey öğreten değerli tez danışmanım Ayşen Gül’e,  

Sinema kadar psikoloji alanında da araştırma yaparken kendisinden çok şey 

öğrendiğim psikolog dostum Reha Üner’e,  

Yıllardır yaptığım her şeyi coşkuyla paylaştığım; bu tezi okurken de heyecanıma 

ortak olan, neyin eksik neyin fazla olduğunu gören, gösteren Banu Özyürek’e,   

Yaşam kararlarımı alırken hep yanımda olan, yıllar sonra okula dönmeyi 

düşündüğümde de benimle birlikte heyecan duyan, yüreklendiren Handan Evren’e,  

Birlikte her türlü fikir üzerine düşünmeyi, konuşmayı, tartışmayı çok sevdiğim; hep 

birlikte, hep beraber olduğumuz annem Adalet Tümer ve ağabeyim Gürol Tümer’e 

sonsuz teşekkürlerimle… 

 

 

 

 

 



viii 
 

İÇİNDEKİLER 

         Sayfa 

ÖZ ........................................................................................................................ İİİ 

ABSTRACT ........................................................................................................... V 

TEŞEKKÜRLER ................................................................................................ Vİİ 

TABLOLAR LİSTESİ ........................................................................................ Xİ 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................ Xİİ 

GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İRAN SİNEMASI: DÖNEMLERİ, ÖZELLİKLERİ VE HAYVAN 

KULLANIMI 

1.1. İran Sinemasının Dönemleri ............................................................................... 6 

1.1.1. Sessiz Dönem (1900-1930) ......................................................................... 7 

1.1.2. Sesli Dönem (1930-1960) ............................................................................ 9 

1.1.2.1. İlk Farsça Film: Lor Kız ....................................................................... 9 

1.1.2.2. Yabancı Filmler .................................................................................... 9 

1.1.2.3. Farsi Filmler ....................................................................................... 10 

1.1.3. Modern Dönem (1960-1978) ..................................................................... 10 

1.1.4. Devrim Sonrası Dönem (1978’den Günümüze) ......................................... 13 

1.1.4.1. Geçiş Dönemi (1978-1982)................................................................. 13 

1.1.4.2. Sağlamlaştırma Dönemi (1983-1986) ................................................. 14 

1.1.4.3. Olgunluğun Sancıları (1987-1997) ...................................................... 15 

1.1.4.4. Sosyal Sinema (1997’den Günümüze) ................................................ 16 

1.2. İran Sinemasının Özellikleri ............................................................................. 18 

1.2.1. Metaforik Anlatım ..................................................................................... 19 

1.2.2. Şiirsellik .................................................................................................... 20 

1.2.3. Çocuk Oyuncu Kullanımı .......................................................................... 22 

1.2.4. Hayvan Kullanımı ..................................................................................... 23 

1.2.4.1. İnsan-Hayvan İlişkisinin Tarihselliği .................................................. 24 

1.2.4.2. İran Sinemasından Örnekler ............................................................... 29 

  



ix 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

BİR TRAVMA SİNEMASI ÖRNEĞİ: BAHMAN GHOBADI SİNEMASI 

2.1. Travma Sineması ............................................................................................. 32 

2.1.1. Travma Nedir ............................................................................................ 33 

2.1.1.1. Travmanın Tarihi ................................................................................ 33 

2.1.1.1.1. Histeri .......................................................................................... 34 

2.1.1.1.2. Birinci Dünya Savaşı ................................................................... 36 

2.1.1.1.3. İkinci Dünya Savaşı ..................................................................... 36 

2.1.1.1.4. Travma Tanımının Geliştirilmesi ve Feminist Hareketin Katkıları 37 

2.1.1.2. Travmanın Nedenleri .......................................................................... 38 

2.1.2. Travma Sineması Nedir? ........................................................................... 40 

2.1.2.1. Travma Sinemasının Tarihi................................................................. 41 

2.1.2.2. Travma Sinemasının Özellikleri ......................................................... 45 

2.1.2.3. Travma Sinemasının Çeşitleri ............................................................. 48 

2.1.2.3.1. Tedavi Edici Travma Filmleri ...................................................... 48 

2.1.2.3.2. Şok Edici Travma Filmleri ........................................................... 49 

2.1.2.3.3. Röntgenci Travma Filmleri .......................................................... 50 

2.1.2.3.4. Tanıklaştıran Travma Filmleri...................................................... 50 

2.2. Bahman Ghobadi Sineması .............................................................................. 53 

2.2.1. Bahman Ghobadi’nin Hayatı ..................................................................... 54 

2.2.2. Ghobadi’nin Eserleri ................................................................................. 55 

2.2.2.1. Sarhoş Atlar Zamanı ........................................................................... 56 

2.2.2.2. Annemin Ülkesinin Şarkıları .............................................................. 57 

2.2.2.3. Kaplumbağalar da Uçar ...................................................................... 57 

2.2.2.4. Yarım Ay ........................................................................................... 58 

2.2.2.5. Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok ............................................. 58 

2.2.2.6. Gergedan Mevsimi ............................................................................. 58 

2.2.3. Ghobadi’nin Sinema Dili ........................................................................... 59 

2.2.3.1. Belgesel Unsurları Taşıyan Bir Kurmaca ............................................ 59 

2.2.3.2. Amatör Oyuncular .............................................................................. 61 

2.2.3.3. Çocuk Oyuncular ................................................................................ 62 

2.3.3.4. Ses ve Müzik ...................................................................................... 63 



x 
 

2.3.3.4. Sınır Öyküleri ..................................................................................... 65 

2.3.3.5. Engelli Karakterler ............................................................................. 66 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GHOBADİ SİNEMASI ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA 

3.1. Ghobadi Sinemasında Temalar ve Hayvan Metaforlarının İncelenmesi ............ 67 

3.1.1. Amaç ve Yöntem ...................................................................................... 67 

3.1.2. Bulgular .................................................................................................... 71 

3.1.2.1. Sarhoş Atlar Zamanı ........................................................................... 71 

3.1.2.1.1. Açık Kodlama.............................................................................. 71 

3.1.2.1.2. Eksen Kodlama ............................................................................ 77 

3.2.2.2. Kaplumbağalar da Uçar ...................................................................... 79 

3.2.2.2.1. Açık Kodlama.............................................................................. 79 

3.2.2.2.2. Eksen Kodlama ............................................................................ 88 

3.2.2.3. Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok ............................................. 91 

3.2.2.3.1. Açık Kodlama.............................................................................. 91 

3.2.2.3.2. Eksen Kodlama ............................................................................ 99 

3.2.2.4. Gergedan Mevsimi ........................................................................... 101 

3.2.2.4.1. Açık Kodlama............................................................................ 101 

3.2.2.4.2. Eksen Kodlama .......................................................................... 108 

3.1.3. Karşılaştırmalı Analiz ve Seçici Kodlama ............................................... 113 

3.2. Yönetmen ile Derinlemesine Görüşme ........................................................... 119 

3.2.1. Amaç ve Yöntem .................................................................................... 119 

3.2.2. Bulgular .................................................................................................. 119 

SONUÇ................................................................................................................ 122 

KAYNAKÇA ...................................................................................................... 129 

EKLER................................................................................................................ 144 
 

 

 

 

 



xi 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 3.1 : Sarhoş Atlar Zamanı - Açık Kodlama ................................................... 71 

Tablo 3.2 : Kaplumbağalar da Uçar - Açık Kodlama .............................................. 80 

Tablo 3.3 : Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok - Açık Kodlama .................... 91 

Tablo 3.4 : Gergedan Mevsimi - Açık Kodlama ................................................... 101 

Tablo 3.5 : Seçici Kodlama .................................................................................. 114 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



xii 
 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

 

DSM  : Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders 

PTSD  : Post Traumatic Stress Disorder 

TSSB   : Travma Sonrası Stres Bozukluğu 



1 
 

GİRİŞ 

Hareket cezbeder. Copei; birçok hayvanın, avını hareket etmediği takdirde fark 

edemeyeceğini hatırlatarak bu cazibenin biyolojik mirasımızla ilgili olduğunu dile 

getirmiştir. Hareketin temsilleri bedenimizin en derin katmanlarında kıpırtıya yol 

açar, duyu organlarımız oyuna çağrılmaktadır (Kracauer, 2012: 274). 

 

“Hareketin görüntüsü mutluluk verir” (Bresson, 2016: 42). Wallon, izlediğimiz 

filmlerde, birbiri ardına gelen görüntülerden oluşan akıştan gözümüzü alamadığımızı 

belirtir; üstelik bunu sadece hikâyenin ucunu kaçırmayalım diye değil, hareket 

nedeniyle kapıldığımız çekimle yaparız. Akışta, bize hiçbir şey kaçırmamamızı 

empoze eden bir tür tahrik olduğunu söyler (Kracauer, 2012: 274).    

 

İlk filmlerin izleyicileri için de heyecan verici olan tam olarak budur: Hareket. 

1895’in Aralık ayında Paris’teki Grand Kafe’de sinema tarihinin ilk filmi olarak 

kabul edilen 50 saniyelik Trenin Gara Girişi’nin gösterimini yapan Fransız mucitler 

Auguste ve Lois Lumière’in, bu ve sonraki filmlerinde izleyicilerini, heyecan verici 

olayları betimleyerek değil, bugün modern izleyicinin neredeyse hiç dikkate değer 

bulmayacağı; bir bebeğin kahvaltısı sırasında arkada kımıldayan yaprak, bir tekne 

limandan ayrılırken su yüzeyinde oluşan ışık oyunları gibi önemsiz ayrıntılarla 

büyülemişlerdir. İlk izleyiciler, canlı ya da cansız nesnelerin hareketlerinin 

kaydedilip yeniden üretilmesini hayranlıkla takip etmişlerdir; istekleri ya da 

beklentileri bir öykü anlatılması değildir (Pearson, 2008: 35). Hatta ilk çıktığında 

sinemanın öykü anlatma aracı olabileceği kimsenin aklına gelmemiştir. Dönemin 



2 
 

eleştirmenleri ve gazeteciler sinematografa oldukça farklı işlevler yüklerler: Bir 

arşivleme makinesi, cerrahi tıp dalının öğretimi ve araştırılmasında yardımcı olacak 

teknolojik bir aygıt ya da yaşamlarını yitiren sevilen insanların unutulmasını 

engelleyecek kamusal bir saygı aracı… (Metz, 2012: 94). 

 

Ancak tüm bu tahminler boşa çıkmıştır. Lumière kardeşler, film yapmaya 

başladıktan 2 yıl sonra popülerliğini kaybetmiş ve bayrağı George Meliès 

devralmıştır (Kracauer, 2015: 112). Aya Yolculuk adlı ilk bilim kurgu filmini 1902’de 

yapan Meliès “öyküler” anlatır. Lumière kardeşler belgesel filmin kurucusu olarak 

kabul edilirken Meliès de öykülü filmin başlatıcısı olur (Teksoy, 2009: 34). 1907-

1908 yıllarına gelindiğinde film, “fotoğrafın zavallı bir akrabası değil, tiyatro gibi 

daha geleneksel biçimlerin popülerliğini tehdit eden önemli bir eğlence” olarak 

görülmeye başlanmıştır (Pearson, 2015: 47).  

 

“Bir tiyatro oyunu başlı başına bir evren sunar; ama gerçek hayatta onu kuşatacak 

evrenle ilişkilendirilecek olsa parçalanıp gidecek bir evrendir bu” (Kracauer, 2015: 

108). Sinema evreni ise tiyatroya oranla izleyiciyi çok daha fazla içine alır. Her bir 

film için yaratılan o filme özel evrende izleyici; kimi zaman romantik bir aşk 

hikâyesinin, kimi zaman korkunç bir gelecek tahayyülünün, kimi zaman tarihi bir 

gerçekliğin, kimi zaman da gerek kişi gerek toplumların başına gelen travmatik 

olayların akışına kendini bırakır. Bu çalışmada da yaşadığı toplumun travmalarını 

dünya izleyicisi ile buluşturan İranlı yönetmen Bahman Ghobadi’nin sinematografisi 

irdelenecektir. Bugüne kadar yönetmenin sinema dili üzerine çokça araştırma 

yapılmıştır. Lovatt, Breathing Bodies Sounding Subjectivity in the War Film (2016) 



3 
 

başlıklı makalesinde, Bahman Ghobadi’nin Kaplumbağalar da Uçar (2004) filmi ile 

diğer bir İranlı yönetmen olan Behram Beyzai’nin Başu, Küçük Yabancı (1990) adlı 

filminin analizini yaparak bu filmleri Hollywood sinemasındaki savaş filmleriyle 

karşılaştırmış; filmlerin, savaş kurbanları ve göçmenlerin ruh hallerinin 

derinlemesine anlaşılması açısından önemli birer alternatif olduğunu dile getirmiştir 

(Lovatt, 2016: 167). Hadaegh ve Zandi, Allegorized Subaltern: Subjectivity and 

Death in the Works of Bahman Ghobadi (2015) başlıklı araştırmada; Ghobadi 

filmlerinde, Kürt kimliğini kazanmak için gösterilen direniş ve Kürtlerin mücadeleyi 

verirken ölmekten başka çarelerinin kalmadığı iddiası işlenmiştir (Hadaegh & Zandi, 

2015: 370). Asuman Suner de Outside in: ‘Accented Cinema’ at Large adlı 

makalesinde Ghobadi’nin Sarhoş Atlar Zamanı (2000) filmi ile Nuri Bilge Ceylan’ın 

Uzak (2002) ve Wong Kar-Wai’nin Happy Together (1997) filmlerini Hamid 

Nafisi’nin “aksanlı sinema” kavramı çerçevesinde incelemiştir (Suner, 2006: 363). 

Uluslararası arenada yapılan bu ve diğer araştırmaların yanı sıra Ghobadi 

sinemasıyla ilgili Türkiye’de de araştırmalar mevcuttur. Söz konusu çalışmalara ve 

yönetmenle yapılan görüşmelere araştırmanın ilerleyen bölümlerinde yer verilecektir.  

 

Öte yandan bu çalışmada İranlı yönetmen Ghobadi’nin sinemasında kullandığı 

travmatik temaları incelemek için “travma sineması” kavramı araştırılacaktır. E. Ann 

Kaplan ile Ban Wang’ın kaleme aldığı Trauma and Cinema Cross-Cultural 

Explorations (2004), travma sineması çalışmalarının tek çatı altında toplandığı 

kaynak eserlerden biridir. Janet Walker da Trauma Cinema: Documenting Incest and 

the Holocaust (2005) adlı kitabıyla travma sinemasını psikoloji bilimi çerçevesinde 

değerlendirmiştir. Dirk de Bruyn, The Performance of Trauma in Moving Image 



4 
 

Art’ı 2014’te ilgilileriyle buluşturmuştur. Raz Yosef’in The Politics of Loss and 

Trauma in Contemporary Israeli Cinema kitabı 2011’de yayımlanmıştır. 2008’de 

Nurith Gertz ve George Khieifi, Palestinian Cinema: Landscape, Trauma, and 

Memory başlıklı kitabı okuyucuyla buluşturmuştur. Tamar Ashuri’nin I Witness: Re-

presenting Trauma in and by Cinema (2010) başlıklı araştırması; Rebeca Maseda 

Garcia’nın kaleme aldığı ‘Mood, Silence and Ghostly Words: Female Trauma in 

Isabel Coixet's The Secret Life of Words (2014) alanda yazılan makalelerden yalnızca 

birkaçıdır.  

 

Türkiye’de ise travma sineması alanında iki kapsamlı çalışma hazırlanmıştır. Söz 

konusu çalışmalardan biri, Sevcan Sönmez’in 2012 yılında Anadolu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Sinema Televizyon Anabilim Dalında verdiği Türkiye 

Sinemasında Travmatik Temsiller başlıklı doktora tezidir. Tez, Filmlerle Hatırlamak 

adıyla 2015 yılında kitaplaştırılmıştır. Bir diğer çalışma, Sinem Evren Yüksel’in 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimsel Enstitüsü Radyo Televizyon Sinema Anabilim 

Dalında verdiği doktora tezidir. Yüksel bu çalışmasını 2016 yılında Travma 

Anlatıları: Türk Sinemasında Melodram ve Toplumsal Fantazi adıyla yayımlamıştır. 

Bahman Ghobadi sineması üzerine yapılan bu çalışmayla birlikte, Türkiye’de 

oldukça sınırlı sayıda araştırma yapılmış bir konu olan travma sineması incelenmiş 

olacaktır. Bugüne dek Ghabadi’nin filmlerinde işlediği konular üzerine çeşitli 

araştırmalar yapılmıştır; ancak bu araştırmada hem yönetmenin sineması travma 

sineması kapsamında ele alınacak hem de travmanın aktarımında, temaları işlerken 

hayvan metaforlarından nasıl yararlandığı irdelenecektir. Tezde sırasıyla İran 

sineması, travma sineması ve yönetmenin sineması kaynak tarama yöntemiyle 



5 
 

incelenecektir. Bahman Ghobadi sineması örnekleri ise Gömülü Teori yaklaşımıyla 

araştırılacaktır. Daha sonra ulaşılan bulgular yönetmenle gerçekleştirilen 

derinlemesine görüşme neticesinde yorumlanarak tez, bir durum saptamasının 

ötesine taşınacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

BİRİNCİ BÖLÜM  

İRAN SİNEMASI: DÖNEMLERİ, ÖZELLİKLERİ VE  

HAYVAN KULLANIMI 

İran sineması, dünyada geniş yankı bulan ülke sinemalarının güçlü örneklerinden 

biridir. Ülkeye dair söz söylerken akla gelen unsurlardan birinin sanat ve edebiyat 

olduğu İran’da, Şah döneminde ve daha da katı bir biçimde İslam Devrimi 

sonrasında sanatsal faaliyetlere sınırlandırma getirilmiş olsa da İran sineması ülkenin 

sanatla olan iç içeliği sayesinde her türlü sansürü delecek yöntemler bulmuş ve sesini 

tüm dünyaya duyurmuştur.  

 

“Dabaşi’ye göre, İran’ın kendi kültürüyle bağıntılı olarak sinemaya kazandırdığı 

‘görsel aksan’ın kökleri geleneksel görsel sanatlara ve özellikle de Taziye ve  

Arusak-bazi gibi gösteri sanatlarına uzanmaktadır” (Sözen, 2008a: 122). Sinema 

geleneği, Kerbela olaylarını temsil eden “Taziye” gibi dinî oyunlara dayandırılırken 

teknik olarak bu dünyaya ilk adımlar, Batı’ya seyahatler sayesinde atılmıştır (Özen & 

Arpacı, 2018: 241).  

1.1. İran Sinemasının Dönemleri  

Sinema dünyasında tartışmasız bir yer edinen İran sinemasını anlamak için, ülkede 

sinemanın yeşerdiği yakın tarihi incelemek gerekir. Çalışmada, siyasi gelişmelere 

paralel olarak değişim gösteren İran sineması dönemlere ayrılarak incelenecektir.  Bu 

incelemede medya ve sinema alanındaki çalışmalarıyla tanınan, sinema 

araştırmalarına “aksanlı sinema” kavramıyla önemli katkılar sunan Nafisi’nin 

dönemselleştirmesi esas alınacaktır. Nafisi, ilk basımı 1996 yılında gerçekleştirilen 



7 
 

Dünya Sinema Tarihi adlı eserde kaleme aldığı İran Sineması başlığında İran 

sinemasını; ‘Sessiz Dönem’, ‘Sesli Dönem’, ‘Modern Dönem’ ve ‘Devrim Sonrası 

Dönem’ şeklinde dönemselleştirerek incelemiştir. Araştırmada ülke sinema tarihi bu 

şekilde incelenecek olup 1996 sonrası dönem içinse yine bu çalışmanın 

kaynaklarından biri olan Tarihsel Gelişimin Işığında İran Sineması adlı eserde 

Mahrokh Shirin Pour’un tercih ettiği gibi Sosyal Sinema başlığı kullanılacaktır.  

1.1.1. Sessiz Dönem (1900-1930) 

İran sinemasının ilk örneği denilebilecek kayıtlar, çok değil sinemanın icadından 

hemen 5 yıl sonraya tekabül eder; 1900 yılına ait bu görüntüler Belçika’nın Ostend 

kentinde çekilir. İran Şahı Muzafferüddin, Avrupa gezisi sırasında sinemayla 

tanışmış ve hemen Paris’ten bir Gaumont kamera alınmasını emretmiştir. Bundan 

birkaç hafta sonra, Ostend’deki gezisi sırasında bir çiçek alayının kendisi de dahil 

orada bulunanları çiçek yağmuruna tuttuğu anın görüntülenmesini isteyerek ülke 

tarihinin kurgusal olmayan ilk filminin çekilmesini sağlamıştır (Nafisi, 2008: 766). 

Şah bu ilk filme anılarında özellikle yer vermiştir (Mottahedeh, 2008: 105): “Çok 

ilginç bir festivaldi. Faytonların içini ve dışını çiçeklerle süslemişlerdi, tekerlekler 

bile çiçeklerle kaplanmıştı. Öyle ki faytonlar zor seçiliyordu. Bu faytonları süren 

hanımlar, bize çiçeklerden buketler attılar. Bu şekilde müzik eşliğinde geçen belki 

50’den fazla fayton vardı. Buket attıklarında biz de onlara geri atıyorduk. Akkasbaşı 

da filme çekiyordu…” Şah’ın da andığı gibi ülkenin ilk yönetmeni unvanına 18 

Ağustos 1900 günü bu anı ölümsüzleştiren saray fotoğrafçısı Mirza İbrahim Han 

Akkasbaşı nail olur (Nafisi, 2008: 766). Fotoğrafçılık tahsilini Avrupa’da yapan 

Akkasbaşı, Muzafferüddin Şah’ın ölümüne kadar sarayda kameraman olarak çalışmış 

ve saraydaki özel günlerin filmlerini çekmeye devam etmiştir (Aktaş, 2015: 21).  



8 
 

1900’de Tebriz’deki ilk sinema salonu açılırken amaç ticari değildir; salonu açan 

Katolik misyonerlerdir ve tanrı kelamını yaymak için harekete geçmişlerdir 

(Dabashi, 2001: 12). İlk ticari sinema salonunu açan kişi İbrahim Han Sahafbaşı 

Tahrani olur. Tebriz’de 1904 yılında Şah’ın izniyle faaliyete geçen salon, dini 

otoritelerin sinemanın şeytan işi olduğunu söylemeleri neticesinde Şah tarafından 

kapatılır. Sahafbaşı’nın mülkleri haczedilir ve kendisi de ailesiyle birlikte yurt dışına 

sürülür (Sadr, 2006: 9). Ancak sinema varlığını sürdürecektir. Sinemanın ilk 

yıllarında haber filmleri ağırlıktadır. Bu filmler hem içerikleri (Kraliyetle ilgili 

gösteriler, olaylar ve haberleri içeren filmler) hem de gösterim alanları açısından üst 

sınıfların dünyasında kalmıştır (Nafisi, 2008: 766). Şah yaygınlaşması gerektiğini 

savunurken hâlâ teknik, ekonomik ve toplumsal engeller vardır. Öte yandan Şah, 

filmler başlamadan önce hazır ola geçip milli marşın okunmasını şart koşarak 

sinemayı millilik düşüncesini yaymak için kullanılabilecek bir araç olarak görmüştür. 

Ancak dini önderlerin fikirleri değişmemiş, bu nedenle sinemada ilk adımlar, Ermeni 

ve Yahudi sanatçılar tarafından atılmıştır (Oylum, 2019: 9).  

 

İlk uzun metrajlı kurgusal film 1930’da Ermeni sanatçı Avanes Ohanyan tarafından 

çekilen Abi ve Rabi’dir. Kimi kaynaklarda adı Ohanes Oganyans olarak da geçen 

yönetmen, İran’ın Meşhed şehrinde doğmuş, Moskova Sinema Okulu’ndan mezun 

olduktan sonra 1929’da İran’a dönmüştür (Pour, 2007: 30-31). Burada bir “sinema 

artistliği okulu” (Aktaş, 2015: 25) açarak gençlerin fotoğrafçılık, sinema tekniği, 

jimnastik, bale ve yüzme dersleri almasını sağlamıştır. Okula kayıt yaptıran üç yüz 

kişiden sadece on iki kişi mezun olabilmiştir (Pour, 2007: 31) Kadınlara ve çocuklara 

özel bölümleri açma girişimi ise başarısızlıkla sonuçlanmıştır (Aktaş, 2015: 25). Abi 



9 
 

ve Rabi’nin tek kopyası, 1932’deki bir gösterimi sırasında çıkan yangında yok 

olmuştur; fakat tarihçilerinin filmle ilgili topladıkları bilgilere göre eser, biri uzun 

diğeri kısa iki adamın komik maceralarını anlatmaktadır. Tam manasıyla bir 

senaryodan mahrum olan film skeçlerden olmuştur (Mottahedeh, 2009: 536). 

1.1.2. Sesli Dönem (1930-1960) 

Ülkede gösterilen ilk sesli film Türkiyeli bir fotoğrafçı tarafından 1932’de çekilir; bu 

haber filminde Mustafa Kemal Atatürk’le görüşme yapan İran Başbakanı 

Muhammed Ali Faruği’nin Farsça yaptığı kısa bir konuşma yer almaktadır (Nafisi, 

2008: 766). Hemen bir yıl sonra da ilk Farsça film izleyiciyle buluşur.  

1.1.2.1. İlk Farsça Film: Lor Kız  

İlk Farsça uzun metrajlı film Ardeşir İrani ile Abdolhosain Sepanta’nın imzasını 

taşıyan Lor Kız’dır (1933). Hindistan’da çekilen film, pek çok açıdan ilkleri 

bünyesinde barındırır. İranlı kadın oyuncuların da beyazperdede görüldüğü ilk yapım 

olan film, Loristan aşiretine mensup Gülnar adlı kimsesiz bir kızın hikâyesidir 

(Aktaş, 2015: 26). İran milliyetçiliğini destekleyen filmde, melodramatik bir aşk 

öyküsü anlatılır (Mottahedeh, 2009: 538). Ohanyan ve İrani’nin yanı sıra o dönemde 

Han Baba Han Moetazedi, İbrahim Moradi, Abdolhoseyin Sepanta gibi isimler de 

sinemaya hizmet etmişlerdir. Yaptıkları sadece film çekmek değildir; sinema salonu 

açmak, karanlık oda ve laboratuvar kurmak gibi sektörün ülkede yerleşmesine 

yönelik faaliyetlerde bulunurlar (Pour, 2007: 27-28).    

1.1.2.2. Yabancı Filmler  

Bu dönemde her ne kadar yerli sinemacılar yetişmeye başlasa da sayıları çok azdır, 

salonlarda izleyici ile buluşan filmlerin çoğu ithaldir (Pour, 2007: 29). İran Şahı Rıza 



10 
 

Pehlevi’nin ülkeyi modernleştirme çabalarıyla geçen yıllarda bu filmlerin rolü 

büyüktür. Muhammed Musaddık’la milli politikaların uygulandığı bir ara dönemde; 

1950-60 yılları arasında 300’den fazla yerli film üretildiyse de bu dönem fazla uzun 

sürmemiş ve Musaddık bir darbeyle devrilmiştir (Oylum, 2019: 11).     

1.1.2.3. Farsi Filmler  

Darbenin ardından ABD’nin Sovyet Rusya ile sınırdaş ülkelere olan özel ilgisi 

nedeniyle ABD Enformasyon Dairesi bu ülkelerde film yapım ve gösterim projesi 

başlatmış ve bu proje kapsamında Amerikalı ekipler İranlılara teknik eğitim 

vermiştir. Eğitim alan yerli sinemacılar ilk olarak ilgi gören yabancı filmlerin yerli ve 

ucuz uyarlamalarını yaparlar. Farsi filmler olarak adlandırılan bu yapımlar, genellikle 

aşk temalı melodramlardır. Geniş halk kesimlerine hitap eden filmlerde sınıf atlama 

çabası, işlenen konular arasında önemli bir yer tutmuştur (Oylum, 2019: 12).     

1.1.3. Modern Dönem (1960-1978) 

Gerçekçi, estetik kaygılarla çekilen ilk İran filmlerinin yapımı 1950’lerin sonu 

1960’ların başına denk gelmiştir. Petrol gelirlerinin bir nebze de olsa toplumun 

kalkınması için kullanılmasıyla sanatın her alanında gelişmeler gözlemlenir. Köklü 

bir tarihi olan İran şiiri modernist açılımlar yapmış, modern roman önemli başarılara 

imza atmış, yurt dışına giden İranlı sanatçılar ülkelerine dönmeye başlamış ve 

ülkedeki kültür hayatı renklenmiştir (Oylum, 2019: 14-15). Sinemacılar toplumun 

sorunlarını anlatan filmler yapmaya yönelirler. 1968-69 yıllarında yaklaşık 15 

yönetmenin oluşturduğu bu ‘Yeni Akım’da aralarında Daryuş Mehrcui, Mesud 

Kimiyai, Ali Hatemi, Behram Beyzayi gibi isimlerin bulunduğu yönetmenlerin 

filmleri, dünya sinema festivallerinde boy göstermiştir (Pour, 2007: 84-85). ‘İran 



11 
 

Yeni Dalgası’ olarak anılacak bu dönemin yönetmenleri rejimin baskısı altındadır. 

Ferruh Gaffari’nin Tahran’ın yoksul güney semtindeki yaşamı betimlediği Şehrin 

Güneyi (1958) sadece yasaklanmakla kalmaz yönetmenin ifadesine göre filmin 

negatifleri de yok edilir. Ancak 11 yıl sonra çekilen Deryuş Mehrcui’nin İnek’i 

(1969) ise yasaklar ve geciktirmelere rağmen izleyiciyle buluşmayı başarmıştır 

(Nafisi, 2008: 767-768).  

Bu bölümün alt başlıklarında dönemim önemli yönetmenleri ve yine bu dönemde 

çektikleri eserleri incelenecektir.   

Daryuş Mehrcuyi - İnek (1969) 

Fischer’ın “sürrealizmin İran versiyonu” olarak tarif ettiği filmde (Karimi, 2006: 

136), geçim kaynağı olan ineğini kaybeden bir çiftçinin ruhen ve bedenen hayvana 

vücut kazandırması konu edilir (Nafisi, 2008: 768). Şah rejimi, fakirliğin 

gösterilmesine karşı çıktığı için film mekânı olan köyün duvarları beyaza boyanmış 

ve sokaklar temizlenmiştir (Pour, 2007: 85). Ancak tüm çabalara rağmen yine de 

gösterim izni alınamaz. İnek’e yerel gösterim fırsatı tanınmamasının film ekibini 

çaresiz bıraktığı sırada, yapımın uluslararası festivallerde başarı elde etmesi ülke 

çapında şaşkınlık yaratır. Pek çok festivalde gösterilen eser, Venedik Film 

Festivali’nde Prestijli Eleştirmenler Ödülü’nü kazanır (Heris, 2014: 216). Ülkede 

gösterim hakkı ise çekildikten iki yıl sonra ve hadisenin 50 yıl önce, yani Pehlevi 

rejiminden önceki dönemde geçtiğini belirten bir ibarenin eklenmesiyle elde edilir 

(Aktaş, 2015: 38). Yönetmen, 1971’de Safdil Bey’i, 1972’de Postacı’yı çeker. 

Postacı, English Film Bulletin’in belirlediği yılın en iyi 10 filmi listesinde yer alır. 

Film, yaşadığı üzücü olaylardan sonra medeniyeti terk ederek ormanda yaşamaya 

başlayan bir adamın hikâyesidir (Heris, 2014: 218). 



12 
 

 

Fûruğ Ferruhzad - Ev Karadır (1962) 
 
Bu döneme damga vuran yapımlardan biri de Fûruğ Ferruhzad imzalı Ev Karadır 

olur. İran şiirinin önemli figürlerinden Fûruğ Ferruhzad, 32 yıllık kısa ömründe 

sadece şiir değil, resim, tiyatro ve sinemayla ilgilenmiş (Önder, 2014: 60), özellikle 

1962 yapımı Ev Karadır belgeseliyle, İran Yeni Dalgası’na bir kadın yönetmen 

olarak adını yazdırmıştır. Tebriz yakınlarındaki Bababağı Cüzzamlılar Evi’ne gidip 

incelemelerde bulunan ve buradaki hastaların yaşamını beyaz perdeye taşıyan 

yönetmenin (Önder, 2014: 68), bu filmi için Önder, “Dönemin İran’ına doğrudan 

atıfta bulunan bir temsiller portresidir” demektedir. Önder’in “Çoğu kez karanlık, 

son derece gerçekçi ve toplumsal algıyı derinden etkileyecek şekilde” çekildiğini dile 

getirdiği film, “Kara bir başyapıt” olarak sayısız festivalde izleyici ile buluşur 

(Önder, 2014: 70-71). 

Behram Beyzai: Tara’nın Baladı (1979) 

Bu dönem film üretmeye başlayan isimlerden biri de Behram Beyzayi’dir. Yönetmen 

için “İran kültürünün radikal biçimde yeniden gözden geçirilmiş estetik görüşlerinin 

kurucularından biridir” diyen Dabaşi, metafizik öğelerin derinlerine dalarak onların 

karşısına dikilen Beyzayi’nin mitosun iyi ve kötü güçleriyle çarpıştığını belirtir: 

“Mitosun ülkesine giderek akıntının ters yönünde ilerler, bizim şimdiki 

hastalıklarımızın parabolik kaynağını aramaya koyulur” ve “Sonuç olarak dünyayla 

ilgili yerleşik fikirlerimizin yok olup havaya karışabileceği bir alan oluşturur” 

(Dabaşi, 2004: 87). Beyzayi’nin 1976’da çektiği Yabancı ve Sis’ten sonra mitolojik 

anlatıyı en yoğun kullandığı filmi 1978 yapımı Tara’nın Baladı’dır (Dabaşi, 2004: 

90). Devrim sonrasında film yapmayı sürdüren yönetmenlerden biri olan 



13 
 

Beyzayi’nin, Küçük Garip Başu (1990) adlı filmi çok ses getirmiştir. Film, ailesi 

savaşta öldürülen ve kaçarken kaybolan bir çocuğun, orta yaşlı bir kadın (Nai) 

tarafından kurtarılıp eğitilmesini anlatmaktadır (Erelvanlı, 2014: 50-51). İran Yeni 

Dalgası, 1979 İslam Devrimi’ne kadar varlığını sürdürür. Ancak bir yandan da 

imkânsızlıklar içinde bir ilerleyiştir bu. Şah dönemi yasakları ve ağır vergiler bu 

dönem film yapanları oldukça zorlamıştır. Farabi Sinema Enstitüsü Müdürü Beheşti 

de kendisiyle yapılan söyleşide (1992) o dönemki duruma ilişkin, “Yabancı film 

sultası, gerek ekonomik gerekse kültürel açıdan yerli sinemanın gelişmesine izin 

vermiyordu” demiştir. Öte yandan bu dönemde bir taraftan da seks filmlerine kapı 

aralanmıştır (Aktaş, 2015: 20). 

1.1.4. Devrim Sonrası Dönem (1978’den Günümüze) 

Nafisi; Devrim Sonrası Dönemi, ‘Geçiş Dönemi’, ‘Sağlamlaştırma Dönemi’ ve 

‘Olgunluğun Sancıları’ olarak sınıflandırmıştır. Çalışmada da bu dönemler alt 

başlıklar altında verilecektir. 1997 sonrası ise Pour’un ifade ettiği gibi ‘Sosyal 

Sinema’ başlığı altında işlenecektir.  

1.1.4.1. Geçiş Dönemi (1978-1982) 

1979’da ülkede çatışmaların şiddeti artmıştır. Tahran, İsfahan, Hamedan, Tebriz ve 

Şiraz’da Batılı yaşamın taşıyıcısı olduğu iddiasıyla sinema salonları ateşe verilmiştir 

(Oylum, 2019: 19). Mesud Kimyai imzalı Geyikler’in (1974) gösterildiği Abadan 

şehrindeki Rex sineması 19 Ağustos 1978’te yakılır. Tarihe, Rex Sineması Yangını 

olarak geçen bu olayda ana akım medyaya göre 377, muhalif medyanın iddiasıyla 

600 kişi hayatını kaybetmiştir (Naficy, 2012: 2).  1979 yılında Şah, İran’ı terk edip 

şubat ayında da sürgündeki Ayetullah Humeyni bir lider olarak ülkeye döndüğünde 



14 
 

İslam Devrimi tamamlanmış olur. 1 Nisan 1979’da İran İslam Cumhuriyeti resmen 

kurulur.  İslam Cumhuriyeti’nin ilk cumhurbaşkanı Humeyni’nin yaptığı açıklamalar 

sinemanın yeni İran’da tamamen yok sayılmayacağının habercisidir.  

 

“Sinema, kültürün kendini dışa vurma araçlarından biridir; bu nedenle insanlığın ve 

insanın eğitiminin hizmetine sunulmak zorundadır” diyen Humeyni ile birlikte 

ülkedeki sinema macerası devam etmektedir (Armes, 2011: 367). Aynı zamanda da 

büyük bir sansür sürecine girilecektir. Öncelikle ithalat sınırlandırılır; ithal edilen 

filmler gözden geçirildiğinde büyük çoğunluğunun İslami değerlere uygun olmadığı 

görüşüne varılır. 898 yabancı filmden 513’ü reddedilir. 2.208 yerli filmin 1.956’sının 

gösterim izni iptal edilir. Gösterilecek filmlerde makaslama yapılmakta, eğer anlatı 

anlamsız hale gelecekse bu kez makaslamadan vazgeçilerek “uygunsuz” vücut 

bölümleri her karede kalın kalemlerle karalanmaktadır. Sonunda neye izin 

verileceğine dair belirsizlik kadınların filmlerden çıkarılmasına yol açar (Nafisi, 

2008: 769). Bu dönemde yapılan filmlerin sayısı da son derece azdır. 1980’de 21 

film, 1981’de 17 film, 1982’de ise yalnızca 3 film çekilmiştir (Oylum, 2019: 22). 

1.1.4.2. Sağlamlaştırma Dönemi (1983-1986) 

Nafisi; 1982 yılında Kültür ve İslami Rehberlik Bakanlığına bağlı olarak kurulan 

Farabi Sinema Vakfı’nın, İslami değerleri kodlayıp kaliteli film yapmayı teşvik eden 

birçok yönetmeliği yürürlüğe koyduğunu belirtir (Nafisi, 2008: 769). Yönetmelikle 

belirlenen İffet Kuralları kapsamında kadınların başlarını örterek bol elbiseler 

giymeleri ve vücut hatlarını belli edecek hareketlerden kaçınmaları şartı getirilir. 

Erkek ve kadının fiziksel temasta bulunması ya da birbirine arzuyla bakması 

yasaklanmıştır ve sinema bu koşullar altında yoluna devam eder (Mottahedeh, 2016: 



15 
 

271). Devrim sonrası sinemada Emir Naderi’nin başarısı bir dönüm noktası olarak 

kabul edilmektedir. Yönetmenin Koşucu (1985) adlı filmi uluslararası film 

festivallerinde gösterilir ve Nantes Film Festivali’nde Altın Montgolfier ödülünü 

kazanır. Naderi, 1987’de İran’da yaptığı son filminin ardından Amerika’ya göç 

etmiştir (Esfandiary, 2012: 100). Abbas Kiyarüstemi’nin ilk başyapıtlarından biri 

olarak değerlendirilen Arkadaşımın Evi Nerede (1987) bu dönemde izleyici ile 

buluşur. Filmde, Ahmet adlı küçük bir çocuğun, komşu köyde oturan sınıf arkadaşına 

ait defteri kendi çantasına koyduğunu fark ettiği anda, defteri arkadaşı Nematzade’ye 

ulaştırma çabası anlatılmaktadır. Eser, Tahran Fajr Uluslararası Film Festivali’nde 

En İyi Yönetmen Gümüş Plaket Ödülü ile Jüri Özel Ödülü’nün ve ayrıca Locarno 

Uluslararası Film Festivali’nde de 6 ödülün sahibi olur (Alıcı, 2014: 132).   

1.1.4.3. Olgunluğun Sancıları (1987-1997) 

Kaliteli filmlerin ticari başarısı, bankaların verdikleri kredileri artırmasına ve 

endüstrinin gelişmesine kapı aralar. Rejim de Farsi filmler yerine bu filmleri 

desteklemeyi seçer (Nafisi, 2008: 770). Filmlerin onay alması için, filmin özeti, 

senaryosu, oyuncu ve çalışan kadrosunun onaylanmasını gerektiren 4 aşamalı bir 

sansür süreci varken 1989’da İran tarihinde ilk kez senaryonun onay aşaması, 

özellikle de daha önceki filmlerine en yüksek kalite derecesi verilen sinemacılar için 

kaldırılır (Nafisi, 2008: 771). Bu dönemin en önemli yönetmenlerinden biri olan 

Muhsin Makmelbaf, Bisiklet Sürücüsü (1987) ile önemli bir çıkış yapar. Filmde, 

hasta karısının tedavisi için ihtiyaç duydukları parayı kazanmaya çalışan Afgan 

mültecinin, bu uğurda bisikletiyle bir hafta boyunca hiç durmadan gösteri yapmayı 

kabul ettikten sonra yaşadıkları anlatılmaktadır. Yaren, yönetmenin 1989’da çektiği 

İyilerin Düğünü ile İran-Irak savaşı sonrası İran’ını sert bir şekilde betimlediğini 



16 
 

belirtir. Makmelbaf, 1994’e gelindiğinde sinemanın yüzüncü yılı için Selam 

Sinema’yı (1994) yapmıştır. Büyük bölümü doğaçlama yöntemiyle çekilen filmde 

Makmelbaf, yüzlerce oyuncu adayıyla birer birer ya da toplu halde görüşmekte ve 

Teksoy’un belirttiği gibi, bu şekilde çektiği filmiyle sinemanın yol açabileceği 

acılara değinmektedir (Alıcı, 2016: 151-152). 1990’lara gelindiğinde artık kadın 

yönetmenler de varlık göstermektedir. Tahmine Milane 1993’te Başka Ne Haber’i 

çeker. Dönemin kadın sorunlarına eğilen film; neşeli ve şakacı kadın karakteriyle 

1992 yılının en başarılı filmleri arasında yer alır. Rahşan Beni İtimat da Nergis 

(1991) adlı filminde kendinden genç bir erkekle imam nikahı kıyan bir kadının 

hikâyesini anlatmıştır (Pour, 2007: 136-137). Milane ve İtimad, filmlerinde sürekli 

kadın sorunlarını işlemişlerdir (Güler, 2006: 90).  Aytekin, Rahşan Beni İtimad’ın 

salt kadın sorunlarına odaklanmak yerine, toplumun genel sorunlarını ele alarak 

kadınların bu sorunlar karşısındaki tutumunu işlediğini belirtir: “Kadınlar sorunlar 

karşısında inisiyatif almakta ve kendilerine göre bir yol aramaktadırlar” (Aytekin, 

2019: 47).       

 1.1.4.4. Sosyal Sinema (1997’den Günümüze)  

“1983-1992 yılları arasında İran sineması, dönemin Kültür ve İslami İrşad Bakanı 

Muhammet Hatemi’nin ılımlı eğilimlerini yansıtmıştır. Güler, Hatemi’nin daha sonra 

1997 yılında %70 oy alarak Cumhurbaşkanı olmasının toplumda ortaya çıkan 

‘özgürleşme’ isteğinin somutlaşması olarak da yorumlanabileceğini belirtmiştir 

(Alıcı, 2016: 144). Aynı yıl, “İntihar etmeyi düşünen bir adamın öyküsünü anlatan ve 

ahlak, intiharın meşruiyeti ve merhametin anlamı gibi temaları işleyen Kirazın Tadı 

adlı filmiyle Abbas Kiyarüstemi Cannes Film Festivali’nde Altın Palmiye ödülünün 



17 
 

sahibi olur” (Awla & Kasap, 2015: 1423). Alıcı, dönemin önemli filmlerinden 

bazılarını aşağıdaki şekilde sıralamıştır (Alıcı, 2016: 147): 

Dönemin saygın filmleri arasında yine Abbas Kiyarüstami’nin 1999’da çektiği 

Rüzgar Bizi Sürükleyecek, 1997 yapımı Mecid Mecidi’nin Cennetin Çocukları ve 

1999 yapımı Cennetin Rengi, Cafer Penahi’nin 1997’de çektiği Ayna, Semira 

Mahmelbaf’ın 1998 yapımı Elma filmleri sayılabilir. Bunlardan Cennetin Rengi 

Amerika'da en çok izlenen İran filmlerinden biri olmuştur. Cennetin Çocukları, En 

İyi Yabancı Film dalında Oscar’a aday gösterilmiştir.  

Güler, Hatemi döneminde, varlıklarını hissettiren kadın yönetmenlerin sayısında artış 

olduğunu belirtir. Yine bu dönemde Rahşan Beni İtimad, Mayıs Kadını’nı (1998) 

çeker. Film, kocasından ayrılmış orta yaşlı bir kadının, annelikle kadınlık arasında 

gidip gelen öyküsünü işlemektedir. Filmin baş karakteri Füruğ Kiya, ‘mükemmel 

İranlı anne’yi göstermesi için bir televizyon belgesel çekmekle görevlendirilir. Güler, 

film sonunda Kiya’nın, tüm annelerin bir şekilde kendini feda ettikleri sonucuna 

vardığını belirtmektedir. Tehmine Milani de 1998’de İki Kadın’ı (1998) çeker ve 

kadınlar üzerindeki erkek baskısını işler (Güler, 2006: 90-91).   

2005’e gelindiğinde Hatemi’den daha muhafazakâr bir isim olan Mahmud 

Ahmedinejad’ın Cumhurbaşkanı seçilmesiyle beraber sanatçılarla yönetim arasında 

gerilim yeniden yükselir. Bu gerilimde, yasakların sorgulandığı filmler yapılmıştır 

(Oylum, 2019: 29-30). Bu filmlerden biri Cafer Panahi’nin Ofsayt’ıdır (2006). Film, 

kadınların içeri alınmadığı futbol stadyumunda, milli maç izlemek için erkek kılığına 

giren genç kadınların ve onları gözaltında tutan genç erkeklerin öyküsünü konu 

edinir (Yaren, 2010: 354). Ardından film çekmeme cezasına çarptırılan Panahi, 

sanattaki ısrarını Bu Bir Film Değil (2011) adlı yapıtıyla ortaya koyar. Filmde, 



18 
 

yönetmen arkadaşı Mojtaba Mirtahmasb’ı tutuklu bulunduğu evinde ağırlayan 

Panahi, yapamadığı filminin senaryosunu arkadaşına okumaktadır (Oylum, 2019: 

70). İran sinemasında 2000’lerin önde gelen isimlerinden biri de Asghar Farhadi’dir. 

Bedir, Farhadi’nin, filmlerinde modern İran’ın toplumsal yapısına gerçekçi bir 

üslupla ışık tuttuğunu belirtir. “Farhadi filmlerinde, günümüz İran’ında farklı 

toplumsal sınıflar arasındaki ilişkileri, mikro düzeyde yaşanan kültürel, sosyal ve 

kısmen de ekonomik çatışmaları ve bu tabakalar arasında kanıksanmış ve en ufak 

toplumsal pratiğe dahi nüfus etmiş bulunan hiyerarşileri ele alır” diyen Bedir, 

yönetmenin 2011 yılında vizyona giren Bir Ayrılık filmiyle Yabancı Dilde En İyi 

Film Oscar’ı dahil olmak üzere pek çok ödül kazandığını hatırlatır (Bedir, 2019: 

135). 2016 yapımı Satıcı ile bir kez daha Oscar’ı kucaklayan yönetmen ayrıca bu 

filmle Cannes’da En İyi Senaryo Ödülü’nün de sahibi olur. Satıcı; intikam, toplumsal 

vicdan, av-avcı olma, kadının toplumdaki yeri gibi konular etrafında 

şekillenmektedir (Üçvet, 2016: 11 Mart).  

1.2. İran Sinemasının Özellikleri 

Farklı dönemlerde, birbirinden farklı yönetmenlerin eserler sunduğu İran sinemasını 

belirli özellikler altında sınıflandırmak güçtür. Ancak yine de pek çok farklılık 

arasından kimi özelliklerin, hemen her dönemde varlığını sürdürdüğü ve pek çok 

yönetmen tarafından de filmlerde benimsendiği görülmektedir. Benimsenen bu 

özellikler; ‘metaforik anlatıma başvurulması’, ‘şiirsel bir dil kullanılması’, ‘çocuk 

oyuncuların ağırlığı’ ya da ‘doğal hayatın, hayvanların kullanımı’ şeklinde 

sıralanabilir.  



19 
 

1.2.1. Metaforik Anlatım    

Roland Barthes, bir filmin estetik değerinin yönetmenin anlaşılır olanın sınırlarını 

terk etmeden göstergenin biçimiyle, içeriği arasına sokmayı başardığı uzaklığın bir 

sonucu olduğunu söyler (Mitry, 1989: 111). Metaforik anlatım, bu tür bir uzaklıkla 

estetik değer yaratma yöntemlerinden biridir. Metafor, Yunancada taşımak, aktarmak 

anlamına gelir. Aristoteles, Poetika’da metaforu, “yabancı bir ismi, soydan türe, 

türden soya, türden türe aktarımlarda veya karşılaştırma yaparak, paralellik kurarak 

kullanmak” şeklinde tanımlamıştır (Draaisma, 2018: 28). G. F. Beck’e göre de 

“metaforun özü soyut ilişkileri anlamak veya formüle etmek üzere somut bir imgenin 

kullanılmasında yatmaktadır” (Draaisma, 2018: 34). Sinemada metaforik dil 

dendiğinde en dar anlamıyla bir şeyle bir başka şeyin anlatıldığını anlarız (Hayward, 

2012: 298). Metaforların kullanımında birden fazla amaç söz konusudur. Nesterova 

bu işlevleri şöyle sıralar: adlandırma, soyut kavramlar oluşturma, yönlendirme, yeni 

bilginin üretimi, psikolojik etki, paradigmaların çeşitlendirilmesi, iletişimsel ve 

eğitsel işlev (Aslan, 2019: 26).  

 

İran sinemasında bu gibi işlevlerin yanı sıra farklı eğilimlerle de metaforik anlatıma 

başvurulduğu görülmektedir. Dabaşi, Behram Beyzayi ile yaptığı söyleşide, “Gizli 

anlamlardan oluşan bir çığ, yaptığınız işin üzerini örtüveriyor” diyerek bu metaforik 

dilin sebeplerini sormuştur. Beyzai ise bunun kökeninin dilde ya da bölgesel kültürde 

yatabileceğini ifade ederek şunları söylemiştir (Dabaşi, 2004: 82): 

Açığa vurma ve ifşa etme üzerine kurulu kültürüyle Antik Yunan bunun tam tersinin 

örneğidir. Ortaya çıkarma, çıplaklık kültürüdür o. Heykellerine bakmanız yeter bunu 

anlamaya. Aydınlatmanın, güzelliği yüceltmenin ve günlük gerçekleri övmenin 



20 
 

sanatıdır. İran sanatıysa tam tersine mahremiyetin sanatı. Her şey gizlemeye, 

saklamaya ve korumaya göre ayarlanmıştır.  

Ayrıca metafor kullanımı sinemada sansürü aşmak için elverişli bir yol olmuştur. 

Yönetmen Bahman Fermanara, sembolizm sayesinde varlığını sürdüren İran 

sinemasıyla ilgili şunları söylemiştir: “Sansür kurulundakiler ancak anlayabildikleri 

şeyleri sansürleyebilmektedir. Oysa bizim filmlerimizde metaforlar öyle güçlüdür ki 

söylemek istediğimizi özetler. Bu incelikten yoksun birinin bunu anlayıp 

sansürleyebilmesi çok zordur” (Oylum, 2019: 25).  

1.2.2. Şiirsellik   

Sinemada şiirsel anlayış Pasolini’nin 1965’te yayımladığı The Cinema of Poetry (Şiir 

Sineması) adlı makalesinde dile getirilmiştir. “Pasolini; yönetmenlerin, kullandıkları 

‘imge-göstergeler’i, onlara genel anlamlarını vermenin yanı sıra kişisel anlatımlarıyla 

da doldurduklarını iddia eder” (Chaudhuri & Finn, 2016: 141). Şiirsel olgunun 

temelinde anlatılmak istenenin ima edilmesi yatar. “Sözcükler anlatmak 

istediklerinin ötesinde başka fikirler ima edebilirler. Bu fikirler onların tuhaf 

ilişkilerinden, ritminden, farklı anlamların sürtüşmelerinden doğabilir. Zaten şiirsel 

olgu da budur” (Mitry, 1989: 79). Akgün, Cafer Panahi’nin sineması üzerine yazdığı 

makalede, yönetmenin şiirsel diliyle ilgili şöyle söyler: “Şiir sözcüklerle yazılır, 

demiş Mallarmé, ressam Degas’ya. Diyor ki Panahi, şiir sözcüklerle değil 

görüntülerle yazılır” (Akgün, 2014: 191).  

İran sinemasında pek çok yönetmen için bu ifadeyi kullanmak mümkündür. Sadece 

Kiyarüstemi ya da Ferruhzad gibi şair olan yönetmenler değil pek çok usta ismin 

eserlerinde bu etki kolayca fark edilmektedir. Kiyarüstemi, şiirin, öznel duygu ve 



21 
 

fikirlerimizi sayfadaki duygu ve fikirlerle birleştirerek anlamını keşfetmemizi 

istediğini belirtir. Şiirsel özü olan bir filmin belli bir muğlaklık barındırdığını dile 

getirir. Filme çok farklı yollardan bakılabilir ve seyircinin hayal dünyasında düşler 

kurmasına izin verilir. Peki anlaşılmama ihtimali? Bu ihtimalin de olumlu bir özellik 

olarak kabul edilmesi gerektiğini söylemektedir, aksi takdirde ona göre sinema asla 

ana sanat dallarından biri olarak görülmeyecektir. “Müziği anlıyor muyuz, soyut bir 

resmi anlıyor muyuz” diye soran Kiyarüstemi bu sanatları nasıl farklı şekillerde 

kavrıyorsak böyle bir sinemanın da mümkün olduğunu vurgular (Cronin, 2018: 25-

27). Öte yandan Dabaşi, İran sinemasının kadrajına nüfuz etmiş şiirsellikte İran 

şiirinin resimsel özellikleri olduğunu belirterek “Bu da daha geniş bir felsefi 

durumun, yani şiir ile filmin ontolojik birliğinin oluşmasına yol açmaktadır” demiştir 

(Sözen, 2012: 221).  

İran sinemasında gündelik hayatın akışı dahi şiirsel bir dille aktarılabilir. Özdüzen; 

Samia Makhmalbaf’a ya da Fûruğ, Kiyarüstemi gibi İran Yeni Dalgası 

yönetmenlerine bakıldığında, yönetmenlerin sadece gerçeğin peşinde koşmadığı, 

şairane olanın gündelik hayattaki yansımalarına baktıklarını dile getirir (Özdüzen, 

2014: 139). İpek de yine şiirsel bir üsluba sahip Kiyarüstemi sinemasında bu dille 

anlatılanın, günlük hayatın ayrıntıları olduğunu belirtir: “Avluda çamaşır yıkayan bir 

kadın, adım atmaya dermanı kalmamış bir ihtiyar, bir yandan ödev yapıp diğer 

yandan hamaktaki kardeşini sallayan çocuk, kahvede oturan işsizler… İmajlar 

günlük hayatın doğrudan resmedilmesine dayanır” (İpek, 2014: 119).  



22 
 

1.2.3. Çocuk Oyuncu Kullanımı   

Düzcan, sinemada çocuğun kullanımının ilk örneklerde dahi olduğunu, Lumière 

kardeşler dahil pek çok ilk yönetmenin, bebek ve çocuk oyuncuları kısa filmleriyle 

beyaz perdeye taşıdığını belirtir ve “Çocukluk, modern devletlerin ‘başarılı’  

-istisnalar saklı kalmak üzere- inşacı pratikleriyle uyumlu biçimde, özellikle kitlesel 

sinema ve Amerikan sinemasında, masumiyeti ve erdemleriyle görünür kılınmıştır” 

der (Düzcan, 2017: 402-403). İlerleyen dönemde ise çocukların Avrupa sinemasında 

birer tanığa dönüştüklerini, ‘çocuk gözüyle anlatmak’ ve ‘çocuk tanıklığı’ diye bir 

kavramla karşılaşıldığını belirterek şöyle söyler (Düzcan, 2017: 405):  

Öyle ki sinema klasikleri arasında yer alan Bisiklet Hırsızları’ndaki (1948) çocuk 

tanıklığı, dönemin Avrupa ve İtalya tarihi hakkında pek çok fikir yürütmeye hâlâ 

olanak tanıyor. Çocukluk böylece, sadece saf, masum ve ideal olarak değil, gerçekçi 

bir gözetlemenin de öznesi olabiliyordu. Böylece İtalyan Yeni Gerçekçilik olarak 

adlandırılan bu dönem, “çocuk gözüyle” somutlaştırılıyordu. Çocuk bu kez pasif bir 

özne olarak değil, babasının yoksulluğunun ve çaresizliğinin içeriden gözleyicisi 

olarak büyüyordu.”  

Fransız Yeni Dalgası’nda da çocuğun tanıklığı işlevseldir. Düzcan örneğin François 

Truffaut imzalı 400 Darbe’deki (1959) çocuğun, normlarla uyuşmayan ve özgürlük 

arayışında olan bir imge olarak tasvir edildiğini belirtir (Düzcan, 2017: 406). Dünya 

sineması söz konusu olduğunda İran’ın çocuk sinemasından söz edilebilir.  

 

Çocuk tercihinin İran’da diğer ülke sinemalarına göre farklı gerekçeleri de vardır. 

Sadr, devrim sonrasında sanatçıların meslekten uzaklaşmaları, cinselliğin, aşkın, 

kadının veya dansın yasaklanması gibi nedenlerle “gerçekçilik” temsilinin çocuklara 



23 
 

devredildiğini belirtir. Ve bu şekilde hikâyeler daha “yumuşak” bir hükümle 

anlatılmıştır (Düzcan, 2017: 413-414). Dabaşi, kimi zaman bu cazibenin örneğin 

Kiyarüstemi sinemasına zarar verdiğini ifade eder. Ancak hemen arkasından ekler: 

“Aynı zamanda ve çocuklar sayesinde yaratılan masumane fakat güçlü enerji 

aracılığıyla, bu gerçek nesnelerin boyutları ve nitelikleri gözümüzde yabancı bir 

yakınlık kazanmaya başlar. Böylece bilindik olanın yabancılaştırılması, dünyayı 

yeniden anlamlandırmada etkili bir strateji hâlini alır.” Düzcan da “Çocukluğun 

erdemleriyle, saflığıyla yüceltilmesi ister istemez içinde bulunduğu sistemi 

uyumlaştırıp haklılaştıran bir anlatı biçimine dönüşmektedir” der. Öte yandan 

hikâyeleri çocuklar üzerinden anlatmanın eleştirisi de yine İran sinemasından gelir. 

Düzcan, özeleştiri örneği olarak Cafer Panahi’nin Ayna’sını (1997) gösterir. Filmde 

küçük kız Mina, bir çekim sırasında sıkılıp seti terk ederek “Sakatmışım gibi koluma 

alçı takmamı istiyorlar, sürekli ağlamamı istiyorlar” demiştir. “Mina üzerinden 

sinemadaki metaforik çocukluğun bir özeleştirisi sunulmuş” ve “Çocuk kalmışlığın 

bir reçete olarak yetersizliğine vurgu yapılmıştır” (Düzcan, 2017: 414-415).   

1.2.4. Hayvan Kullanımı   

İran sinemasında hayvan kullanımının son derece önemli olduğu gözlenmektedir. 

Şiirsel bir dili olan İran sinemasında hayvanların kullanımı da bu yönde olmuştur. 

Onlar filmlerde anlam arayışına eşlik ederler. “Hakikat bazen Beyaz Balon’daki 

(1995) gibi bir balonda, Cennetin Çocukları’ndaki (1997) gibi bir çift ayakkabıda 

ama bazen de Serçelerin Şarkısı’ndaki (2008) gibi kuşlarda, Söğüt Ağacı’ndaki 

(2005) gibi bir karıncada vücut bulmaktadır” (Demir, 2017: 87). Sinemada 

hayvanlarla ne anlatılmak istendiği sorusunu cevaplamak içinse önce tarihte sonra 

anlatılarda hayvanla insanın ilişkisini, birlikteliğini ve ayrılıklarını anlamak gerekir.   



24 
 

1.2.4.1. İnsan-Hayvan İlişkisinin Tarihselliği  

Evren şok edicidir. “İnsan, evrenin ve doğanın bilincine vardığı andan itibaren 

binlerce yıl süren bir şok yaşamıştır” (Adanır, 2012: 47). Levi-Strausss evrenin, biz 

ne anlama geldiği bilmezden önce de bir anlama sahip olduğunu söyler. Ancak 

insanlık, bu şoku atlatmak ve evrenin sunduğu anlamları çözebilmek için simgesel 

düzeyde binlerce yıl uğraşmıştır (Adanır, 2012: 47). Bu uğurda, yeryüzünde ikamet 

edilmiş her yerde, bütün çağlarda ve her koşulda mitoslar üretmiştir (Campbell, 

2017: 13). Tüm bu mitosları inceleyen çalışmalar bütünü mitoloji ise her disiplin için 

farklı işlevlere sahiptir. Campbell bu tanımlamaları aşağıdaki bir araya toplamıştır 

(Campbell, 2017: 338):  

Çağdaş akıl, mitolojiyi, doğanın dünyasını açıklamak için ilkel, arayış içindeki bir 

çaba (Frazer); sonraki çağların yanlış anladığı, tarih öncesi zamanlardan gelen şiirsel 

fantezinin bir ürünü (Müller); bireyi topluluğuna göre şekillendirecek bir alegorik 

bilgi deposu (Durkheim); insan ruhunun derinliklerindeki arketipsel dürtülerin 

belirtisi olan bir dizi rüya (Jung); insanın en derin metafizik sezgilerinin geleneksel 

aracı (Coomaraswamy) ve Tanrı’nın çocuklarına görünmesi (Kilise) olarak 

yorumlamıştır. Mitoloji bunların hepsidir.  

Mitosları belli gruplara ayırmak mümkündür. Bunlar ritüel mitosları, orijin mitosları, 

kült mitosları, prestij mitosları ve eskatalogya (kıyamet) mitoslarıdır (Hooke, 2015: 

14). Tüm türlerde hayvanların yeri son derece önemlidir. Bilhassa hayvana tapma 

olarak ifade edilebilecek hayvan kültüne dair üretilen kült mitoslarına bakıldığında 

hayvanların insanlar için değeri net bir şekilde görülür. Özellikle avcı halklarda 

yaygın olan hayvan kültü, hayvan ve insan arasında dinsel ve büyüsel bir ilişki 

çerçevesinde şekillenmiştir. Geçimlerini hayvanlardan sağlayan halklar için bu 



25 
 

hayvanların önemi kutsaldır. Av sırasında maskeler takılır; hayvan dişinden, 

pençesinden, tüylerinden yapılmış amuletler taşınır, kayalara av sahnelerinin 

resimleri yapılır; av hayvanlarını etkilemek için dans edilir (Örnek, 2014: 93-94).  

Ardından, hayvanlarla insanların ilişkisinde, insanın zamanla hayvandan daha üstün 

bir konuma yerleşmesi söz konusu olmuştur. “Bir anlamda insan kavramını icat eden, 

onun doğadaki her şeyle arasında radikal bir mesafe olduğunun altını çizerek 

‘antropolojik fark’a dayalı bir hümanizma kuran Sokrates’tir” (Cheteau, 2019: 10). 

Simondon, sonrasında Aristoteles’in, Sokrates’ten farklı olarak, tıpkı Sokrates öncesi 

filozoflar gibi insan ile hayvan arasında büyük bir süreklilik tasarladığını ve bu 

tasarısıyla “biyolojinin babası” unvanına hak kazandığını belirtir. Aristoteles; bitki, 

hayvan ve insanda hiç değişmeden kalan şeyin yaşamsal işlevler olduğunu dile 

getirmiştir. Türlere göre değişkenlik gösterense sadece bu işlevleri yerine getirmeyi 

sağlayan araçlardır. Ona göre yaşam her yerde aynıdır: “Bir istiridyede, bir ağaçta, 

bir hayvanda ya da bir insanda yaşam hep aynı talepleri yineler” (Simondon, 2019: 

40).   

Simondon, sonuç olarak antik dönemde ortaya çıkan şeyin, insan ile hayvanın 

karşılaştırılabilirliği olduğunu söyler. Hıristiyanlık ile başlayan, Kartezyenizm ile 

güç bulan öğreti ikili bir karşıtlık oluşturmuştur. Bu karşıtlık iki farklı doğanın 

olduğunu ortaya koymaktadır (Simondon, 2019: 46). Hıristiyanlığın ilk zamanlarında 

ve İlk Orta Çağ’da hayvanın değersiz görülmesine ve onun mutlak biçimde insandan, 

en azından gerçek bir Hıristiyan’dan ayrılmasına yakınlık duyulduğunu dile getiren 

Cheteau, karşıt anlayışların her dönemde bir arada mevcut olduğuna da dikkat çeker. 

Bu şekilde bakıldığında değersiz görmeyle aynı anda hayvanı insana eşit ya da en 

azından yakın gören bir yaklaşımın da var olduğu rahatça görülebilmektedir 



26 
 

(Cheteau, 2019: 12). Orta Çağ’da hayvanlar dokunulmazlıklarını yitirmiş, işledikleri 

suçlardan sorumlu tutulmuş ve yargılanmışlardır ki bu yargılamalar bu dönemle 

sınırlı olmayıp hemen öncesinde ve sonrasında da sürmüştür. Amaçsa Girgen’in 

belirttiği gibi Eski Yunan’da cansız nesnelerin yargılanmasındakiyle aynıdır: düzen 

sağlanacak, işlenen suç yüzünden topluma bulaşan kir temizlenecektir (Timofeeva, 

2018: 58-59). 

 

Michel Foucault, Deliliğin Tarihi’nin birinci bölümünde; Reform döneminde 

toplumsal yapının değiştiğini, çalışmanın ahlaki değeri artarken aylaklığın kabahat 

olarak görüldüğünü belirtir. Foucault’ya göre bu evrimin belirgin sonuçlarından biri 

büyük kapatılma mekânlarıdır. Orta Çağ’da sefaletin gizli gücünden bir şeyler 

taşıyan “deli” artık bu sefaletle taçlandırılmaz, kutsal dünyanın habercisi olmaktan da 

çıkmıştır. Yeri ise cüzzamlıların boşalttığı kapatılma mekânlarıdır (Timofeeva, 2018: 

70-72). Foucault delilerin artık insandaki hayvani doğanın absürtlüğünü açığa 

vurmakta olduğunu belirtir ki “hayvan”, tehditkâr acayipliği olan, korku 

uyandırandır. Delilerin kapatıldıkları tecrit mekânlarını, korku uyandıran hayvanların 

kapatıldığı hayvanat bahçelerine benzetir. Tecridin amacının delilik karşısında aklın 

güvence altına alınması olduğunu söyler. Bu durumu, hayvan karşısında insanın 

güvence altına alınabilmesini sağlayan hayvanat bahçelerine benzetir (Timofeeva, 

2018: 72). Foucault o dönemki yaklaşımda ortak noktalar üzerinde önemle durur: 

yoksullar ve deliler çalışmaz ve hayvanları da buraya eklemek gerekir (Timofeeva, 

2018: 73).   

 



27 
 

“Toplumsal kapatma uygulamalarına Kartezyen akılcı metafiziğin yahut 

Foucault’nun tabiriyle Kartezyen dışlamanın temsil ettiği Klasik Çağ asayişinin 

kuramsal etkisi eşlik eder” (Timofeeva, 2018: 73). Maurice Merleau-Ponty de Klasik 

Çağ’da hayvanların nasıl algılandığı üzerinde özellikle durmuştur. Descartes’ın 

hayvan denildiğinde tekerlekler, kaldıraçlar ve yaylar bütünü gördüğünü hatırlatır. 

Onları birer makine gibi görmektedir. Değilse de olsa olsa bir insan taslağı… 

(Merleau-Ponty: 2017: 36-37). “Descartes’a göre hayvanlar ne zekaya ne de 

içgüdüye sahiptir. Bir makine, bir otomattırlar” (Simondon, 2019: 57). Klasik 

Dönem’de böylesine değersizleşen ve ötekileştirilen, deliler ve çocuklarla birlikte alt 

sınıfa yerleşen hayvanlarla ilgili anlayış, Modern Dönem’de terk edildiyse ve 

dünyaya yeniden bakıldıysa da artık bu dönemde dünya, sınırlı bir perspektiften  

-insanın kendi perspektifinden- algılanmaktadır. Değişen ise “Yaşam ya da bilincin 

aşırı sapkın biçimleri” olarak görülen çocuklar, ilkeller, deliler ve hayvanların daha 

anlamlı ve ilginç bulunmasıdır (Merleau Ponty, 2017: 35-36). Kentleşmenin de 

etkisiyle hayvanların insan hayatında ağırlıklarının azalması hızla devam etmiştir. 

Artık birlikte bir yaşam örgütlenmemektedir. Belki hâlâ hikâyelerde, söylencelerde, 

bilimsel araştırmalarda vardırlar. Ancak hayvanlar yaşamın paylaşıldığı ana unsur 

olmaktan çok uzaktırlar.    

Hikâyelerde, anlatılarda kıymetli yeri olan hayvanlar, nasıl tarih öncesi devirde 

evreni anlamakta önemli bir role sahip idiyse insanın insanı tanımasına da aracılık 

ederler. Aristoteles insanın hayvanlarda kendini tanıdığını belirtir: “İnsan 

hayvanların davranışlarında kendi hareketlerinin bir tür parodisini görür” 

(Timofeeva, 2018: 38). Timofeeva hayvanlara Lacancı metaforu uygulayan 

Agamben’in “İnsan tıpkı aynada olduğu gibi hayvanda da tanır kendini. Bir tür ayna 



28 
 

evresidir bu, insanın insanlığını kazanmaya başladığı uğraktır” söylemini aktarır 

(Timofeeva, 2018: 16). “Homo sapiens; insan olmak için, kendini insan olmayanda 

bilmesi gereken, yapı itibariyle antropomorf (insan biçimli) bir hayvandır” 

(Agamben, 2018: 34).  

 

İnsanın kendini anlamasına aracılık eden hayvanlar, önceleri mitoslarda sonra 

edebiyatta daha sonra sinemada kısaca tüm anlatılarda önemli roller üstlenirler. 

Sinemanın pek çok türünde de hayvanları görmek mümkündür; hayvanların başrolde 

olduğu filmler, animasyonlar sinemanın ilk zamanlarından bu yana izleyici ile 

buluşmaktadır. Bir taraftan da evrenin ve insanın sırlarını irdelemek için hayvanı 

beyaz perdeye taşıyan filmler yapılmıştır. Sinema kuramcısı Béla Balázs, hayvanlar 

için “Sinemada insandan tamamen bağımsız, ilkel doğalarını göstererek özel cazibe 

kazanan şeyler vardır” der. Ona göre hayvanlar filmlerde oynamaz yaşarlar, bir 

oyuncudan beklenebilecek en üstün meziyeti en doğal halleriyle sergilerler (Balázs, 

2013: 97).    

 

Cazibeleriyle izleyiciye çok şey anlatan hayvanlar, hayatın önemli bir parçası olarak 

varlıklarını sürdürdükleri Doğu toplumlarının sinemalarında daha görünürdürler. 

Hayvanların Doğu’da yeri başkadır. Psikanalist Salman Akhtar, köy kökenli 

toplumlarda inek, bufalo, eşek, deve, maymun gibi çok sayıda hayvanı sıralayarak 

her tür hayvanın kişinin her günkü var oluşunun bir parçasını oluşturduğunu dile 

getirir. Daha evvel Brown ve Volkan ile ortaklaşa yayımladığı çalışmalardan 

alıntılayarak şunları söyler (Akhtar, 2018: 32):   



29 
 

Bu hayvanlar mitlere özgü yansıtmaların kabı, ifade edilemeyen duyguların 

kapsadığı yer, fallik teşhirciliğin taşıyıcıları, annesel yatıştırıcılığın kaynakları, 

karanlık erotizmin hedefleri ve yaşam yolculuğunda kardeşçe eşlikçileri olurlar.  

1.2.4.2. İran Sinemasından Örnekler  

İran sinemasında; hayvanlardan çok şey görmek, onlardan çok şey öğrenmek 

mümkündür. Kimi filmlerde yaşamın kardeşçe eşlikçisi, kimi filmlerde ise yaşamı 

anlamanın bir yoludurlar. Örneğin gerçekliğin doğası ve çok yönlülüğünü sorgulayan 

filmlere imza atan Kiyarüstemi, “Gerçekliğin alternatif ihtimaller dahilinde tekrar 

düzenlenmesinin bir parçası olarak, sıklıkla insan ve hayvan hayatları arasındaki 

sınırları ele almıştır” (Dabaşi, 2004: 43). Samira Mahmelbaf’ın 2000 yapımı Kara 

Tahta’sında ise kara tahtalarını sırtlanan öğretmenler İran-Irak sınırında öğrenci 

ararlar. Dabaşi, öğretmenler için “tuhaf kuşlara benzemelerine yol açan kara 

tahtalarını siyah kanatlar gibi sırtlarında taşırlar” der; bu şekilde adeta ortaya bir fabl 

çıkmaktadır (Dabaşi, 2004: 280). Yukarıda da değinildiği gibi İran Yeni Dalgası’nın 

ilklerinden biri olan İnek de başlı başına hayvandan yola çıkarak anlatılan bir 

öyküdür.    

İnek: 1969 

Daryuş Mehrcui’nin yönettiği İnek, Golam Hüseyin Sadedi’nin Azadaran-e Bil 

kitabından çevrilmiştir; geçim kaynağı ineğini kaybeden bir adamın, zamanla 

hayvana ruhen ve bedenen vücut kazandırmasını, kendini inek zannetmesini konu 

edinir (Pour, 2007: 85). “Bir inek ile sahibi arasındaki ilişkinin öyküsü, 

Mehrcuyi’nin anlatısının sadeliğiyle birleşerek insanlığın derinliklerindeki 



30 
 

hayvansılığın doğası hakkında zengin bir incelemeye dönüşmektedir” (Dabaşi, 2004: 

18) 

İki Bacaklı At: 2008 

Samira Mahmalbaf, İki Bacaklı At’ta, iki insan arasındaki ilişkinin ne kadar ileri 

gidebileceğini ve bir insanın ne kadar değişebileceğini keşfetmeye çalıştığını söyler. 

Hikâyede yürüme engelli bir çocuğu okulla ev arasında taşıyacak at gibi koşabilen 

güçlü bir binek bulunmalıdır. Yoksul çocuklar arasından seçilen bir insan-binek ile 

bu engelli çocuğun ilişkisini konu edinen yapım, sömüren/sömürülen ekseninde 

ilerleyen bir anlatıya sahiptir. Ancak sadece bu kadar değil. Küçük efendi insan-

bineğini eşeklerle yarıştırır. Kaybedince işten çıkarır, tekrar işe alma talebi karşısında 

insan-bineğinin kendi eliyle getirdiği taşı tekrar tekrar ona atar. Her türlü muameleye 

rağmen işini kaybetmek istemeyen insan-bineğin itaati izleyici tarafından önce öfke 

ya da anlamazlıkla karşılansa da aslında onları sorgulamaya çağırır: Hangi koşullar 

insanın onurundan vazgeçmesine neden olur? (Erelvanlı, 2014: 19-22).  

Sahipsiz Köpekler: 2004 

Marzieh Meşkini’nin Sahipsiz Köpekler’i, babaları savaşa gittiğinde başka bir 

adamla evlenen anne ve iki çocuğunun hikâyesidir. Baba, Taliban’ın iktidardan 

indirilmesinden sonra ülkesine döner ve anneyi hapse attırır. Çocuklar sahipsiz kalır 

ve anneleriyle birlikte olabileceklerini düşünerek hapse girmenin yolunu bulurlar. 

Ancak cinsiyet de yaş da kavuşmalarına engeldir. Yönetmen bu sahipsiz çocuklar ve 

onların anneleri ile, çocukların ölümden son anda kurtardıkları sahipsiz bir köpek 

arasında paralellikler kurmuştur (Erelvanlı, 2014: 46-47).  

Küçük Garip Başu: 1990 

Behram Beyzai’nin Küçük Garip Başu’su Irak’ın devrik lideri Saddam Hüseyin’in 



31 
 

İran’a saldırısı sonrası zorunlu göç eden küçük bir çocuğun hikâyesidir. Erelvanlı, 

çocuğu kanatları altına alan Nai’nin “tanrıçalığı”nın; kuşlarla, köpeklerle, atlarla dahi 

konuşabilmesinde bulunabileceğini ifade eder (Erelvanlı, 2014: 50-51).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



32 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

BİR TRAVMA SİNEMASI ÖRNEĞİ:  

BAHMAN GHOBADI SİNEMASI  

2.1. Travma Sineması  

Yukarıdaki örneklerde de görüldüğü gibi İran sinemasında toplumsal travmaları 

işleyen filmler önemli yer tutmaktadır. Sinemasında bu tür travmaları işleyen 

yönetmenlerden biri de Bahman Ghobadi’dir. Araştırmada Ghobadi sinemasının 

temaları travma sineması bağlamında değerlendirilecektir. Travma sinemasıyla ilgili 

çalışmalar, kültürel incelemeler ve medya çalışmaları disiplinleri kapsamında 

ağırlıklı olarak son 20 yıldır yürütülmektedir. Giriş bölümünde de belirtildiği gibi bu 

alanda pek çok yönetmenin, ülkenin ya da dönemin sineması incelenirken en önemli 

kaynak eserlerin E. Ann Kaplan ile Ban Wang ve Janet Walker tarafından kaleme 

alındığı görülür. Stony Brook Üniveristesi’nde İngilizce ve Karşılaştırmalı Edebiyat 

profesörü olan Beşeri Bilimler Enstitüsü Müdürü E. Ann Kaplan, sinema ve 

feminizmle ilgili pek çok esere katkıda bulunmuştur; kaleme aldığı eserlerden 

bazıları Kadın ve Film, Psikanaliz ve Sinema, Ötekini Aramak’tır. Ban Wang da 

Rutgers Üniversitesi’nde Asya Araştırmaları alanında profesördür. Beraber kaleme 

aldıkları Trauma and Cinema Cross-Cultural Explorations (2004) adlı kitapta, 

kendilerinin yanı sıra alanda uzman isimlerin yazdığı makalelere ve film 

incelemelerine yer vermişlerdir. Travma sineması çalışan diğer önemli isim Janet 

Walker’dır. California Üniversitesi’nde Film Çalışmaları bölümünde profesör olan 

Walker 2005 yılında kaleme aldığı Travma Sineması: Ensest ve Holocaust’u 

Belgelemek adlı kitabında travma sineması ve psikoloji kuramlarını ortak olarak ele 



33 
 

almıştır. Bu eserler başta olmak üzere alanla ilgili yapılacak okumalar, travma 

sinemasının ne olduğuna ve bir yönetmenin sineması bu kapsamda incelenirken 

nelere dikkat edilmesi gerektiğine ışık tutmaktadır. Bu çalışmalara geçmeden evvel 

travma sinemasını anlayabilmek için öncelikle travmanın tarifini iyi yapmak gerekir. 

Bu bölümde travma tanısının nasıl bir tarihsel süreçte ortaya çıktığı, ilerleyen 

dönemlerde psikiyatristlerin araştırmaları, nelerin travmaya yol açtığı ve travma 

çeşitleri aktarılacaktır. Ardından travma sinemasına geçilecek ve özellikle toplumsal 

travmaların sinemada nasıl ele alındığı araştırılacaktır. Bunu için de yine tarihsel 

süreç incelenecek ve ardından travma sinemasının özellikleri ve çeşitlerine 

geçilecektir.  

2.1.1. Travma Nedir 

Travma, Latinceden dilimize geçmiş bir kelime olarak tıpta bir darbe sonucu oluşan 

bedensel yara anlamına gelmektedir. Eski Yunancada traûma τραῦµα yara, 

teírō τείρω bertmek, yaralamak anlamında kullanılmıştır (Nişanyan Sözlük, 2019). 

Sözcük, 1894’te “Psişik yara, anormal strese neden olan tatsız bir deneyim” 

anlamında tıp çevrelerinde kullanılmaya başlanmıştır (Etymonline, 2019).  

2.1.1.1. Travmanın Tarihi   

Travmanın tarihine bakıldığında görülür ki tanının konuluşu, tıbbi bir durumu, dinin 

elinden alıp bilimin ellerine teslim etme niyeti taşır (Herman, 2019: 19). Sonrasında 

ise amaç travma yaşayan askerlerin cepheye yeniden kazandırılmasını sağlamaktır 

(Herman, 2019: 26). Travma tanısının resmi kabul kazanması 1980’leri bulur.  

(Herman, 2019: 34). 



34 
 

2.1.1.1.1. Histeri 

Tıp çevrelerinde travmanın ilk ortaya çıkışı histeri araştırmalarıyla olur (Herman, 

2019: 12). Histeri çalışmalarının kurucusu Jean-Martin Charcot, henüz 1880’li 

yıllarda, sömürü ve tecavüzden bıkıp Salpetriere Hastanesi’ne sığınan kadınlar 

üzerinde araştırmalar yapmıştır. 25 yüzyıl boyunca abuk sabuk ve anlaşılmaz 

semptomları olan bir hastalık sayılan histerinin adı da eski 

Yunancada ʰysterikós kelimesinden türetilmiştir (Herman, 2019: 13). Rahime ait 

anlamındaki (Nişanyan Sözlük, 2019) bu ismin tercih edilmesinin nedeni, histerinin 

kadınlara uygun bir hastalık olduğuna inanılmasıdır (Herman, 2019: 13). Veith, 

histerinin yüzlerce yıl boyunca, rahmin anatomisindeki bir bozukluk olarak kabul 

edildiğini belirtir (Rosenberg, 1965: 330). Hipokrat, her ne kadar cinsel kökenli bir 

sorun olduğunu direkt söylemese de çözümünün evlilik olduğunu dile getirmiştir. Bu 

tavsiye 2 bin yıl boyunca standart bir reçete olarak geçerliliğini korumuştur (Knoff, 

1971: 157).   

Ve Charcot ile hastalığa yaklaşım boyut değiştirir. Salpetriere’ye sığınan kadınları 

incelediğinde duyu kaybı, hareket kaybı, geçici nörolojik işlev bozuklukları ve 

unutma gibi semptomlar saptayan Charcot, bunların “psikolojik” olduğunu ortaya 

koymuştur. Çünkü yapay olarak tetiklenebilmekte ve hipnozla giderilebilmektedir 

(Herman, 2019: 14). Sonrasında iş, kadınları bu hale getiren sebebi bulmaya gelir. 

Usta isimle çalışmak için Paris’e gelen öğrenciler arasında Pierre Marie, Jules 

Dejerine, Joseph Babainski, Pierre Janet ve elbette Sigmund Freud vardır. Bu isimler 

Charcot’nun 1893’te ölümünden sonra, hocalarının öğretilerini, geliştirip Avrupa 

nöroloji ve psikiyatri dünyasına kazandırırlar (Micale, 1989: 332). Janet Paris’te, 



35 
 

Freud Viyana’da, hastalarını dinleyip anlamaya çalışmışlardır. Hatta bunun 

iyileştirici yönünü keşfederek modern psikoterapinin de temellerini atarlar. 

“Hafızanın ipini izleyip sonuna kadar giden isim Freud olur” (Herman, 2019: 15-16). 

1896’da The Aetiology of Hysteria’yı yayımladığında kaynağı bulduğuna emindir. 

Hastaları ona tekrar tekrar cinsel taciz, istismar ve ensesti anlatmıştır. Herman, 

Freud’un histerik semptomların başlamasını tetikleyen çocukluğun büyük travmatik 

olaylarının örüntüsünü açtığını belirtir. Freud, “Her histeri vakasının altında bir ya da 

daha fazla erken cinsel deneyim vakası olduğunu öne sürüyorum” demiştir. Ancak 

histerinin kaynağını bulduğuna o an için emin olan Freud, kendi teorisini bir yıl 

içinde reddeder (Herman, 2019: 17). Ün getireceğini umduğu çalışması buz gibi bir 

sessizlikle karşılanmış ve yazdığı bir mektupta hitap ettiği kişiye ‘Olmamı istediğin 

kadar yalnızlaştım. Dünya beni terk ettiğini ilan etti’ demiştir” (Herman, 2019: 22). 

Bu yalnızlaştırmanın sebebi ise vakaların kabul edilemez yaygınlığıdır. Üstelik 

“çocuğa karşı sapık eylemler” sadece ilk çalışmalarını yaptığı Paris proletaryasında 

değil, Viyana’nın saygın burjuva aileleri arasında da oldukça yaygındır. Freud 

anlatımların gerçek olmadığı sonucuna vardığını açıklar, dinledikleri ise hastaların 

uydurduğu “fantezilerdir” (Herman, 2019: 17-18). 

 

Tıp çevrelerinde ilk etapta histeriyle ilgilenilmesinin nedeni kadınların sorununu 

anlamak ve çözmek değil, bir meselenin daha kilise iktidarının elinden alınıp bilimin 

iktidarına verilmesini sağlamaktır. Fransa’da 3. Cumhuriyet yeni bir zafer 

kazanacaktır. Öyle de olur. Charcot’nun formülasyonu; şeytan girmesi, cin kovma 

gibi olgularla açıklanan konuya bilimsel bir açıklama getirmiştir (Herman, 2019: 19). 

Ancak Freud’a gösterilen tepkiden anlaşılacağı gibi erkek egemen dünya gelinen 



36 
 

noktadan memnun kalmamıştır.  

2.1.1.1.2. Birinci Dünya Savaşı  

Travma gerçeği 1. Dünya Savaşı’yla kamusal bilinci bir kez daha zorladığını belirtir. 

Bu savaş diğer savaşlardan farklıdır. Pek çok asker, histerik kadınlar gibi 

davranmaya başlamıştır. Donup kalırlar, hareket edemezler, kontrolsüz feryatları 

vardır (Herman, 2019: 24-25). Oysa salgına dönüşen böylesi bir travma nevrozu ne 

doktorlar ne de askeri yöneticiler tarafından beklenmektedir (Jones, E. & Wessely, S. 

2007: 166). Ancak 1. Dünya Savaşı farklıdır. İlk vakaların bazılarını muayene eden 

psikolog Charles Myers da gördüğü rahatsızlıkları fiziksel nedenlere bağlayarak; 

“patlayan bombaların sarsıcı etkisi vardır” der ve “shell shock” (bomba şoku) 

ifadesini kullanır. Bu şokun herhangi bir fiziksel travmaya maruz kalmayanlarda da 

görüldüğü ortaya çıksa dahi isim kalıcı olur. İlk hastalar miskinlikleri ve 

korkaklıkları nedeniyle azarlanırlar. Elektroşok tedavisine maruz kalırlar (Herman, 

2019: 25-27).  

2.1.1.1.3. İkinci Dünya Savaşı  

Bu şekilde süren travma çalışmaları savaşın sona ermesiyle güç kaybeder. 2. Dünya 

Savaşı başladığında konu bir kez daha gündeme gelir. Artık savaşta psikiyatrik 

zayiatın beklenebileceği kabul edilmiştir. Ancak hâlâ göreve dönme esas amaçtır 

(Herman, 2019: 30). Günümüzde Amerikan Psikiyatri Birliği’nin yayımladığı; tüm 

psikolojik rahatsızlıklarla ilgili oluşturulan ve yıllar geçtikçe güncellenen tanı rehberi 

Mental Bozuklukların Tanısal ve Sayımsal El Kitabı olan DSM’nin (Diagnostic and 

Statistical Manual of Mental Disorders) ilki 1952’de yayımlandığında, bu tanı 

rehberine 2. Dünya Savaşı sonrası görülen ve ruhsal bir travmaya bağlanan “3 gün 



37 
 

şizofrenisi” olarak tanımlanan belirtiler de dahil edilir (Bayraktar, 2016: 30). İkinci 

Dünya Savaşı’nda da travma araştırmaları Birnci Dünya Savaşı’nda olduğu gibi 

askeri kurumlarca yapılmıştır. Muharebenin uzun süreli etkilerinin farklı çevrelerce 

incelenmesi Vietnam Savaşı’yla olur. Bu kez araştıranlar askeri kurumlar değildir, 

araştırmalar savaştan soğumuş askerlerin önderliğinde başlatılmıştır. Ve nihayet 

1980’de DSM-III’e Travma Sonrası Stres Bozukluğu (TSSB) adı altında yeni bir 

kategori eklenir (Herman, 2019: 32-34).  

2.1.1.1.4. Travma Tanımının Geliştirilmesi ve Feminist   

Hareketin Katkıları  

Travmanın kapsamı, 1980 sonrasında feminist hareketin güç kazanmasıyla 

genişlemiştir. Kadınlar artık susmamakta; yaşadıkları tacizi, tecavüzü 

anlatmaktadırlar. “Tecavüz vakalarında olduğu gibi, ev içi şiddet ve çocuk cinsel 

istismarının da psikolojik açıdan incelenmesi, psikolojik travma sendromunun 

yeniden keşfine yol açmıştır” (Herman, 2019: 35-39). DSM-III’te travma kavramı, 

sıradan insan yaşantısının dışında olan ve bireyde stres tepkileri yaratan olayları 

tanımlamak için kullanılmıştır. 1987’deki eklemelerle, travmatik olayların kapsamı 

aşağıdaki şekilde güncellenmiştir (Bayraktar, 2016: 31):  

Kişinin kendisi, ailesi ya da yakınlarının fiziksel bütünlüğüne ya da yaşamına 

yönelik ciddi bir tehdidin olması, evinin ya da içinde bulunduğu toplumun aniden 

hasar görmesi, bir başka kişinin ciddi biçimde yaralanmasına ya da ölümüne tanık 

olmak gibi normal insan yaşantısının dışında olan ve herkeste fark edilir düzeyde 

stres yaratan, şiddeti yüksek beklenmedik olaylar. 

1994’te yayımlanan DSM IV'te TSSB’nin tanımlanmasında yaşamı tehdit eden ağır 

hastalık, fiziksel olmayan saldırılar, uygun olmayan cinsel deneyimler, çocuklarda 



38 
 

ebeveynlerin ölümü gibi stres kaynaklarına da yer verilir (Hacıoğlu & Gönüllü & 

Kamberyan, 2002: 213). En son 2013’te yayımlanan DSM-V’te ise TSSB 

geliştirebilen travmatik olayların kapsamı aşağıdaki şekilde ifade edilmiştir (DSM-V, 

2013: 274):  

Doğrudan yaşanmış travmatik olaylar arasında, bunlarla sınırlı olmamak üzere, bir 

asker veya sivil olarak savaşa maruz kalma, saldırı tehdidi veya fiili fiziksel saldırı 

(örneğin fiziksel saldırı, soygun, hırsızlık, çocuklukta fiziksel taciz), tehdit veya 

gerçek cinsel saldırı (örneğin, zorla cinsel ilişki, alkol/uyuşturucuyla kolaylaştırılmış 

cinsel ilişki, taciz edici cinsel temas, temassız cinsel taciz, seks ticareti), kaçırılma, 

rehin alınma, terörist saldırı, işkence, savaş esiri olarak hapsedilme, doğal veya insan 

eliyle oluşmuş felaketler ve ağır motorlu taşıt kazaları. 

2.1.1.2. Travmanın Nedenleri  

Tarihi gelişimi ve kısa tanımını önceki bölümlerde özetlediğimiz travmanın kişide 

yarattığı tahribat ve tedavi yöntemleri hakkındaki çalışmalar, günümüzde oldukça 

çeşitlidir. Travma; doğal afetler şeklinde yaşanan bir de insan eliyle yaratılan 

felaketler olmak üzere iki ana gruba ayrılmıştır. Bu çalışmada insan eliyle yaratılan 

travmalar çalışılmaktadır. Bu travmalar; Bireysel Travmatik Olaylar, Toplumsal 

Travmatik Olaylar, Hastalıklar ve Sakatlıklar ile Kazalar olarak gruplandırılır. 

Bireysel Travmatik Olaylar; Yıldırma, İşkence, Eziyet, Şiddet, Çocuklara Uygulanan 

Şiddet, Okul Çağı Çocuklarında Şiddet, Gençlik Şiddeti, Kadına Şiddet, Aile İçi 

Şiddet, Cinsel Saldırı, Tecavüz, Çocuk İstismarı, İhmali ve Ensest İlişki ile Boşanma 

olarak sıralanmaktadır. Toplumsal Travmatik Olaylar; Kolektif Şiddet, Göçler, Terör 

ve Savaşlar şeklinde gruplandırılır. Hastalıklar ve Sakatlıklar başlığı altında ise 



39 
 

Ölümcül Hastalıklar, Organ Nakli, Doğuştan ya da Sonradan Oluşan Bozukluklar ile 

Tıbbi ve Cerrahi Girişimler yer alır (Bayraktar, 2016: 81-82).  

 

Bernard S. Siegel, “Her hayat, kendisini yaşayanı hazırlıksız yakalayan zorluklar 

içerir” der (Levine & Frederick, 2019: 3). Ancak travma mağdurları için durum 

bunun çok ötesindedir. “Travma; huzursuzluk, korku, değersizlik, kaygı, güvensizlik, 

umutsuzluk, çaresizlik gibi duygularla ilgili beynin en alt düzeylerini etkinleştiren 

kısımlarını uyarır ve bilişsel düzeyde dağınıklık yaratır” (Eğrilmez, 2012: 11). 

“Hangi yaşta ne şekilde yaşanırsa yaşansın, travma böler. Bugünde yaşayan ama 

kendini bugünün içinde hissetmeyen bir yaşantıya yol açar” (Boratav, 2012: 13). 

“Lacan’ın deyimiyle, onu nitelendiren asıl özellik, ruhsal açıdan özümsenemez 

oluşudur” (Bilen, 2012: 20). “Kişi bu dönemde sevme yeteneğini kaybeder” (Sorgun, 

2012: 63). “Travma, kurbanın güç ve kontrol duygularını çalar” (Herman, 2019: 

199). “Kendinden memnun olmama duygusu yerleşir. Mağdur, saldırganlarıyla 

dövüşemediği için müthiş bir utanç duyar” (Levine, 2018: 123). “Kaçınılmaz olarak 

kayıp getirir. Fiziksel yara almayacak kadar şanslı olanlar bile, güvenle başkalarına 

bağlanan bir kendiliğin içsel psikolojik yapısını kaybederler” (Herman, 2019: 235). 

“Travma, mağdurda intihar riski yaratır” (Herman, 2019: 242). 

Travma mağdurlarının neler yaşadığını anlamak için önce sağlıklı belleğin nasıl 

işlediğini ve travmanın neye müdahale ettiğini görmek gerekir. Kaptanoğlu, anlatıma 

benlik inşasından başlar. Benlik otobiyografik bellek kayıtlarının öyküleştirilmesiyle 

inşa edilmektedir. Bu sürecin hatırlamak ve unutmak yoluyla gerçekleştiğini ve 

bilincin de bu işlemleri elinde tutarak benliğin efendisi olmak istediğini ifade eder. 



40 
 

Travmatik bellek izlerinin ise benlik kurgusunu oluşturan bu temel mekanizmaya 

direnerek çağrılmadan ortaya çıktığını dile getiren Kaptanoğlu konuyla ilgili şunları 

söyler (Kaptanoğlu, 2009: 213):  

Travmatik bellek izleri, denetimsiz ve aşırı bir hatırlama yoluyla bilinci sürekli taciz 

eder… Parçalı, donuk, ikonik, sessiz, sözsüz, ürkütücü imgelerdir bunlar. Belki de 

zihin, kompulsif olarak tekrarlayan hatırlamalar yoluyla, yukarıdaki sorulara yanıtlar 

bulmaya veya travmatik yaşantıyı sembolize ederek anlamlandırmaya 

çabalamaktadır. Bu bağlamda travmanın kompulsif tekrarını, zihnin kendiliğinden 

giriştiği bir anlam, daha doğrusu bir "hakikat ve uzlaşma" arayışı olarak 

değerlendirebiliriz. Çünkü ruhsal hakikat, ancak simgesel düzen içinde inşa 

edilebilir. Ruhsal "uzlaşmaya" giden yol da sembolizasyon sürecinden geçer. 

Simgesel düzene, öyküye kaydedilemeyen her hatırlama, yeniden travmatize 

edecektir.  

Kaptanoğlu, yok saymak yerine travmatik hatıranın simgesel düzene, öyküye 

kaydedilmesi gerektiğini dile getirmektedir. Yas sürecinin de iyileşmede önemli bir 

adım olduğunu ifade eden Kaptanoğlu, iyi tanıklığın iyileştirici özelliği üzerinde 

özellikle durarak, anlamın ötekiyle birlikteyken oluştuğu düşünülecek olursa 

hatırlama ve iyileşme için de ötekinin tanıklığına ihtiyaç duyulduğunun kolayca 

ortaya çıkacağını belirtir (Kaptanoğlu, 2009: 213-214).  

2.1.2. Travma Sineması Nedir? 

Sinema; toplumların, travmatik öykülerini ötekine anlatmalarına fırsat yaratan 

araçlardan biridir. Bunu yapan filmler ağırlıklı olarak son 20 yıldır travma sineması 

başlığı altında incelenmektedir. Walker bu türü şöyle tanımlamaktadır: Travma 

sineması derken ben, geçmişin ya da bugünün dünyayı sarsan olaylarının bireysel ya 



41 
 

da toplumsal bazda ele alınıp anlatılmasını anlıyorum. Travma sineması da tıpkı 

travma hatıraları gibi gerçek dışı bir çizgide ilerler; film yapıları doğrusal değil 

doğrusal olmayan şekilde tasarlanmıştır. (Walker, 2001: 214). Kaplan ise bu türü 

kısaca, travmanın flashback’lerini, bölünmelerini ya da halüsinasyonlarını anlatan; 

bağımsız, özdüşünümsel bir sinema olarak açıklamaktadır (Bruyn, 2014: 12).  

2.1.2.1. Travma Sinemasının Tarihi  

Travma sinemasının tarihine bakıldığında travma tanısının tarihsel gelişimiyle 

paralellikler görmek mümkündür. Örneğin Turim, flashback’lerin teknik ve yapısal 

kaynağının 20’lerin avangard sinemasında bulunabileceğine işaret etmiştir (Bruyn, 

2014: 12). Bu flashback’lere 1. Dünya Savaşı’nın travmatik etkisine yanıt olarak 

başvurulmuştur (Bruyn, 2014: 6). “Savaş sonrası beliren avangard hareketler, kısmen 

de olsa savaşın yarattığı korkuya bir tepki olarak ortaya çıkmıştır” (Hayward, 2012: 

58).   

Anton Kaes, Shell Shock Cinema: Weimar Culture and the Wounds of War adlı 

kitabında, 1. Dünya Savaşı felaketinin gölgesinde kalan Weimar Cumhuriyeti 

dönemi Alman sinemasını mercek altına almıştır. Kaes, Weimar dönemi sinemasını 

post-travmatik sinema olarak niteler. Kibaroğlu, Kaes’in kitabı üzerine yazdığı 

yazıda aşağıdaki değerlendirmelerde bulunmuştur (Kibaroğlu, 2011: 183):   

Kaes, Avangard sinemanın en önemli filmlerinden Robert Wiene’nin yönettiği Dr. 

Caligari’nin Muayenehanesi’ni (1920) savaş travması ve psikiyatri çerçevesinde 

okur. Filmin tamamına hâkim olan çarpık gerçeklik algısı Kaes’e göre savaş 

travmasının doğal bir sonucudur. Şarapnel şokunun tipik semptomları olan 

halüsinasyon, paranoya, gerçeklikten kopuş gibi psikolojik durumların hepsi bu 



42 
 

filmde karşımıza çıkar. Kaes’e göre Francis, şarapnel şoku geçiren bir askerin tipik 

bir örneğidir. Dr. Caligari karakteri ise adeta cephedeki askerlerin kafalarındaki 

psikiyatrist imgesinin beyaz perdeye yansımasıdır. Katatonik haliyle bir şarapnel 

şoku mağdurunu andıran Cesare ise tıpkı doktor raporuyla tekrar cepheye gönderilen 

askerler gibi tekrar tekrar öldürmeye gönderilmektedir. Filmin cephede savaşan 

askerlerin ruhsal ve zihinsel durumuyla bu denli benzerliği -savaşa doğrudan hiçbir 

gönderme yapılmamış olmamasına rağmen- Kaes’in “nihai savaş filmi” olarak 

nitelendirmesine neden olur (Kibaroğlu, 2011: 183). 

Travmanın tarihi incelenirken önemli bir dönüm noktası olan 2. Dünya Savaşı, 

travma sinemasında da benzer bir öneme sahiptir. Hatta Hirsch, 1. Dünya 

Savaşı'ndan sonraki modernist sinemanın ilk dalgasında Menilmontant (1925) ve La 

Maternelle (1932) gibi örneklerde travma sonrası anlatı örnekleri bulunabilirse de 

Gece ve Sis’e (1956) kadar çekilen filmler için tam anlamıyla “bu türün filmleridir” 

denemeyeceğini söylemektedir (Hirsch, 2004: 105). Turim de 2. Dünya Savaşı 

sonrasında yapılan filmlerde flashback kullanımına dikkat çekerek Sidney Lumet 

imzalı The Pawnbroker (1964) ve Alain Resnais’nin yönettiği Hiroşima Sevgilim 

(1959) gibi örnekleri bu dönemim travma filmleri arasında sıralamaktadır (Bruyn, 

2014: 16). 

Walker ise 1980’ler ve 1990’lardaki feminist hareketin katkılarıyla gerçek anlamda 

bir travma sinemasının oluştuğunu iddia etmektedir. Temel gerekçelerinden biri,  

feminist mücadele ışığında travma anlatımında hafıza ve bellek çalışmalarına dair 

önemli gelişmeler kaydedilmiş olmasıdır. Walker, 2001 yılında kaleme aldığı 

Trauma Cinema: False Memories and True Experience başlıklı makalesinde bu 

gelişmelerden bahseder. Örneğin Binjamin Wilkomirski, Fragments Memories of a 



43 
 

Wartime Childhood (1995) adlı otobiyografik kitabında Riga gettosu ve ölüm 

kamplarında çocukken yaşadığı ensesti anlattığında, okuyanlar tarafından bu 

hikâyenin gerçekliği ve meşruiyetinin sorgulandığını hatırlatır (Walker, 2001: 211). 

“O dönem ensest yaygın mıydı yoksa salgın olan bu konuda dile getirilen “yanlış 

hatıralar”mıydı? Acaba kadınlar da buna benzer çocukluk hatıralarını uyduruyor 

olabilirler mi ya da yaşadıkları travmadan kurtulmak için, içinde bulundukları 

iyileşme sürecinde olayları çarpıtmış olabilirler mi? Yoksa feminist bir komplo 

muydu bunlar ya da ölümcül birer hata mı?..” Walker bu tartışmaları sıralayarak 

tartışmaların ‘Cinsel istismar anıları ya tamamen doğrudur ya tamamen yanlıştır’, 

‘Cinsel istismar ya yaşanmıştır ya da hiç yaşanmamıştır’ gibi bir noktaya gelip 

dayandığını belirtir ve bu durumu “talihsiz epistemolojik bir yol ayrımı” olarak 

niteler. Meselenin çözümü önünde hafızanın güvenilirliği, travmanın kırılganlığı gibi 

bariyerlerin olduğunu hatırlatır. Walker, büyük kısmı feministlerden oluşan çok 

sayıda araştırmacının ‘ya oldu ya hiç olmadı’ gibi bir ayrımın doğru olmadığı 

yönündeki görüşlerine yer verir. Özellikle feministlerin, çocuklara karşı işlenmiş 

cinsel suçların, hafıza hatalarına açık olmasına rağmen araştırılması gerektiği 

konusunda öncü olduğunu dile getiren Walker, Elizabeth Wanes’i referans gösterir. 

O, travmatik olaylardaki hafızanın son derece doğru olabileceğini dile getirmiştir. 

Hatta “travmatik olaylarda yaşanan hafıza, o anki hafızanın özüdür” demiştir. Ancak 

büyük felaketlerin hafızanın doğru işlemesini bozabileceğini de belirtmiştir. Walker, 

konuyu araştıranların, hatırlananların yanlış hatırlandığını iddia eden False Memory 

Syndrom Foundation (Yanlış Hafıza Sendromu Vakfı) gibi anti-feminist gruplara 

karşı savaş büyütme dertlerinin olmadığını belirtir. Ona göre de hatıralarda hatalar 

olabileceği kabul edilmelidir. Hafıza ve travma ile ilgili çağdaş psikolojik 



44 
 

çalışmalarda ve otobiyografik belgesel filmlerde, kişisel hafıza, tarihi temsil ve 

anlam arasındaki ilişkilerin karmaşasını görmenin mümkün olduğunu ifade 

etmektedir (Walker, 2001: 211-212). Hafızanın güvenilmezliğine dayanarak 

söylenenlere inanmama eğilimiyle ilgili bir başka örnekse Holocaust tanıklarıyla 

yapılan görüşmelerde yaşanmıştır. Walker, çıkan bir isyanla ilgili gördüklerini 

anlatan 60’lı yaşlarının sonlarında bir kadının, dört bacadan duman çıktığını 

söylediğini; ancak incelendiğinde gerçekte bir bacanın yandığının ortaya çıktığını ve 

bu nedenle tarihçilerin kadının tanıklığını güvenilmez bulduğunu hatırlatır. Oysa 

Laub, insanların bir olayın gerçeğini temel alarak detaylarını farklı 

hatırlayabildiklerini belirtmiştir. Hatta ona göre gerçekle ilgili tanıklığın anlatılması 

amprik bir veri değil soyut bir ifadedir ve bizim olayları o anda olduğu gibi 

okuyabilmemizin yolu, ânı abartabilme becerimizle ilgilidir. Çünkü hafıza o anda 

olan önemli olayı abartarak kaydeder. Walker, çağdaş klinisyenler ve travma 

teorisyenleri insanların yaşanan gerçeği fantezilerle süsleyebileceklerini, inşa 

edebileceklerini kabul ettiğini de belirtir (Walker, 2001: 213).   

Bu süreci travma sinemasının gelişimiyle ilişkilendiren Walker, filmlerin bu hafıza 

süreçleriyle ilgili teori üretmediklerini kabul eder. Fakat ona göre 1980’ler ve 

1990’lardaki feminist travma filmleri, işte bu travma ve hafızayla ilgili 

tartışmalardan kaynaklanan bilgilerle yapılmıştır (Walker, 2001: 214). Walker bu 

dönem çekilen çağdaş kadın deneysel otobiyografik belgesellerin travma sinema 

formunun öncüsü olduğunu dile getirmektedir. Bu tür belgesellere örnek olarak For 

Walker The Ties That Bind (1984), Daughter Rite (1978), Confessions of a 



45 
 

Chameleon (1986) ve History and Memory (1991) filmlerini gösterir (Bruyn, 2014: 

13). 

Travma sinemasında bir diğer dönüm noktası ise 11 Eylül 2001 saldırılarıdır. Gibbs, 

travma kavramının bizzat kendisinin 11 Eylül 2001’den sonra hem sinemada hem de 

edebiyatta ortaya çıkarak daha önemli hale geldiğini belirtmektedir. Screen dergisi de 

2001 yılında, travmatik olaylarla bu olayların birey üzerinde etkisi ve kültürel 

çıktıları arasındaki ilişkiyi ortaya koyan özel bir sayı yayımlar (Mai, 2015: 60). 

Travma sineması araştırmaları da bu tarihten sonra yoğunlaşmıştır.   

2.1.2.2. Travma Sinemasının Özellikleri   

Travma sinemasının temalarına DSM’lerdeki travma başlığında rastlamak 

mümkündür. “Travma sinemasının konuları, şaşırtıcı olmayan bir biçimde DSM’deki 

TSSB girişinde yer verilen; savaş, şiddet içeren bireysel saldırılar (cinsel saldırı, 

fiziksel saldırı, soygun), kaçırılma, rehin alınma, terörist saldırı, işkence, savaş esiri 

olarak hapsedilme veya toplama kampına götürülme, ağır otomobil kazaları veya 

ölümcül hastalık gibi konularla benzerlik gösterir” (Walker, 2001: 214).  

Öte yandan Walker travma sinemasının üslubu ve anlatı tarzının gerçek dışı 

olduğunu belirtmiştir. “Tıpkı travmatik hatıralar gibi bu filmler de doğrusal olmama, 

parçalanma, senkronize olmayan ses, tekrarlama, hızlı düzenleme ve garip açılarla 

kurgulanır. Bu filmler, sinematik flashback’ler ve metonomik sembolizmle geçmişe 

yaklaşırlar” (Walker, 2001: 214). Walker, kapsamların genişliği, doğasındaki şiddet, 

medyada hep yeniden üretilebilir olması gibi nedenlerle travmaları realist modda 

göstermenin bir seçenek olmadığını iddia etmiştir. Francis Ford Coppola'nın 



46 
 

Kıyamet’inde (1979), Oliver Stone'ın Müfreze’sinde (1986) ya da Steven 

Spielberg'ün Er Ryan’ı Kurtarmak (1998) adlı filminin açılışında olduğu gibi, 

olayların gerçekliğiyle filmlerin anlatımı arasında fark olduğunu belirtmiştir. 

(Walker, 2001: 215).  “İzleyicinin travmatik bir filmin gerçekçiliğini hissetmesine 

neden olan şey nedir?” sorusunu “Gerçekçilik mi? Gerçekçilik tam bir yanılgıdır” 

şeklinde cevaplayan Walker, Er Ryan’ı Kurtarmak adlı filmi incelerken izleyiciyi 

etkisi altına alan şeyin, filmin gerçekçiliği değil anti gerçekçiliği olduğunu dile 

getirmektedir. Walker bu durumu Robert Rosenstone’un ‘postmodern tarihi film’ 

kriterleri olan ‘hızlı kesmeler’, ‘uzamsal süreksizlik’, ‘yakın planla geniş plan 

arasında gidip gelen ve adeta sersemleştiren geçişler’ ile açıklamaktadır (Walker, 

2004: 124-125).  

Turim de bu tür tekniklerin (hızlı montaj, sesle verilen şoklar) travmatik olayların 

sunumu için uygun olduğunu ifade eder. Roth ise modern tekniklerin travma 

anlatımında değerli olsa da bazı dezavantajları olduğunu söylemektedir. Ona göre 

gerçeklik modernist tekniklerle kesintiye uğramakta ya da azalmaktadır. Bu 

teknikler, anlatmaya çalışılan şeye erişilmesini mümkün kılmamaktadır (Mai, 2015: 

62). Wheatley, Haneke sinemasını değerlendirirken bu yönde görüş bildirmiş ve 

“Dünyada gerçekleşen olayların travmatik etkisi, geleneksel anlamda hızlı akan ve 

lineer olmayan görüntülerle eşleştirilerek anlatılamaz” demiştir (Mai, 2015: 70).    

Mai ise travma sinemasını yavaş sinema cephesinden değerlendiren isimlerdendir. 

Lav Diaz’ın sinemasını inceleyen Mai; sanatçının “yavaş sinema” tercihiyle travma 

teorisi arasındaki paralellikleri vurgulayarak Caruth’un post travmanın genellikle 

sessiz ve yavaş geliştiği yönündeki görüşlerine yer verir. Caruth, kurbanın/hayatta 



47 
 

kalanın travmatik olayın olumsuz etkilerini aylar sonra hissetmeye başlayabileceğine 

değinmektedir. Üstelik travma sonrası hayata uyum da çok uzun sürmektedir. Mai de 

Diaz’ın bu uyumsuzluğu sinema diline yansıttığını dile getirmektedir. Ayrıca Diaz’ın 

karakterlerinin travmatik bir olay sonrasında ciddi bir yaşamsal duruş gösterdiklerini 

vurgulayan Mai, karakterlerin hayatlarını sürdürebilmek için mücadele ettiklerini dile 

getirir. Ancak kaygı, uyuşukluk, öfke ve saldırganlık onların enerjisini çeker ve yok 

eder: “Enerjisi soğrulmuş karakterlerin, filmler boyunca bilişsel tepkileri yavaştır. 

Sanki uyurgezer gibidirler. Bu boşluk ve içe çekilme hali öyle yavaş 

çekimlerle/çerçevelerle anlatılır ki neredeyse görüntüler bozulur” (Mai, 2015: 66-

67).  

Mai, Diaz gibi bağımsız film yapan travma sineması yönetmenleri arasında Bahman 

Ghobadi’yi de anar. Bu konuda Ann Kaplan’ın tanımlamasına yer vermiştir. Kaplan, 

bağımsız travma sinemasının, travmanın temsil edilemezliği bakış açısından 

hareketle ve neden olduğu acıları irdelemek için, paralize olma, tekrarlama ve 

dairesellik tekniklerini kullandığını belirtmektedir (Mai, 2015: 65-66).    

Öte yandan Mai’nin Diaz’ın sineması üzerine yaptığı doktora tezinin adı The 

Aesthetics of Absence and Duration in the Post-Trauma Cinema of Lav Diaz’dır. 

Alanda, travma sineması yerine post travma sineması ifadesinin kullanımının daha 

doğru olacağı sıklıkla dile getirilmiştir. Filmlerde travmanın yarattığı etkiler üzerinde 

durulmaktadır. Hirsch de post travma sineması ifadesini kullanan isimlerdendir. 

Yazar, “Belli bir imajla yani görsel içerikle anlatılan değil tüm travmanın içeriğine 

girilerek anlatılan bir sinemadır bu” ifadesini kullanmıştır (Hirsch, 2004: 19).  



48 
 

2.1.2.3. Travma Sinemasının Çeşitleri  

Travmaları konu edinen tüm filmleri tek bir başlık altında toplamak eksik kalır; zira 

farklı travma filmleri izleyicide farklı tepkilere neden olmaktadır. Kaplan ve Wang 

da çalışmalarında bilim insanlarının, travma sinemasını tartışırken Holocaust 

filmleri, savaş filmleri, korku filmleri, kadın otobiyografileri ya da kayıpları ve 

kültürlerarası çatışmaları ele alan bağımsız kadın sinemasını mercek altına 

aldıklarını; fakat filmlerin izleyicide yarattığı etkiler üzerinde pek durmadıklarını 

belirtirler. Kaplan ve Wang, farklı sinema stratejilerine göre, travma filmi izleyicileri 

için dört ana pozisyon önermektedir (Kaplan & Wang, 2004: 9).   

 

2.1.2.3.1. Tedavi Edici Travma Filmleri 

Kaplan ve Wang, birinci grup filmlerin rahatlatıcı bir “tedavi” ile sonlandığını, bu tür 

filmlerin stratejilerinin tedavi etmek olduğunu belirtir. Hitchcock'un Öldüren 

Hatıralar’ı (1945) ya da Hırsız Kız’ını (1966) örnek olarak gösterdikleri bu türde, 

ana akım melodramlar ağırlıktadır. Melodramların bir toplumun travmatik 

hikâyelerini dolaylı bir şekilde temsil ederek kültürün unutma ihtiyacına hizmet 

ettiğini; çare bularak sorunları unutturmaya çalışırken de travmanın kendisine ihanet 

edebileceğini ifade eden Kaplan ve Wang, eleştirmenlerin görevinin ise bu filmleri 

saf akılsız sansasyonalizm olarak değerlendirip reddetmek olduğunu dile 

getirmektedir (Kaplan & Wang, 2004: 9). Sönmez de travmatik olayların temsilinde 

zor, ağır, duygu yüklü ve acı olayların perdeye yansıtılmasında derinlikli bir eleştiri 

ve sorgulamaya yönelmek yerine izleyiciyi zihinsel olarak rahatlatma amacındaki bu 

anlatıların yapısının, Aristoteles’in “katharsis” kavramıyla açıklandığını hatırlatır 



49 
 

(Sönmez, 2015: 81). Aristoteles bu kavramı Poetika adlı eserinde tragedyayı 

tanımlarken kullanmıştır. Tragedyanın soylu bir eylemin taklidi olduğunu belirtmiş, 

bu taklidin acıma ve korku uyandırdığını ve acıma-korku aracılığıyla da bu türden 

heyecanların katharsis’ini (arınma, boşalma) gerçekleştirdiğini ifade etmiştir 

(Aristoteles, 2018: 29).   

 

Sinem Evren Yüksel travma anlatılarıyla ilgili çalışmasında Çağan Irmak’ın Babam 

ve Oğlum (2005) adlı filmini melodramatik yapı içinde değerlendirir. Film, 12 

Eylül’de devrimcilik idealleri uğruna ailesine sırtını dönen Sadık’ın, hastalığı 

nedeniyle ölüme yaklaştığını öğrendiğinde, oğlu Deniz’i baba evine götürüşünün 

hikâyesidir. Yüksel, filmin geçmişle hesaplaşmadan çok, kaybın yerine geçebilecek 

olana dönük bir arayışla sonuçlandığını belirtir (Yüksel, 2016: 141). Moretti, modern 

dünyanın temel özlemlerinden birinin uzlaşı özlemi olduğunu dile getirmektedir. 

Yüksel de filmde çocuk kahramanın işte bu uzlaşı özleminin temsilcisi olduğunu 

ifade eder (Yüksel, 2016: 139).  

2.1.2.3.2. Şok Edici Travma Filmleri  

Kaplan ve Wang ikinci grup filmlerin izleyiciyi “şok etme” stratejisiyle yapıldığını 

ifade eder. David Cronenberg’in Sinek’ini (1988) ya da Hastanede Dehşet’ini (1979) 

bu grup filmler arasında sayan yazarlar, negatif sonuçlar doğuran şok edici filmler 

için,  “Etkisi o kadar büyük olabilir ki izleyicide filmi izlememe tepkisi yaratabilir, 

görüntülerden kaçma isteğine neden olabilir. Konuya ilgi yok olur” demiştir (Kaplan 

& Wang, 2004: 10).  



50 
 

2.1.2.3.3. Röntgenci Travma Filmleri 

Kaplan ve Wang üçüncü grubu tarif ederken izleyicinin “röntgenci” pozisyonda 

olduğunu dile getirir (Kaplan & Wang, 2004: 10) Genellikle rutin TV haberlerinde 

gösterilen uçak kazaları, ünlü isimlerin ölümleri, savaşlar, açlıktan ölen insanlarla 

ilgili görüntüler ya da yine bir grup Holocaust görüntülerinin izleyiciyi röntgenci 

hale getirdiğini belirten Kaplan ve Wang, bu tür filmlerin neden olabileceği 

tehlikelerle ilgili şunları söylemişlerdir: “Bu pozisyon da oldukça tehlikelidir. 

Kurbanları sömürür. Ya da izleyiciye, aslında cesaret edemeyeceği bir şeyle ilgili 

gizli, tahrip edici bir zevk sunar” (Kaplan & Wang, 2004: 10). Büker de “Şiddet 

görüntüsünü dışarıdan izlemek, uzakta olmanın verdiği rahatlık ve bir başkasının 

başına gelen acı olaylardan alınan haz buradaki temel durumdur. Böyle bir temsil ise 

travmanın içini boşaltacak, onu pornografikleştirecektir” demiştir (Sönmez, 2015: 

116). Sönmez’in Türkiye sinemasından verdiği örnek ise Tomris Giritlioğlu’nun 

yönettiği Güz Sancısı’dır (2009). Sönmez bu filmin kısmi bir biçimde röntgenci 

filmler grubuna dahil edilebileceğini iddia etmiştir. 6-7 Eylül pogromunun konu 

edildiği yapımda şiddet, birbiri üzerine bindirilen yakın plan genel plan gibi farklı 

kamera açılarıyla sunulmuştur. Sönmez’e (2015: 117) göre izleyici, film 

karakterlerinden Behçet’in Elena’yı dikizlediği gibi şiddeti dikizleyen 

konumundadır.  

2.1.2.3.4. Tanıklaştıran Travma Filmleri  

Dördüncü grup ise Kaplan ve Wang’ın ifadesiyle izleyicinin “tanık” konumunda 

olduğu filmleri kapsar ve Alain Resnais’nin Gece ve Sis’i (1955), Hiroşima 

Sevgilim’i (1959), Maya Deren’in Meshes of the Afternoon’u (1943) ve Tracey 



51 
 

Moffatt’ın Night Cries’ı (1990) bu gruba örnek gösterilir. Bu yapımların, izleyiciyi 

travmatize etmeden empati kurmaya davet ettiğini dile getiren Kaplan ve Wang, 

“Filmler, izleyicilerin kurbanın travmatik deneyiminin içine girmesine aracılık eder. 

İzleyiciyi dönüştürme gücüne sahip olan bu eserler, travmatik olaya bilişsel bir 

mesafe bırakarak farkındalık yaratır” demiştir (Kaplan & Wang, 2004: 10). Filmsel 

tanıklığın bir yüzleştirme çabası olduğunu dile getiren Sönmez, bu filmlerin 

hedefleriyle ilgili şunları söylemiştir (Sönmez, 2015: 134):   

Kaplan ve Wang’ın vurguladığı gibi filmsel tanıklık, yönetmenin belirgin politik 

tavrıyla izleyiciyi gerçekçi anlamda olaylarla yüzleştirme çabasıdır. Bu stratejiyle 

toplumu uyandırmak ve gerçekleri ne kadar acı da olsa ortaya sermek, hatırlatmak 

hedeflenmektedir. Bu nedenle de tanıklık etmeyi amaçlayan filmler derin yaraları 

deşerek bunları fazla acıtmadan, ajitasyona gerek duymadan gerçekçi ve sade 

tasvirlerle ele alıp sunarlar.  

Güneydoğu’da askerlik yapan iki gencin, sivil hayata döndükten sonra yaşadıkları 

travmayı atlatamamalarını konu edinen Uğur Yücel’in Yazı Tura’sını (2004) bu 

gruba örnek olarak veren Sönmez, yakın plan çekimlerle karakterlerde travmanın 

bıraktığı izlerin aktarıldığını belirtmiş ve ayrıca çarpık-yamuk kadrajların da 

karakterlerin ruh hallerini yansıtmak için tercih edilen çerçeveleme tercihi olduğunu 

dile getirmiştir (Sönmez, 2015: 48). “Kimi planlarda flulaşan hatta kalitesi düşük, 

pikselli görüntüler travma yaşayan bir insanın dünyayı görüş ve algılayış biçimini 

temsil ediyor” diyen Sönmez, sarsıntılı dünyaların da yine öznel bir bakış açısıyla 

sunularak izleyicide orada olma hissi uyandıran aktüel kamera kullanımıyla 

aktarıldığını ifade etmiştir (Sönmez, 2015: 49-50). 

 



52 
 

Tanıklık, hem travma teorisi çalışanların hem de sinema çalışanların derinlemesine 

incelediği bir konudur. Araştırmalar, bir travmaya “tanık” olmanın düşünüldüğü 

kadar kolay olmadığını ortaya koymaktadır. Bir travmanın ne kadar tanığı olunabilir? 

sorusu önemli bir çıkış noktasıdır. Agamben, Tanık ve Arşiv Auschwitz’den 

Artakalanlar adlı kitabında Holocaust’tan kurtulanların tanıklıklarını incelerken 

“Kurtulup hayatta kalanlar tanıklık etmesi olanaksız bir şeye tanıklık etmişlerdi” der 

(Agamben, 2017: 13). Şu hâlde bir travmanın gerçek tanığının travmayı yaşayan 

olduğu düşünülür. Ancak travma teorisi çalışanlar, travmayı yaşayanların dahi gerçek 

birer tanık olamayacağını dile getirmektedir. Caruth, travma mağdurlarıyla ilgili 

“Kişi orada olmasına rağmen bilincin ve hafızanın temel mekanizmaları geçici olarak 

tahrip olmuştur. Travmatik deneyim, kişinin olayı anlamasına ya da imgelemesine 

engel olduğu için, hiçbir mağdur yaşadığı deneyimin iyi bir tanığı değildir” der. Dori 

Laub'dan alıntı yapan Caruth, travmatik deneyim tarihinin tamamen “tanıksız” 

yaşandığını vurgular (Kaplan & Wang, 2004: 4).  

 

Ancak yine de “hikâyeler” anlatılır. Bettelheim, “Yalnızca suçluluk hissedebilmemiz 

bizi insan yapar. Özellikle de tarafsız bakıldığında kişi suçlu değilse” demiştir 

(Agamben, 2017: 98). Her ne kadar travmayı yaşayanın kendisi dahi tam tanık 

değilse ya da ölenler varken ölümden kurtulanların aktardıkları eksik kalacak da olsa, 

yaşananlar/görülenler karşısında bir tür “utançla” anlatılan bu hikâyeler, olanları hiç 

bilmeyenlere ya da unutanlara aktarımda bulunur. Bu aktarımın son derece önemli 

olduğunu dile getiren Herman; kötü olanı görmeme, duymama, konuşmama gibi 

evrensel bir arzuya güvenen faillerin, kimsenin bir şey yapmaması ve herkesin 

seyirci kalmasını beklediğini hatırlatır: Kurbanın talebi harekete geçme, söz verme 



53 
 

ve unutmamayken, onlar unutmayı teşvik için elinden geleni yaparlar (Herman, 

2019: 10).  

 

Kendisi de hayatta kalabilmek için 1933’te Almanya’yı terk eden ve 1963’te Nazi 

Subayı Adolf Eichmann’ın Kudüs’teki yargılanmasını takip ederek Kötülüğün 

Sıradanlığı adlı eseriyle büyük tartışma yaratan Hannah Arendt, modern kültürde 

krizi “unutulma tehlikesi” olarak yaftalar. Olgularınsa bir olay örgüsünün söze 

dökülmesiyle “paylaşılabilen düşünce” içerisinde açığa çıkabildiğini belirtir 

(Kristeva, 2018: 21). Dinesen da hikâye gibi anlatıldığında ya da yazıldığında bütün 

dertlerin katlanılabilir olduğunu söylemiştir (Kristeva, 2018: 37). Bir travmayı 

aktaran hikâyelerde bu paylaşma isteği temel çıkış noktalarından biridir. Caruth, 

travma sinemasının en önemli örneklerinden olan ve farklı ülkelerde savaşa tanık 

olmuş iki karakterin karşılaşmalarını anlatan Alain Resnais imzalı Hiroşima 

Sevgilim’i (1959) yorumlarken yönetmenin, paylaşma isteğini karakterlerine 

aktardığını ifade ederek şunları söylemiştir: “İki taraf da birbirinin yaşadığı travmatik 

deneyimi yaşamamış olsa bile bir iletişim kurma çabasındadır. Dilleri, kültürleri ayrı; 

yaşadıkları travmalar birbirinden farklı olmasına rağmen birbirlerini tutkulu bir 

biçimde konuşma ve dinleme becerileri vardır. Ve izleyici onları takip ederken yeni 

bir izleme ve dinleme moduna girer. Her ikisinin yaşadığı travma da izleyici 

tarafından algılanır. Bu da travma cephesinden bir bakıştır” (Kuppers, 2004: 201). 

Bu araştırmada da kendi dilini ve kültürünü, yaşadıkları travmaları dünyaya aktaran 

Ghobadi’nin sineması incelenecektir.  

2.2. Bahman Ghobadi Sineması  



54 
 

"On yedi yaşıma geldiğimde iki savaş, bir devrim ve pek çok arkadaşımın ve 

akrabamın öldürüldüğünü görmüştüm" (Koch, 2009: 194) diyen Ghobadi’nin 

yaşamı, sinemasını anlamak için önemli ipuçları barındırmaktadır. Bu bölümde 

öncelikle yönetmenin hayatı, nasıl bir ortamda büyüdüğü, nelere şahit olduğu, nasıl 

bir eğitim aldığı aktarılacak; ardından eserleri ve bu eserlerle elde ettiği uluslararası 

başarılar hakkında bilgi verilecek ve son olarak da sinema dili, anlatım biçimi, 

sinamatografik özgünlüğünü nasıl sağladığı incelenecektir.    

2.2.1. Bahman Ghobadi’nin Hayatı   

Ghobadi’nin hikâyesi İran’da, küçük bir Kürt kenti olan Bane’de 1 Şubat 1969 

yılında başlar, 7 çocuklu ailenin en büyük erkek çocuğudur. 10 yaşındayken İslam 

Devrimi’ne tanık olur, henüz 12 yaşındayken patlak veren çatışmalar nedeniyle 

ailesiyle birlikte yine bir Kürt kenti olan Senendec’e taşınırlar. Sinemayla da bu 

yıllarda tanışır. Dayısının götürdüğü sinema salonlarında heyecanla beklediği sadece 

filmler değildir. Sinemaya gitme isteğinin, filmlerin yanında diğer bir tetikleyicisi, 

ancak burada tüketebildiği sandviç ve koladır; fakat bu keyifli günler uzun 

sürmeyecektir. Çatışmalarda çok sevdiği dayısını kaybeder. Ayrıca devrim 

sonrasında İran-Irak savaşı başlamıştır; çocukluk yılları bir yandan çatışmalar öte 

yandan ekmek ve gaz kuyruğunda yaşam mücadelesi içinde geçer (Nuyan, 2015: 17-

19). Bu kuyruklarda kaybettiği zamana dikkat çeken Ghobadi, “Yağ, ekmek ya da 

başka bir şey için kuyruklara girdiğimizde her gün on saatten fazla kalırdık orada ve 

kimse çıkıp da bana okumam için bir kitap bile vermezdi. O zamanlara, o 

kaybettiğim saatlere ve günlere geri dönmeyi istiyorum” diyerek o yıllar için hâlâ 

öfke duyduğunu dile getirmektedir (Çağlayan, 2015: 15 Nisan).  

 



55 
 

Sonrası da kolay olmaz. Otoriter polis memuru babası emekli olup bakkal dükkânı 

açtığında babasının yanında çalışarak aile ekonomisine katkı sunmaya başlasa da 

beraberlikleri uzun sürmeyecek, babaları aileyi terk edip gidecek ve bu kez annesi 

İran Hanım ile birlikte seyyar satıcılık yaparak ailenin geçim derdini sırtlanacaktır 

(Nuyan, 2015: 19). 

 

Bir fotoğrafçının yanında çalışmaya başladığında yolu bir kez daha sinemayla 

kesişir. İşvereni Kemal Bey’in teşvikiyle fotoğraf ve sinema üzerine 2 kitap edinir ve 

okumaya başlar. Kemal Bey’in desteği bununla sınırlı değildir, ünlü yönetmenin 

8mm’lik ilk kamerası da onun hediyesidir ve bu kamerayla çektiği ilk kısa filmiyle 

birincilik elde eder. İran sigaralarını tanıtmak amacıyla düzenlenen yarışma için 

çektiği filminde Sinema ve Animasyon adlı kitaptan okuduklarını uygulamış; 

sigaraları birer izleyici gibi hayal etmiştir. Annesi pazarda satıcılık yaptıkları bir 

kasayı futbol sahası gibi yeşile boyamış, genç yönetmen de seyirci olarak kasanın 

içine sigaraları dizmiştir. Birincilik ödülü küçük bir altındır ve bu ilk filmin devamı 

gelecektir (Nuyan, 2015: 19-20). 

2.2.2. Ghobadi’nin Eserleri  

Ghobadi çok sayıda kısa film çekmiş ve bu filmlerden kazandığı ödüllerle aile 

ekonomisine katkı sağlamıştır. Sadece ödüllerle değil üstelik. Geçim sıkıntısı 

nedeniyle kirayı geciktirdikleri için başları ev sahibiyle derde girdiğinde sorunları 

çözmek adına filmlerinde ev sahibinin oğluna rol verir (Aktaş, 2007a: 16). Yıl 

1991’e geldiğinde Hayatın H’si, Golbaji, Farklı Bir Bakış Açısı gibi kısa filmleriyle 

festivallerde boy göstermeye başlar. 1992’de Tahran’da Sinema ve Televizyon 

Akademi’sine giderek yarım bıraktığı eğitimine devam eder. 1995’te çektiği İran-



56 
 

Irak sınırındaki kaçakçılığı konu edinen Siste Yaşam ile sesini yurt dışına duyurur. 

Amerika ve Japonya gibi ülkelerden davet alan filmle, onlarca ödülün sahibi olur. 

1999 yılında Abbas Kiyarüstemi’nin Rüzgâr Bizi Sürükleyecek’inde asistan, 2000’de 

ise Samira Makmelbaf’ın çektiği Kara Tahta’da oyuncudur. Bu tecrübelerinin 

ardından ilk uzun metrajlı filmin zamanı da gelmiştir (Nuyan, 2015: 20-22). 

Yönetmenin uzun metrajlı kurmaca filmleri aşağıdaki gibidir:  

2.2.2.1. Sarhoş Atlar Zamanı  

Yönetmen, 2000’de Kürtçe çektiği ilk uzun metrajlı filmi Sarhoş Atlar Zamanı’nda, 

İran-Irak sınır bölgesinde, toprakları mayınlı olduğu için tarım yapamayan köylülerin 

kaçakçılık sayesinde verdikleri yaşam mücadelesini anlatır. Merkezdeki hikâye ise 

babası öldükten sonra kaçakçılık yapmak zorunda kalan Ayoub ve bakmakla 

yükümlü olduğu kardeşlerinin mücadelesidir. Film, uluslararası arenada büyük ses 

getirir. Altın Kamera En İyi Film ve FIPRESCI Uluslararası Eleştirmenler Ödülü ile 

döndüğü Cannes’ın yanı sıra Chicago, Sao Paulo, Cervino gibi önemli film 

festivallerinde toplam 11 ödüle layık görülür (Mij Film, 2019).  

Cannes’da ödül alan ilk uzun metrajlı Kürtçe film olması nedeniyle ve ardından diğer 

Kürtçe filmler de geldikçe dünyada “Kürt yönetmen”, “Kürt filmi” ve “Kürt 

sineması” kavramları kullanılmaya başlanır (Kılıç, 2009a: 13). Ghobadi’den önce 

1981 yılında Cannes’da Yol filmiyle ödül alan Yılmaz Güney, her ne kadar Kürtlerin 

sorunlarını işlese de bu dili kullanamamıştır. Verdiği röportajlarda birçok filmini 

Kürtçe yapmak istediğini dile getiren Güney, iktidarın sansürü nedeniyle çabasından 

vazgeçmek zorunda kaldığını belirtmiştir (Nuyan, 2015: 39).  



57 
 

2.2.2.2. Annemin Ülkesinin Şarkıları  

Yönetmenin 2002’de çektiği ikinci filmi Annemin Ülkesinin Şarkıları, İranlı Kürt 

şarkıcı Mirza'nın iki oğluyla çıktığı bir yol hikâyesidir. 23 yıl önce boşandığı eşi 

Hanareh, Mirza'dan yanına gelmesini istemiştir; Mirza gidip onu bulmalıdır. 

Müzisyen oğulları Barat ve Audeh'i yanına alarak çıktığı yol, mülteci kamplarından, 

boşaltılan köylerden geçer. Film, Cannes Film Festivali’nden François Chalais 

Ödülü, Chicago Film Festivali’nden Altın Plaket Ödülü, Sao Paulo Festivali’nden En 

İyi Film Ödülü dahil, 5 uluslararası ödülün sahibi olur (Mij Film, 2019). 

2.2.2.3. Kaplumbağalar da Uçar  

Savaşta çocuk olmak temasının işlendiği Kaplumbağalar da Uçar, 2004 yılında 

çekilir. ABD’nin Irak’a müdahalesini Irak-Türkiye sınırındaki bir mülteci kampından 

anlatan yönetmen, başrolü yine çocuklara vermiştir. Mayında kollarını bacaklarını 

yitirmiş çocuklar, buna rağmen mayın toplama görevine devam etmektedirler. 

Ghobadi Irak’ta bu şekilde yaşayan 30 bin çocuk olduğunu söylemiştir (Said, 2004: 

28 Aralık).  

Film savaş karşıtları tarafından dünya çapında desteklenir. Berlin Film Festivali’nde 

2005 yılının Barış Ödülü’nü kazanır. Almanya merkezli Medico International gibi 

anti mayın kuruluşları dağıtıma destek olur, film 37 ülkeye satılarak dünya 

izleyicisiyle buluşma şansı yakalar. Almanya’da ilköğretim kurumlarına yönelik 

eğitim programları hazırlayan Bundes Zentrale für Politische Bildung adlı devlet 

kuruluşu, film hakkında bir kitapçık hazırlayıp ders materyali olarak öğrenci ve 

öğretmenlere tavsiye eder (Aktaş, 2007b: 33-34). Kaplumbağalar da Uçar, 

yönetmenin en çok ödül aldığı eseridir. San Sebastian, Chicago, Tokyo, Berlin, 



58 
 

Montreal festivallerinde toplam 41 ödülle ödüllendirilir (Mij Film, 2019). 

2.2.2.4. Yarım Ay  

Yarım Ay, ünlü bir Kürt müzisyenin yolculuğudur. Yönetmenin 2006’da çektiği bu 

film, İran ile Irak arasındaki savaş nedeniyle Irak’ta yıllardır konser veremeyen 

Mamo’nun, ABD’nin Irak’a müdahalesi sonrası oğullarıyla birlikte Irak’ta konser 

vermek için çıktığı yolculuğu anlatır. Yolda, İran’da şarkı söyleyen kadınların 

hapsedildiği köye uğrayıp şarkıcı Haşo’yu da alacaklardır. Ancak bu yolculuk hiç 

kolay olmaz. Yarım Ay, 26. İstanbul Uluslararası Film Festivali’nde aldığı Halkın 

Seçimi Ödülü dahil uluslararası arenada 9 ödüle layık görülür (Mij Film, 2019).   

2.2.2.5. Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok  

Yönetmen, İran’da gençlerin istedikleri gibi müzik yapmaları üzerindeki yasakları 

konu edindiği 2009 yapımı Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok adlı filmini gizli 

saklı çeker. Film çekimleri 17 günde tamamlanır (Frenetic Films, 2010: 1 July). Bu 

film yönetmenin İran’da çekebildiği son filmi olur. Kimsenin İran Kedilerinden 

Haberi Yok, İngiltere’deki bir müzik festivalinden aldıkları davete katılmak için bir 

taraftan grup kurmaya bir taraftan da yasa dışı yollarla yurt dışı çıkış belgeleri 

edinmeye çalışan Ashkan ve Nigar’ın öyküsüdür. Yapım, aynı yıl Cannes’da Belirli 

Bir Bakış Ödülü’nün sahibi olur (Mij Film, 2019). 

2.2.2.6. Gergedan Mevsimi  

Artık sürgünde yaşayan Ghobadi, 2012’de Türkiye’de Gergedan Mevsimi’ni çeker. 

İran İslam Devrimi sırasında tutuklanıp hapse atılan Kürt şair Sadegh Kamangar’ın 

gerçek hikâyesinden esinlenilerek çekilen film; şairin ailesine öldüğünün söylenmesi, 



59 
 

27 yıl hapis yattıktan sonra cezaevinden çıkması ve sonrasında Türkiye’ye gelerek 

çok sevdiği karısını arayışının hikâyesidir. Toplamda üç ödüle layık görülen filmde 

Monica Belluci gibi dünyaca ünlü bir oyuncuyla çalışan yönetmen, başrolü ise 

kendisi de devrim nedeniyle ülkesini terk eden İranlı oyuncu Behruz Vüsuki’ye verir. 

Bu iki oyuncuya Türkiye’den Beren Saat, Yılmaz Erdoğan, Caner Cindoruk ve 

Belçim Bilgin eşlik eder (Mij Film, 2019). 

2.2.3. Ghobadi’nin Sinema Dili  

Filmlerinde sınırda olmak, yolda olmak, savaşta olmak gibi temaları işleyen 

yönetmenin sinema dili incelenirken içinden çıktığı İran sinemasıyla benzerliklerine 

bakılabilir; ancak öte yandan Ghobadi sinemasının İran sinemasından ayrılan 

özelliklerine de mutlaka bakmak gerekir. Aktaş, Ghobadi sinemasının ayırt edici 

özellikleri ile ilgili şunları söyler (Aktaş, 2007a: 21):  

Abbas Kiyarüstemi, Mohsen Malxambaf, Nadir Naderi, Mecid Mecidi gibi bütün 

dünyada saygınlık kazanmış İranlı yönetmenlerin filmlerinde görmeye alışık 

olduğumuz, yavaş-uzun kamera hareketleri, dolaylı sembolik anlatımlar onun 

filmlerinde yok. Qobadi sineması daha gerçek, daha direkt, daha hırçın, enerji 

dolu… Seyirciyi sürekli adeta diken üstünde tutan bir tarz. Onun şimdiye kadar 

yaptığı bütün filmlerde; sarp dağlar, sınır, dikenli teller, acımasız hayat koşullarına 

rağmen, sevimli ironik olabilen insanlar var.   

2.2.3.1. Belgesel Unsurları Taşıyan Bir Kurmaca 

Yönetmen için sinemanın önemli işlevlerinden biri yaşadıklarını yansıtmasıdır. Evet; 

mizahı yüksek enerjisiyle yaşamın getirdiklerine dair kızgınlıklarını aktarır. Ghobadi, 

sahip olamadıklarının sinemasına dair şunları söyler: “Hayat boyunca karakterimizde 



60 
 

kompleksler oluşuyor, çocukluğunuzda olması gerekip olmayanla, yaşamış olmanız 

gerekip yaşamadığınız rahatlıklarla, her çocuğun sahip olması gereken ama senin 

sahip olmadığın normal hayatla bağlantılı kompleksler. Bütün bunlar beni şikayet 

eden bir insana çeviriyor. Kızgınım ve bunları anlatıyorum”. Üstelik anlatma 

arzusundaki tek motivasyon izleyici de değildir. O anlatır. “Benim içimde 

şekillenmiş belli başlı şeyler var ve sadece ben görecek bile olsam bunları göstermek 

istiyorum” diyen Ghobadi için sinema, ruhunu yansıtan bir ayna gibi olmalıdır 

(Koch, 2009: 194).  

İzleyicide gerçeklik hissi uyandırmak için filmlerini belgesel türünü andıracak 

yöntemlerle çeken Ghobadi’nin Sarhoş Atlar Zamanı (2000), Annemin Ülkesinin 

Şarkıları (2002), Kaplumbağalar da Uçar (2004), Yarım Ay (2006), Kimsenin İran 

Kedilerinden Haberi Yok (2009) filmlerini izleyenler, birebir oradaki hayatın içinde 

bulur kendini. Üstelik Ghobadi bunu yaparken masalsı unsurlar kullanmaktan ya da 

mizaha yer vermekten de geri durmaz. Bu tercihleri, filmlerindeki gerçeklik hissini 

zayıflatmaz. Başvurduğu yöntemle Abbas Kiyarüstemini’nin öğüdünü tutar gibidir 

adeta. Kiyarüstemi ile Sinema Dersleri adlı eserde Kiyarüstemi, genç sinemacı 

adaylarına şöyle seslenmiştir: “Başlangıç olarak, her daim olayların kaynağına gidin: 

Yaşamın kendisine. Öncelikle etrafınızda olup biteni keşfedin. Sonra ilerleyin. İdeal 

olan, hakikat ile masallar diyarı, dünya ile hayal gücü arasındaki devinimdedir” 

(Cronin, 2018: 20).  

Masalla gerçeği harmanlayan Ghobadi'nin sinemasal üslubu için “yeni-gerçekçi ve 

belgesel film geleneğinin harmanlanması” ifadesini kullanan Kılıç, Ghobadi'nin 

filmlerindeki çekim tekniklerinin, omuzdan hareketli kamera çekimlerinin, doğal ses 



61 
 

kullanımının ve amatör oyuncu tercihinin bu sinema tarzını ortaya koyduğunu söyler 

(Kılıç, 2009b: 139).  

Kendisi de belgesel türüne inancını vurgulayan Ghobadi, konuyla ilgili şunları dile 

getirir: “Filmlerimin çoğunda bir hikâye alıyorum ve onu belgesel türü çerçevesinde 

sunuyorum. Oyunculuğun o kadar iyi, çevrenin ve setin o kadar gerçekçi olmasını 

istiyorum ki yaptığım her filmde belgesel sinemanın sınırlarında dolaşıyorum. 

Amatör oyuncu tercihimin sebeplerinden biri de bu” (Koch, 2009: 192). 

2.2.3.2. Amatör Oyuncular  

Amatör oyuncu tercihi, Ghobadi’nin sinemasında da izleri görülen İtalyan Yeni 

Gerçekçilik akımı ile başlamıştır. Sovyet sinemasından Dziga-Vertov’un Sine-Göz 

teorisinde hayat bulan vahşi gerçeklikten sonra İkinci Dünya Savaşı ardından 

İtalya’da ortaya çıkan Yeni Gerçekçilik akımıyla (Bazin, 2000: 185), profesyonel 

olmayan oyuncular sahneye çıkar. Sahne ise artık sokaklardır. “Sokaktaki kameranın 

uluslararası yıldızların dünyasından sıyrılarak profesyonel olmayan kişilerin 

görüntülerinin kaydedilmesi devri yaşanmaktadır” (Bazin, 2000: 169). Ghobadi de 

filmlerini bölge insanlarıyla çeker. Tüm kadrosunu profesyonel oyunculardan 

oluşturduğu tek filmi Gergedan Mevsimi’dir. Yönetmen, gerçekliği anlatmada 

amatör oyuncu tercihinin filmi güçlendirdiğini düşünmektedir. “Hollywood’dan 

hangi profesyonel çocuk oyuncu bu sahneleri oynayabilirdi. Bu imkânsız” diyerek 

Kaplumbağalar da Uçar çocuklarının katkılarını anlatır: “Her akşam senaryoyu 

çocuklarla okuyordum. Eğer çocuğun yaptığı ve sevdiğim şeyler olursa onları da 

ekliyordum senaryoya. Film bu şekilde günlük katkılarla gelişti” (Lindrea, 2005: 9 

January).  



62 
 

2.2.3.3. Çocuk Oyuncular 

Yönetmen, sinemasında gerçeği daha içeriden anlatabilmek için çocuklara yer 

vermektedir. Yaşamın zorluklarını sırtlanan bu çocuklar Ghobadi’nin birer 

parçasıdırlar. Rahul Hamid’e verdiği bir röportajda, izleyicinin Irak-Türkiye 

sınırında yaşayan “gerçek” karakterler olarak takip ettiği “Kaplumbağalar da Uçar 

Çocukları”nın her birinde kendi çocukluğundan izler olduğunu aktarmıştır (Hamid, 

2009: 180):  

Filmdeki çocuklar, benim kişiliğimin bileşkesi gibi. Satellite, benim bir yönümü 

temsil ediyor. Ben erken geliştim; büyümüş de küçülmüştüm sanki ve her tarafımdan 

enerji fışkırıyordu. Ayrıca bir sürü şey yaptıktan sonra, çok genç bir yaşta çalışmaya 

koyulup sorumluluk üstlendim. O yüzden kendimi filmdeki, pişmanlıktan ve 

utançtan tokatlanan oğlan çocuğuyla da özdeşleştirebiliyorum. Babam beni 

azarladığında benzer duygulara kapılırdım. Çocukken benim aklımdan da -Agrin 

gibi- intihar düşünceleri geçerdi. Keza, Hengov gibi gelecekte neler olacağı içime 

doğardı. Bu karakterlerin hepsinde benden birer parça var.  

Hikâyesindeki zorluklar sadece Ghobadi^nin yaşadıklarıyla sınırlı değildir; o, 

coğrafyasının çocuklarıyla aynı kaderi paylaşmaktadır. Üstelik büyüyüp film 

çekmeye başladığında dünyaya gelen çocukların kaderi de farklı olmamıştır. “Kürt 

çocuklar dünyaya geliyor ve 20’li, 30’lu yaşlardaki yetişkinlerin yaşamlarının içinde 

buluyorlar kendilerini. Çocukluklarından mahrumlar. Bunları anlatmak istedim” der 

(Trbic, 2005: 73).  Ghobadi, çocuk seçiminde de oldukça hassas davrandığını dile 

getirir. Onun deyimiyle bölgeye gidildiğinde bir uzvunu kaybetmiş çocukları bulmak 

ilk beş dakikada yapılabilecek bir iştir. Ancak Ghobadi istediği çocukları bulmak için 

3 ay süren bir araştırma yapmıştır (Walsh, 2004: 2 October). Çocuklara âşık 



63 
 

olduğunu söyleyen yönetmen, ilerleyen yıllarda, filmlerinde rol alanlarla iletişimini 

sürdürmüş bir taraftan da onlara sinemanın kapısını aralamak için çaba sarf etmiştir. 

Kaplumbağalar da Uçar’ın Satellite’ı Soran Ebrahim’e filmler ve kitaplar 

göndererek onun yönetmen olma çabasını desteklemiştir (Koch, 2009: 193). 

Sinemacı olması için desteklediği tek isim Soran Ebrahim değildir. 2015 yılında 

yapımcılığını üstlendiği Sınırda Yaşam adlı belgesel filmin yönetmeni de 

çocuklardır. Mülteci kamplarına giderek oradaki çocuklara sinema eğitim veren 

Ghobadi, onların yönetmenliğinde çeker bu filmi. Kamplardaki 2.000 çocuk arasında 

200 istekli ve yetenekli çocuğun seçilmesiyle başlanan projede çocuklar kendi 

“savaşta çocuk olmak” hikâyelerini anlatmışlardır (Flügel, 2018).   

2.3.3.4. Ses ve Müzik 

Ghobadi sinemasında ses ve müzik filmin yapısını inşa etmede önemli birer 

bileşendir. Sarhoş Atlar Zamanı’nda yönetmen, yaşananları, zaman zaman ailenin 

küçük kızı Amaneh’in sesinden aktarmıştır. Bu şekilde ses kaynağının görüntü içinde 

bulunmaması olan “dış ses yöntemi” daha çok belgesel filmlerde kullanılmaktadır 

(Vardar, 2009: 26). Yönetmen bu tercihiyle filminde vermek istediği belgesel 

izlenimini güçlendirir. Öte yandan ses kadar sessizliğin kullanımı da filmin anlamına 

katkı sunar. “Sessizlik insanoğlunun günlük yaşantısında alışmadığı olağanüstü bir 

durumdur. Böyle bir ortamda kalan kişide tedirginlik başlar. Tedirginlik karanlıkta 

kalan kişinin duyduğu tedirginlikten daha fazladır.” Filmlerde sessizliğin süresi 

uzadıkça gerilim de artar (Vardar, 2009: 21). Ghobadi’nin Gergedan Mevsimi adlı 

filmi de özellikle sessiz bir filmdir. Nuyan bu sessizliğin sebeplerini de Kimsenin 

İran Kedilerinden Haberi Yok adlı filmi çektikten sonra bir daha ülkesine dönmeyen 



64 
 

Ghobadi’nin kişisel hikâyesinde arar: “Genel çerçevede neşeli ve gülümseyen bir 

yönetmen olarak tanımlanabilecek Ghobadi, ruh halindeki ölümcül sessizliği bu 

filmle takipçileriyle paylaşır. Diğer filmlerinde umuttan bahseden bu sinema adamı, 

mutlak bir sessizliğe bürünür” (Nuyan, 2014: 28).  

Bir filmde sesler o sahneye aitse sahne diegetik, eğer sesler dışarıdan geliyorsa 

diegetik olmayan bir sahnedir. Jahn, diegetik olmayan ses kullanımının daha çok, 

sahnenin atmosferini güçlendirmek ve bazen de yorumlayıcı bir işlev yaratımı için 

kullanıldığını belirtir (Sözen, 2008b: 134). Yönetmen, Kaplumbağalar da Uçar 

filminde kovanların nakliyesi sırasında ortaya çıkan metal seslerini diegetik olmayan 

bir sahneyle vermiştir. İzleyici, birazdan göreceği patlamaya ses tasarımıyla 

hazırlanmıştır. Ghobadi’nin filmlerinin bir diğer önemli bileşeni müziktir; kimi 

zaman başroldedir, değilse de önemli bir unsur olarak filmleri tamamlamaktadır. 

Yönetmen olmasaydı müzikle uğraşacağını söyleyerek kişisel hikâyesinde müziğin 

önemli bir yer tuttuğunu belirten Ghobadi, “Müziği seviyorum. Filmlerimi müzikle 

yapıyorum. Müzikle yemek yiyor, müzikle uyuyor, müzikle düşünüyorum. Müzikle 

hayal ediyorum, yaratıcılığımı müzik artırıyor. Müzikle seyahat edebilirim. 

Gözlerimi kapar ve tüm dünyayı dolaşırım ve aklıma hikâyeler gelir ve onları 

kaydederim” demiştir (Scarlet, 2007: 30 May). Ghobadi ayrıca müziğin Kürtlerin 

yaşadığı zorluklarla mücadelede vazgeçilmez bir enstrüman olduğunu dile getirir 

(Sheehan, 2003: May). Ghobadi’nin müziği kullanış biçimi dramatik yapıyı 

kuvvetlendirmek için güçlü bir film müziği seçmek gibi değildir. Ghobadi için müzik 

özellikle bazı filmlerinde başroldedir: Yasaklarla yasaklanan, sınırlarla sınırlanan baş 

karakterdir. Annemin Ülkesinin Şarkıları’nda, gerek katıldıkları düğünde gerek 



65 
 

Hanareh’i aradıkları mülteci kampında müzik yaparak insanları eğlendiren Audeh ve 

Barat, yönetmenin bahsini ettiği Kürtlerin müziğe sığınışlarını beyaz perdeye taşır. 

Ghobadi yine sınırlarda geçen Yarım Ay’da, müzik üzerindeki baskıları izleyiciyle 

paylaşmıştır. Müziğin baskılarla nasıl mücadele ettiğini bir kez daha anlatacağı diğer 

filmi Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok, underground müzik yapan İranlı 

gençlerin hikâyesidir ve film boyunca izleyici, pek çok alternatif İran grubunu 

dinleme şansı yakalar.   

2.3.3.4. Sınır Öyküleri 

Doğduğu köyün Irak sınırına 30 km uzaklıkta olduğunu söyleyen Ghobadi, özellikle 

Ortadoğu’da sınırda yaşanan acıları yakından deneyimlemiştir. Çocukluk anılarına 

döndüğünde örneğin, 10 ile 18 yaşları arasına denk gelen İran-Irak Savaşı sırasında, 

İran tarafı bombaladığında bölge halkının Irak tarafına geçtiğini, Irak 

bombaladığında ise İran'a geçtiklerini hatırlar. Biraz büyüdüğünde ve kitap okumaya 

başladığında Kürtlerin 4 ülkede sınırlarda yaşadığını öğrenen Ghobadi, Kürtlerin 

hikâyesindeki belirleyiciliği nedeniyle sinemasında sınıra önemli roller verir (Boffa 

& Honarmand, 2009: January). Sarhoş Atlar Zamanı’nda Ayoub sınırı aşıp kardeşini 

ameliyat ettirme şansı yakalamış olsa da sınırları aşmak her zaman mümkün 

olmayabilir ve Ghobadi bu gerçeği de filmlerinde işlemiştir. Erelvanlı; Yarım Ay 

filmde, İran’dan Irak’a doğru yola çıkan Mamo ve oğullarının amacına ulaşamadığını 

hatırlatır. Tahran yeraltı müziğinin temsilcileri olarak izlediğimiz Negar ve Ashkan 

çifti de Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok’ta ülke dışına çıkmaya başaramaz. 

“Anlatının sonu, Yarım Ay’ınkini çağrıştırır: yurt dışına çıkmak, sınırı aşmak 

mümkün değildir” (Erelvanlı, 2014: 100).  



66 
 

2.3.3.5. Engelli Karakterler  

Ghobadi sınırlarda, İran’da, Irak’ta bölge halkının yaşadığı travmaları beyazperdeye 

taşırken bu travmaların tam içindedir. Onun filmlerinde sıklıkla engelli karakterler 

görülür. Ghobadi, Torneo ile yaptığı röportajdan iki hafta önce Sarhoş Atlar 

Zamanı’nda rol alan bir çocuğun mayında bacağını kaybettiği haberini alır ve bunu 

paylaşır: “Bu filmde gördüğünüz şey, 10 yıl süren bir savaştan yeni çıkan bir sınır 

kasabasındaki hayat. Bu nedenle, bu çocukların birçoğu savaşta ya da mayınlarda 

sevdiklerini, ebeveynlerini kaybetti. İzleyiciler için inanılmaz derecede şok edici 

görünebilir, ancak onlar için bu bir yaşam biçimi, bir hayatta kalma meselesi. İyi 

durumda olan ve farklı bir yaşam tarzını benimseyen Kürtler de var elbette. Fakat 

burada, İran-Irak sınırında bu çocukların durumu başka. Savaştan, çatışmadan 

çıktılar. Kimileri ebeveynsiz kaldı, bir seçim şansları da olmadı. İki hafta önce filmde 

kamyonda şarkı söyleyen çocuklardan birinin mayında bacağını kaybettiğini 

öğrendim. Bu benim için çok zor, neredeyse utanç verici” (Torneo, 2000).    

 

Tüm bu başlıklar toplu değerlendirildiğinde yönetmenin, sinemasında, yaşadığı 

coğrafyanın toplumsal travmalarını işlediği görülür. Bu travmaları işlerken amatör 

oyuncu tercihi, omuzdan hareketli kamera çekimleri, doğal seslerin kullanımı (Kılıç, 

2009b: 139), özellikle sisli hava şartları gibi pek çok anlatım biçiminden 

faydalanmıştır. Hiç kuşkusuz hayvan metaforları tercihini de bu listeye eklemek 

gerekir. Üstelik, Sarhoş Atlar Zamanı, Kaplumbağalar da Uçar, Kimsenin İran 

Kedilerinden Haberi Yok ve Gergedan Mevsimi gibi film isimlerine bakıldığında 

yönetmenin hikâyesini hayvanlar üzerinden anlatma isteği, sadece sinemasının bir 

unsuru değil temel esaslarından biri olarak karşımıza çıkmaktadır 



67 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GHOBADİ SİNEMASI ÜZERİNE BİR ARAŞTIRMA  

Çalışmanın üçüncü bölümü iki aşamalı olarak tasarlanmıştır. İlk aşamada Ghobadi 

sinemasındaki temaların ve hayvan metaforlarının ortaya çıkarılması için Gömülü 

Teori yaklaşımına başvurulacaktır. İkinci aşamada ise bu bölümde elde edilen 

sonuçlar, derinlemesine görüşme kapsamında yönetmen Bahman Ghobadi’ye 

sorularak sınanacaktır.  

3.1. Ghobadi Sinemasında Temalar ve Hayvan Metaforlarının 

İncelenmesi   

Çalışmanın bu aşamasında Ghobadi’nin, adında hayvan ismi geçen filmleri bir nitel 

araştırma yaklaşımı olan Gömülü Teori kapsamında sahne sahne incelenecektir. “Bu 

strateji, sosyal gerçekliğin mevcut teorilerle anlaşılması ve açıklanmasında güçlük 

çekilen alanlar için yeni bakış açıları oluşturmak üzere yapılacak çalışmalar 

açısından bir rehber olma niteliği taşır” (Gençoğlu, 2014: 682). Flint, sosyolojinin 

felsefi temellerinden ve sosyoloji alanındaki çalışmalardan doğan Gömülü Teori’yi 

tarif ederken “Doğrudan doğruya verilerden teoriler, kavramlar, hipotezler ve 

öneriler keşfeden bir yöntembilimdir” der (Çelik & Ekşi, 2018: 20). Araştırma 

kapsamında da filmlerdeki sahneler veri olarak ele alınacak ve incelenecektir.   

3.1.1. Amaç ve Yöntem  

Gömülü Teori yaklaşımı, veriler içinde gömülü halde bulunan “teori”yi ortaya 

çıkarıp geliştirmek için yapılandırılmıştır. Barney G. Glaser ve Anselm. L. 

Strauss’un The Discovery of Grounded Theory Strategies for Qualitative Research 

(1967) adlı ortak çalışmalarının bir ürünü olan bu yaklaşım, klasik sosyolojik 



68 
 

çalışmalara yeni bir soluk getirmiştir. Burada teorilerin doğrulanması değil 

verilerden hareketle teorinin keşfi esastır (Arık, F. & Arık, I.: 285-286). Bu 

bağlamda, araştırmacı ilk aşamaya yönelik şu amaç soru cümlelerini geliştirmiştir:

  

1- Ghobadi sinemasının ayırt edici özellikleri nelerdir? 2- Bahman Ghobadi, 

sinemasının özgünlüğünü nasıl yaratmıştır? 3- Sinemada hangi temaları işlemiştir?  

4- Yönetmenin sineması için travma sineması ifadesi kullanılabilir mi? 5- Metaforik 

anlatımının ve özellikle hayvanları birer metafor olarak kullanım tercihinin nedenleri 

nelerdir? 6- Yönetmen, hangi temaları işlemek için hayvan metaforlarını tercih 

etmiştir?  

Gömülü Teori yaklaşımı, diğer yaklaşımlar gibi zaman içinde geliştirilmiştir. Anselm 

L. Strauss ile Juliet Corbin, 1990’da yayımladıkları Basic of Qualitative Research: 

Grounded Theory Procedures and Techniques adlı çalışmalarıyla teori kapsamında 

Sistematik Desen’i geliştirmiştir. Çelik ve Ekşi, 1998 ve sonrasında genel prensipleri 

bakımından netleşen Sitematik Desen’in, 1967’de kavramsallaştırılan Gömülü Teori 

deseninden katbekat kurallı bir desen olduğunu belirtir. Creswell, Sistematik 

Desen’in; veri analizi sürecinde önceden belirlenmiş bir dizi kodlama adımlarını 

kullanmaya, bir mantık paradigması geliştirmeye veya geliştirilen teoriyi 

görselleştirmeye vurgu yapan bir desen olarak kabul edildiğini ifade eder (Çelik & 

Ekşi, 2018: 42).    

Gömülü Teori’ye diğer bir katkı da Kathy Cahrmaz’dan gelmiştir. Charmaz’ın 

2000’de yayımladığı Grounded Theory: Objectivist and Constructivist Methods, 

Gömülü Teori’de yapılandırma esasına katkı sağlamıştır. Yapılan araştırmada, 



69 
 

araştırmacının her türlü tercihi ve yöneliminin belirleyiciliğini kabul eden Charmaz, 

yapılandırmacı terimini neden seçtiğini şöyle açıklamıştır: “Bu terimi seçtim; çünkü 

sübjektifliği ve araştırmacının yapılanmasındaki ve verilerin yorumlanmasındaki 

dahiliyetini kabul ettim” (Charmaz, 2015: 36).    

Sistematik Desen çerçevesinde gerçekleştirilen veri analiz sürecinde, Açık Kodlama, 

Eksen Kodlama ve Seçici Kodlama şeklinde bir sıra izlenir (Çelik & Ekşi, 2018: 51). 

Bu çerçevede Açık Kodlama sırasında veri parçaları, analitik anlamlarının ortaya 

çıkarılması için yakinen incelenir (Charmaz, 2015: 167). Kodlanan ham veriler 

Kavramsal Etiketleme işlemine tabi tutulur (Çelik & Ekşi, 2018: 51). Sonraki aşama 

Eksen Kodlama aşamasıdır. Eksen Kodlaması, Strauss ve Corbin’in veriyi anlamlı 

bir bütünlük içinde tekrar bir araya getirme stratejisidir (Charmaz, 2015: 215).  

Gömülü Teori yaklaşımı kullanılırken Eksen Kodlama’dan sonra Seçici Kodlama’ya 

ulaşılır. “Bu kodlama sürecinde “çekirdek/ana” veya “kapsayıcı” bir kategori 

belirlenir ve belirlenen bu kategori ile diğer kategoriler arasında ilişki kurmaya 

çalışılır” (Çelik & Ekşi, 2018: 78). Bu süreçte merkez olgunun/kategorinin 

tanımlayıcı bir hikâyesi oluşturulur, ardından bu hikâye rehber alınarak merkez 

kategori kavramsallaştırılır ve diğer kategoriler merkez kategoriye bağlanır 

(Gençoğlu, 2014: 693).  Glaser, çekirdek kategorinin belirlenmesinde çeşitli 

kriterlerin yerine getirilmiş olması gerektiğini belirtir. Bu kriterler şu şekilde 

sıralanmıştır (Ilgar & Ilgar, 2013: 219-220):  

‘Merkezde yer alma ve diğer kategoriler ile kolaylıkla ilişkilendirilme’, ‘veri içinde 

araştırmacının karşısına sık sık çıkma’, ‘diğer kategorilere kıyasla daha doyurucu 

olma’, ‘diğer kategorilere göre daha basit ve daha anlamlı olma’, ‘açık ve dikkat 



70 
 

çekici bir içeriğe sahip olma’, ‘dikkate değer bir önemlilik arz etme’, ‘tam anlamı ile 

bir değişken olma’, ‘araştırma probleminin bir boyu olma’, ‘kuramsal kodun 

herhangi bir çeşidi olma.  

Türkiye’de Gömülü Teori’nin, bir araştırma yaklaşımı olarak kullanılması henüz çok 

yaygınlaşmamış olup ülkemizde daha çok 2000’li yıllardan sonra kullanılmaya 

başlanmıştır (Arık, F. & Arık, I., 2016: 304). 2016 yılında bu alanda yapılan 

Grounded Teori Metodolojisi ve Türkiye’de Grounded Teori Çalışmaları başlıklı 

araştırmada, 30 makale ile 40 yüksek lisans ve doktora tezinde yöntemin kullanılmış 

olduğu saptanır (Arık, F. & Arık, I.: 2016: 302). Gömülü Teori’nin sinema 

araştırmalarında kullanılması da henüz oldukça yenidir. Araştırmacı, ilk aşamada 

Gömülü Teori yaklaşımıyla elde ettiği verileri ikinci aşamada yönetmenle 

gerçekleştireceği derinlemesine görüşmede sınamaktadır. Böylece çalışmasını durum 

tespitinin ötesine taşımayı hedeflemektedir.  

 

Araştırma Evreni  

Araştırmanın evreni Bahman Ghobadi sinemasıdır. Hayvan metaforlarıyla travma 

anlatımı inceleneceğinden bu çalışma, yönetmenin hayvan metaforlarını tercih ettiği 

ve film adlarında da hayvanlara yer verdiği eserleriyle sınırlı tutulmuştur. 

Araştırmanın çalışma grubunu oluşturan bu filmler; Sarhoş Atlar Zamanı, 

Kaplumbağalar da Uçar, Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok ve Gergedan 

Mevsimi’dir. 



71 
 

3.1.2. Bulgular   

Araştırmada yönetmenin her bir filmi sahne sahne deşifre edilmiştir. İlk olarak Açık 

Kodlama yapılmış, hazırlanan tablonun sağ tarafına sahneler yazılırken tablonun 

solunda bulunan blokta da bu sahnelerle ilgili kavramsal etiketleme yapılmıştır. Daha 

sonra bu kavramsal etiketler, Eksen Kodlama’da önce temalar ardından da hayvan 

metaforları açısından incelenmek üzere gruplandırılmıştır.  

3.1.2.1.Sarhoş Atlar Zamanı  

3.1.2.1.1.Açık Kodlama   

Tablo 3.1: Sarhoş Atlar Zamanı - Açık Kodlama 
Açık Kodlama Deşifre Edilmiş Sahne 

Öykü evreni tanıtılacaktır. Hikâyeyi küçük bir kız 
çocuğundan dinleyeceğimizi anlarız.  

Film siyah bir zeminde film yazıları akarken 
Bahman Ghobadi’nin küçük bir kız çocuğuna 
soru sormasıyla başlar.  

 
 
 
Filmde; annelerini kaybetmiş, İran’ın Irak 
sınırında yaşayan, babaları kaçakçılık yapan 
kendileri de babalarına yardım eden çocukların 
hikâyesi anlatılacaktır.     
 
 
 

Dış ses (Bahman Ghobadi) kıza sorular 
sormaktadır: 
-Adın ne? 
-Amaneh 
-Kaç yaşındasın? 
-Ben Madi'nin küçüğüyüm. 
-Madi kim? 
-Benim kardeşim. O sakat, sürekli hasta. 
Şuradaki. Yeşil ceketli olan. Bugün onu hastaneye 
doktora götürdük. 
-Baban ne iş yapıyor? 
-Kaçakçı. Katırlarla Irak'a bir şeyler götürüp satar 
ve oradan malzeme alıp getirir. 
-Annen var mı? 
-Yok, kız kardeşimi doğururken öldü. 
Şimdiki annemiz Rojine. O benim kız kardeşim... 
Ablam... 
-Rojine burada mı? 
-Hayır, evde kız kardeşime bakıyor. Şuradaki 
Ayoub. Abim. 
-Kaç kardeşsiniz? 
-Üç kız, iki erkek. 
-Ne yapıyorsun? 
-Bardakları kırılmasınlar diye gazete kağıdına 
sarıyoruz. 
(Burada görüntü açılır. Yaptıkları işi görürüz.) 
Diyalog devam eder:  
-Ben ve Ayoub ve köyün diğer çocukları her 
zaman buraya geliyoruz. 
-Köyünüz neresi? 



72 
 

Buradan çok uzakta, Irak sınırında. 

Çocukların tekinsiz işler yapması.  
 
 

Çarşıda çalışırken “5-6 işçiye ihtiyacım var” 
diyen adamı duyan Ayoub,  elindeki işi Amaneh’e 
bırakıp koşarak gider. Çocuklar o 5 kişiden biri 
olmaya çalışır, Ayoub da seçilenler arasındadır. 
Bir adamın arkasından yürürler. Adam çocuklara, 
“Acele edin yerimiz belli olmadan, hadi” der. 
Katırların olduğu bölgeye gidip, katırlardan 
indirilen paketleri sırtlanırlar. Yönetmen bu 
sahneleri hareketli kamerayla çeker. Yaşanan 
anların tekinsizliği bu şekilde vurgulanır.  

Hayat çocukları yaşlandırıyor.  

İş bittikten sonra çocuklar bir kamyonete binip 
köye dönerler. Ancak hiçbir şey çok kolay 
değildir. Çocuklar yolda şarkı söylerler: Hayat 
beni yaşlandırıyor, dağlarda ve vadilerde 
dolaşmak beni ölüme yaklaştırıyor. 

Mayınlar nedeniyle her an ölüm tehdidiyle karşı 
karşıya olma.  

Genel çekimle coğrafya aktarılır. Karlı dağların 
arasından yaşadıkları sınır köyüne doğru 
ilerlemektedirler. Amaneh dış ses olarak anlatır: 
“Diyorlar ki birkaç kaçakçı mayınlara basarak 
ölmüş. Bizim köy sınır üzerinde. Çoğu köylü bu 
yüzden öldü. Babam şu anda orada. Onun için 
endişeleniyorum. Dün gece onu rüyamda 
gördüm.” 

Engelli bir çocuk için hayat daha da zor.  

Kamyonet durur. Şoför koşarak evlerden birine 
doğru ilerler. Çocuklar da ne olup bittiğini 
anlamak için üzerlerini kapatan brandadan 
kafalarını uzatırlar. Araba durunca Ayoub, 
Madi’ye ilacını içirmek ister. Su yoktur. Ayoub, 
tükürüğüyle ilacı yutmasını söyler. Madi 15 
yaşında olmasına rağmen 1-2 yaşındaki bir çocuk 
gelişimindedir, bakıma muhtaçtır.  

Zorlu yollardan tek başına geçme mecburiyeti.  

Şoför bir çuval kitapla döner ve çocuklardan 
sorumlu kişiye “Ya kişi başı 150 toman öde ya da 
sınırdan geçene kadar kitapları üzerlerinde 
saklarım” der. Çocuklar için olan bu alıştırma 
kitaplarını kamyonetin arkasına boşaltır. Yolda 
“Siz Iraklı çocuklar atlayın! Sınıra yaklaştık. Sizi 
sınırın öbür tarafında bekleyeceğiz” der. Karlı bir 
dağ yolunda Iraklı çocuklar kamyonetten inerler, 
zorlu yolları tek başlarına geçeceklerdir.  

Askerler tarafından yakalanma, kaçamama.   

Sınırda kimlik kontrolü için kamyonet çevrilir. 
Asker ne taşıdıklarını sorar, şoför “sadece yolcu” 
cevabını verir. Iraklı var mı diye sorulunca da 
“hayır” der. Şoför, çocukları köylerine, Sardab'a 
götürdüğünü söyler. Askerler arama için 
çocukların dışarı çıkmalarını ister. Çocuklar 
kitapları üzerlerine saklamıştır ancak 
kamyonetten çıkarken birinin kitabı düşer. Asker 
tüm çocukları tek sıra haline sokar ve üzerlerini 
arar. Kamyona el konur, çocuklar o zor kış 



73 
 

şartlarında evlerine yürüyerek dönmek zorunda 
kalır. Bu sırada yine Madi’nin ilacı unutulmaz. 
Bu kez kar suyuyla ilacını yutar.  

Mayın patlamasında ölüm. Çocuklar babalarını 
kaybetti. 

Köye vardıklarında bir feryat duyarlar. Babaları 
ölmüştür. 

Amcaları 8 çocuğu olduğu için onlara 
bakamayacak. Ayoub okulu bırakıyor.  

Çocukların üzgün ve sessiz görüntüleri eşliğinde 
dış ses Amaneh anlatır: “Babamı bir daha asla 
göremeyeceğiz. Amcam, Ayoub'un onun yerini 
alacağını söyledi. Ayoub okulunu bırakmak 
zorunda kaldı. Amcamın 8 çocuğu olduğu için 
artık bize bakamaz. Ayoub okuluma devam 
etmem gerektiğini söyledi.  

Ayoub’un bir katır gibi yük yüklenmesi.   

Ayoub odun kırmaktadır. Yeni sorumlulukları 
vardır. Ardından odunları sırtlanır, adeta bir katırı 
andıran çekimle verilir bu sahne. Evin yolunu 
tutar.  

Yeterli sağlık koşullarından mahrumiyet.  
 

Köye doktor gelir. Doktor Ayoub’a Madi'ye iğne 
yapacağını, onu getirmesi gerektiğini söyler. 
Ayoub “bu sabah mıydı” diye sorunca doktor 
“Çok konuşma da getir, kasabaya gitmem lazım” 
der. İğne günü ve saati dahi imkânsızlıklar 
nedeniyle düzenli değildir. Ayoub Madi’nin evde 
olmadığını öğrenir. Amaneh onu mezarlığa 
götürmüştür. Amaneh burada “Allahım Madi'ye 
yardım et” diye dua etmektedir. Ayoub gelir, 
habersiz bir şekilde Madi’yi mezarlığa götürdüğü 
için Amaneh’e tepki gösterir ve tokat atar.  

Acil müdahale olmazsa gelecek olan şey ölüm.  

Doktor Madi’ye iğne yaptıktan sonra Ayoub’u 
yanına çağırır. Ona anlattıkları dış sesle verilir. 
Dış ses olarak doktor konuşurken Ayoub ve 
kardeşleri yürümektedir. Dış ses: “Dün akşam 
sana söylediklerimi amcana da söyledim. Ona 
sürekli iğne yapamayız. Gittikçe kötüleşiyor. 4 
hafta içinde ameliyat olması lazım yoksa ölecek.” 
Ayoub:  
-Buna gücümüz yok.  
Doktor:  
-Acilen ameliyat olması lazım. Ameliyat olsa bile 
ancak 7-8 ay yaşar. Hastalığının tedavisi yok. 



74 
 

Ayoub ebeveyn rolünde. 
 
 
 
 
 
 
 
 

Amaneh ders çalışmaktadır. Ayoub sobaya odun 
atar, Amaneh’e sorar: “Bana dargın mısın” 
-Evet. 
-Niye? 
-Bana vurdun. 
-Ama sen mezarlığa gittin. 
-Madi çok sıkılmıştı. 
-Niye onu dinledin? 
-Ama sıkılmıştı. 
-Barıştık mı? 
-Hayır. 
-Niye? 
-Çünkü bana vurdun. 
-Bir daha yapmam. 
-Barıştık mı? 
-Tamam. 
-Çak bi beşlik. 
-Alıştırma kitabım doldu. 
-Aynısından mı istiyorsun? 
-Evet. 
-İki defa en yüksek notu aldım. 
-Yarın sana bir tane alırım. 
-Yemek yiyeyim, sonra matematikten sana test 
yapacağım.  

Ayoub ağır yüklerin altında.  
 

Ayoub katırlara yük yüklenen yerdedir. Çocuklar 
ağır yükleri yüklenip taşımaktalar. Amaneh dış 
ses olarak anlatır: “Doktorun söylediklerini 
duydum. Madi her gün daha da kötüye gidiyor. 
Ayoub, Madi'nin ameliyatı için gereken parayı 
bulacağını söyledi. Ayoub yine Yasin'i görmeye 
gitti. Belki amcam, Ayoub'a iş bulması için 
Yasin'i ikna edebilir. Eğer bir katırın yoksa 
buralarda iş bulamazsın. Pazarda malları Irak'a 
götürmek için yüklüyor, oradan da başka mallar 
getiriyorlar.” Amcaları Yasin’le konuşur ve 
Ayoub işi alır. Bundan sonra kaçakçılar için 
yükleme yapacaktır.   

Katırlar da çocuklar gibi taşıyabileceklerinden 
fazla yükün altında. Kış koşullarına dayanmaları 
için onlara alkol veriliyor.  

Ayoub işe başlamıştır. Yükleri taşıyacakları 
katırların sularına alkol dökerler.  
-Bugün çok soğuk değil. Katırlara sadece bir şişe 
verin. 
Katırlar alkollü suları içer, yükler yüklenir. 
Çocuklar da yüklerini almışlardır. Hem atlar hem 
de çocuklar kendilerine ağır gelen yükleri taşırlar.  

Sınırda yaşadıkları için topraklarında mayın var. 
Tarım yapma şansından mahrumiyet.   

Ayoub ve bir çocuk dinlenmek için bir köşeye 
oturup sohbet ederler. Çocuk sorar:  
-Yoruldun mu?  
-Evet, çok zor. 
-Biliyorum. 
-Neredensin? 
-Tchampara 
-Bir katır almadın mı? 
-Yok, babam ve katırı mayınla havaya uçtu. 
-Kendin için mi çalışıyorsun? 
-Evet. 
-Adın ne? 



75 
 

-Riboire. 
-Toprağın var mı? 
-Evet, çok. 
-Öyleyse niye onu işlemiyorsun? 
-Her yerde mayın var. 
-Onları temizleyemez misin? 
-Çok fazla var. 
-Sınır çok uzak değil. 
-Sınır? Nerede? 
-Şurayı görüyor musun? Oradan sonrası Irak. 
Bu sırada bir kavga patlak verir.  

Canlarını ortaya koydukları işte paralarını 
alacaklarının da garantisi yok. 
 

Taşımacıların parasını kimin ödeyeceği 
konusunda kavga çıkmıştır. Yük yüklenen 
noktada mı yoksa teslimin gerçekleştiği noktada 
mı ödeme yapılacağı konusu bir muammadır. Bu 
kavga sahnesi de hareketli kamera ile çekilmiştir.  

Sınırın her iki yakasındaki çocuklar arasında 
dayanışma. 

Vardıkları yerde bir çay evine girerler. Çay 
evinde çalışan da bir çocuktur. Ayoub 
kardeşlerine götürmek için buradaki resimlerden 
almak ister, fiyatını sorar. Ayoub’un Irak para 
birimi olan dinarı yoktur. Çay ocağındaki çocuk 
para alınca ödeyebileceğini söyler. Aralarında bir 
dayanışma olur. Ayrıca çocuk Ayoub’u, parasını 
alana kadar çalışmaya başlamaması konusunda 
uyarır.  
 

Sahip olmak istenilen şeye uzaktan bakma. 
 

Ayoub, Madi için getirdiği bir vücut geliştiricinin 
posterini duvara asar. Madi de postere bakar.  

Yaşamın pek çok alanını tecrübe edememe (uçağa 
binmek gibi). Sadece kitaplardan okuma. 

Amaneh’in sınıfından bir sahne. Bir öğrenci sesli 
kitap okumaktadır: “İlk uçak hazır olduğunda 
bütün arkadaşlarını davet ettiler bu olaya tanıklık 
etmeleri için. Motor çalışmaya başladığında iki 
kardeş çok heyecanlıydı. En sonunda uçak 
havalandı ve havada ilerledi. Bu, insanlığın 
gökyüzünü fethetmesinin kanıtıdır. Bu ilk uçma 
girişimi 90 yıl önceydi. Bugün dev uçaklar birkaç 
saat içinde dünyanın bir ucundan diğerine insan 
taşıyacak kapasitedeler.” Ayoub sınıfa girerek 
Amaneh’e beklediği kitabını verir.  

Ayoub daha büyük bir sorumluluk altında.  

Katırlarla zorlu bir yük taşıma anının görüntüleri 
eşliğinde dış seste Amaneh:  
“Ayoub iki ay durmadan çalıştı ama Madi'nin 
ameliyatı için gereken parayı kazanamadı. Bizim 
için her şeyi feda etti. Ayağını kırdığı kavgadan 
sonra amcam, beraber çalışmaları için ona katırını 
verdi.” 

Askere yakalanma.  

Katırlarla dağları tırmanırlarken bir ses duyulur. 
İçlerinden biri “Kaçın. Bu bir pusu” diye bağırır. 
Kaçarlarken askerlerin silah sesleri duyulur. Kimi 
katırlar kaçarken yere yığılır kimi insanlar da.  



76 
 

Rojine kendi hayatı üzerinde söz söyleme 
hakkından mahrum, para için evlendiriliyor. 

Evde ise misafir vardır. Rojine’i istemeye 
gelmişlerdir. Ayoub’un amcası ve damadın babası 
evlilikle ilgili konuşurlar. Evliliğin şartı Madi’nin 
ameliyat ettirilmesidir, damadın babası, “Madi 
için kaygılanma. Bu akşam, ameliyat için onu 
nasıl Irak'a götüreceğimizi konuşacağız. Sana ne 
yapacağımızı söyleyeceğim” der.  

Ayoub sorumluluğu olsa da kardeşlerini koruma 
gücünden yoksun.  

Ayoub gelir, kapıyı çalar. Rojine kapıyı açar. 
Ayoub çok sayıda ayakkabı görünce kimin 
geldiğini sorar. Rojin, Taher'le oğlunun 
ayakkabıları olduğunu söyler. Ayoub neden 
geldiklerini sorunca da Rojine “bilmiyorum” diye 
cevaplar. Ayoub şüphelenir ve amcasını 
çağırmasını ister. Amcası gerçeği söyler. Ayoub 
öfkeyle tepki verince amcası “Ben buradayken bu 
iş sana düşmez” der. Ayoub daha da öfkelenip 
“gitsinler” deyince amcası sinirlenip Ayoub’a 
tokat atar. Ayoub ağlayarak uzaklaşır.  

Madi’nin kurtulması için bir umut var. 

Ayoub ve Rojine bahçede konuşurlar. Ayoub 
Rojine’e, kendisine yalan söylediği için sitem 
eder. Rojine, onun gerekli parayı kazanamadığını, 
Madi için bu durumu kabul ettiğini söyler.  

Verilen sözlerin tutulmaması, kandırılma. 

Rojine’in gelin gitme sahnesi. Madi’yi katırlardan 
birine yük gibi yüklerler. Rojine de ata biner ve 
üzgün bir şekilde yola koyulur. Ayoub onlara 
uzaktan bakmaktadır.  
İki katır ve toplamda altı kişi zorlu yollarda 
ilerlemektedir. Ayoub da uzaktan takip 
etmektedir. Sonunda onları karşılamaya gelen 
erkek tarafı da görünür. Rojine ve onu almaya 
gelenler erkek tarafına geçer. Bu sırada Ayoub da 
yanlarına gelmiştir. Herkes yola koyulur. Ayoub 
ve amcası da eve doğru ilerlerken bir kadının 
isyanı duyulur. Kadın Madi’yi istemediğini 
söylemektedir. Rojine Madi’yi amcasına geri 
getirir. Amcası heyetin yanına gidip böyle 
anlaştıklarını söylese de damadın annesi olduğu 
anlaşılan kadın bu duruma karşı çıkmaktadır. 
Sonunda erkek tarafı bir katır verir ve anlaşma 
sağlanır. Ayoub ve amca Madi’yi de alarak geri 
dönerler.  

Son çareye başvurma.  

Ayoub, Madi ve katırla birlikte yükleme alanına 
gelir. Bu sırada dış ses Amaneh olanları anlatır: 
“Madi eve döndüğünde çok kötüye gitti. Ona iğne 
yapacak kimse yoktu. Doktor bir hafta köye 
gelmedi. Ayoub amcama söylemeden Madi ve 
katırı pazara götürdü. Irak'ta katırı satacağını 
söyledi. Orada daha iyi fiyata satılabilirmiş. 
Madi'yi ameliyat ettirip geri döneceğini söyledi.” 

Madi’nin kurtuluşu için tüm riskleri alarak 
hareket etme.  

Yükleme yapan adam, pusu ve mayın nedeniyle 
çocukların sınırı geçemeyeceğini söyler. Ancak 
Ayoub Madi’yi götürmek zorundadır. Tüm 
sorumluluğu aldığını söyler, “İzin ver geçelim” 
der ve izni alır.    



77 
 

Askere yakalanma.  

Yükleme yapılırken katırlar da hazırlanmaktadır. 
O gün çok soğuk olduğu için katırlara 4 şişe alkol 
verilir. Yola koyulurlar. Yolda askerleri gözleyen 
öncü kişi “Geri dönün. Burada pusu var” diye 
bağırır. Hızlı şekilde kaçmaları gerekmektedir. 
Ancak tepelerden aşağı doğru kaçarken atlar fazla 
alkol aldıkları için dengelerini yitirirler. Atları 
döverek kaldırmaya çalışırlar. Herkes dağılmıştır. 

En zor olanı başarma.   
Herkes kaçmaya çalışırken sadece Ayoub 
imkânsızı hedefler. Ve sonunda Madi’yle sınırı 
geçmeyi başarır. 

 

3.1.2.1.2. Eksen Kodlama  

Temalar İçin Kategoriler ve Alt Kategoriler  

Tema 1: Sınırda Yaşam  

A) Sınırda yaşam, bölge insanı için kayıplara neden olur, aile fertlerini 

kaybederler.     

B) Sınırda yaşadıkları için topraklarında mayın vardır. Tarım yapma şansları 

olmadığından bu işi yapmaktadırlar.  

C) Irak’ta çalışan çocukla Ayoub’un kaderi ortaktır. Birbirlerini anlar, 

birbirlerine yardım ederler, aralarında dayanışma vardır. Onları ayıran tek şey 

sınırdır.  

Tema 2: Engellerle Dolu Yaşam   

A) Ailenin engelli çocuğu Madi’nin yaşamı ve onunla yaşam zordur.  

B) Her an onun ilaçlarıyla ilgilenmeleri gerekir, ancak kimi zaman su bile 

olmadığından ilacını kar suyuyla içmek zorunda kalır.  

C) Madi’nin ameliyat edilmesi gerekir ancak maddi imkânsızlıklar vardır.  

Tema 3: Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında Olması: Tehlike, Korku, 

Dehşet İçinde Yaşam 

A) Kaçakçılık yaparken mayına basma, çığ düşmesi ve askere yakalanma gibi 

yaşamsal tehditlerle karşı karşıyadırlar.   

B) Babaları kaçakçılık yaparken mayın patlaması nedeniyle ölmüştür. 

C) Paralarını alacaklarının bile garantisi olmayan bir işte canlarını ortaya 

koyarlar.  



78 
 

D) Babası ölen Ayoub büyüklerin dünyasına adım atarak kaçakçılık yapmaya 

başlar.  

E) Çocuklar tehlikeli yollardan tek başlarına geçerler.  

Tema 4: Çaresiz ve Terk Edilmiş Hissetme, Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 

Olmaması   

A) Babaları ölmüştür. Amcalarının 8 çocuğu vardır ve onlara bakamaz. 

Çaresizdirler.  

B) Ayoub, Madi için elinden geleni yapsa da Madi’nin hastalığı ilerler. Koşullar 

değişmezse Madi için gelecek olan şey ölümdür.  

Tema 5: Mahrum Bırakılma, Kandırılma 

A) Ayoub okulu bırakmak zorunda kalır, okuma hakkından mahrumdur. 

B) Yeterli sağlık koşullarından mahrumdurlar.  

C) Yaşamın pek çok alanını tecrübe edemezler (uçağa binmek gibi). Sadece 

kitaplardan okurlar. 

D) Sahip olmak istedikleri şeye uzaktan bakarlar (Madi’nin vücut geliştiren 

sporcunun posterine bakışı). 

E) Rojine kendi hayatı üzerinde söz söyleme hakkından mahrumdur (Para için 

evlendiriliyor). 

F) Ayoub kardeşinin evliliği konusunda kandırılır.  

Tema 6: Taşıyabileceğinden Fazlasını Yüklenme 

A) Ayoub babası öldükten sonra ailenin ebeveyni rolüne üstlenir.  

B) Babalarının öldüğünü öğrendiklerinden sonraki ilk sahnede Ayoub odun kırar 

ve odunları yüklenir. Arkadan görüntüsü yük yüklenen bir katırı 

anımsatmaktadır.  

C) Ayoub evin geçimini sağlamak için kaçakçılık yapmaya başlar. Ancak işi 

yapanları zar zor ikna eder bu “büyük” işine girmek için. Yükleri 

yüklendiğinde taşıyabileceğinden daha ağır yüklerin altına girdiğini görürüz.   

Tema 7: Av Olma, Yakalanma, Kaçamama  

A) Kitap taşırken askerler tarafından yakalanırlar.  



79 
 

B) Kaçakçılık esnasında askerler tarafından fark edilince asker ateş açar, sarp 

dağ yollarında kaçmak zorunda kalırlar.   

 Tema 8: Mücadele ve Umut  

A) Ayoub son çareye başvurur ve Madi’yle sınırı geçmeye karar verir. 

B) Tüm riskleri alarak hareket eder.  

C) Sonunda imkânsızı başarır.  

Hayvan Metaforları İçin Kategoriler  

Tema 1: Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında Olması: Tehlike, Korku, 

Dehşet İçinde Yaşam (Katır)   

Katırlar kaçak sırasında mayına basma, çığ düşmesi ve askerlerin açtığı ateşte ölme 

tehdidi altındadır.  

Tema 2: Taşıyabileceğinden Fazlasını Yüklenme (Katır)  

Katırlar yüklenebilecekleri yükten fazlasıyla yola çıkar. Ayrıca onlara, bu zorlu 

görevi yerine getirmeleri için (soğuğa dayanabilmeleri için) alkol verilir.  

Tema 3: Av Olma, Yakalanma, Kaçamama (Katır)   

Katırlar kaçakçılarla beraber askerlere yakalanırlar. Askerler ateş açtığında kaçmaları 

kolay olmaz. Fazla alkol nedeniyle yığılıp kalır çoğu, üstelik sahipleri de 

kalkabilsinler diye onlara şiddet uygular.  

 

 

3.2.2.2. Kaplumbağalar da Uçar  

3.2.2.2.1. Açık Kodlama  

  



80 
 

Tablo 3.2: Kaplumbağalar da Uçar - Açık Kodlama 
Açık Kodlama Deşifre Edilmiş Sahne 

Filmde, Irak-Türkiye sınırında, savaşın patlak 
vermesine iki hafta kala yaşananlar anlatılacaktır. 

Irak-Türkiye sınırı. ABD-Irak savaşından 
birkaç hafta önce. 

İntihar etme, hayatı sonlandırma. 
 

Agrin (13, 14 yaşlarında bir kız çocuğu) 
uçurumun kenarına doğru yürümektedir. 
Ardından yakın planla ayaklarını görürüz. 
Agrin lastik ayakkabılarını çıkarır. Uçurumun 
kenarına gelmiştir. Bir an için arkasına bakar. 
Bu sırada müzik başlar ve bir su kaynağı 
görünür. Suda Agrin’in gölgesini görürüz. 
Suya bir taş atar. Sonra kesmeyle tekrar 
Agrin’e odaklanırız. Bu kez ne kadar yüksek 
bir uçurumun kenarında olduğunu gösteren bir 
açıdan bakmaktayız. Agrin kendini uçuruma 
bırakır.  

 
Temel haklardan mahrum olma. Haber alma 
hakkından mahrumiyet.   

Geniş planla mekan tanıtımı... Burası 
çadırların ve derme çatma inşa edilmiş yoksul 
evlerin bulunduğu bir sınır köyüdür. Köylüler 
televizyon izleyebilmek için antenleri 
ayarlamaktadır. Görüntü almak için antenler 
yüksek bir noktaya yerleştirilmiştir. Birkaç 
kişi zincirleme bir şekilde birbirine bağırarak 
“anteni sağa/sola çevir” direktifleri vermekte, 
görüntü yakalamaya çalışmaktadır. Sırtında 
antenle yürüyen adam kendi kendine 
söylenmektedir: “Saddam'a da adamlarına da 
lanet olsun. Suyumuz yok, elektriğimiz yok, 
okulumuz yok. Her şeyden mahrum ettiler 
bizi. Televizyonlarımız bile çalışmıyor ki 
savaşın ne zaman başlayacağını görelim.” 

 
Yardım isteme. 
 
 

Agrin’in hikâyesi başlar. Uydu anlamına gelen 
“Sattelite” lakabıyla anılan Soran’ın yanına 
gider. İlk tanışmadır bu. Bir şey istemek için 
ona başvurması gerektiğini öğrenmiştir. 
“Satellite sen misin” diye sorar ve o an 
köyden birinin antenini sağlamlaştırmak için 
yüksek bir noktada uğraşan Satellite’dan 
urgan ister. Agrin sırtında bir çocuk 
taşımaktadır. Belli ki onu bırakabileceği bir 
yer yoktur. Bu şekliyle bir kaplumbağayı 
andırmaktadır.  



81 
 

 
Aileyi, memleketi (Halepçe) kaybetme.  
 

Satellite görür görmez Agrin’den etkilenir. 
Agrin’e vermek için urgan istediği, yardımcısı 
gibi çalışan Pashow, genç kız hakkında bilgi 
verir (Pashow koltuk değneği kullanan bir 
engellidir). Agrin’in Halepçeli olduğunu 
söyler. Ailesi Saddam askerleri tarafından 
öldürülmüştür. Sınırdaki bu mülteci kampına, 
mayın toplarken kollarını kaybeden abisi ile 
birlikte gelmiştir. Amaçları sınırın öte tarafına 
geçmektir. 

İmkânların yetersizliği.  
 

İsmail uzaktan Satellite’a bağırarak görüntü 
alamadığını söyler. Satellite da bu antenle 
görüntü alamayacağını dile getirir. Bir uydu 
alması gerekmektedir. Bir sonraki sahnede 
İsmail sırtında anteni taşımakta, Satellite ile 
beraber yürümektedirler.  

 
Dini lider tarafından hayatın kısıtlanması.  

Satelitte uydu almaları gerektiğini 
söylediğinde İsmail de ona, şeyhin “Köye 
uydu sokmayın, uydu günahtır” yönündeki 
fetvalarını hatırlatır. Satellite ise erotik 
kanalların günah olduğunu haber kanallarının 
günah olmadığını dile getirir.  

Sevdiklerinden ayrılma, bölünme.  
 
 

Satellite civardaki köylere uydu 
yerleştirdiğini, 20 haneli Sergeli’nin dahi uydu 
aldığını, 70 hane olmalarına rağmen onların 
uydu almadığını söyler. İsmail de kendilerinin 
artık 70 hane olmadığını, köylerinin 
bölündüğünü belirtir. Sadece 30 hane 
kalmışlardır. Köyün diğer kısmı Türkiye’ye 
sığınmıştır. Satellite, karısının da bu köyden 
olduğunu hatırlatınca, İsmail onun da gittiğini 
söyler. Onlar artık gurbettedir.   

Dünyanın bir parçası olma çabası.  
 

Satellite, İsmail ve bir grup köylü bir 
kamyonettedir. Tüm gündemleri savaş ve 
Amerika’dır; kamyonetteki sohbet konusu da 
budur. Satellite ABD hayranıdır. Çok az da 
olsa İngilizce bilmektedir. Sohbet ederken yer 
yer İngilizce kelimeler kullanır. Diğer 
çocuklar ise kelimelerin anlamını sorar, 
çocuklar üzerinde kurduğu iktidarda bu bilgi 
önemlidir. Satellite tanıdığı ünlü Amerikalıları 
sıralarken Zidane adlı futbolcuyu da sayar, 
çocuklardan biri onun Amerikalı olmadığını 
söyler. Aslında hepsi dünyadan haberdardır.   

 
 
Medya yalan söylüyor, dünya olanlardan 
habersiz.  
 

Kamyonete İranlı bir doktor biner. Savaştan, 
haberlerden, uydudan bahsederlerken doktor, 
haberlerin yalan söylediğini, dünyada en 
önemli meselenin para olduğunu söyler. 
Dünya, Irak ve savaş hakkında sadece  
birtakım yalanlar dinlemektedir.    

Satellite çocukların lideri.  

Yolda Satellite aracı durdurur. Köyün 
çocuklarını görmüştür. Pashow’a neden 
burada olduklarını sorar ve Kerim’in yerine 
gitmelerini söyler. Pashow çocukların yanına 
giderken kamyonet yola devam eder. 



82 
 

 
 
Değerler yitimi, dünyada geçerli tek değerin para 
olduğunu düşünme.  
 

Kamyonet kalabalık bir çarşıya varır. Köylüler 
Satellite’ın önderliğinde çarşıda uydu 
alacakları yere giderler. Pazarlıkla bir uydu 
alırlar. Burada uydu satan adam da dünyanın 
para etrafında döndüğünü söyler. 

Tramvaya sebep olan olayların içinde yaşamaya 
devam etme mecburiyeti.  

Kolları olmayan bir erkek çocuk, ağzıyla 
yerdeki mayını söker. Yanında Agrin’in 
nefesini tuttuğunu görürüz. Bu çocuk Agrin’in 
ağabeyi Hengov’dur. Mayın sökülünce Agrin 
rahat bir nefes alır.  

Amerika, İtalya ya da diğerleri çok farklı değil.  

Satellite çocukların yanına gelir, Pashow’dan 
bilgi alır. Pashow anlatmaya başlar; kolsuz 
çocuk (Hengov) Kerim’in bölgesine 
gitmemelerini söylemiştir. Üstelik mayın 
toplama konusunda onlara yardımcı olmuş, üç 
günde toplayacakları mayını bir günde 
toplamalarını sağlamıştır. Satellite “Amerikan 
mayını toplayacaktınız” dediğinde ise Pashow 
kolsuz çocuğun şu ifadelerini aktarır: 
“Amerikan mayını, İtalyan mayını fark etmez. 
Kim fark eder diyorsa yalan söyler.” Satellite 
kendisine yalancı denilmesine çok öfkelenir 
ve Hengov’a bağırmaya başlar. “Seni kardeşin 
için bağışlıyorum” deyince Hengov da 
öfkelenir ve Satellite’a kafa atar.  

 
 
Kimsenin umurunda olmama.  
 

Satellite çocuklardan oluşan yardımcılarıyla 
İsmail’in evine uyduyu getirir. Köydekiler 
İsmail’in evine gelip televizyon izleyerek bilgi 
almak isterler. Satellite mescidin 
hoparlöründen haberleri yayınlayacaklarını 
söyler. Evde köyün ileri gelenleri vardır, 
uyduyu yasaklayan şeyh de oradadır. Satellite 
uyduyu kurar, görevinin sona erdiğini söyler. 
İsmail İngilizce bilmediklerini hatırlatarak 
Satellite’dan kendilerine çeviri yapmasını 
ister. Satellite televizyonu açar, kanallar 
arasında gezinmeye başlar. Bir kanalda defile 
görüntüsü, diğerinde müzik klibi, bir diğerinde 
havuzda eğlenen insanlar vardır. Kanallardan 
birinde ABD Başkanı Bush görünür, oldukça 
rahattır. Satellitte, “İşte Mr. Bush. Dünya 
onun elinde” der. Çeviri yapması istenince 
öğretmeni çağırmalarını söyler. Öğretmenin 
bir şey bilmediği iddiası karşısında da Bush’a 
tam 28 mektup yazdığını dile getirir. Başka bir 
kanalda Saddam elinde puro ile görünür. 
Halinden memnundur. Satellite Arapça 
bildiklerini, Saddam’ı anlayabilecekleri için 
görevinin sona erdiğini söyleyerek oradan 
ayrılır.  

 
 
 
 
 

Çadırda gece yarısı. Agrin ve Hengov 
tanımadıkları pek çok insanla çadır içinde 
uyurken Hengov uyanır ve küçük çocuk 
Riga’nın yanlarında olmadığını fark eder. 
Riga, sınır tellerinin olduğu bölgeye gitmiştir. 



83 
 

 
 

Çocukların savaşı oyunlaştırma kabiliyeti var. 
Ancak yetişkin bir askerin verdiği cevap gerçek 
kurşun.  

 
 

Geri dönememiş orada ağlamaya başlamıştır. 
Tellerin öte tarafından bir köpek kendisine 
doğru havlamaktadır. Satellite ve Pashow 
çocuğu görür. Ağladığı için onu 
sakinleştirmeye çalışırlar. Pashow çocuğu 
eğlendirmek için sınırın öte yanındaki Türk 
askerine seslenir. Sakat olan bacağını bir 
tüfeğe dönüştürerek askere ateş açıyormuş 
gibi yapar. Bu oyun karşısında asker gerçekten 
ateş eder. Ateşten kaçarlarken çocuğu arayan 
Hengov ve Agrin’le karşılaşırlar. Onlar ise bir 
teşekkür dahi etmeden çocuğu alır.  

Satellite ihtiyaç duyulan karakter.  

Satelitte Riga ile ilgilenirken bisikletini 
bıraktığını hatırlar. Bisikletini almak için 
gittiğinde Sirkooh’un ağladığını görür. İsmail 
gelmiş, bisikleti almış ve bisikletini geri 
istiyorsa Satellite’ın haberleri çevirmesi 
gerektiğini söyleyip gitmiştir. Ancak Satellite 
bu tehdide boyun eğmez ve bisikleti geri 
göndermezse köyü terk edeceğini dile getirir. 
Sonraki sahnede İsmail bisikleti geri gönderir.  

Riga, Agrin’in çocuğu. Ona anne diyor. Ancak 
Agrin bunu duyunca irkiliyor: Olanları 
kabullenememe.   

Sonraki sahnede çocukların o an bulundukları 
alan, kullanılmaz hale gelen tank da dahil pek 
çok savaş aracının bulunduğu bir yerdir. İki 
adam bir kamyondan boş kovanları 
boşaltmakta, çocuklar da onlarla birlikte 
çalışmaktadır. Hengov ve Agrin de buradadır. 
Sahnede kamyondan atılan metal kovanların 
sesleri oldukça net bir şekilde duyulurken 
Agrin kaygılı bir şekilde görülmektedir. 
Agrin’in yüzüne yapılan bu yakın plan 
sayesinde Agrin sesleri nasıl duyuyorsa 
izleyici de öyle duyar: Oldukça rahatsız edici 
bir şekilde. Agrin ve Hengov’un yanındaki 
küçük çocuk Riga kaybolmuştur. Metal 
yığınlar arasında ağlayarak onları aramaktadır. 
Ağlarken anne diye seslenir ve Agrin irkilerek 
ona bakar. 

Tehlikeyle mücadelede sezgilerle hareket etme.  

Pashow, Satellite’a heyecanla Hengov’un 
kehanetinden bahseder. Hengov, kamyonda 
çalışanlara bir şey olacağını söyleyip gitmiştir. 
Satellite bu kehaneti ciddiye alır ve koşarak 
kamyondaki çocukların bulundukları bölgeyi 
boşaltmaları gerektiğini söyler. Gerçekten de 
kısa süre sonra bir patlama olur. 

Kendi hayatını önemsememe.  

Köyde gaz maskeleri dağıtılır, hangi şartlarda 
ne şekilde kullanılacağına dair bilgi verilir. 
Satellite, Agrin için de bir maske alır ve 
çocuklardan biriyle ona gönderir. Agrin maske 
dağıtılmasını çok önemsemez hatta ilk önce 
maskeyi almak bile istemez. Maskeyi veren 
çocuk çok ısrar edince alır.  

Hayatı çok az para için tehlikeye atma. Parası 
olanın tehlikeden uzak kalabilmesi.  

Satellite çocuklara yeni görevler verir. Bir 
kısmı o gün Aziz’in tarlasındaki mayınları 
temizleyecektir. Bir kısmı da kendisiyle 
gidecektir. Satellite, çocukların topladığı 



84 
 

mayınları bölge halkından bir kişiye 
satmaktadır. Aracı kişi de Satellite’dan aldığı 
mayınları BM görevlilerine satmaktadır. 
Böylelikle BM görevlileri kendilerini 
tehlikeye atmadan görevlerini yerine getirmiş 
olur. Satellite çocuklara daha önemli bir iş 
yapıyormuş gibi görünmek için aracı kişiyle 
sanki o kişi BM görevlisiymiş gibi İngilizce 
konuşmaktadır. Aslında gerçek; BM 
yetkililerinin köylülere bu işi parayla 
yaptırması köylülerin de daha düşük ücretle 
çocuklara yaptırmasıdır.  

Kaybedecek bir şeylerinin olmaması.  

Topraklarının mayından temizlenmesini 
isteyen köylüler Satellite’a kendi topraklarını 
ne zaman temizleyeceklerini sorar. Satellite 
bir grup çocuk gönderir. Köylüler, bu 
çocukların kolları olmadığını söylese de 
Satellite, onların korkacak bir şeyi olmadığı 
için daha cesur olduklarını dile getirir.   

Kırmızı balıkla ilgileniyor gibi yapma, kandırma. 
Yeni bir geleceğe kapalılık.  

Agrin’in yanlarından geçtiğini gören Satellite 
bisikletini alıp peşinden gider. Agrin için 
çeşmeden su doldurup taşır. Yolda bir su 
kaynağı görürler. Agrin kaynakla ilgili sorular 
sorar. Köylüler “suyu kirlendi” diyerek 
buradan su almamaktadır. Satellite anlatır: 
“Geçen sene, üç çocuk kırmızı balık aramak 
için geldi ve bir daha çıkamadılar. Bence 
boğuldular. Yemin ederim dibe daldım. 
Birçok balık gördüm, ama hiç çocuk yoktu.” 
Agrin konuyla ilgileniyormuş gibi yapar. 
Amacı suyun derinliğini öğrenmektir. Satellite 
derin olduğunu söyler. Kırmızı balığı sorunca 
da Satellite gerçekten gördüğünü söyler. 
Agrin, “dibe dalabilir misin” diye sorduğunda 
Satellite hemen yapabileceğini söyler. Ayrıca 
bir taraftan da Satellite, Agrin’e duygularını 
açar, tam onun gibi bir kız aramaktadır. Agrin 
ise bunu duyunca sırtını dönüp gider. Satellite 
onun için suya atlarken Agrin oradan 
uzaklaşmıştır.    

Mecbur bırakıldığı hayatı kabullenememe. 

Agrin ve Hengov yatarken konuşmaktadır. 
Uyuyamazlar. Hengov, Agrin’e çocuğunu 
sevmeyi öğrenmeden uyuyamayacağını 
söyler. Agrin de ona “Sana kaç kez söyledim, 
benim çocuğum değil” diye cevap verir. 
Agrin’in istemeden sahip olduğu bir çocuktur 
Riga.  
 

Yeterli sağlık koşullarından mahrumiyet. 
Bir süre sonra Agrin dişinin ağrıdığını söyler. 
Hengov ağzına biraz gazyağı alması ve sonra 
tükürmesi için ona gazyağı uzatır. Agrin 



85 
 

Hengov’un dediğini yapar. Riga ağlamaktadır. 
Hengov onu ortalarına yatırır. Agrin irkilir. 
Ağzındaki gazyağını büyük bir öfkeyle 
tükürür.  

Kendini öldürmek düşünüldüğü kadar kolay 
değil.   

İlerleyen saatlerde Agrin gazyağını alarak 
çadırdan çıkar. Şafak vaktidir. Kaynağa 
giderek suya girer. Üzerine gazyağı döker ve 
bir kibritle eşarbını ateşe verir. O sırada 
Riga’nın hayalini görür. Riga “anne” diyerek 
ağlamaktadır. Tutuşmuş eşarbı söndürerek 
sudan çıkar. Döndüğünde Riga yerinde 
uyumaktadır. Yatağa girer. 

Hayata şans vermek kolay değil, hayata dönüş 
zor. 

Agrin çadıra döndüğünde Riga uyumaktadır. 
Ona sarılır. Ancak bu kez Riga ağlar.  

Sevdiği kızın istediğini düşündüğü şey için 
uğraşma. 

Satellite suya girer.  
Kırmızı balık aramaktadır. 

Kabullenemediği şeylere/kişilere öfkeli olma, 
agresiflik.  

Riga, Agrin’in saçını çektiği için Agrin ona 
vurur. Hengov ise vurmaması gerektiğini 
söyler, Agrin’e kızar. Çocuğun burnu 
kanamaktadır. Hengov ne olduğunu 
sorduğunda Agrin, “Bilmiyorum, tüm gece bu 
piçe bakamam” der. Hengov, piç kelimesine 
tepki gösterince “Piç değil mi, annemizi 
babamızı öldürenlerin çocuğu değil mi” der. 
Hengov öfkelenerek çocuğu kucağına alıp 
çadırdan çıkar. Yolda Satellite onları görür ve 
bisikletine bindirir.   

Saddam askerlerinin Agrin’e tecavüz etmesi. 
Agrin’in tecavüz sırasında kırmızı elbise giymesi.  

Bir kez daha Agrin’in intihar için uçurumun 
kenarına doğru yürüdüğü sahne… Bu kez 
tecavüz anını hatırlar. Saddam’ın askerleri 
Agrin’e saldırmıştır. Hengov’un da gücü 
kardeşini kurtarmaya yetmemiştir. Bu sahnede 
Agrin’in üzerinde kırmızı bir elbise var.   

 
Hayatlarına tecavüz edilmesi.   

Satellite, Hengov’u bisikletine alır. Hengov 
yolda giderken zihninde birtakım görüntüler 
canlanmaya başlar. Bunlar tanklar, savaş 
uçakları, bombardıman görüntüleridir. 
Görüntülerin arasında Agrin’e tecavüz 
sahneleri de vardır. Bir taraftan da Saddam’ın 
heykelinin devrildiği gelir gözünün önüne.  

Savaştan kaçmak/kurtulmak için mücadele etme.  

Hengov’un kehanetleri üzerine Satellite 
harekete geçer ve megafondan duyuru yapar. 
Birkaç saat içinde savaş başlayacaktır. Tüm 
köylüleri ve mültecileri tepeye çıkmaya 
çağırır. Köylüler haberlerde böyle bir bilgi 
verilmediğini söylese de Satellite bilginin 
doğru olduğunu dile getirir. Tüm köylüler 
tepeye doğru hareket eder.  

Toplulukla hareket etmeme.  

Köylüler tepeye tırmanırken Hengov ve Agrin 
tepeye tırmanmaz. Satellite onlara neden 
diğerleri gibi tepeye tırmanmadıklarını sorar 
ve yalan söylediğinden şüphelenir. Agrin’in 
çocuğu Riga, kaplumbağalarını küçük bir su 
birikintisine atar. Bu sırada ABD 



86 
 

helikopterinin sesi duyulur.  

ABD müdahalesinden umutlu olma: “Helikopter 
geçecek bize yemek verecek”. Suya atılan 
kaplumbağa… 

Satellite, “Yemin ederim duydum. Bu ses 
onun sesi” der. Pashow “Bu ses ne” diye 
sorunca Satellite “Amerikan pasaportlarının 
sesi” şeklinde cevap verir. “Amerika’ya 
sadece bu kadar kaldı” diyerek eliyle küçük 
bir mesafe gösterir. Bu sırada Riga da 
“Helikopter geçecek bize yemek verecek” 
diye şarkı söyler.    

ABD’nin kendini dost gibi göstermesi.  

ABD helikopterinden halkın üstüne notlar 
atılır. Notlarda şu ifadeler yer almaktadır: “İyi 
günler gelecek. Adaletsizlik, talihsizlik ve 
zorbalığın sonu. Biz sizin dostunuzuz ve 
kardeşiniziz. Bize karşı olanlar 
düşmanımızdır. Bu ülkeyi cennet yapacağız. 
Acılarınızı dindirmeye geldik. Biz en iyiyiz.”  

Savaş başladı.   

Hemen sonrasındaki sahnede Satellite, 
çocuklarla konuşur. Ellerindeki mayınla 3 ay 
için sadece 2 silah kiralayabileceklerini söyler. 
“Okulun arkasındaki tepe ve Rahman’ın çatısı 
hazırlansın, ben gidip silah alacağım” der. 
Ülke ABD askerlerinin iddia ettiği gibi cennet 
olmamış, çocuklar sattıkları mayının parasıyla 
silah kiralamak için harekete geçmişlerdir.  

 
Bir taraftan savaşa hazırlık bir taraftan da hayata 
devam etme/sevdiği kıza hediye alma.  

Satellite ve çocuklar silah pazarına giderler. 
Çeşit çeşit silahın satıldığı bir pazardır burası.  
Satıcılar alıcılara silahları nasıl 
kullanacaklarını göstermektedir. Satellite bir 
tezgâha gelir. Satıcılarla selamlaşır. Onları 
tanımaktadır. Rus tipi silah ister. Satıcı onların 
fiyatlarının arttığını söyler. Satellite satın 
alacak paraları olmadığını, üç ay için iki silah 
kiralayacaklarını söyler. Karşılığında 
topladıkları mayınları vereceklerdir. Satellite 
bir de küçük gaz maskesi ister. Henüz 
gelmemiştir. Bu sırada mermiden yapılan bir 
kolye görür ve onu da Agrin için alır.  

Toplumsal baskı. Agrin’in yaşadıklarından 
utanması. 
 

Hengov, Riga ve Agrin yemek yerken ne 
zaman gideceklerini konuşurlar. Savaş 
başlamıştır, köydekiler Türkiye tarafına 
geçmektedir. Agrin, Riga’yı Irak’ta bırakıp 
gidebileceklerini söyler. Hengov karşı çıkar, 
Riga’yı da alacak, beraber gideceklerdir. 
Agrin, gittikleri yerde Riga hakkında kime ne 
diyeceklerini sorar, yaşadıklarından 
utanmaktadır.   

Riga’dan kurtulmak istemek aslında toplumsal 
baskının da bir sonucu. Agrin’in Riga’yı ölüme 
terk ederken ağlar.  

Agrin bu kez Riga’yı tepede bir ağacın yanına 
götürür, orada onu ayağından ağaca bağlar. 
Yanağından öperek vedalaşır. Riga arkasından 
anne diye ağlarken Agrin’in de gözlerinden 
yaş süzülür.  

Eğitim hakkından mahrumiyet.  
Okul açık alandadır. Burayı Satellite ve diğer 
çocuklar bir mevziye dönüştürürken öğretmen 
onlara karşı çıkar. Okula kimsenin silahla 



87 
 

gelemeyeceğini söyler. Satellite ise savaşın 
başladığını, herkesin kendini savunmayı 
öğrenmesi gerektiğini ifade eder. Öğretmen 
“Onlara matematik ve bilim öğret” derken 
Satellite, onların zaten matematiği bildiğini 
söyler ve Shirkooh’a 40 kere 5’in kaç ettiğini 
sorar; Shirkooh doğru cevabı verir. Aslında 
bilgili, eğitimli çocuklardır ancak savaş 
koşulları onları okuldan uzaklaştırmaktadır.  

Satellite da mayına basar.  

Satellite’a Riga’nın mayınlı bölgeye gittiği 
haberi verilir. Riga bağlı olduğu yerden 
kurtulmuş mayınlı bölgeye girmiştir. Satellite 
çocuklarla birlikte Riga’yı almaya gider. 
Satellite Riga’nın kıpırdamasını engelleyerek 
yavaş yavaş yanına gidecek ve onu 
kurtaracaktır. Ancak çocuk tehlikenin farkında 
değildir. Tüm ikazlara rağmen hareket 
etmektedir. Korna çalarak, kolyeyi göstererek 
oyalamaya çalışsa da başarılı olamaz. En 
sonunda Satellite panikle bir hamle yapar ve 
mayına basar.  

Savaş bitse de zarar görme.  

Satellite yardımlarla yatağına getirilir. Büyük 
acılar çekmekte, “ayağım” diye inleyerek 
ağlamaktadır. İsmail “Senin için bu gece 
doktor getireceğim” der. Doktorun 
gelebileceği en erken vakit gecedir. İsmail bir 
taraftan da ABD mayınına basana kadar 
Satellite’ın ABD demeye devam ettiğini 
hatırlatır. Çocuklar yanındadır. Pashow 
Hengov’un bir mesaj ilettiğini söyler. 
Hengov’un mesajı “Yarın her şey bitecek” 
şeklindedir. Satellite da Pashow’u 
görevlendirir ve “Git ve mikrofondan duyur, 
yarın savaş bitecek” der.      

Travmatik geçmişi geride bırakmak kolay değil.  

Agrin çadıra döndüğünde Riga’nin geri 
geldiğini görür. Üstelik çadırlar boşaltılmış, 
herkes gitmiştir. Agrin Riga’dan kurtulmak 
için bir şey yapmazsa üçünün birlikte çadırı ve 
köyü terk edeceklerini anlar. Bu konuda 
duyduğu utanç yeni bir yaşama başlamasına 
engel olmaktadır. Bir kez daha çocuğu alarak 
çadırdan çıkar. 

Amerikan askerlerinin gerçek kırmızı balık yerine 
bir balığı kırmızıya boyayarak vermesi, 
kandırılma.  

Pashow neler olup bittiğine dair Satellite’ı 
bilgilendirir. Saddam düşmüştür. İsmail ve 
diğerleri uyduyu alarak tepeye çıkmıştır. 
Çocuklar Amerikan askerleriyle birlikte 
“haram” kanalları izlemektedirler. Görünürde 
her şey yolundadır. Bu sırada Shirkooh da 
gelir. Saddam heykelinin kolunu getirmiştir. 
Shirkooh, ayrıca Amerikalılarla konuşmalarını 
aktarır. “Artık mayın toplamamıza gerek 
yokmuş” der ve Satellite’a Amerikalılardan 
aldığı kırmızı balığı verir. Poşet içindeki 
kırmızı balığa bakan Satellite poşeti biraz 
sallayınca suyun kırmızıya bulandığını görür. 
Amerikalılar, onlara bulmayı umdukları şeyi, 



88 
 

gerçek kırmızı balığı vermemiştir. Bir balığı 
boyayarak sahtesini vermiş, onları 
kandırmıştır.  

 
Travmatik hayatın bir parçası öldü. Ve belki de 
kaplumbağalar uçabilir.  
 

Riga’nın su kaynağının içinde suya battığını 
görürüz. Riga batarken bir kaplumbağa da 
uçar gibi yukarı doğru yüzer. Bu sırada 
Satellite da Riga’yı kurtarmak için ona doğru 
yüzmektedir. Bir taraftan da Hengov’un 
yüzdüğünü görürüz. Hengov aslında 
yatağındadır. Bir anda gözlerini açar. Olaylar 
olurken Hengov sezmiştir sadece. Görüntüler 
devam eder. Bu kez Riga’nın nasıl suya 
düştüğünü görürüz. Agrin ayağına taş 
bağlayarak suya atmıştır çocuğunu. Hengov 
yataktan fırlar. Ağlayarak yürümeye başlar. 
Etraf hayalet şehir gibidir. Çadırlar terk 
edilmiştir. Agrin’in hayalini görür burada. Su 
kaynağına vardığında Satellite’ı görür, 
ağlamaktadır. O da elinden geleni yapmış ama 
Riga’yı kurtaramamıştır. Hengov suya dalar. 
Dipte kendi gözleriyle Riga’yı görür. 
Yapılacak bir şey yoktur.  

Agrin öldü, Satellite ise ABD askerlerine sırtını 
dönüyor.  

Ardından Hengov oradan ayrılır. Yolda 
yürürken ABD askerlerinin araçlarla geçit 
yaptığını görürüz. Uçurumun kenarına gelir ve 
burada Agrin’in ayakkabılarını bulur. Onları 
alarak oradan uzaklaşır. Ayakkabıları 
Pashow’la birlikte Satellite’a gönderir. Ayrıca 
bir de mesajı vardır: “Bu kargaşa 275 gün 
sürecek.” Bu sırada ABD askerlerinin geçidi 
devam etmektedir. Satellite ayakkabıları alır, 
askerlere sırtını döner. Pashow sorar “ABD 
askerlerini görmek istemiyor muydun?” 
Satellite cevap vermez ve onların tersi 
yönünde ilerlemeye başlar. Film bu sahneyle 
sona erer, ardından yönetmenin son sözünü 
görürüz: “Filmimi diktatör ve faşistlerin 
politikalarına kurban edilen tüm masum dünya 
çocuklarına ithaf ediyorum.”  

 

3.2.2.2.2. Eksen Kodlama  

Temalar İçin Kategoriler ve Alt Kategoriler  

Tema 1: Tecavüz  

A) Agrin, Saddam askerlerinin tecavüzüne uğrar.  

B) Savaşla hayatlarına tecavüz edilmektedir (Hengov’un gözü önüne gelen savaş 

görüntüleriyle Agrin’in tecavüz görüntüleri iç içedir).  

Tema 2: Sınırda Yaşam  



89 
 

A) Sınırda yaşamaktadırlar. Bu nedenle aileler bölünmüştür. Bazıları Türkiye 

tarafına geçmiştir. Hatta filmde karısı Türkiye tarafına geçen bir adamın da 

hikâyesine yer verilmiştir.  

B) Sınırda yaşamaları nedeniyle bölge mayınlarla kaplıdır.  

Tema 3: Engellerle Dolu Yaşam  

A) Çoğu çocuk engellidir. Hayat onlar için zordur.  

Tema 4: Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında Olması: Tehlike, Korku, 

Dehşet İçinde Yaşam 

A) Mayın toplama işinde hayatları tehdit altındadır.  

B) Bir diğer işleri mühimmat nakliyatıdır. Burada da bir patlama olur.  

C) Yakında patlak verecek savaşta ne yaşayacakları meçhuldür.   

Tema 5: Çaresiz ve Terk Edilmiş Hissetme, Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 

Olmaması   

A) Dünya onlardan habersizdir; müzik kliplerinde, defilelerde herkes hayatından 

memnundur.  

B) Saddam ve Bush da savaş yaklaşırken haber kanallarında oldukça rahat 

görünmektedir. Dünya onları terk etmiştir. Çaresizdirler.   

Tema 6: Mahrum Bırakılma, Kandırılma  

A) En temel haklardan mahrumdurlar. 

B) Haber alma hakkından mahrumdurlar.  

C) Yeterli sağlık koşullarından mahrumdurlar.  

D) Savaş başlayacağı için eğitim hakkından da mahrum kalacaklardır. Eğitim 

yaptıkları açık alanı, uygun olduğu için mevziye dönüştürürler.  

E) Agrin, kırmızı balıkla ilgileniyor gibi görünüp Satellite’ı oyalar, onu 

kandırmıştır.  

F) ABD askerleri, kırmızı balık arayan çocuklara gerçeğini vermek yerine bir 

balığı boyayıp vermişlerdir. Umutları boşa çıkmıştır, ABD onları 

kandırmaktadır. 

Tema 7: Av Olma, Kaçamama, Yakalanma  

A) Agrin tecavüzden kaçamamıştır.  



90 
 

B) Satellite da mayından kaçamamıştır.  

Tema 8: Geçmişi Unutamama  

A) Agrin geçmişte olanları unutamaz. Tecavüz sahnesi flashback’lerle gözünün 

önüne gelir.   

Tema 9: Olanları Kabullenememe 

A) Agrin, tecavüz sonucu sahip olduğu çocuğu kabullenmez, sürekli ondan 

kurtulmanın yollarını aramaktadır.  

Tema 10: İnsanlardan Uzaklaşma  

A) Agrin toplulukların bir araya geldiği çanak anten takılması ya da diğer 

olaylarda insanlardan uzak durur.  

Tema 11: Cesaretin Kırılması, Yeni Bir Geleceğe Kapalı Olma  

A) Agrin, Satellite’ın aşkına cevap vermez, gelecek umudu yoktur.  

B) Agrin, Hengov’un Riga ile beraber Türkiye tarafına gitme teklifine de karşı 

çıkar; yaşadıklarından utanmaktadır, yeni bir hayata bu şekilde 

başlayamayacağını düşünür.  

Tema 12: Sessizlik  

A) Agrin gerek olmadıkça konuşmamaktadır. 

Tema 13: Kendi Yaşamını Önemsememe  

A) Agrin hayatta kalmayı umursamaz; verilen gaz maskesini almak istemez.   

B) Savaşın başlayacağı zaman dahi yüksek tepelere çıkmaz.   

Tema 14: Arafta Olma 

A) Agrin çoğu kez kendini ve Riga’yı öldürme planı yapar. Sürekli yaşamla 

ölüm arasındadır.  

 Tema 15: Mücadele ve Umut  

A) Tüm bu olanlara rağmen çocuklar yaşam mücadelesi vermektedir.   

B) Silah kiralayarak yaklaşan savaşla mücadele edebileceklerini düşünürler.   

C) Sadece akılla değil Hengov’un sezgileriyle de hareket ederler.  

D) Satellite ABD müdahalesinden umutludur. Saddam rejimi devrilecek, daha 

güzel günler gelecektir.   



91 
 

Tema 16: Umutların Yok Olması ve Ölüm 

A) ABD’den umutlu olan Satellite da sonunda yara alır. Mayına basar, ayağını 

kaybeder.  

B) Satellite filmin sonunda ABD’ye sırtını döner. ABD askerlerinin geçidini 

izlemez ve onların gittiği yönün tersi istikamette yol alır.  

C) Agrin önce Riga’yı sonra kendini öldürür.  

Hayvan Metaforları İçin Kategoriler  

Tema 1: Mahrum Bırakılma, Kandırılma (Balık) 

Filmde, kırmızı balıkla ABD askerleri köylü çocukları kandırmaktadır. Çocukların 

kırmızı balık aradığını bilen ABD askerleri, bir balığı kırmızıya boyayıp verir. 

Gerçekten istediklerini vermemiş, onları kandırmışlardır.  

 

Tema 2: Mücadele ve Umut (Kaplumbağa) 

Riga ABD uçakları gelirken suya kaplumbağa atarak “Helikopter geçecek bize 

yemek verecek” şeklinde şarkı söyler. Ghobadi, kendisiyle yapılan görüşmede 

kaplumbağaların Kürtleri temsil ettiğini söylemiştir. Yönetmen ile yapılan görüşme, 

araştırmanın Ek-2 bölümünde verilmiştir.  

 

Tema 3: Umutların Yok olması ve Ölüm (Kaplumbağa) 

Riga su kaynağının içinde suya batarken, bir kaplumbağa da uçar gibi yukarı doğru 

yüzer. Ölüm anında da metafor olarak kaplumbağa kullanılmıştır.  

 

3.2.2.3. Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok  

3.2.2.3.1. Açık Kodlama 

Tablo 3.3: Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok - Açık Kodlama  
 

Açık Kodlama Deşifre Edilmiş Sahne 

Öykü, gerçekleri anlatacaktır. 
Filmin girişinde “Gerçek olay, mekân ve 
insanlardan esinlenilmiştir” yazar.   
 



92 
 

Yasaklara inat yasakları anlatmak.  
 

Ambulans sesi ve zar zor nefes alma sesleriyle 
başlayan filmde yönetmen Bahman Ghobadi  
bir müzik stüdyosunda şarkı söylemektedir. Kayıt 
yapan kişi bir taraftan Ghobadi ile bir taraftan  
da kendisinden yardım isteyen genç kadınla 
konuşur. Genç kadın, iki-üç saat daha istediklerini,  
son şarkıyı söyleyip çıkacaklarını dile getirir.  
Kayıt yapan Babak, genç kadınla aralarındaki  
sohbette Ghobadi’nin neden kayıt yaptığını 
anlatır:   
-Buraya şarkı söylemek ve rahatlamak için  
geldi. Filmini yasakladılar, başka bir film  
çekmesi için de izin vermeyecekler. İran'ın 
underground müziği, Karaj'daki  
tutuklamalardan sonra şaha kalktı, o  
konserde 400 kişi tutuklandı ve kıvılcım oradan 
yayıldı. İşte bu yüzden, film için underground  
müzik yapmak istiyor. 
-Profesyonel oyuncular var mı? 
-Hayır, yok. Ashkan'la Nigar’ı tanıyor musun?  
Filmde onlar oynayacaklar. 
-Ama onlar iki ya da üç hafta içinde  
gidecekler! 

Kendi iyilikleri için gitmeleri gerek. 

Nigar bir kapıda zili çalar. Megafondan kim 
olduğunu soran kişiye kendini Ashkan'ın Nigar'ı 
olarak tanıtır ve girer. Merdivenlerden aşağı iner. 
Burası önceki sahnede kayıt yapılan stüdyodur,  
muhtemelen gizli bir stüdyodur. Sohbet başlar,  
kayıt yapan Babak önce Ashkan’ı sorar:   
-Ashkan'ın serbest bırakıldığını duydum. 
-Evet, pazartesi günü çıktı, artık özgür. 
-Rock yapıyormuşsunuz. Millet senin de işin  
içinde olduğunu söylüyor. Hatta toplantının  
birinde, şeytana tapmak için kan içilmiş (gülerler). 
Londra'daki festivallerden birine davetli olarak 
gittiğinizi duydum. 
-İhtiyacımız olan bir grup kurmak. 
-İhtiyacın olan iki gitarist bir basçı  
ve bir baterist. 
-Ashkan iyiliğimiz için gitmemiz gerektiğini  
söylüyor. 

Kökenle değil, yasaklarla kavgalılar. 
 

Nigar, kendisinin pasaport ve  
vize sıkıntısı olmadığını ancak Ashkan’ın  
yurt dışına çıkmasına yardımcı olacak  
birini aradıklarını söyler. Babak, odada bulunan ve 
yanındaki kişiye DVD veren Nadir’i gösterir. 
Yardım edebileceğini söyler. Nadir ise bu teklife 
önce pek sıcak bakmaz. Kimseyi yurt dışına 
çıkarmaya niyeti olmadığını söyler. “Artık hiç 
kimse kökeni ile kavgalı olmayacak” der. Nigar, 
ise kökenleriyle ilgili bir sorunları olmadığını, 
müzik yapamadıklarını dile getirir. Nadir ülkede 
müzik yapan iyi insanlar olduğunu söyleyerek 
onlarla tanışıp beraber müzik yapmalarını 
önerince Nigar bir kez daha, istedikleri müziği 
yapamadıklarını dile getirir ve Nadir ikna olur, 
onlara yardım etmeyi kabul eder. 



93 
 

 
Dünyanın bir parçası olma.  

Nadir’in bahçesine gelirler. Buradaki 
hayvanlarının adı Monica ve Belluci’dir. Eve 
girerler evde iki kuşu vardır Nadir’in. Bu iki 
kuşun da Hint filmlerine bayıldığını dile getirir. 
Bir sahnede ikisinin de ağladığını söyler.   

Bu ülkede şanslarının olmaması.  

Nadir, gençlere “Pekâlâ, CD'nizden bahsedin 
bakalım” der. İki yıl önce kaydetmişlerdir. Ancak 
izin alamamışlardır. Nadir müziklerini dinler ve 
çok beğenir. Onları karaborsaya çıkarabileceğini 
söyler. 100 bin satış rakamına ulaşabilirler. 
Ashkan ve Nigar ise çok uğraştıklarını, kapıları 
çalmaktan çok neredeyse kapıları kırdıklarını ama 
sonuç alamadıklarını, bu ülkede bir şansları 
olmadığını dile getirir. 

 
Yine de vazgeçme, burası senin ülken. Bu 
senin müziğin. 

Nadir halledeceğini söyler: “Size  
izin alacağım. Kapıları kırmaya yine başlayın.  
Tekrar çığlık atın, ne gerekirse! Bu sizin  
müziğiniz! Bu sizin yapabildiğiniz en iyi şey!  
Neden vazgeçiyorsunuz? Neden kendi ülkenizde 
yapamıyorsunuz? Sizin için halledeceğim. Yardım  
edebilecek sağlam bir adam tanıyorum.  
Sizin için izin belgesi almaya gidiyorum,  
hem yasal hem de orijinal! Binlerce  
katılımcı için bilet satacağım.” 

Yasaklara rağmen 312 rock, 2.500 pop müzik 
grubu var.  

“Başka bir konu daha vardı” dediklerinde Nadir 
devam eder: “Elbette biliyorum! Sana pasaport ve 
vize de ayarlayacağım. Ama bunu buradaki dostlar 
ve sizler için yapacağım. Bu müziğin kalitesini 
biliyorum. Sizin çaldığınız alternatif rock türü 
değil mi? Sadece İran'da 312 alternatif rock grubu 
var. Sence sadece Tahran'da mı var? Alternatif 
rock yapan Kürt gruplarını duydun mu? 
Khorasani'yi, Lor ya da Baloch'u? İran'da 2.500 
pop grubu var.” 

Müzik yerin altında, gizli yapılıyor. 

Beraber bir yere giderler. Burası da merdiven 
inilerek girilen bir evdir. Underground müzik 
yapanlar dünyanın pek çok ülkesinde rahatça 
müzik yapabilmekteyken İran’da gerçek anlamda 
işler yer altında yürütülmektedir. Sesin dışarı 
çıkmasını önlemek için duvarları yumurta 
kaplarıyla kaplamışlardır.  

Çaresiz, kimsesiz kalan kediler. Gençlerin 
onlara evlerini açması.  

Ashkan ve Nigar, Hamit’e gelmişlerdir. Bu sırada 
sürekli bir kedi miyavlaması duyulur. Annelerine  
araba çarptığını, altı yavrunun geride kaldığını  
söyler: “Kedi hamileydi, kaza sonucu takılan platin 
yüzünden doğurdu ama yaşayamadı. Sonra benim 
biraderin arkadaşları onları getirdi, böylece hem 
anneleri hem de yavrular mutlu oldu.” 



94 
 

İzin alabileceklerine dair umut yok.  
 
 

Sonraki sahnede Ashkan ve Nigar  
konuşmaktadır. Nigar, Ashkan’a Hamit  
hakkında ne düşündüğünü sorar. Ashkan iyi  
biri olduğunu söyler. Nigar soru sormaya  
devam eder:  
-Herkes gidiyor. Başaramazsak Londra'dan gelen  
e-postayı ne yapacağız? 
-Bilmiyorum. 
-Londra'dan sonra bağımsız yabancı gruplar için 
Fransa'dan da e-posta geldi. Ne düşündüğümü 
biliyorsun. Bence Nadir'e konser ve kaset izinleri  
için biraz daha ödememiz gerekiyor.  
-İlk önce şu David'i bir görelim, o para  
daha önemli. Kaseti düşünmene gerek  
yok. Çünkü bize izin vermeyeceklerine eminim.  
Bu imkânsız.  

 
Yaptıkları güzel işleri aileleriyle 
paylaşamamanın hüznü. 
 

Nigar ülkede konser vermek gibi Nadir’in söz 
verdiği konularda biraz daha heveslidir: “Eğer 
konser verseydik bu harika olurdu, tüm 
arkadaşlarımızı davet edebilirdik. Ailelerimiz de 
gelebilirdi, en azından bir kez bizi çalarken 
seyredebilirlerdi.” 

 
Dünya kültürünü yakından takip etme (Görme 
engelli bir karaktere yer verilmesi)  
 

Sonraki sahnede Nadir, ikiliyi yine motosikletiyle 
alır ve bir kez daha merdivenlerden inerek dar 
geçitlerden geçer ve David’in yanına varırlar. 
David sahte vize, pasaport işlerini yürütmektedir, 
film CD’leri kopyalayan Nadir’le filmler hakkında 
sohbet eder. Önceki filmi beğenmemiştir, 
duygusal filmlerden hoşlanmadığını, savaş 
filmlerini sevdiğini söyler. Marlon Brando 
önerisine de “eski” olduğu için karşı çıkar. Bu 
sırada Nigar orada bekleyen kadınla sohbete 
başlar; onlara nereye gitmek istediklerini sorar. 
Kadın, “Mutlu olabileceğimiz herhangi bir yer. 
Avustralya, Almanya, Amerika, İngiltere. Ayrıca 
henüz görmediğimiz Louvre Müzesi, Niagara 
Şelalesi gibi yerleri de görmek istiyoruz” der. Film 
sohbeti devam ederken Nadir’in Al Pacino 
önerisine karşı çıkan David, Nicholas  
Cage’i sevdiğini söyler. Nigar’ın da kadınla 
sohbeti devam etmektedir. Kendilerinin alternatif 
müzik yaptığından bahsedince kadın da 50 Cent’i 
sevdiğini dile getirir. Kadın görme engellidir.   

İstedikleri şeyi yapabilmek için illegal yollara 
başvurma. Yakalanırlarsa başları dertte.  

David diğer çift gittikten sonra Ashkan ve  
Nigar’la ilgilenmeye başlar ve sorar:  
-Askhan, göç etmek mi istiyorsunuz? 
-Evet, eğer mümkünse. 
-Kaç kişisiniz? 
-Beş. 
-Kaç pasaport gerekli? 
-Nigar’a gerekmiyor, o yüzden beş vize ve iki  
pasaport gerekli. 



95 
 

-Ücretten haberiniz var mı? 
-Hayır, yok. 
David, Ebi’den ücret tarifesini okumasını  
ister ve Ebi başlar:  
Sıradan İran pasaportu 4 milyon toman. Orijinal  
Irak pasaportu 1 milyon toman. Afgan pasaportu 
500.000 toman. Avrupa pasaportu 11 milyon  
toman. Orijinal Amerikan pasaportu 26 milyon  
toman. Amerikan yeşil kartı 15 milyon toman.  
Şimdi de vizeler: Irak için 100.000 toman. Afgan  
vizesi 5000 toman. Avrupa vizesi, 5 milyon toman. 
Orijinal Amerikan vizesi 12 milyon toman.  
Mecburi askeri hizmet 5 milyon toman.  
Bu fiyatları neye göre belirlediğini sorduklarında 
David, petrol fiyatlarına göre belirlediklerini söyler. 
Pasaportlar 10 gün içinde hazırlanabilmektedir.  
David parayı getirdiklerinde işin bitmesinin de  
garanti olduğunu söyler.    

Para bulundu, umutlar artıyor.  

Arabadadırlar. Nigar, istenen paralar nedeniyle 
umudunu yitirmiştir. Ashkan ise para işinin 
hallolduğunu söyler: “İki gün önce Almanya'daki 
annemi aradım. Babamın parasından 23-24 milyon 
kaldığını söyledi. Parayı hesabıma transfer edecek, 
birkaç güne burada olur.” Ashkan’ın kucağında bir 
köpek vardır.  

Kadın vokal bulundu.  

Ashkan ve Nigar telefonda konuşmaktadır. 
Ashkan bir kadın vokale ihtiyaç duyduklarını 
söyler. Ama nereden bulacakları konusunda hiçbir 
fikri yoktur. Ertesi gün Nadir, Askhan’a onu 
muhteşem bir sesle tanıştıracağını söyler. 
Babak’in stüdyosuna giderler. Bir kadın şarkı 
söylemektedir. Şarkı eşliğinde yönetmen İran 
sokaklarının görüntülerini verir. Babak bu şarkıyı 
söyleyen kişinin yurt dışı izinleri ve tecrübesi 
olduğunu belirtir. Askhan da onu beğenir. Babak, 
Nigar’ın gayet iyi olduğunu söyleyerek neden 
kadın vokal aradığını sorar. Ashkan “Biliyorum; 
ama tek bir kız için izin alamazsın” der.  

Dünyaya daha mutlu şeyler söylemeyi isteme. 
 

Sonraki sahnede Nigar, Ashkan’a yazdığı şarkı  
sözünü okur:  
Gece bulutlarının karanlığı için... 
Ateşli günlerin tahribatı için... 
Gece! 
Ateş! 
Karanlık! 
Tahribat! 
Yalnızlık! 
Güzel mi diye sorar. Ashkan biraz depresif  
bulduğunu söyler, “Hapiste mi yazdın” diye sorar. 
Nigar “Evet” cevabını verir ve “Senin söylediğin  
gibi depresif yazıyorum” der. Ashkan ise “Artık 



96 
 

izinleri alıp sesimizi onlara daha mutlu  
çıkarmalıyız” diye cevap verir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Yasaklar nedeniyle ahırda müzik yaparken bir 
grup üyesine hepatit bulaşması.  

Kapı çalar. Nadir gelmiştir. Bir heavy metal 
grubuna bakmaya gideceklerdir. Nadir, bir sanayi 
sitesinde Ashkan’la Ariyan’ı tanıştırır. Sonraki 
sahnede de Ashkan ve Nigar, gencin müzik yaptığı 
yere giderler. Burası bir çiftliktir. Çiftlikte çalışan 
adamlara Ariyan’ı sorarlar. Adamlar tanımaz ve 
“O da kim” der. Bu sırada uzaktan müzik sesi 
gelir. Ashkan “Bizi müziğin geldiği yere 
götürebilir misin” der. Adam, Afşin’in misafirleri 
olduklarını anlar ve şikâyete başlar: “Bizi perişan 
ettiler. İnekler süt vermeyi bıraktı. Ne yiyor ne de 
içiyorlar. Çıldırdılar. Şu hayvan açlıktan ölüyor! 
Tamamen iştahını kaybetti, onu temizlemek için 
yanına gitmeye cesaret bile edemiyoruz. Ama 
Afşin iyi bir genç ve sahiptir. Ona bir şey 
söylemeyin, üzülebilir.” Ashkan ve Nigar, grubun 
yanına varırlar. Ariyan’la konuşup isteklerini 
anlatırlar. Grup da bir parça çalar. Ghobadi şarkı 
devam ederken İran sokaklarının görüntülerine yer 
verir. Şehirde hayat çok hızlı akmaktadır. Şarkı 
sırasında bir grup üyesi fenalaşınca hastaneye 
götürülür. Doktor hepatitten şüphelenir. 

Komşuları gözleyip onlar çıkınca müzik 
yapma. 

Bu defa bir binanın çatısındadırlar. Buradaki 
gençlere ne yaptıklarını sorduklarında, 
komşularını izlediklerini söylerler. Onlar 
çıktıklarında müzik yapabiliyorlardır ancak. 
Yoksa komşular polise şikâyet etmektedir. 
Yakalandıklarında enstrümanlarına da el 
konulmaktadır. Komşuların çıktığını görünce  
içeri girer ve müziğe başlarlar. Ghobadi her 
şarkıda olduğu gibi yine şehrin hareketini 
beyazperdeye taşır.  

Aileler çocukları için endişeleniyor; ilk yasağı 
onlar koyuyor. 

Şarkı devam ederken birden elektrik kesilir.  
Sadece kendi elektriklerinin kesildiğini fark 
ederler. Sina’nın babasının kestiğini anlarlar. Sina 
arkadaşına “Git söyle 15 dakika daha izin versin” 
der. Nigar da Sina’ya babasının müzik yapmasıyla 
ilgili sorunu olup olmadığını sorar. Sina, bir 
sorunu olmadığını ama polisi ararlar diye 
çekindiğini söyler. Zamanının çoğunu çocukları 
karakoldan toplamakla geçirmektedir. Sina artık 
bu durumdan çok sıkıldığını anlatır. Üstelik 
komşuların çocukları dahi onları polise şikâyet 
etmektedir. Polis geldiğinde ise kıs kıs 
gülmektedir. Çocuklar için bu bir oyundur.  



97 
 

Polis tehdidi karşısında dayanışma.  

Ashkan, Sina’ya önce orada çalmalarının sakıncası 
olup olmadığını sorar ve yine belki fikrini 
değiştirip onlarla müzik yapmak isteyip 
istemediğini. Sina ise yaşadıklarını gördüğünü, 
bunun mümkün olmadığını dile getirir. Gruptan 
biri Aras’ı önerir. Kouri’ye de sorar Ashkan. O da 
pasaport ve vize sorunu olduğunu söyler. Nigar, 
pasaport işleriyle Nadir’in ilgilendiğini söyler. 
Kouri “Tamam o zaman” dediği anda Nigar’ın 
telefonu çalar. Arayan Nadir’dir. Ancak telefonun 
diğer ucundaki kişi Nadir değil bir polistir. Polis 
Nigar’a, Nadir’in müşterisi olup olmadığını sorar. 
Nadir yakalanmıştır. Nigar ise sadece arkadaş 
olduklarını söyler.    

Devlet her an peşlerinde.  

Nadir sorguda CD’lerin ticaretini yapmadığını, 
hepsinin kendisine ait olduğunu söyler ancak 
evinde 1.800 CD bulunmuştur. Parasızlık 
nedeniyle yaptığını itiraf eder. İçkiyi ise kendisini 
ziyaret edecek Ermeni bir arkadaşı için almıştır. 
Çokça inkâr ve dil dökmenin ardından verilen para 
cezası düşürülür ve kırbaç cezası da iptal edilir.  

Grup kuruluyor.  
 

Nadir, Nigar ve Ashkan başka bir müzik grubunu 
ziyaret ederler. Müzik yaptıkları yer oldukça 
geniştir. Küçük çaplı bir konser verilebilecek 
gibidir. Nigar komşularla ilgili ne yaptıklarını 
sorar. Gruptan bir genç iyi bir izolasyon sistemi 
kurduklarını söyler. Nadir de Nigar ve Ashkan’a 
burada bir konser ayarlayabileceğini söyler. 400 
kişiyi oraya sığdırabilecektir. Nigar daha büyük 
bir konser vermek istediklerini söyleyince Nadir 
bunun bir alıştırma olacağını dile getirir. Daha 
önce kendilerine önerilen Aras da buradadır. Aras 
onlarla çalmayı kabul eder. Gece gelip 
çalışacaklar ancak kimseye görünmemeye dikkat 
edeceklerdir. Ayrıca konsere gelenler de üçerli 
dörderli gruplar halinde eve alınacaktır.   

Çocukların gitarı yok, hayal ederek müzik 
yapma. 

Bir sonraki durakları yine grupta çalması için 
başvuracakları bir müzisyendir. Bu kişi o anda 
çocuklara gitar dersi vermektedir. Ancak sadece 
kendisi gitar çalmaktadır. Çocukların elinde gitar 
yoktur. Onlardan gözlerini kapatıp gitar çalıyor 
gibi yapmalarını, bunu hayal etmelerini ister. 
Ardından ara verip Nadir ve arkadaşlarıyla 
konuşur. Müzik yapma teklifine sıcak bakmaz ve 
onlara Khosro’yu önerir, o çok büyük bir 
müzisyendir. Nerede olduğunu sorduklarında ise 
metroda dilencilik yaptığını söyler.  

Polis köpeğe el koydu, köpeğin başına ne 
geleceği meçhul.  

Askhan ve Nadir arabadayken yolda polis çevirir. 
Yanlarında köpekleri de vardır. Polis köpeklerin 
yollarda dolaşmasının yasak olduğunu söyler. 
Askan neden diye sorar. Polis de “Dokunulması 
yasak olan bir şeyi neden yanınıza alıyorsunuz” 
diye bağırır. Nigar köpeklerinin temiz olduğunu, 
aşılarının yapıldığını, belgeleri olduğunu  



98 
 

söylese de kar etmez. Polis köpeği alır.   

Ev konserleri düzenlenme.  
 

 

Nadir, Ashkan ve Nigar yoldadır. Nadir, “Dün  
bütün gün size kadın vokal araştırdım. Eğer size  
konser ya da kayıt izni alamazsam yolculuk 
masraflarını karşılamanız için evde bir konser 
ayarlayacağım. Bu gece ev konserlerinden birine 
gidiyorum. İki kız kardeş çıkıyor. Size bu ülkede  
nasıl para kazanılır göstermek istiyorum” der. Ev 
konserine giderler. Burada Nadir, David’in gruba  
yeni katılan Hamit’in yurt dışı işlerini hallettiğini 
öğrenir. 

Albüme izin çıkmadı.  

Nadir’e telefon gelir. Albüm için izin çıkmamıştır. 
Ardından Ashkan Nadir’i arar. Para için 
enstrümanlarını satacağını söyler. Nadir böyle bir 
şey yapmaması gerektiğini, gerekirse kendi 
eşyalarını satacağını dile getirir. Nadir çok sevdiği 
motosikletini satar. 

Büyük hayalleri var.  

Grup üyeleri bir taraftan çorba içerken bir  
taraftan da Londra’ya gidince neler 
yapabileceklerini konuşurlar. Hayalleri arasında 
konserlere gitmek, diledikleri gibi müzik 
yapabilmek hatta bir stüdyo almak bile vardır.  

Pasaport hayalleri de suya düştü.  

Nadir motosikletini satmıştır, aldığı parayla 
David’e gider. Ancak burada polis vardır. David’i 
tutuklamaktadırlar. Bir sonraki sahnede Nadir, bir 
mini havuzda nefesini tutar, başını suya daldırır. 

Nadir bulundu.  

Konserden bir önceki gün gelip çatmıştır. Grup 
üyeleri Babak ile sohbet ederler. Ancak üç gündür 
Nadir’den haber alamamaktadırlar. Üç gün içinde 
ülkeden ayrılacaklardır. Vize ve pasaport işlerinin 
kesinlikle hallolması gerekmektedir. Konser 
alanında hazırlıklar yapmaktadırlar. Nadir’le ilgili 
Babak’ten telefon gelir. Nadir bir partiye gitmiştir. 
Ashkan onu görmeye gidecektir.   

Onlar yalın ayak insanlar.  

Ashkan ile Nigar partinin yapıldığı eve giderler. 
Nigar kapıda bekleyecek, Ashkan içeri girip 
Nadir’i bulacaktır. Kapıyı çalar ve megafonda 
şifreyi söyleyerek (yalınayak adamlardan biri) 
içeri girer.  

Polis ev baskını yapıyor.  

Ashkan, Nadir’i bir odada yatakta baygın halde 
bulur. Yüzünü yıkayarak onu ayıltmaya çalışır. 
Nadir ağlamaya başlar. Ashkan onu kaldırarak 
banyoya götürür. Ashkan annesinin para 
gönderdiğini, sekiz bileti de aldıklarını her şeyin 
hallolacağını söyleyerek Nadir’i sakinleştirmeye 
çalışır. Nadir ağlarken çok üzgün olduğunu 
söylemektedir. Polis sirenleri duyulur.   



99 
 

Konseri düzenlemeyi başardılar ama konser 
gerçekleşemiyor.  

Bu sırada konser alanında dinleyiciler 
beklemektedir. Onlara Ashkan ile Nigar’ın 
geleceği anons edilir.  

Geleceği kazanabilmek için hayatı tehlikeye 
atma 

Polis baskınında herkes kaçmaya çalışmaktadır. 
Yeniden tutuklanırsa yurtdışı hayalleri suya 
düşecek olan Ashkan kaçışı pencereden atlamakta 
bulur. Ancak ardından bakan Nadir görür ki burası 
hiç de alçak değildir ve yere kapaklanan Ashkan’a 
ne olacağı meçhuldür.  

Hiçbir şey hayal ettikleri gibi olmadı. Sonları 
ise meçhul.  

Nigar son derece çaresiz görünmektedir. Kendini 
geriye atar. Bu sahne Nigar’ın kendine zarar 
verdiğini düşündürür ve sonrasındaki sahnede 
Ashkan kanlar içinde sedyede taşınmaktadır.  
Film, izleyici Ashkan ve Nigar’a ne olduğunu 
öğrenmeden biter.   

 

 

3.2.2.3.2. Eksen Kodlama 

Temalar İçin Kategoriler ve Alt Kategoriler  

Tema 1: Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında Olması: Tehlike, Korku, 

Dehşet İçinde Yaşam  

A) Devlet hep peşlerindedir, her şeyi gizli yaparlar. İki ana karakter de daha 

önce bu nedenle hapse girmiştir.  

B) Komşularını gözleyip onlar çıkınca müzik yapabilmektedirler. Polise ihbar 

edilirlerse sonları yine hapis olabilir.  

C) Korktukları için sağlıklarını tehlikeye atarlar. Hayvanların bulunduğu ahırda 

müzik yapan gençlerden birine hepatit bulaşır. 

D) Ev partisinde polis baskını olunca camdan atlayan Ashkan’ın yaşayıp 

yaşamayacağı meçhuldür.  

Tema 2: Çaresiz ve Terk Edilmiş Hissetme, Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 

Olmaması   

A) Bu ülkede bir şansları olmadığını düşünmektedirler. Sık sık çaresizliğe 

düşerler.  

Tema 3: Mahrum Bırakılma, Kandırılma  

A) İstenilen yaşamdan mahrumdurlar.  

B) Özgürlükten mahrumdurlar.  



100 
 

C) Çocuklar müzik aletlerinden bile mahrumdur; gitarları yoktur, hayal ederek 

müzik yaparlar. 

Tema 4: Av Olma, Kaçamama, Yakalanma  

A) Filmin sonunda polis bir ev partisini basar. Ashkan yakalandığını düşünerek 

camdan atlayıp kaçmaya çalışır ancak başarılı olamaz.   

Tema 5: Mücadele ve Umut  

A) “Yine de vazgeçme, burası senin ülken. Bu senin müziğin” diyor Nadir. İran 

onların da ülkesi, orada konser verebilmek ve albüm çıkarabilmek için 

mücadele ederler.  

B) Hapisteyken daha karamsar şarkılar yazsalar da yurt dışına çıktıklarında 

dünyaya daha mutlu şeyler söylemek istemektedirler. 

C) Hayalleri çok büyüktür, yurt dışında da iyi işler yapacaklardır.  

Tema 6: Umutların Yok Olması ve Ölüm   

A) Önce albüm izni çıkmaz.  

B) Pasaport temin edecekleri kişi tutuklanır.   

C) Polis gizli ev konserine baskın düzenler.  

D) Hiçbir şey hayal ettikleri gibi olmamıştır.  

E) Ashkan ev baskınından kaçmak için camdan atlar; yaşamda kalıp 

kalamayacağı meçhuldür. 

Hayvan Metaforları İçin Kategoriler  

Tema 1: Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında Olması: Tehlike, Korku, 

Dehşet İçinde Yaşam (Köpek, Kedi)  

Ashkan ile Nigar’ın araba sahnesinde yanlarında köpekleri varken polis arabayı 

durdurur. Polis köpeklerin yollarda dolaşmasının yasak olduğunu söyler, köpeğe el 

koyar. Köpeğe ne olduğu meçhuldür. Filmde bir kedinin trafik kazası sonucu 

hayatını kaybettiği hikayesi vardır. Yavruları çaresiz kalmıştır.    

 

Tema 2: Çaresiz ve Terk Edilmiş Hissetme, Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 

Olmaması (Kedi)   



101 
 

Gençler her an başlarına bir şey gelebileceğini düşünerek müzik yapmaktadırlar. 

Merdivenlerden aşağı inilerek ulaşılan, gizli saklı yerlerde çalışmaktadırlar. Tıpkı 

çaresiz hisseden gençler gibi, anneleri kaza geçirdiği için çaresiz kalan kedi 

yavrularından bahsedilir. Bir müzisyen kedi yavrularına evini açmıştır. Ortak bir 

kaderi yaşarlar. Yönetmen Ghobadi, kedilerle gençler arasında nasıl bir paralellik 

kurduğunu görüşmede aktarmıştır.   

 

Tema 3: Av Olma, Kaçamama, Yakalanma (Köpek) 

Filmin sonunda polis bir ev partisini basar. Ashkan yakalandığını düşünerek camdan 

atlayıp kaçmaya çalışır ancak başarılı olamaz. Arabalarında köpek varken polis 

çevirince köpek de yakalanmıştır.  

 

 

3.2.2.4. Gergedan Mevsimi  

3.2.2.4.1. Açık Kodlama  

Tablo 3.4: Gergedan Mevsimi - Açık Kodlama 
Açık Kodlama Deşifre Edilmiş Sahne 

Film, İranlı Kürt şair ve yazar Sadegh Kamangar'ın 
gerçek hayat hikâyesinden esinlenilerek çekilmiştir.  

Sadegh Kamangar, İran İslam 
Cumhuriyeti'nin hapishanelerinde 27 yıl 
hapis yatmıştır. Bu sırada ailesine öldüğü 
söylenir. Uzun yıllar boyunca ailesi, yönetim 
tarafından kendilerine gösterilen sahte bir 
mezarın başında yas tutar. Filmde şairin 
şiirlerine yer verilir. Şiirler, Kamangar'ın 
anavatanından bir kadın tarafından 
okunmaktadır. 

 
27 yıllık hapis hayatı sona erdi.  

Öykü zamanı: 2010 - Sahel 27 yıl kaldığı 
cezaevinden, cezaevi görevlilerinin kendini 
yıkamasının ardından ayrılır. Yıkarken da 
insani bir muamele yoktur.  

 
Kitabın adı: Gergedanın Son Şiiri.   

Flashback - Tahran’da 1978 yılına geri 
döneriz. Karısı Mina, yanındaki 
yardımcısına kendisini beklemesini 
söyleyerek şair kocası Sahel’in imza gününe 
katılır. Kitabın adı Gergedanın Son Şiiri’dir.  

 
 
 

Sahel doğanın bir parçası, doğayla iç içe.  
 

Ardından arabaya binerler. Mina’nın 
yardımcısının şoförleri olduğunu anlarız. 
Sahel eve dönerken karısını, zaman zaman 
uğradığı ağacın yanına götürür. Burası 
oldukça sessiz, sakin bir yerdir. Sahel 
karısına “Ben bu ağaçla konuşurum. O da 



102 
 

benimle. Yanında saatlerce oturur, yazarım. 
Gergedan’ı beraber yazdık. İlham oldu 
bana” der.  

Sessizliğe bürünme, yaşadıklarını anlatmama 
kararı. 

Öykü zamanına geri döneriz. Sahel yine bu 
ağacın altındadır. Ve şairin bir şiirini kadının 
sesinden dinleriz:  

  
Topraktan ne istiyorsun? 
Seni salıvermediler mi? 
Yeri açtılar 
Ve işaretlerini örttüler 
Öldüğünü ilan ettiler 
Diri misin, değil misin 
Kimse bilmiyor 
Dudaklarını mühürle 
Duvarları omuzlarında taşı 
Ve git 

 
Kendisinden çalınanın peşine düşme. 

 

Sahel, geçmişinin peşine düşer. Bir 
kahvehanede eskiden tanıdığı bir adamdan 
ailesine neler olduğunu dinler. Annesi vefat 
etmiştir. Bir tek babası kalmıştır. Anlatmaya 
devam eder: “Mina İstanbul’a gitti. Hiç 
haberimiz yok. Avrupa’ya gidip 
gidemediğini bilmiyoruz. İstanbul’a 
gittiğinde biri seni karşılayacak. Dada söz 
verdi. Mina’yı bulacak.”  

 
Geçmişi unutamama, flasback’lerle hatırlama.  

 
 

Sahel İstanbul’a giderken geçmiş gözünün 
önüne gelir. Nezarethanede sorgudadır. 
Sorguda bir su sesi duyulur. Su sanki 
birilerini boğmaktadır. 

 
 

 
 
Sahip olduğu eski hayata ulaşabilme umudu. Ama 
yine de hiçbir şey eskisi gibi değil.  

İstanbul’a varmıştır. Bir kişi, Sahel’i 
kalacağı yere yerleştirir. Aynı kişi bir 
sonraki sahnede İstanbul’un kralı olarak 
bahsettiği Dada’ya gittiklerini anlatır. Dada, 
Mina’yı bulacak adamdır. Bir merkeze 
varırlar. İstihbarat işlerinin yapıldığı bir 
yerdir burası. Kargaşa hakimdir. Dosyalar 
arasında ilerlerler. Burada bir yetkili Sahel’e 
bilgi verir: “Sen İran'dan gelmeden önce iki 
ay kadar dosyan üzerinde çalıştık. Burada 3 
milyondan fazla dosya var. Hepsini 
inceledik. Önemli bir gelişme var. Dün, 
karının adresini bulduk. Bu iyi bir haber. 
Yalnız, bir sorun var. Karının bir dosyası var 
burada. Aslında burada bir İranlının dosyası 
olması için birileri tarafından aranmış olması 
gerekir. Biri karın için dosya açtırmış. 6 yıl 
kadar önce birisi karını bulmak istemiş.” 
Sahel o kişinin kim olduğunu sorunca 
“Akbar Rezai” cevabını alır. Sahel, bu kişiyi 
tanımadığını söyler.  

Cesaretinin kırılması, yeni bir geleceğe hazır 
olamama.  

 

Arabayla deniz kenarında bir mahalleye 
gelir. İleride, diğer evlere uzak, müstakil bir 
eve bakar. Geldiğinde gündüzdür. Tüm gün 
ve gece o eve bakmıştır. 



103 
 

Hayvanlara yardım etmeyen bencil bir karakter: 
Akbar Rezai.  

Sabah olmuştur. Hâlâ eve bakmaktadır. 
Evden bir adam çıkar. Bu adam yıllar evvel 
Mina’nın şoförlüğünü yapan Akbar 
Rezai’dir. Evden çıkmıştır. Bahçe kapısını 
kapatır. Arkasından bir köpek gelmektedir. 
Dönüp köpeğe bakar. Ancak köpeğin de 
çıkması için bahçe kapısını açık tutup 
beklemez. Köpek bahçe kapasının altından 
geçerek dışarı çıkar.  

Duygularını yaşama konusunda cesaretinin 
körelmesi.  

 

Sahel, evin yanına kadar gider. Camdan içeri 
bakar. Mina’yı görür ancak gidip 
konuşamaz. Tekrar arabasına döner.  

İnsanlara yardım etse de onlarla konuşmama.  

Sahel’in arabasının yanına iki genç kadın 
gelir. Arabalarının bozulduğunu söyleyerek 
kendilerini gidecekleri yere bırakması için 
Sahel’e ricada bulunurlar. Bir sonraki 
sahnede iki genç kadının arabaya bindiğini 
görürüz. Kadınlardan biri diğerini göğüs 
dekoltesi vermesi gerektiği konusunda 
uyarır. Kadınların seks işçisi olduğunu 
anlarız. Sahel onları gidecekleri yere bırakır 
ve yola devam eder.  

 
Geçmişi bir kez daha kaybetmenin sarsıntısı. 

Bir hamam sahnesi. Dada, Sahel’i kanındaki 
30 yıllık hapishane pisliğini atması için 
hamama götürür. Sırtlarındaki sülükler kirli 
kanı emmektedir. Dada, Akbar Rezai’nin 
gençlik fotoğrafını göstererek onun hakkında 
bilgi verir. Sahel, Akbar’ı tanıyamaz. Dada, 
Akbar’ın İran Devrim Muhafızlarından 
olduğunu söyler, 6 yıl önce İstanbul’a 
yerleşmiş, sıklıkla da Mina’yı ziyaret 
etmektedir. Dada sorar: “Ama karının 
çocukları, adamın kendi babaları olmadığını 
söylüyormuş. Komşulara da babalarının 
öldüğünü söylemişler. Demek ki senin 
çocukların. Senin mi?” Sahel çocukların 
kendisinden olmadığını dile getirir. Bir 
sonraki sahnede Sahel, yatakta yatarken 
fotoğrafa bakmaya devam eder. Yönetmen 
burada görüntüyü oynatır. Ses efektiyle 
birlikte bu sahne bir sarsıntı hissi verir. 

Varlığının silikleşmesi.  
 
 

Mina genç bir adamla birlikte motosiklete 
biner. Sahel de onları takip eder. Genç adam 
Mina’yı bir yere bırakır, kahvehanede onu 
beklemeye başlar. Sahel de yanına oturur. 
Beraber hiç konuşmadan tavla oynarlar. 
Telefon gelir ve genç adam kahveden çıkıp 
Mina’yla yola koyulur. Sahel onları takip 
etmeye devam eder. Bu kez bir binaya 
girdiklerini görünce karşısındaki bir inşaatın 
üst katına çıkarak ne olduğunu anlamaya 
çalışır. Gördüğü sahnede Mina perdeyi 
kapatırken farklı genç bir adam üstünü 
çıkarmaktadır. Sahel yıkılır. Ardından gelen 
sahnede bir şiir okunur:  

Belirginliğin soluyor 



104 
 

Ve suya düşüyor 
Ona bakıyorsun 
Zaman duruyor 
O da bakıyor… 

Akbar’ın bir örümcek gibi zamandan ördüğü ağ ile 
Sahel’i avlaması. 

Şiirin bu kadarlık kısmında deniz kenarında 
sigara içen Sahel, sigarasını suda söndürür. 
Ardından Sahel’i denizin içinde nefessiz 
görürüz. Ve yine geçmişe gider. Gençlik 
yıllarında karısıyla birlikte bir havuzda 
yüzmektedirler. Bu sırada Akbar Rezai de 
gizlice onları izlemektedir. Ve şiir devam 
eder:  

Bir örümcek geliyor 
Ve zamanı yapışkan 
tükürüğüyle yoğuruyor 
Anlardan bir ağ örüyor 
Avlanıyorsun 
Ve seni terk ediyor 
Bir örümcek ki boyu... 
...bir örümcek kadar. 

Nefesini tutma; tıpkı özsuyunu kurutmaya çalışan 
ağaç gibi... Ölümü düşünme, isteme… Yaşamla 
ölüm arasında arafta olma… 

Şiir devam eder: 
 

Gök kararıyor, açılıyor, kararıyor 
Nefesini tutuyor ağaç 
Özsuyunu kurutmak için 

 

Akbar’ın duygularının kontrolden çıkması ve bunu 
bedelini ödemesi. 

 

Flashback - Akbar, Mina’yı almaya gider, 
arabada beklerken Mina’nın rujunu bulur ve 
ruju yalayarak kendi dudaklarına sürer. Mina 
arabaya biner. Yolda giderlerken Akbar 
Rezai arabayı kontrolsüzce sürmeye başlar. 
Hızdan ürken Mina arabayı durdurması için 
bağırırken en sonunda duran Akbar, Mina’ya 
aşkını itiraf eder. Bir sonraki sahnede 
Mina’nın babası, askerlerine Akbar’ı feci 
şekilde dövdürür.  

 
 
 
Korku, dehşet, tehlike altında yaşam. 

 

Flashback - Sahel daktilosunda şiirlerini 
yazarken dışarıdan “Kahrolsun Şah” 
sloganları yükselmektedir. Sokaklar 
karışmıştır. İslami Devrim taraftarları 
ayaklanmış, rejim güçleri ateş ederek onları 
bastırmaya çalışmaktadır. Onlar da taşlarla, 
sopalarla cevap vermektedir. Sokaklarda 
ateşler yakılmıştır. Akbar da Sahel’in 
camının altında, bir taşı sıkıca tutmaktadır. 
Yönetmen mevsim geçişiyle zamanın 
geçtiğini aktarır, ardından yeni rejimin 
kurulduğunu görürüz. Akbar ve askerleri 
Mina’nın babasının evini basarak onu 



105 
 

tutuklarlar. Mina ve Sahel de evlerinden 
alınır. Sahel, yönetim karşıtı şiir yazmaktan 
ve İran Cumhuriyeti'ni tehdit eden örgütlerle 
iş birliği yapmaktan 30 yıl, Mina ise 
kocasıyla iş birliğinden 10 yıl hapse 
mahkûm edilir.  

Hiçbir suç işlemeden bedel ödeme, çaresizlik. 

Sahel gözleri bağlıyken onu sorgulayan kişi 
Akbar’dır. “Karını ne kadar seviyorsun” gibi 
kişisel sorular sorduğunda tamamen şahsi 
sebeplerle tutuklandığı ortaya çıkar. Yine 
Mina’nın sorgusunda ona da aynı şekilde 
sorular yöneltilerek boşanma evraklarını 
imzalaması istenir. Mina ise ağlayarak 
kocasının politik şiir dahi yazmadığını 
anlatır. Sorgusunda Mina görmese de  
Akbar da vardır.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Kimse gördüğü işkenceyi bilmeyecek, bundan 
böyle arafta yaşayacağını da…  

Mina hücresinde duvarlara hat çizerken 
aşağıdaki şiir okunur:  
 

Kimin bıçakları dolaşıyor 
onun vücudunda? 
Mutlak bir beyaz kapladı gözlerini 
Neden? 
Kapalı yumruğunu sıktıkça sıkıyor 
Suyun altında bir kibrit çakıyor 

 
Şiir devam ederken Sahel’in işkence 
görüntüleri gösterilir. Sahel suya 
batırılmaktadır. Şiir devam eder:   

Gırtlağında bir kıymık var 
Seni orada tutan 
Ne daha yakın ne daha uzak 
Bekleyeceksin 
Kıymığın acı dolu arafında 
yüzeceksin 
Ve kimse fark etmeyecek 

 
Sahel’e yapılan işkence bitmiştir. 
Sürüklenerek hücresine götürülür. Şiir 
devam eder:  
 

İçinde bir şiir öldüğünde 
cesedi kokmaya başlayacak 
Senden geriye bıraktıkları o ceset 
Bir atın düşen göz kapağı, yarı 
uyur, yarı uyanık 
O atın göz kapağından bak 
Bir tuz gölü yok olur rüzgârda 

 
Kendi yaşamını önemsememe. Dikkat dağınıklığı, 
konsantrasyon kaybı.  

Öykü zamanına geri döneriz. Sahel’in 
arabası neredeyse denize yuvarlanacakken 
durmuştur. Sahel ne olduğunun farkında 
değildir. Arabayı kurtarırlar. Kurtaranlardan 
biri de daha evvel şoförlük yaptığı seks 
işçilerinden biridir. Ardından yine onları bir 
yere götürdüğünü görürüz. Ebru telefon 
numarasını vererek iş teklifinde bulunur. 



106 
 

Artık onların şoförü olmuştur.  

 
Akbar Rezai Mina’ya tecavüz ediyor.  

Flashback - Cezaevi sahnesi. Mina ve Sahel 
hapse gireli beş yıl geçmiştir. Akbar Mina’yı 
ziyaret eder. 5 yıldır onu aradığını, isterse 
onu hapisten çıkarabileceğini söyler. Mina 
ise kocasına ne olacağını sorar, onu görmek 
istemektedir. Akbar kocası için bir şey 
yapamayacağını söyleyince Mina görüşmeyi 
sonlandırır. Bir sonraki sahnede bir tarafta 
Sahel diğer tarafta Mina görüşme için 
hazırlanmaktadır. Kafalarına siyah kumaştan 
bir torba geçirilir. İkisi de neler olup bittiğini 
göremeyecektir. Birbirlerinin ellerine 
dokunurlar. Torbanın üstünden de olsa 
birbirlerini öperler. Sevişmeye başlarlar. 
Tam bu sırada Akbar gelir, Sahel’i oradan 
uzaklaştırır ve torbayı kendi kafasına 
geçirerek Mina’yı öpmeye başlar. Mina bu 
kişinin Sahel olmadığını anlayıp itiraz etse 
de elinden bir şey gelmez. Akbar Mina’ya 
tecavüz eder.  

Mina başka bir hayata doğru ilerlerken Sahel de 
yuvasını sırtında taşıyan kaplumbağanın ters 
dönmesi gibi çaresiz. Yuvaları dağıldı. 

Mina ikiz çocuklarını dünyaya getirir.  
Sonra da tahliye edilir. Çocuklarını alarak 
cezaevinden çıkar. Bu sırada Sahel’i ağzı 
bağlanmış, avluda bir direğe bağlı şekilde 
görürüz.  
Sahel avludayken gökten kaplumbağa 
yağmaya başlar. Sahel elini uzatır ve birini 
tutar. Şiir başlar:   

Başkalaşmış kabuğunda neler 
oluyor? 
Ev dediğin çatı hani? 
İki kaplumbağa ters dönmüş 
Kabuklarını bu soğuk yere 
sürtüyorlar 
Yolundan sapmış ve terk edilmiş 
Yolundan sapmış ve terk edilmiş 
Suyun altında nefesini tutuyorsun. 
Bir akbaba havada dönüp duruyor. 

Akbar istediğinden asla vazgeçmeyen bir karakter, 
istediği hayat onu istemese de. 

Mina’ya kocasının öldüğü söylenir. Kafirler 
mezarlığına defnedilmiştir. Mezar başında 
ağlarken Akbar gelir ve Mina’ya kapısının 
her zaman açık olduğunu söyler. Mina cevap 
vermez.  

Akbar, insanların hayatlarına el koyan bir karakter. 
 

Öykü Zamanı - Müzik başlar ve aynı 
müzikle bugüne geliriz. Mina çocuklarıyla 
evlerinin yakınındaki kahvehanede 
oturmaktadır. Çocuklarından biri daha önce 
de gördüğümüz seks işçisi kadındır. Dışarıda 
Akbar sigara içmektedir. Mina Akbar’ın 
yanına gider. Mina bu hapishanede olmaktan 
çok yorulduğunu söyler, “Pasaportlarımızı 
ver gidelim” der. Akbar ise çocukların, 
kendisinin çocukları olduğunu öğrense 



107 
 

kalmayı tercih edebileceklerini söyler ve 
devam eder, “Daha önce de söyledim, 
gideceksen yalnız gideceksin.” Mina: “Onlar 
olmadan gitmem.” 

Akbar istediğini zorla alıyor.  

Akbar tıpkı cezaevinde olduğu gibi zorla 
Mina’yla birlikte olur. Mina pasaportlar için 
bunu kabul etmiştir. Sonunda pasaportları 
alır. 

Sahel bilmeden Mina’nın kızıyla birlikte oluyor.  

Sahel, birinin Mina’nın kızı olduğunu 
öğrendiğimiz seks işçisi iki kadının 
şoförlüğünü yapmaya başlamıştır. Ancak 
gittiğinde geç kaldığı ortaya çıkar. Kadınlar 
dayak yemiştir. Bu duruma öfkelenen Sahel 
adamlara saldırır, kadınlar da araya girer. 
Üçü de dayak yerler. Geceyi Sahel’in evinde 
geçirirler. Burada Buse (Mina’nın kızı) 
ağlayarak aslında “fahişe” olmadığını, yurt 
dışına gidebilmek için para biriktirdiğini 
anlatır. Buse ve Ebru gece boyunca içki içip 
dans ederler. Buse ve Sahel gitgide 
yakınlaşır ve geceyi birlikte geçirirler.  

Sahel’in şiiri: “Eğer kanımı lekeleyecek olursa 
elimden kurtulamaz damarım.” Onuru kaybettiğini 
düşündüğü anda kendini öldürecek.   

Uyandıklarında Sahel Buse’nin sırtındaki 
dövmeyi görür. Burada kendi şiiri 
yazmaktadır: “Eğer kanımı lekeleyecek 
olursa elimden kurtulamaz damarım.”  
Ebru da uyanmıştır. Sahel’in dövmeye 
baktığını gören Buse, babasının tek yadigarı 
olduğunu söyler. Ebru anlatmaya devam 
eder. Şair babası yıllar evvel ölmüştür, 
annesi de dövme yapmaktadır: “Hoşuna gitti 
mi? Sana da yaptıralım.” Sahel bir kez daha 
üstünden bir tren geçmişçesine sarsılır. 
Görüntü sallanır ve tren sesi duyulur. 

 
 
 
 
Sahel’in şiiri: Yalnızca sınırda yaşayanlar 
topraklarını yaratırlar. 

 
 
 
 

Mina Sahel’e dövme yapmaktadır. Sahel 
yüzünü göstermez. Mina sırta dövme 
yaparken şiir okunur:  
 

Kâfurun soğuk nefes kristalleri 
İki nabız arasında, 
iki taş arasında bir kıvılcım olur. 
Hava bir hançer 
Su bir hançer 
Yalnızca sınırda yaşayanlar 
topraklarını yaratırlar. 

 
Dövme esnasında oda karanlıktır. Sahel ve 
Mina birbirlerini hiç görmez ve 
konuşmazlar. Bu an Sahel için bir 
karşılaşma ama aynı zamanda bir vedadır.  

Sahel’in, araba ile gergedana çarparak aslında 
kendini öldürmesi.   

Sonraki metaforik sahnede Sahel’in 
arabasıyla gergedan sürüsünün içine 
daldığını görürüz. Oldukça hızlı kullandığı 
arabasıyla bir gergedana çarpar ve onu 
öldürür. Gergedan şairin yıllar önceki 
kitabının adıdır. Bu sahnede gergedan 
Sahel’i temsil etmektedir.  



108 
 

Dünya sert bir tepsidir, dünyada yaşam zordur.  

Sahel, Akbar Rezai’ye gider; tüm bunların 
yaşanmasına sebep olan kişiye. İkisi birbirini 
gördüğünde hiç konuşmazlar. Beraber 
arabaya binerler ve şiir başlar:  
  

Dünya sert bir tuz tepsisidir 
Bir gergedanın başı düşer... yalar 
Ağzı boştur, yine de çiğner 
gergedan 
Ve çiğner 
Sonra da mevsimin posasını tükürür 
Oracığa, biraz uzağa 
Tenin gergedan mevsimine 
bürünür. 

 
Gergedanlar tuzu çok sever. Şair bir 
gergedanın çok sevdiği şeyin; tuz yalamanın 
sert bir tuz tepsisinde olduğunu söyler. 
Dünyayı da sert bir tuz tepsisine benzetir. 
Orada sevdiğin/istediğin hayatı yaşamak 
zordur.  

Gergedanın ölmesi.  

Sahel arabayı denize sürer. Suyun altına 
batarlarken yaşama devam etmek isteyen 
Akbar kapıyı zorlar. Ancak ölüme hazır olan 
ve hayatı boyunca nefesini tutmak zorunda 
kalan Sahel benzer bir çaba içinde değildir. 
Denizde bir gergedanın da suyun 
derinliklerine battığını görürüz. Gergedan 
ölmüştür. 

Sahel’in ölülerin gittiği yere gitmesi.  

Son sahnede Sahel’i arabasından inerken 
görürüz. İner ve bir sigara yakar. Geniş 
ekranda siyahlara bürünmüş biri, ufka doğru 
yürümektedir. Sahel de onun gibi siyahlar 
içinde o yola koyulur.  

 

3.2.2.4.2. Eksen Kodlama   

Temalar İçin Kategoriler ve Alt Kategoriler  

Tema 1: İşkence  

A) Sahel hapishanede işkence görür.  

Tema 2: Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında Olması: Tehlike, Korku, 

Dehşet İçinde Yaşam 

A) Sahel ve Mina, yıllarca hapishanede başlarına ne geleceğini bilemeden ve 

olanlara müdahale edemeden yaşarlar.   

B) Gergedan şiirinde gergedanın çok sevdiği tuzu sert bir tepsiden yalamasına 

yer verilir. Dünya sert bir tepsidir. Dünyada yaşam zor ve tehlikelidir. 



109 
 

Tema 3: Çaresiz ve Terk Edilmiş Hissetme, Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 

Olmaması   

A) İşkenceden çıkarılan Sahel, kollarından sürüklenerek hücresine 

götürülmektedir. Gerçek anlamda çaresizlik yaşamaktadır.  

B) Mina da sorgu sahnelerinde çaresizce ağlar. Mina’ya Sahel’in öldüğü 

söylendikten sonra aşağıdaki şiir okunur. Ters dönmüş iki kaplumbağa gibi 

terk edilmişlerdir onlar da:   

Başkalaşmış kabuğunda neler oluyor?  

Ev dediğin çatı hani? 

İki kaplumbağa ters dönmüş 

Kabuklarını bu soğuk yere sürtüyorlar 

Yolundan sapmış ve terk edilmiş 

Yolundan sapmış ve terk edilmiş 

C) Sahel işkencede suya batırıldıktan sonra çıkarıldığında zar zor nefes 

alabilmektedir. İşkencede yaşam mücadelesi vermektedir. Ancak 

yaşadıklarını kimse bilmeyecektir. Bu durum, filmdeki şu şiirle 

anlatılmaktadır:  

Gırtlağında bir kıymık var 

Seni orada tutan 

Ne daha yakın ne daha uzak 

Bekleyeceksin 

Kıymığın acı dolu arafında yüzeceksin 

Ve kimse fark etmeyecek 

Tema 4: Mahrum Bırakılma, Kandırılma   

A) Sahel ve Mina hapishanede temel haklardan mahrumdurlar. 

B) Mina hapishaneden çıksa dahi Akbar Rezai onu kısıtlamıştır, yurt dışına 

gitme hakkından mahrumdur. 

Tema 5: Av Olma, Yakalanma, Kaçamama 

A) Akbar Rezai, Sahel’in politik şiirler yazdığını iddia ederek onun 27 yıl hapse 

mahkûm olmasını sağlamıştır. Tuzağa düşürülme aşağıdaki şiirle 

aktarılmıştır:  



110 
 

Ve zamanı yapışkan 

tükürüğüyle yoğuruyor 

Anlardan bir ağ örüyor 

Avlanıyorsun 

Ve seni terk ediyor 

Bir örümcek ki boyu… 

…bir örümcek kadar. 

Tema 6: Geçmişi Unutamama 

A) Sahel geçmişi unutamamıştır, geçmiş ve işkence anları flashback’lerle 

gözünün önüne gelmektedir. 

Tema 7: İnsanlardan Uzaklaşma  

A) Sahel sürekli arabasında görülür. İnsanların içine karışmamaktadır.  

Tema 8: Cesaretin Kırılması, Yeni Bir Geleceğe Kapalı Olma  

A) Sahel, Mina’nın evini bulsa da onunla bir gelecek kurmayı düşünemez, 

karşısına çıkamaz.   

Tema 9: Sessizlik  

Diri misin, değil misin 

Kimse bilmiyor 

Dudaklarını mühürle 

Duvarları omuzlarında taşı 

Ve git… 

Bu mısralarda da olduğu gibi Sahel dudaklarını mühürlemeyi seçmiştir. Film 

boyunca çok ihtiyaç duymadıkça kimseyle konuşmaz. Öte yandan Mina da ne 

çocuklarıyla ne de başkalarıyla konuşmayan sessiz birine dönüşmüştür.  

Tema 10: Kendi Yaşamını Önemsememe  

A) Sahel bir sabah arabasının içinde neredeyse denize yuvarlanacak bir noktada 

bulunur. Çevrede görenler yardım ederek onu kurtarırlar.  

Tema 11: Arafta Olma 



111 
 

A) Mina’ya Sahel’in öldüğünün söylendiği sahneden sonra Sahel de yuvasını 

yitirmiştir. Artık yaşam ile ölüm arasındadır her ikisi de. Aşağıdaki şiir 

okunur: 

Gök kararıyor, açılıyor, kararıyor 

Nefesini tutuyor ağaç  

Özsuyunu kurutmak için 

Tema 12: Mücadele ve Umut  

A) Sahel başına gelen her şeye rağmen direnir. Hapishanede hayatta kalır. Çıkıp 

Mina’yı bulma umudu vardır.  

Tema 13: Olanları Kabullenememe 

B) Sahel, tüm ümidini kaybettiğinde ölümü seçerken Akbar Rezai’yi de yanında 

götürür. Rezai’nin sebep olduğu hayatı kabullenmemiş, yaşamın karşısına 

çıkardığı kötü sürprizler karşısında tüm bunlara neden olan kişiden intikam 

alma duygusuyla harekete etmiştir.  

Tema 14: Umutların Yok Olması ve Ölüm 

A) Belirginliğinin, varlığının solması ve suya düşmesi, yaşam formundan 

çıkmak, yaşayamaz hale gelmek.  

B) Sahel, Buse’yle birlikte olduktan sonra hiçbir şekilde Mina’nın karşısına 

çıkamayacağını düşünerek önce metaforik anlamda bir gergedanı yani 

kendisini öldürür. Gerçekte de Akbar’ı alarak hem onun hem kendisinin 

yaşamına son verir.   

Hayvan Metaforları İçin Kategoriler  

Tema 1: Çaresiz ve Terk Edilmiş Hissetme, Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 

Olmaması (Kaplumbağa) 

Filmde görülen hayvanlardan biri kaplumbağadır. Sahel yuvasını kaybettiği anda, 

yuvasını sırtında taşıyan kaplumbağa metaforundan yararlanılmıştır. Şairin de 

kaplumbağa ile ilgili şiiri bu esnada verilmiştir.  

Ev dediğin çatı hani? 

İki kaplumbağa ters dönmüş 



112 
 

Kabuklarını bu soğuk yere sürtüyorlar 

Yolundan sapmış ve terk edilmiş 

Yolundan sapmış ve terk edilmiş mısralarında olduğu gibi ters dönen bir 

kaplumbağanın hayata dönmesi zordur. Tekrar düzelmesi güçtür. Mina’ya Sahel’in 

öldüğü söylenmiştir. Artık onları bir arada tutacak hiçbir şey kalmamıştır. Mina 

tecavüz sonrası sahip olduğu çocuklarını da alıp cezaevinden çıkarken yeni bir 

hayata adım atar. Geride kalan Sahel için umut edecek, kavuşmayı bekleyeceği bir 

yuva kalmamıştır. Bu sahnede şairin kaplumbağa metaforunu kullandığı şiiri 

eşliğinde yönetmen de Sahel’in içinde bulunduğu durumu resmeder. Şiirin mısraları:  

Ev dediğin çatı hani? 

İki kaplumbağa ters dönmüş 

Kabuklarını bu soğuk yere sürtüyorlar 

Yolundan sapmış ve terk edilmiş 

Yönetmen görsel olarak gökten kaplumbağalar yağdırmayı tercih etmiştir. Sahel 

içlerinden birini alır ve hücresinde onunla beraber adeta can çekişir. Yolundan 

sapmış kaplumbağa ters dönmüştür. Eğer düzelemezse ölecektir. Sahel de nefesini 

tutar. En sonunda kaplumbağa düzelmeyi başarır. Sahel de nefesini bırakır, yaşama 

dönmeyi tercih etmiştir. Ancak içindeki şiirin öldüğü bir yaşamdır bu.  

 

Tema 2: Av Olma, Kaçamama, Yakalanma (Örümcek) 

Filmde hayvan metaforunun kullanıldığı bir başka şiir de örümcekle ilgilidir:  

Ve zamanı yapışkan 

tükürüğüyle yoğuruyor 

Anlardan bir ağ örüyor 

Avlanıyorsun 

Ve seni terk ediyor 

Bir örümcek ki boyu… 

…bir örümcek kadar. 

Şiir okunurken Sahel Mina ile havuzda yüzmekte, Akbar da gizlice onları 

izlemektedir. Sahel tıpkı bir örümcek gibi zamandan ağlarla Sahel’i avlayacak ve 

onu Mina’dan ayırmayı başaracaktır.  

 



113 
 

Tema 3: Umutların Yok Olması ve Ölüm (Gergedan) 

Filmde şair olan Sahel’in şiir kitabının adı Gergedanın Son Şiiri’dir. Sahel gergedan 

ile özdeşleştirilmiştir. Filmin sonunda da metaforik olarak Sahel, bir gergedan 

sürüsüne çarpar ve bir gergedanı öldürür. Bu sahne ile Sahel’in tüm umutlarını 

yitirdiği bir anda gergedana çarparak aslında kendini öldüreceğini anlarız.  

Bu sahnenin ardından Sahel tüm hayatına mahveden Akbar’a gider. Kendini 

öldürürken onu da yanında götürecektir. Akbar’ı arabasına alır ve direksiyonu denize 

sürer. Bu sahnede bir kez daha bir gergedanın suyun derinliklerine doğru 

süzüldüğünü görürüz. Gergedan yani Sahel ölmüştür. Hiçbir umudu kalmadığında 

yaptığı şey hayatına son vermek olur. 

  

 

3.1.3. Karşılaştırmalı Analiz ve Seçici Kodlama  

Açık Kodlama ve Eksen Kodlama aşamalarından sonra her bir filmden elde edilen 

kategoriler ve alt kategorilerin karşılaştırmalı analizinin yapılacağı Seçici 

Kodlama’ya geçilecektir. Bu amaçla Seçici Kodlama kapsamında bir matris 

oluşturmuştur.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



114 
 

 

Tablo 3.5: Seçici Kodlama  

 

 

Travma Temaları 

Sarhoş Atlar  Kaplumbağalar da  Kimsenin İran  Gergedan  

Zamanı Uçar Kedilerinden Haberi Yok Mevsimi 

Sınırda Yaşam  
✓ ✓     

Engellerle Dolu Yaşam  
✓  ✓     

Yaşam ve Beden Bütünlüğünün 
Tehdit Altında Olması: Tehlike, 
Korku, Dehşet İçinde Yaşam  

✓                             
Katır  

✓ ✓                                      
Köpek, Kedi  

✓ 

Çaresiz, Terk Edilmiş Hissetme, 
Kimsenin Yaşananlardan Haberdar 
Olmaması  ✓ 

✓ ✓                                         
Kedi  

✓            
Kaplumbağa 

Mahrum Bırakılma, Kandırılma  ✓ 
✓                                  

Balık  ✓ ✓ 

Taşıyabileceğinden Fazlasını 
Yüklenme 

✓                             
Katır 

      

Av Olma, Kaçamama, Yakalanma  
✓                                

Katır 
✓ ✓                                   

Köpek  
✓                 

Örümcek  

Tecavüz   ✓   ✓ 

İşkence       ✓ 

Geçmişi Unutamama   ✓   ✓ 

Olanları Kabullenememe   
✓   ✓ 

İnsanlardan Uzaklaşma    ✓   ✓ 

Cesaretin Kırılması, Yeni Bir 
Geleceğe Kapalı Olma   

✓   ✓ 

Sessizlik    ✓   ✓ 

Kendi Yaşamını Önemsememe   ✓   ✓ 

Mücadele ve Umut ✓ 
✓                   

Kaplumbağa  
✓ ✓ 

Arafta Olma   ✓  ✓ 

Umutların Yok Olması ve Ölüm    ✓ ✓ ✓                
Gergedan  



115 
 

Bahman Ghobadi’nin filmlerinden elde edilen matristeki temaların, travma tanısına 

uygun olup olmadığını incelemek için DSM-V’te yer alan TSSB semptomlarıyla 

karşılaştırma yapılacaktır.    

DSM-V’te TSSB tanısı koymak için kişide aşağıdaki semptomların gözlenmesi 

gerektiği belirtilmektedir. Semptom grupları sırasıyla: A-Maruz Kalma, B-İstem Dışı 

Semptomlar, C-Kaçınma, D-Olumsuz Ruh Hali, E-Aşırı Duyarlılık ve F-

Semptomların Bir Aydan Uzun Süre Görülmesi başlıkları altında açıklanmıştır 

(DSM-V, 2013: 271-272). Buna göre semptom grupları aşağıdaki gibidir:  

A. Maruz kalma (Exposure): TSSB tanısı konulması için aşağıda sıralanan 

maddelerden birinin gerçekleşmiş olması gerekmektedir.  

A1.Doğrudan bir travmatik olay yaşamış olma  

A2.Başkalarının yaşadığı travmatik olaya tanık olma 

A3.Bir yakının veya arkadaşının başına bu olayların geldiğini öğrenme 

A4.Travmatik olayların rahatsız edici ayrıntılarıyla yineleyici biçimde ya da aşırı bir 

düzeyde karşı karşıya kalma 

Askeri ya da sivil savaşlar, araştırmanın “travma nedir” başlığı altında belirtildiği 

gibi TSSB’ye yol açar. Kaplumbağalar da Uçar savaş koşullarında yaşanan bir 

hikayedir. Filmde Agrin tecavüze uğramıştır. Gergedan Mevsimi’nde Sahel’in 

yaşadığı işkence de TSSB’ye neden olan olaylar arasında sıralanmaktadır. 

Karaklerler A1 maddesiyle belirtilen şekilde doğrudan travmatik bir olay yaşamıştır. 

Kişinin kendisi, ailesi ya da yakınlarının fiziksel bütünlüğüne ya da yaşamına 

yönelik ciddi bir tehdidin olmasının da TSSB’ye yol açtığından hareketle Sarhoş 

Atlar Zamanı adlı filmde, karakterlerin her an mayına basma riskiyle burun buruna 

yaşamaları nedeniyle filmede, A1’de belirtilen “maruz kalma”ya saptanır. Kimsenin 

İran Kedilerinden Haberi Yok adlı filmde de başroller hapse girmiştir, istedikleri 

müziği yapmaya devam ettikleri sürece yine tehdit altındadırlar.  

 



116 
 

B. İstem Dışı Semptomlar (Intrusion): Aşağıdaki istem dışı belirtilerden en az 

birinin görülmesi gerekmektedir.  

B1.Yineleyici, istem dışı gelen ve sıkıntı yaratan travma anıları veya çocuklarda 

travma temalarının yer aldığı tekrarlayıcı oyunlar 

B2.Olaylarla ilişkili tekrarlayıcı ve sıkıntı veren rüyalar 

B3.Kişinin travmatik olayları yeniden yaşıyormuş hissine kapılması veya davranması 

gibi dissosiyatif tepkiler (geçmişe dönüş, flashback). Çocuklarda oynanan oyunlarda 

travmanın yeniden canlandırılması 

B4.Travmatik olayları simgeleyen ve çağrıştıran uyaranlarla karşılaşınca yoğun veya 

uzun süreli ruhsal sıkıntı yaşama 

B5.Travmatik olayları simgeleyen ve çağrıştıran uyaranlara belirgin fizyolojik 

tepkiler verme 

Araştırmada Kaplumbağalar da Uçar ve Gergedan Mevsimi filmleri incelendiğinde 

ulaşılan ‘Geçmişi Unutamama’ başlıklı temanın, B3 maddesiyle örtüştüğü 

görülmektedir. Agrin yaşadığı tecavüzü, Sahel de yaşadığı işkenceyi unutamaz. Bu 

anlar flashback’lerle karakterlerin gözü ününe gelir. Agrin B5 maddesinde 

belirtildiği gibi yaşadığı tecavüzün sonucu dünyaya gelen Riga’ya şiddet uygular, 

sonunda da onu öldürür. Sahel de yaşadığı travmanın nedeni olarak gördüğü Akbar 

Rezai’nin hayatına son verir.  

C. Kaçınma (Avoidance): Aşağıdaki kaçınma belirtilerinden en az birinin 

gösterilmesi gerekir.  

C1.Olayları simgeleyen, çağrıştıran içsel uyaranlardan (düşünce, duygu, anı) 

kaçınma 



117 
 

C2.Olayları simgeleyen, çağrıştıran dışsal uyaranlardan (insanlar, yerler, nesneler, 

durumlar) kaçınma 

Araştırmada ulaşılan ‘Olanları Kabullenememe’ başlıklı tema, C-2 maddesi ile 

örtüşmektedir. Agrin tecavüzün neticesinde dünyaya gelen çocuğunu 

kabullenmemiştir. Onun için yaşadığı olayları çağrıştıran bir uyarandır; ondan 

kurtulması gerektiğini düşünmektedir.  

D. Olumsuz Ruh Hali (Negative Cognition and Mood): Aşağıda verilen bilişsel ve 

duygu durumundaki olumsuz değişimlerden en az ikisinin gerçekleşmesi gerekir.  

D1.Travmatik olayların önemli bir bölümünü hatırlayamama 

D2.Kendisi, başkaları ve dünya ile ilgili abartılı ve tekrarlayıcı olumsuz inançlar 

veya beklentiler 

D3.Olaylar için abartılı ve tekrarlayıcı şekilde kendini veya başkalarını suçlama 

D4.Yineleyici olumsuz duygusal durum veya 7 yaşından küçük çocuklarda sıkça 

olumsuz duygular yaşanması 

D5.Önemli aktivitelere duyulan ilgide ya da katılımda belirgin bir ilgi azalması 

D6.Başkalarından kopma veya yabancılaşma duyguları veya 7 yaşından küçük 

çocuklarda sosyal içe çekilme 

D7.Olumlu duygularını (mutluluk, doyum, aşk) kalıcı bir biçimde kaybetme  

Araştırmada ulaşılan ‘İnsanlardan Uzaklaşma’ başlıklı tema, D5 ve D6 maddeleriyle 

örtüşmektedir. Agrin ve Sahel yalnızlaşmış, çevrede olup bitene ilgisini kaybetmiş 

karakterlerdir. ‘Cesaretin Kırılması, Yeni Bir Geleceğe Kapalı Olma’ başlıklı tema 

D7 maddesiyle örtüşmektedir. Agrin kendisine aşkını itiraf eden Satellite’ya kayıtsız 

kalır. Sahel de karısıyla tekrar mutlu olabileceği konusunda cesaretini yitirmiştir. 

Onunla konuşamaz. Umutları Kaybetme teması da D4 maddesiyle örtüşür. Agrin’de 



118 
 

yineleyici olumsuz duygusal durum etkindir. Yaşadıklarının üstesinden 

gelebileceğine inancı oldukça zayıftır.    

E. Aşırı Duyarlılık (Hyperarousal): Aşağıda verilen uyarılma ve tepki gösterme 

biçimlerindeki değişimlerden en az ikisinin sergilenmesi gerekmektedir.  

E1.Saldırganlık, öfke patlamaları, kızgınlık 

E2.Sakınmaksızın davranma veya kendine zarar verici davranışlarda bulunma 

E3.Her an tetikte olma 

E4.Abartılı irkilme tepkisi gösterme 

E5.Konsantrasyon sorunları 

E6.Uyku bozukluğu 

Araştırmada ulaşılan Kendi Yaşamını Önemsememe başlıklı tema E2 maddesiyle 

örtüşmektedir. Agrin kendisine gaz maskesi edinmeyi tercih etmemiş ya da 

bombalama başlayacağı düşüncesiyle insanlar yüksek tepelere kaçarken bu durumu 

önemsememiştir. Sahel’in arabasının denize yuvarlanmaktan kurtarıldığı sahne, hem 

E5’te belirtildiği gibi kansantrasyon sorunları yaşadığını hem de E2’de ifade edildiği 

gibi kendi yaşamını önemsemediğini gösteren bir sahnedir. Agrin’in E6 no’lu 

maddede belirtildiği gibi uyku sorunu yaşadığı bir sahnede Hengov, çocuğu Riga’yı 

kabullenmediği sürece Agrin’in uyku problemini çözemeyeceğini söyler.  

F. Belirtilerin travmatik olaydan sonra başlaması veya kötüleşmesi ve 1 aydan 

daha uzun süreyle görülmesi gerekmektedir.  

Kaplumbağalar da Uçar ve Gergedan Mevisimi’ndeki karakterlerde görülen TSSB 

semptomları, hikayelerden anlaşıldığı üzere bir aydan çok daha uzun süredir 

yaşanmaktadır.    

 



119 
 

3.2. Yönetmen ile Derinlemesine Görüşme  

Çalışmanın bu bölümünde araştırmacı, daha önce de ifade edildiği gibi Ghobadi 

filmleri üzerine yaptığı incelemede elde ettiği sonuçlar üzerine, yönetmenle 

derinlemesine görüşme gerçekleştirecektir. Görüşmenin tümü Ekler bölümünde 

paylaşılacaktır.  

3.2.1. Amaç ve Yöntem  

Araştırmacı, aşağıdaki araştırma soruları çerçevesinde yönetmen Bahman Ghobadi 

ile görüşme yapmayı hedeflemektedir: 1- Filmlerinizde metaforik bir anlatımı tercih 

etmenizin nedenleri nelerdir? 2- Kimi işlediğiniz temalar, fiziki gerçekliği anlattığı 

kadar metaforik olarak yaşanan koşulları da temsil ediyor mu? 3- Hayvan metaforları 

kullanmayı tercih etmenizin nedenleri nelerdir? 4- Film isimlerinde hayvanları 

kullanmanızın nedenleri nelerdir? 5- Filmlerinizdeki hayvanlar neleri temsil 

etmektedir?   

3.2.2. Bulgular  

Bahman Ghobadi, yapılan derinlemesine görüşmede travmatik temalarla ilgili bilgi 

vermiş ve araştırmada ulaşılan ‘sınırda olma’ ya da ‘engelli olma’ gibi temaların, 

hikâyelerdeki fiziki gerçeklik kadar, kendisinin kimi duygu ve düşüncelerini de 

temsil ettiğini dile getirmiştir. Hayatta hep bir sınır olduğunu söyleyen yönetmen, 

“Her yerde bir sınır var bizi ayıran. Ve bu sınırları bizler yapıyoruz. İnsan en büyük 

sınır yapıcıdır.” demiştir. Filmlerinde sıklıkla engelli karakter kullanan Ghobadi, 

engellilik halinin de ruh halini yansıttığını dile getirmiştir. Kendisini bir engelli gibi 

hissettiğini ifade eden yönetmen, engellerin sadece fiziki olmadığını söylemiştir. 

Ardından Ghobadi’ye neden metaforik anlatımı tercih ettiği sorusu yöneltildiğinde, 

İran kültüründe şiirin etkisinin çok önemli bir yeri olduğunu belirterek şiirlerin 



120 
 

metaforlarla dolu olduğunu, kendisinin böyle bir ortamda yetiştiğini dile getirmiştir. 

Ayrıca metaforların kimi zaman baskıları delmenin bir yolu olduğunu da ifade 

etmiştir. Araştırmaya konu olan hayvan metaforları hakkındaki soruyu cevaplarken, 

her zaman hayvanlarla insanların bir çeşit iletişim içinde olduğunu düşündüğünü dile 

getirerek “Çocukken hayvanların gözlerine baktığımda insanları görürdüm. Onları 

insanlara benzetir, hayvanlara bakıp insanların karakterlerini analiz etmeye 

çalışırdım” ifadelerini kullanmıştır. Her bir hayvan metaforuna gelindiğinde ise 

örneğin Sarhoş Atlar Zamanı’nda, tıpkı bölgedeki insanlar gibi taşıyabileceklerinden 

fazla yük yüklenen, onlar gibi zor koşullarda yaşayan katırları bir metafor olarak 

kullandığını ve sınırdaki yaşamı bu şekilde anlattığını dile getirmiştir. 

Kaplumbağalar da Uçar’da kırmızı balığı kandırmanın sembolü olarak kullandığını 

ifade etmiştir. Amerikan askerleri bölge çocuklarına gerçek kırmızı balık yerine bir 

balığı boyayarak vermişlerdir. Öte yandan Ghobadi, özelde bölgedeki çocukları, 

genelde ise Kürtleri kaplumbağaya benzetmektedir. Gerek kolları olmayan Hengov 

gerek çocuğunu sırtında taşıyan Agrin kaplumbağaları andırmaktadır ve 

kaplumbağalar yavaş yürür. Ghobadi, kaplumbağaların da uçabileceğini söyleyerek 

Kürtlerin geride kalmışlıklarını, Amerikalılara aldanmadan kendi imkânlarıyla adeta 

uçarak kapatabileceklerini dile getirmektedir. Kimsenin İran Kedilerinden Haberi 

Yok ile ilgili de insanların evcil hayvanlarını sokakta rahatça gezdiremediğini ifade 

eden yönetmen, hayvanlara nasıl gizli saklı bakılıyorsa müzisyenlerin de yer altında 

gizli saklı müzik yaptığından hareketle filmine bu ismi koyduğunu dile getirmiştir. 

Ghobadi, filmiyle İran’nın bilinmeyen sanatçı değerlerine dikkat çekmek 

istemektedir. Gergedan Mevsimi’nde gergedanın baş karakter Sahel’le örtüştüğünü 

belirten Ghobadi, başını sağa sola çeviremeyen bir gergedan gibi, yaşama şansı 



121 
 

kalmadığına inandığında aklına koyduğunu yapan ve direkt ölüme giden Sahel’i bu 

hayvanla özdeşleştirdiğini ifade etmiştir.  Görüşmenin tamamı Ek 2’de sunulmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



122 
 

SONUÇ 

 

Bu araştırmada Kürt sinemasının kurucuları arasında kabul edilen İranlı yönetmen 

Bahman Ghobadi’nin sineması mercek altına alınmıştır. Betimsel yöntemin 

kullanıldığı araştırmanın çalışma grubu, adlarında hayvan isimlerinin geçtiği 

filmlerle sınırlı tutulmuştur. Çalışmada filmler önce Gömülü Teori yaklaşımı 

çerçevesinde incelenmiş, ardından ulaşılan sonuçlar derinlemesine görüşme ile 

yönetmene sorularak araştırma bir durum tespitinin ötesine taşınmıştır.   

 

Araştırma kapsamında öncelikle yetiştiği ülke sinemasının tarihi ve özellikleri 

incelenmiş, yönetmenin sineması ile İran sinemasının ortak ve ayrışan yönleri 

üzerinde durulmuştur. İran sineması dönemlere ayrılarak ele alınmış, ülke sineması 

metaforik anlatım, şiirsel dil, amatör oyuncu kullanımı, çocuk oyuncu kullanımı, 

hayvan kullanımı gibi öne çıkan özellikleri çerçevesinde incelenmiştir. Ghobadi 

sineması araştırılırken de bu unsurların izleri sürülmüştür.  “Ghobadi sinemasının 

ayırt edici özellikleri nelerdir” araştırma soru cümlesi çerçevesinde yapılan 

incelemede, yönetmenin sinematografisinde İran sinemasında görülen söz konusu 

özelliklere rastlanılmıştır. İran sinemasında görüldüğü gibi yönetmenin sinemasında 

da şiirsel üslup ve metaforik anlatımın ağırlığı dikkat çeker. Bu konuyla ilgili sorulan 

soruya Ghobadi, İran kültüründe önemli bir yeri olan şiirleri örnek göstererek cevap 

vermiştir. Ayrıca küçük de olsa metaforların yasakları delmekte bir araç olabileceği 

için tercih edilebildiğini dile getirmiştir. Yine ülke sinemasında örnekleri görüldüğü 

gibi hayvan metaforlarına yer veren yönetmen, hayvanlara bakarak insanı daha iyi 

anladığını aktarmıştır. Bahman Ghobadi, İran sinemasında sıklıkla başvurulan çocuk 



123 
 

oyuncu kullanımına filmlerinde yer vermektedir. Ancak onun filmlerindeki bu 

temsil, masumiyeti aktarmakla beraber, erken büyümek zorunda kalan çocukların 

hikâyesini anlatması açısından farklılık arz eder. Ayrıca çocuklar bölgede yaşayan 

çocuklardır. Yönetmen diğer filmlerinde de bu yöntemi kullanmış filmlerinde  

-Gergedan Mevsimi hariç- amatör oyunculara yer vermiştir.   

 

Araştırmanın ikinci soru cümlesi olan “Yönetmen özgünlüğünü nasıl yaratmıştır” 

sorusu ele alındığında, yukarıda sayılan unsurların yanı sıra Ghobadi’nin travmatik 

temaları işlerken mizahı elden bırakmaması örnek gösterilebilir. Yönetmen bu 

tercihini her filminde yansıtmamıştır; ancak uyguladığı filmlerinde özgün bir anlatım 

biçimi yaratmayı başarmıştır. Müziği kullanış biçimi de kendisine özgüdür. Sinema 

tarihinde sayısız müzik filmi yapılmıştır. Yönetmen de gerek İran gerek Kürt 

müzikleriyle ortaya çıkardığı filmlerinde dünyaya müziklerini dinletmeyi 

başarmıştır, hatta kimi filmlerinde müzik başroldedir. Bunu yaparken bir taraftan da 

müzik üzerindeki engelleri izleyicisiyle paylaşmıştır. Kimsenin İran Kedilerinden 

Haberi Yok’u izleyen bir seyirci, kültürün underground müziklerini dinlerken bir 

yandan da bu müziğe uygulanan yasaklara tanık olur. Filmde ‘müzik, yasakları 

anlatmak için bir araç mıdır’ yoksa ‘tüm film, bu müzikleri dinletmek için bir araç 

mı’ konusunda izleyicinin karar vermesi neredeyse zorlaşır. Yönetmen engelleri ya 

da sınırları bir taraftan bölge gerçeği olarak bir taraftan da yaşamdaki sorunların 

sembolü olarak görmüş ve göstermiştir. Öte yandan Ghobadi’nin kendine has dili 

oluştururken gerçekliği, gerçek ötesi unsurlarla anlatabildiği görülmektedir. Yine 

metafizik unsurlar sinema tarihi kadar eskidir. Ancak soğuk bir gerçekliği üstelik 

belgesele yakın bir kurmacayla anlatırken geleceği görebilen ve hissedebilen bir 



124 
 

karakterin varlığı, Ghobadi’nin yarattığı evrenin gerçekliğine zarar vermez, aksine 

ona hizmet eder.  

 

Araştırmanın diğer bir sorusu yönetmenin hangi temaları işlediğidir. Gömülü Teori 

ile sahne sahne incelenen filmlerde savaş, sınırda yaşam, engellerle dolu yaşam, 

yaşam ve beden bütünlüğünün tehdit altında olması, yoksulluk, çaresizlik, terk 

edilmişlik, kimsenin yaşananlardan haberdar olmaması, mahrum bırakılma, 

kandırılma, taşıyabileceğinden fazlasını yüklenme, av olma, kaçamama, tecavüz, 

işkence, geçmişi unutamama, olanları kabullenememe, arafta olma, insanlardan 

uzaklaşma, sessizliğe bürünme, cesaretin kırılması, yeni bir geleceğe kapalı olma, 

kendi yaşamını önemsememe, umut, umutsuzluk ve intihar gibi temalar tespit 

edilmiştir. Gömülü Teori kapsamında önce Açık Kodlama ardından da Eksen 

Kodlaması ile ulaşılan bu temalar, Seçici Kodlama için oluşturulan matriste bir araya 

getrilimiştir. Burada bir de çekirdek kategoriye ulaşılmıştır. Çekirdek kategorinin, 

‘Merkezde yer alma ve diğer kategoriler ile kolaylıkla ilişkilendirilme’, ‘veri içinde 

araştırmacının karşısına sık sık çıkma’, ‘diğer kategorilere kıyasla daha doyurucu 

olma’, ‘diğer kategorilere göre daha basit ve daha anlamlı olma’, ‘açık ve dikkat 

çekici bir içeriğe sahip olma’, ‘dikkate değer bir önemlilik arz etme’, ‘tam anlamı ile 

bir değişken olma’, ‘araştırma probleminin bir boyu olma’, ‘kuramsal kodun 

herhangi bir çeşidi olma’ gibi kriterleri yerine getirmesi gerekmektedir. Filmlerde bu 

kriterleri yerine getiren tema ‘Yaşam ve Beden Bütünlüğünün Tehdit Altında 

Olması: Tehlike, Korku ve Dehşet Altında Yaşam’dır. Filmlerin tümünde izleyicinin 

sıklıkla karşısına çıkar. Karakterlerin yaşamlarının, neden izlediğimiz gibi 

seyrettiğini anlamada en doyurucu tema budur. Ayrıca ‘av olma, kaçamama’, 



125 
 

‘çaresiz kalma’, ‘terk edilmişlik’, ‘taşıyabileceğinden fazla yük yüklenme’ gibi diğer 

kimi temalar, karakterlerin yaşam ve beden bütünlüğünü sağlayacak koşullardan 

uzak olmaları ve hayatlarının çeşitli tehditlere açık olmasıyla açıklanabilmektedir. 

Yine diğer temalarda yer alan ‘cesaretin kırılması, yeni bir geleceğe kapalı olma’, 

‘sessizlik’, ‘kendi yaşamını önemsememe’, ‘umutsuzluk’ gibi durumlar da ‘yaşam ve 

beden bütünlüğü tehdit altında olanların gösterdiği kimi tepkilerdir.   

 

Araştırmada ulaşılan temalar DSM-V’te yer alan travma tanımı kapsamında 

incelenmiştir. Temalar, DSM-5’te TSSB tanısı koymak için sıralanan: A-Maruz 

Kalma, B-İstem Dışı Semptomlar, C-Kaçınma, D-Olumsuz Ruh Hali, E-Aşırı 

Duyarlılık ve F-Semptomların Bir Aydan Uzun Süre Görülmesi başlıkları altındaki 

semptomlarla karşılaştırılmıştır. Bu karşılaştırma sonucunda yönetmenin travma 

temaları işlediği sonucuna ulaşılmıştır. Travmatik olaylara maruz kalan kişilerin, bu 

olayların ardından TSSB geliştirip geliştirmediğinin tespiti için yukarıda sıralanan 

A’dan F’ye tüm başlıklardaki semptomları geliştirmiş olması gerekir. 

Kaplumbağalar da Uçar’ın başrolündeki Agrin ve Gergedan Mevsimi’nin başrolü 

Sahel’de DSM-V’te sıralanan bu başlıklardaki semptomların tümünün görülmesi 

nedeniyle, Travma Sonrası Stres Bozukluğu olduğu söylenebilir.  

 

Araştırma soru cümlelerinden biri yönetmenin sineması için travma sineması 

tanımının kullanılıp kullanılamayacağına ilişkindir. Yönetmenin Sarhoş Atlar 

Zamanı ve Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok adlı yapıtlarda kişiyi travmatize 

edebilecek koşulların işlendiği görülmektedir. Ancak bu filmler birer mücadele 

filmleridir. Karakterler andan kopan değil aksine ağır yaşam koşullarına rağmen 



126 
 

mücadele eden kimselerdir. Örneğin Sarhoş Atlar Zamanı’nda Ayoub; olanları 

kabullenememe, sessizliğe bürünme, uzaklaşma gibi travmatik olaylar sonrasında 

gözlemlenen davranışlar sergilemez. Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok adlı 

filmde de müzik yapan gençler yasaklara, hapis cezalarına rağmen çabalarını 

sürdürürler. Sonunda Ashkan’ın camdan atlaması da hayattan vazgeçme değil 

geleceği kazanabilmek için yaşamını tehlikeye atmaktan çekinmeme şeklinde 

okunabilir. Kaplumbağalar da Uçar ve Gergedan Mevsimi adlı filmler ise travma 

sineması adı altında değerlendirilebilecek filmlerdir; karakterlerde TSSB 

semptomları mevcuttur.  

 

Travma sinemasında genellikle toplumsal travmaların işlendiği görülmektedir. 

Yönetmen; Kaplumbağalar da Uçar’da toplumları ilgilendiren sonuçlar doğuran 

savaşı, Gergedan Mevsimi’nde ise yine toplumları ilgilendiren sonuçlar doğuran 

rejim değişikliğini işlemiştir. Her iki filmin başkarakterleri için travmanın böldüğü 

bir yaşam söz konusudur. Hayatın parçası olma yeteneklerini kaybetmiş bu 

karakterler, kaçınılmaz kayıplar karşısında tecrit olmuşlardır. Geleceğe dair 

umutlarını, yeni bir hayata başlama cesaretlerini yitirmiş karakterler seslerini, 

renklerini de kaybetmişlerdir. Yönetmen flashack’lerle film kişilerinin zihinlerinde 

geçmişi yaşadıklarını ortaya serer. Filmler, travma sinemasında olduğu gibi doğrusal 

olmayan bir akış izler. Travma sinemasının özelliklerinden bir diğeri hareketli 

kamera kullanımı, garip/yamuk açı tercihleridir. Kaplumbağalar da Uçar’da 

hareketli kamera çekimleriyle ortamın tekinsizliği başarılı bir şekilde aktarılmıştır. 

Yine Gergedan Mevsimi’nde yamuk açı kullanımı oldukça fazladır; karakterin ruh 



127 
 

halini gözler önüne serer. Senkronize olmayan ses kullanımı da travma sinemasının 

özelliklerinden biridir ve bu iki filmde de diegetik olmayan sahnelere yer verilmiştir.  

 

Araştırmada ayrıca hayvan metaforlarının travma anlatımında bir olanak yaratıp 

yaratmadığı incelenmiştir. Seçici Kodlama ile ulaşılan 3.5. no’lu tabloda yönetmenin, 

çekirdek tema ve onunla ilişkili temaları işlerken hayvan metaforlarını ağırlıklı 

olarak kullandığı saptanmıştır. Bu metaforlarla anlamın nasıl yaratıldığı ve 

travmaların ne şekilde temsil edildiği Ghobadi’ye de sorulmuştur. Ghobadi’nin 

ifadeleri ve 3.5. no’lu tablodaki hayvan metaforları birlikte değerlendirildiğinde 

filmlerin ana temalarının sadece hayvan metaforlarıyla dahi ortaya çıkarılabileceği 

görülmüştür. Yönetmen, incelenen bu dört filmin isimlerinde hayvan adlarını 

kullanmıştır; ancak filmlerin isimlerinde geçen hayvanlardan farklı hayvan 

metaforlarına da yer verdiği görülür. Örneğin Kaplumbalar da Uçar’da kaplumbağa 

kadar filmde kullanılan kırmızı balık da anlamı aktarmakta önemli bir unsurdur. 

Yönetmen bu balık metaforu üzerinden ABD askerlerinin Irak halkını kandırdığını 

anlatmaktadır. Her bir filmde kullanılan tüm hayvan metaforları birlikte 

değerlendirildiğinde filmlerin temalarına ulaşmanın mümkün olduğu görülmüştür.   

Buna göre filmlerin temaları şu şekilde ifade edilebilir:  

Sarhoş Atlar Zamanı: Irak sınırında yaşayan İranlı Kürtlerin, katırlarla birlikte 

kaçakçılık yaparken yaşam ve beden bütünlüğü tehdit altındadır. Tıpkı katırlar gibi 

taşıyabileceklerinden fazlasını yüklenmişlerdir. Tehlikelerden kaçamazlar. Buna 

rağmen ağır yüklerin altında yaşam mücadelelerine devam ederler. 

Kaplumbağalar da Uçar: Yaklaşan savaş ve topraklarındaki mayınlar nedeniyle 

sınırda yaşayan Iraklı Kürtlerin yaşamları tehlike altındadır. Yönetmenin mesajı ise 



128 
 

“ABD’nin sizi kandırmasına, kırmızı balık vermesine kanmayın, siz kaplumbağa gibi 

yavaş ve arkadan yürüyorsunuz ama unutmayın kaplumbağalar da uçabilir” şeklinde 

okunabilir.   

Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok: Yeraltında gizli saklı müzik yapan İranlı 

genç müzisyenlerin hayatları, tıpkı kediler gibi gözden ırak ve bilinmezdir. Ve nasıl 

bir polis bir köpeğe el koyabiliyorsa bu gençler de her an yakalanıp hapse 

atılabilirler.  İstedikleri yaşam içinse hayatlarını tehlikeye atmak zorundadırlar.  

Gergedan Mevsimi: Örümceğin kurduğu tuzağa düşsen dahi kurtulabilir, bir 

kaplumbağa gibi yolunu bulabilir ve hayata devam edebilirsin. Ancak her ne kadar 

gergedan gibi güçlü olsan da yaşanılanları kaldırmak kolay değildir. Üstelik tüm bu 

mücadelelerin ardından umudun kaybolduğunda, her şeyini yitirdiğini anladığında 

tıpkı bir gergedan gibi boynunu sağa sola çeviremeden, etrafa bakamadan, fikrini 

değiştirebilecek hiçbir şeyi göremeden dümdüz gidip yaşamına son verebilirsin.  

 

Bu araştırma ile travma sineması Gömülü Teori yaklaşımı kullanılarak irdelenmiş ve 

bir yönetmenin sineması bu sayede mercek altına alınmıştır. Bundan sonra da 

özellikle toplumsal travmaları aktaran ülke sinemalarında -örneğin Güney Amerika 

ülkelerinin sinemaları- gerek yönetmenler gerekse öne çıkan filmler, travma sineması 

kapsamında değerlendirilebilir. Gömülü Teori kullanılarak yapılabilecek bu 

çalışmalarda travma semptomları incelenerek bu semptomların hangi teknikler tercih 

edilerek aktarıldığı incelenebilir. 

 

 



129 
 

KAYNAKÇA 

Adanır, O.  (2012). Sinemada Anlam ve Anlatım. İstanbul: 

Say Yayınları.  

Adanır, O.  (2015). Sinemada Gerçeklik ve Düşsellik / 

Hakikat ve Yalan. Yedi: Sanat, Tasarım ve Bilim 

Dergisi, 14 (2), 171-173.  

Agamben, G.  (2017). Tanık ve Arşiv Auschwitz’den 

Artakalanlar (A.İ. Başgül, Çev.). Ankara: Dipnot 

Yayınları. (Original work published 1999). 

Agamben, G.  (2018). Açıklık İnsan ve Hayvan. (M.M. 

Çilingiroğlu, Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. (Original work published 2002).  

Akgün, E.  (2014). Panahi Sineması Üzerine Sayıklamalar. 

In H. Köse (Ed.), Kara Perde (175-202). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Akhtar, S.  (2018). Coğrafi Olarak Yerinden Olma 

Travması. In N. Keskingöz Bilen (Ed), Psikanaliz 

ve Göç (26-63). İstanbul: İthaki Yayınları.   

Aktaş, C.  (2015). Şark’ın Şiiri İran Sineması. İstanbul: İz 

Yayıncılık.  

Aktaş, M. (2007a). Behmen Qobadi: Filmleri Gibi Bir 

Adam. In A. Keskin (Ed), Kaplumbağalar da 

Uçar (15-24). İstanbul: Avesta Kitap.  

Aktaş, M.  (2007b). Kaplumbağalar da Uçar’ın Kısa 

Hikayesi. In A. Keskin (Ed), Kaplumbağalar da 

Uçar (25-34). İstanbul: Avesta Kitap.  

Alıcı, B.  (2014). Yeni İran Sineması’nda Çocuk. 



130 
 

Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Elektronik Dergisi, 3(Mart), 118-151.  

Alıcı, B.  (2016). Muhsin Mahmelbaf Ekseninde Devrim 

Sonrası İran Sineması.   SBED Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 33, 125-160.    

American Psychiatric Association.  (2013). Diagnostic and Statistical Manual of 

Mental Disorders, DSM-V (5. edition revised). 

Washington, DC: American Psychiatric 

Publishing  

Arık, F & Arık, I.  (2016). Grounded Teori Metodolojisi ve 

Türkiye’de Grounded Teori Çalışmaları. 

Akademı̇k Bakış Dergisi, 58 (6), 285-309. 

Aristoteles (2018). Poetika Şiir Sanatı Üzerine. 

(S. Rifat, Çev.). İstanbul: Can Yayınları.  

Armes, R.  (2011). Üçüncü Dünya Sineması ve Batı. (Z. 

Atam, Çev.). İstanbul: Doruk Yayıncılık. 

(Original work published 1987).  

Aslan, H. (2019). Yolcu Filmi Bağlamında Sinemada Yol ve Yolcu Metaforu. 

(Yüksek Lisans Tezi). Ulusal Tez Merkezi veri 

tabanından erişildi. (Erişim no: 553196).  

Aytekin, M.  (2019). Rahşan Beni-İtimad’ın Perspektifinden 

Devrim Sonrası İran Sinemasındaki Kadınların 

Tasviri Üzerine Bir İnceleme. Medya ve Kültürel 

Çalışmalar Dergisi, 1(Nisan), 37-59. 

Balázs B.  (2013). Görünen İnsan. (O. Kasap, Çev.). 

İstanbul: Say Yayınları. (Original work published 

1924).   



131 
 

Awla, H. & Kasap, F.  (2015). İran Sineması’nın Gelişimi ve İran 

Sinemasında Abbas Kiyarüstemi Üzerine Bir 

İnceleme. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 41 (Aralık), 1419-1427.  

Bayraktar, S.  (2016). Psikolojik Travma. İstanbul: Nobel Tıp 

Kitabevleri.  

Bazin, A.  (2000). Sinema Nedir. (İ. Şener, Çev.). İstanbul: 

İzdüşüm Yayınları. (Original work published 

1976).  

Bedir, U.  (2019). Pierre Bourdieu’nün ‘Dilsel Habitus’ 

Kuramı Çerçevesinde Asghar 

Farhadi’nin ‘Bir Ayrılık’ (A Saparation) Filminin 

İncelemesi. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 

48(Bahar), 135-152.  

Bilen, N.K.  (Mart, 2012). Yaraları Saran Kitap Sayfaları. 

Psikeart İki Aylık Piskiyatri Dergisi, 20, 18-25. 

Boffa, G. & Honarmand, Z.  (2009, January). An Interview with Bahman 

Ghobadi. Off Screen. Retrieved from 

https://offscreen.com/view/bahman_ghobadi 

Boratav, C.  (Mart, 2012). Bölünerek Kaybolan İnsan. 

Psikeart İki Aylık Piskiyatri Dergisi, 20, 12-17.  

 

Bresson, R.  (2016). Sinematograf Üzerine Notlar. (N. 

Güngörmüş, Çev.). İstanbul: Küre Yayınları. 

(Original work published 1975).  

 



132 
 

Bruyn, D.  (2014). The Performance of Trauma in Moving 

Image Art. United Kingdom: Cambridge Scholars 

Publishing.     

 

Büker, S.  (2014). Bize Bak!. In H. Köse (Ed.), Kara Perde 

(17-27). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

 

Campbell, J.  (2017). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. (S. 

Gürses, Çev.). İstanbul: İthaki Yayınları. 

(Original work published 1949). 

     

Cironin, P.  (2018). Abbas Kiyarüstemi ile Sinema Dersleri. 

(P. Arda, Çev.). İstanbul: Redingot Kitap. 

(Original work published 2015).     

 

Chaudhuri & Finn,  (2016). Açık İmge: Şiirsel Gerçekçilik ve Yeni 

İran Sineması. (T. Toprak, Çev.). Sinecine, 7(1), 

139-161. (Original work published 2003).    

Cheteau, J.Y.  (2019). Hayvan ve İnsan Üzerine İki Ders 

(Sunuş). (E. Sünter, Çev.). İstanbul: Norgunk 

Yayınları. (Original work published 2004).     

Charmaz, K.  (2015). Gömülü Teori Yapılandırması. (R. Hoş, 

Çev.) Ankara: Seçkin Yayıncılık. (Original work 

published 2006).    

Çağlayan, K.  (2015, 15 Nisan). Bahman Ghobadi Röportajı. 

Filmloverss. Retrieved from 

https://www.filmloverss.com/bahman-ghobadi-

roportaji/ 

Çelik, H & Ekşi, H.  (2018). Gömülü Teori. İstanbul: Edam Yayınları.  



133 
 

Dabashi, H.  (2001). Close up: Iranian Cinema, Past, Present 

and Future. New York: Verso.   
Dabaşi, H. (2004). İran Sineması. (A. Aladağ-B, 

Kovulmaz, Çev.). İstanbul: Agora Kitaplığı. 

(Original work published 2001).     

Demir, S.  (2017). İran Sineması: Radikalizm Gölgesinde 

Romantizm. Ortadoğu: İki Aylık Kültür Sanat 

Tarih Dergisi. 80(Mayıs-Haziran), 86-87 

Draaisma, D.  (2018). Bellek Metaforları. (G. Koca, Çev.). 

İstanbul: Metis Yayınları. (Original work 

published 1995).       

Gençoğlu, A.Y.  (2014). Bir Kavram ve Kuram Üretme Stratejisi 

Olarak Temellendirilmiş Kuram. Tarih Okulu 

Dergisi (TOD), 17 (Mart), 681-700.  

Düzcan, E.  (2017). Çocuk Gözüyle Anlatmak: Sinemada 

Çocukluğun Büyüme Serüveni. TRT Akademi 

Dergisi, Sayı 4, 398-417. 

Eğrilmez, A.  (Mart, 2012). İnsan Yaralıdır! Psikeart İki Aylık 

Piskiyatri Dergisi, 20, 10-11. 

Erelvanlı, S.  (2014). İki bacaklı At ya da Dört Bacaklı İnsan. 

İstanbul: Evrensel Kültür Kitaplığı.  

Esfandiary, S.  (2012). Iranian Cinema & Globalization 

National, Transnational and Islamic Dimensions. 

Chicago: The University of Chicago Press.   

Flügel, E.  (2018). I’ve Learned a Lot from These Kids.  

Retrieved from http://mijfilm.com/news/ive-

learned-a-lot-from-these-kids/  



134 
 

Frenetic Films.  (2009, 1 July). Interview with Bahman Ghobadi. 

Retrieved from 

http://www.frenetic.ch/films/724/pro/NO%20ON

E%20KNOWS-presskit-de.pdf 

Hacıoğlu, M. & Gönüllü, O. &  

Kamberyan, K.  (2002). Travma Sonrası Stres Bozukluğu 

Tanısının Gelişimi Üzerine Bir Gözden Geçirme. 

Düşünen Adam Dergisi, 15(4), 210-214. 

Güler, H.  (2006). Humeyni Sonrasında İran Sinemasında 

Kadın. (Yüksek Lisans Tezi). Ulusal Tez Merkezi 

veri tabanından erişildi. (Erişim no: 186249).  

Hadaegh B. & Zandi, M.  (2015). Allegorized Subaltern: Subjectivity and 

Death in the Works of Bahman Ghobadi. Theory 

and Practice in Language Studies, Vol: 5, No: 2, 

370-375. 

Hamid, R.  (2009). Devletsiz Bir Ulusun Sineması: Bahman 

Ghobadi’yle Söyleşi. In M. Arslan (Ed), Kürt 

Sineması: Yurtsuzluk, Sınır ve Ölüm (175-186), 

İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Hayward, S.  (2012). Sinemanın Temel Kavramları. (U. Kutay 

& M. Çavuş, Çev.). İstanbul: Es Yayınları. 

(Original work published 1996).       

Heris, A.S.  (2014). Dariush Mehrjui ve Modern İran 

Sinemasının Başlangıcı. In H. Köse (Ed.), Kara 

Perde (208-230). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

  



135 
 

Herman, J.  (2019). Travma ve İyileşme. (T. Tosun, Çev.). 

İstanbul: Literatür Yayınları. (Original work 

published 1992).     

Hirsch, J.  (2004). Post-traumatic Cinema and the Holocaust 

Documentary. In Kaplan, A. & Wang, B. (Ed.), 

Trauma and Cinema Cross-Cultural Explorations 

(93-121) Hong Kong: Hong Kong University 

Press.   

Histeri,  (2019). In Nişanyan Sözlük. Çağdaş Türkçenin 

Etimolojisi. Retrieved from 

https://www.nisanyansozluk.com/?k=histeri 

Hooke, S. H.  (2015). Ortadoğu Mitolojisi. (A. Şenel, Çev.). 

Ankara: İmge Kitabevi. (Original work published 

1963).     

Ilgar, M.Z. & Ilgar. S.C.  (2013). Nitel Bir Araştırma Deseni Olarak 

Gömülü Teori (Temellendirilmiş Kuram). İZÜ 

Sosyal Bilimler Dergisi, 2(3), 197-247.   

İpek, Ö  (2014). Hayatı Kopyalamak: Abbas Kiorostami 

Sineması Üzerine Düşünceler. In H. Köse (Ed.), 

Kara Perde (118-133). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Jones, E. & Wessely, S.  (2007). A Paradigm Shift in the 

Conceptualization of Psychological Trauma in 

the 20th Century. Journal of Anxiety Disorders, 

21, 164-175.   

  



136 
 

Kaplan, A. & Wang, B.  (2004) From Traumatic Paralysis to the Force 

Field of Modernity. In Kaplan, A. - Wang, B. 

(Ed.), Trauma and Cinema Cross-Cultural 

Explorations (1-22). Hong Kong: Hong Kong 

University Press.   

Kaptanoğlu, C.  (2009). Travma, Toplumsal Yas ve Bağışlama. 

Toplum ve Hekim Dergisi, 3 (Mayıs-Haziran), 

212-215.  

Karimi, Z.P.  (2006) Iranian Cinema: Texts and Contexts. Art 

Journal, 65(2), 136-137. 

Kılıç, D.  (2009a). Vatansız Bir Halkın Sineması: Kürt 

Sinemasının Yükselişi. In M. Arslan (Ed), Kürt 

Sineması: Yurtsuzluk, Sınır ve Ölüm (3-27). 

İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Kılıç, D. (2009b). Bahman Ghobadi’nin Filmlerinde Kürt 

Kimliği ve Kültürünün Temsili. In M. Arslan 

(Ed). Kürt Sineması: Yurtsuzluk, Sınır ve Ölüm. 

(137-174) İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Kibaroğlu, B.  (2011). Kitap Eleştirisi: Shell Shock Cinema: 

Weimar Culture and the Wounds of War. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İLEF 

Dergisi, 4(1),  181-186 

Knoff, W. F.  (1971). Four Thousand Years of Hysteria. 

Comprehensive Psychiatry, 12(2), 156-164.  

Koch, F.  (2009). Bahman Ghobadi ve Politikanın 

Poetikası. In M. Arslan (Ed), Kürt Sineması: 

Yurtsuzluk, Sınır ve Ölüm (187-203). İstanbul: 

Agora Kitaplığı. 



137 
 

Kracauer, S.  (2012). Film Teorisi. (Ö. Çelik, Çev.) İstanbul: 

Metis Yayınları.  (Original work published 1964).  

Kristeva, J.  (2018). Hannah Arendt Yaşam Bir Anlatıdır. (N. 

Dümelli, Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

(Original work published 2001). 

Kuppers, P.  (2004). Encountering Paralysis Disability, 

Trauma and Narrative. In Kaplan, A. & Wang, B. 

(Ed.), Trauma and Cinema Cross-Cultural 

Explorations (183-201). Hong Kong: Hong Kong 

University Press.   

Levine, P.  (2018). Dile Gelmeyen Bir Sesle. (P. Savaş, 

Çev.). İstanbul: Butik Yayıncılık. (Original work 

published 2010). 

Levine, P. & Frederick, A. (2019). Kaplanı Uyandırmak. (Z. Yalçınkaya, 

Çev.). İstanbul: Butik Yayıncılık. (Original work 

published 1997).  

Lindrea, V.  (2005, January 9). Film-Making in the Wake of 

Saddam. BBC News. Retrieved from 

http://news.bbc.co.uk/2/hi/entertainment/4020227

.stm 

Lovatt, P.  (2016). Breathing Bodies Sounding Subjectivity 

in the War Film. Music, Sound, and the Moving 

Image, 10(2), 167-188.   

Mai, N.  (2018815). The Aesthetics of Absence and 

Duration in the Post-Trauma Cinema of Lav 

Diaz. (Published Thesis for the Degree of Doctor 

of Philosophy in Film Studies) The University of 

Stirling, Division of Communication, Media and 



138 
 

Culture, Scotland.     

Merleau-Ponty, M.  (2017). Algılanan Dünya. (Ö. Aygün, Çev.) 

İstanbul: Metis Yayıncılık. (Original work 

published 1948).  

Metz, C.  (2012). Sinemada Anlam Üstüne Denemeler. (O. 

Adanır, Çev.) İstanbul: Hayalperest Kitap. 

(Original work published 1968).  

Micale, M.S.  (1989). Hysteria and Its Historiography: A 

Review of Past and Present Writings (II) History 

of Science, 27(4), 319-351. 

Mij Film.  (2019). Filmography of Bahman Ghobadi - A 

Time for Drunken Horses. Retrieved from 

http://mijfilm.com/filmography-1/filmography-

bahman-ghobadi/ 

Mitry, J.  (1989). Sinema Estetiği ve Psikoloji. (O. Adanır, 

Çev.) İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi Yayınları. (Original work 

published 1963).  

Mottahedeh, N.  (2008). Collection and Recollection: On Studying 

the Early History of Motion Pictures in Iran. 

Early Popular Visual Culture, 6(2), 103-120.  

Mottahedeh, N.  (2009). Iranian Cinema in the Twentieth Century: 

A Sensory History. Iranian Studies, 42(4), 529-

548.  

Mottahedeh, N.  (2016). İran Yeni Sineması 1982’den Günümüze. 

In Badley, Palmer, Schneider (Ed.) Dünya 

Sinemasında Akımlar (269-286) (S. Yılmaz, 



139 
 

Çev.) İstanbul: Doruk Yayınları.  

Nafisi, H.  (2008). İran Sineması. In G. Nowell-Smith (Ed.), 

Dünya Sinema Tarihi (766-772). (A. Fethi, Çev.). 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi. (Original work 

published 1996). 

Naficy, H.  (2012). A Social History of Iranian Cinema 

Volume 3. North Carolina: Duke University 

Press.  

Nuyan, N.  (2014). Sınırda Yaşam, Siste Ölüm: Bahman 

Ghobadi Sineması Üzerine. In H. Köse (Ed.). 

Kara Perde. (28-43). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Nuyan, N.  (2015). Göçebe İmajlar Bahman Ghobadi ve 

Sineması. İstanbul: Avesta Kitap.  

Oylum, R.  (2019). İran Sineması. İstanbul: Seyyah Kitap.  

Önder, D.  (2014). Bababağı Cüzamhanesi’nden Dünyaya 

Kapı Açan El: Füruğ Ferruhzad. In H. Köse (Ed.). 

Kara Perde. (60-79). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Örnek, S.V.  (2014). 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, 

Efsane. Ankara: BilgeSu Yayınları.  

Özdüzen, Ö. (2014). Samira Makhmlbaf 

Sinemasının Gerçeklik, Sansür ve Mekanla 

İmtihanı. In H. Köse (Ed.). Kara Perde. (134-

147). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Özen, F. & Arpacı, C. (2018). İran’da Sinema Endüstrisinin Tarihsel 

Gelişimi: 1979 ve Sonrası. TRT Akademi Dergisi, 

5(Ocak), 238-260.   



140 
 

Pearson, R.  (2008). Sinemanın İlk Dönemi. In G. Nowell-

Smith (Ed.), Dünya Sinema Tarihi (30-41). (A. 

Fethi, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

(Original work published 1996). 

Pour, M.S. (2007). Tarihsel Gelişimin Işığında 

İran Sineması. İstanbul: Es Yayınları. Rosenberg, 

C. (1965). Book Review: Hysteria: The History 

of a Disease. Science, 150(3694), 330.  

Sadr, H. R.  (2006). Iranian Cinema: A Political History 

(International Library of Iranian Studies). New 

York: I.B. Tauris.  
Said, SF.  (2004, December 28). I come From a Land of 

Untold Storises. The Telegraph. Retrieved from 

https://www.telegraph.co.uk/culture/film/363404

7/I-come-from-a-land-of-untold-stories.html 

Scarlet, P.  (2007, May 30). Tribeca Tribute: Bahman 

Ghobadi. Retrieved from 

https://www.tribecafilm.com/stories/512c0dd81c

7d76d9a90005f8-tribeca-tribute-bahman-gh   

Sheehan, H.  (2003, May). Interviews - Bahman Ghobadi. 

[Web log post]. Retrieved from 

http://id3481.securedata.net/henrysheehan/intervi

ews/ghi/ghobadi.html  

Simondon, G.  (2019). Hayvan ve İnsan Üzerine İki Ders. (E. 

Sünter, Çev.) İstanbul: Norgunk Yayınları. 

(Original work published 2004).    

Sorgun, E.  (Mart, 2012). Yas, Travmatik Yas ve Melankoli. 

Psikeart İki Aylık Piskiyatri Dergisi, 20, 62-65. 



141 
 

Sönmez, S.  (2014). Filmlerle Hatırlamak Toplumsal 

Travmaların Sinemada Temsil Edilişi. İstanbul: 

Metis Yayınları.  

Sözen, M.  (2008a). Türk ve İran Kültüründe Bedenin 

Yeniden Sunumu ve Bunun Sinemadaki 

Yansımaları. Atatürk Üniversitesi. Güzel Sanatlar 

Enstitüsü Dergisi, 20 (Mart), 111-133.   

Sözen, M. (2008b). Anlatı Mesafesi-Anlatı Perspektifi Kavramları, Sinematografik 

Anlatı ve Örnek Çözümlemeler. ZKÜ Sosyal 

Bilimler Dergisi, Sayı 8, 123-145.  

Sözen, M.  (2012). İran Yeni Dalga Sinemasında Varoluşsal 

Temalar ve Yönelimler. Selçuk İletişim (Journal 

of Selcuk Communication), 7(3), 218-233.  

Suner, A. (2006). Outside in: ‘Accented Cinema’ 

at Large. Inter-Asia Cultural Studies, 7(3), 363-

382.  

Teksoy, R.  (2005). Rekin Teksoy’un Sinema Tarihi (1. Cilt). 

İstanbul: Oğlak Yayıncılık.  

Timofeeva, O.  (2018). Hayvanların Tarihi. (B.E. Aksoy, Çev.). 

İstanbul: Kolektif Kitap. (Original work 

published 2018). 

Torneo E.  (2000, October 25). The Things We Carry: 

Crossing Borders with “A Time For Drunken 

Horses. IndieWire. Retrieved from 

https://www.indiewire.com/2000/10/interview-

the-things-we-carry-crossing-borders-with-a-

time-for-drunken-horses-director-bahman-gh-

81327/ 



142 
 

Travma  (2019). In Nişanyan Sözlük. Çağdaş Türkçenin 

Etimolojisi. Retrieved from 

https://www.nisanyansozluk.com/?k=travma 

Trauma  (2019). In Online Etymology Dictionary. 

Retrieved from 

https://www.etymonline.com/search?q=trauma 

Trbic, B.  (2005). Turtles Can Fly and Tales of Lost Youth. 

Metro Magazine, 145(2),  70-73.  

Üçvet, K.  (2016, 11 Mart). Satıcı, Forushande (The 

Salesman), Asghar Farhadi, 2016 (Web log post). 

Retirieved from 

https://ucvet.blogspot.com/?view=magazine.  

Vardar, B.  (2009). Sinemada Ses ve Müzik. İstanbul: Es 

Yayınları.  

Walker, J.  (2001). Trauma Cinema: False Memories and 

True Experience. Screen, 42(2), 211-216.  

Walker,  (2004). The Vicissitudes of Traumatic Memory 

and the Postmodern History Film. In Kaplan, A. 

& Wang, B. (Ed.), Trauma and Cinema Cross-

Cultural Explorations (123-144) Hong Kong: 

Hong Kong University Press.     

 

Walsh,  (2004, October 2). Interview with Bahman 

Ghobadi, Director of Turtles Can Fly. World 

Socialist Web Site. Retrieved from 

https://www.wsws.org/en/articles/2004/10/ghob-

o02.html  



143 
 

Yaren, Ö.  (2010). Kılık Değiştirmenin Üç Hali: Dikenli 

Yol, Örtüsüz, Ofsayt Filmlerinde Cross-Dressing. 

In T. Durna (Ed). Medyadan Söylemler (351-

388). İstanbul: Libra Yayıncılık.   

Yüksel, S.  (2016). Travma Anlatıları: Türk Sinemasında 

Melodram ve Toplumsal Fantazi. İstanbul: Agora 

Kitaplığı



144 
 

EKLER 

EK 1: GHOBADI FİLMLERİNİN KÜNYE BİLGİLERİ VE ALDIĞI 

ÖDÜLLER   

Sarhoş Atlar Zamanı (2000) 

Prodüksiyon: Mij Film, Yapımcı: Bahman Ghobadi, Yazan ve Yöneten: Bahman 

Ghobadi Oyunculular: Ayoub Ahmadi, Rojin Ekhtiardini, Ameneh Ekhtiardini, 

Kolsoum Ekhtiardini, Karim Ekhtiardini, Rahman Salehi, Osman Karimi  

 

Kazandığı Ödüller:  

2000 Altın Kamera (Camera D’or), Cannes Film Festivali  

2000 FIPRESCI Uluslararası Eleştirmenler Ödülü, Cannes Film Festivali  

2000 C.I.C.A.E Uluslararası Sanat ve Deneme Sineması Konfederasyonu, Cannes 

Film Festivali  

2000 Gümüş Hugo Jüri Özel Ödülü, Chicago Uluslararası Film Festival.  

2000 En İyi Uzun Metrajlı Film Ödülü, Santa Fe Film Festivali  

2000 Uluslararası Büyük Jüri Ödülü, Sao Paulo Uluslararası Film Festivali  

2000 Jüri Özel Ödülü, Gijon Uluslararası Film Festivali 

2000 En İyi Uzun Metrajlı Film Ödülü, Edinburgh Film Festivali  

2000 En İyi Uzun Metraj Film Ödülü, İsfahan Çocuk Film Festivali  

2000 En İyi Uzun Metraj Film Ödülü, Uluslararası Film Festivali  

2000 En İyi Uzun Metraj Film Ödülü, Cervino Film Festival  

2000 D’Otran Ödülü, Fransa 

 

Annemin Ülkesinin Şarkıları (2002) 

Prodüksiyon: Mij Film Yapımcı: Bahman Ghobadi Yazan ve Yöneten: Bahman 

Ghobadi Oyuncular: Shahab Ebrahimi, Faegh Mohammadi, Allah-Morad Rashtian, 

Rojan Hosseini  

 

Kazandığı Ödüller:  

2002 The Francois Chalais Ödülü, Cannes Film Festivali 

2002 Altın Plaket Ödülü, Chicago Uluslararası Film Festivali 



145 
 

2002 En İyi Uzun Metrajlı Film Ödülü, Cervinio Film Festivali  

2002 En İyi Uzun Metrajlı Film Ödülü, 26. Sao Paulo Uluslararası Film Festivali 

2002 En İyi Film, 4. DeHumalc İnsan Hakları Film Festivali 

 

Kaplumbağalar da Uçar (2004)  

Prodüksiyon: Mij Film Yapımcı: Bahman Ghobadi Yazan ve Yöneten: Bahman 

Ghobadi Oyuncular: Avaz Latif, Soran Ebrahim, Saddam Hossein Feysal, Hiresh 

Feysal Rahman, Abdol Rahman Karim  

 

Kazandığı Ödüller:  

2004 Altın İstiridye Ödülü, 52. San Sebastian Film Festivali 

2004 En İyi Senaryo Jüri Ödülü, 52. San Sebastian Film Festivali 

2004 Gümüş Hugo Jüri Özel Ödülü 40. Chicago Film Festivali 

2004 Radyo-Canada Halkın Seçimi Ödülü, 33. Montreal Yeni Sinema Festivali  

2004 Seyirci Özel Ödülü, 28. Sao Paulo Uluslararası Film Festivali  

2004 Jüri Özel Ödülü, 5. Tokyo FILMeX Film Festivali  

2004 Agnès B. Seyirci Ödülü, 5. Tokyo FILMeX Film Festivali 

2004 Seyirci Özel Ödülü, Asiaticafilmmediale Film Festivali  

2004 En İyi Görüntü Yönetmeni Ödülü, Belgrad Uluslararası Auteur Film Festivali  

2004 Mercedes En İyi Film Ödülü, Lauderdale Uluslararası Film Festivali  

2004 En İyi Yönetmen Ödülü, İran Sinema Evi Festivali  

2004 İran Sineması En İyi Film Ödülü, İsfahan Festivali 

2004 İran Sineması Jüri Özel Ödülü, İsfahan Festivali 

2005 Aurora Ödülü, Tromsø International Film Festival 

2005 En İyi Film Seyirci Ödülü, Rotterdam Uluslararası Film Festivali 

2005 Özel Mansiyon Ödülü, Berlin Uluslararası Film Festivali  

2005 Barış Filmi Ödülü, Berlin Uluslararası Film Festivali 

2005 La Pieze Ödülü Mexico City Uluslararası Çağdaş Film Festivali  

2005 Halk Ödülü Mexico City Uluslararası Çağdaş Film Festivali 

2005 Seyirci Ödülü, 19. Uluslararası Film Festivali  

2005 E-Changer Ödülü 19. Uluslararası Film Festivali  



146 
 

2005 En İyi Uzun Metraj Film Hikayesi 23. San Francisco Uluslararası Asya-

Amerika Film Festivali  

2005 Seyirci Ödülü 16. NatFilm Festivali 

2005 The SIGNIS Ödülü 29. Hong Kong Uluslararası Film Festivali 

En İyi Yönetmen Plaketi, İran Sinema Evi  

2005 Golden Dolphin Ödülü, 21. Festroia Film Festivali 

2005 FIPRESCI En İyi Film Ödülü, 21. Festroia Film Festivali 

2005 En Beğenilen Film Seyirci Ödülü, Melbourne Uluslararası Film Festivali 

2005 En İyi Film Ödülü, Anonimul Uluslararası Film Festivali  

2005 En İyi Film Seyirci Ödülü, Anonimul Uluslararası Film Festivali 

2005 En İyi Genç Filmi, Saraybosna Film Festivali 

2005 Altın Prometheus En İyi Film Ödülü, 6. Tiflis Uluslararası Film Festivali 

2005 Özel Teşvik Ödülü, Copenhagen, Buster Çocuk Ödülü  

2005 Çocuklar İçin İnsan Hakları Ödülü, 20. Osnabourch Bağımsız Film Festivali  

2006 Özel Mansiyon Ödülü, 15. Afrika-Asya-Latin Amerika Film Festivali 

2006 Uluslararası Yarışma Büyük Ödülü, 19. İsfahan Çocuk Film Festivali 

2006 En İyi Uzun Metraj Film Ödülü, 19. İsfahan Çocuk Film Festivali  

2006 İfade Özgürlüğü Filmi Ödülü, Birleşi Krallık Uluslararası Sansür Dergisi 

2006 Jüri Özel Ödülü, 28. Sao Paulo Uluslararası Film Festivali  

2007 Uluslararası Film Kategorisi Ödülü, Şili Eleştirmenler Birliği  

2008 En İyi Seyirci Ödülü, Bahreyn Uluslararası İnsan Hakları Film Festivali 

2008 En İyi Yönetmen, Bahreyn Uluslararası İnsan Hakları Film Festivali  

 

Yarım Ay (2006)  

Prodüksiyon: Mij Film Yapımcı: Bahman Ghobadi Yazan ve Yöneten: Bahman 

Ghobadi Oyuncular: Ismail Ghaffari, Allah Morad Rashtian, Farzin Sabooni, Kambiz 

Arshi, Sadiq BehzadpoorAli Ashraf Rezai 

 

Kazandığı Ödüller:  

2006 Altın İstiridye, 54. San Sebastian Film Festivali  

2006 En İyi Görüntü Yönetmeni Ödülü, 54. San Sebastian Film Festivali 

2006 FIPRESCI En İyi Senaryo Jüri Ödülü, 54. San Sebastian Film Festivali 



147 
 

2007 Halkın Seçimi Ödülü, 26. İstanbul Uluslararası Film Festivali  

2007 Uluslararası Af Örgütü Ödülü, 4. IndieLisboa Uluslararası Film Festivali  

2007 Senaryo Onur Ödülü (Mansiyon), Tribeca Film Festivali  

2007 Şehrin Anahtarı Ödülü, Umbria Film Festivali 

2007 Büyük Ödül, 4.Avrasya Uluslararası Film Festivali  

2007 Jüri Özel Ödülü, 8. Ojai Uluslararası Film Festivali 

 

Kimsenin İran Kedilerinden Haberi Yok (2009)  

Prodüksiyon: Mij Film Yapımcı: Bahman Ghobadi Yönetmen: Bahman Ghobadi 

Yazan: Bahman Ghobadi, Hossein M. Abkenar, Roxana Saberi Oyuncular: Negar 

Shaghaghi, Ashkan Koushanejad, Hamed Behdad, Babak Mirzakhan 

 

Kazandığı Ödül: 2009 Belirli Bir Bakış Ödülü, Cannes Fim Festivali  

 

Gergedan Mevsimi (2012)  

Prodüksiyon: Mij Film-BKM Film Yapımcı: Bahman Ghobadi Yazan ve Yöneten: 

Bahman Ghobadi Oyuncular: Behrouz Vossoughi, Monica Bellucci, Yılmaz 

Erdoğan, Belçim Bilgin, Beren Saat, Caner Cindoruk   

 
Kazandığı Ödüller:  

2012 En İyi Sinematografi Ödülü, San Sebastian Uluslararası Film Festivali 

2012 En İyi Sinematografi Ödülü, Asya Pasifik Ekran Ödülleri 

2012 Sinematografide Bronz Kurbağa Ödülü, Plus Camerimage 

 

Filmlerin künye bilgileri ve kazandığı ödüller, Bahman Ghobadi’nin kurduğu Mij 

Yapım’ın internet sitesinden alınmıştır (Mij Film, 2019). 

 

 

 

 

 

 



148 
 

EK 2: BAHMAN GHOBADI İLE SÖYLEŞİ  

 

Gülden Tümer: Filmlerinizde genellikle sınır öyküleri var. Coğrafi gerçekliğin 

dışında sınır size ne hissettiriyor? 

BAHMAN GHOBADI: Filmlerimde sınırlar var evet. Çünkü sınırlar her yerde. 

İnsan en büyük sınır yapıcısıdır denilebilir. Dinler arasında, diller arasında, 

cinsiyetler, ekonomik sınıflar arasında… İnsanlar kitap okumalı, kendini geliştirmeli 

ve sınırları kaldırmalı. Bu sınırlar bizi böler. Küçükken hatırlıyorum, biz Sünni’ydik 

eğitim ise Şii anlayışa göre veriliyordu. Okulda bir şey öğrenir babama söylerdim 

babam, “hayır, yanlış bu” derdi. Babamdan öğrendiğimi okulda söylediğimde de 

aynısı olurdu. Ben kendimi her zaman sınırda hissettim. Hayatımda hep birtakım 

sınırlar oldu. Yine coğrafya için de bu geçerli. Biz Kürtlerin sınırda olması…  

Gülden Tümer: Bölgedeki gerçekliğin bir parçası olan engelli karakterler, metaforik 

olarak da bir şeyler anlatmanın yolu mu sizin için?  

BAHMAN GHOBADI: Ben kendimi engelli gibi hissettim hep. Engeller sadece 

fizyolojik değildir ki. Çocukluk yıllarımda iyi bir eğitim alamadım mesela. Savaş 

ortamında geçti çocukluğum. Özetle bizim psikolojimiz çok iyi değildi. Bir insan 

psikolojik olarak güçlü duramıyorsa bu bir engeldir. Ben de kendimi çok nahif 

bulurum örneğin. Kişi kendini dengede tutabilmeli, bense hayatımı dengede 

tutabildiğimi söyleyemem. Tüm bu yaşadıklarımın hepsi kendimi hep 

engelleniyormuş gibi hissetmeme neden oldu. Ben kendimi engelli biri gibi 

hissediyorum, evet. Elbette engeller coğrafyayla da ilgili. Kürtler olarak bizlerin çok 



149 
 

büyük engelleri oldu. Olmaya da devam ediyor. O nedenle Sarhoş Atlar 

Zamanı’ndaki engelli çocuk Madi’yi Kürtlerin sembolü olarak düşündüm.  

Gülden Tümer: Anlatımda metaforları tercih etmenizin nedenleri nelerdir?   

BAHMAN GHOBADI: Gerçekten nasıl olduğunu bilmiyorum. Aklımdan böyle 

geçiyor, elime böyle geliyor ve böyle yazıyorum. Ama şu var ki İran kültüründe 

şiirin etkisi büyüktür. Muhteşem şairlerimiz var ve şiirleri metaforlarla doludur. 

Tabii az da olsa sansürlerle de ilgili olduğunu söyleyebiliriz. Söylemek istediğimizi 

direkt söyleyemiyor ve metaforlar kullanıyoruz. 

Gülden Tümer: Peki hayvan metaforu tercihinizin nedenleri neler?  

BAHMAN GHOBADI: Öncelikle ben insanlarla hayvanların bir şekilde iletişim 

içinde olduklarına inanıyorum. Çocukluğumdan beri hep insanlarla hayvanların 

ilişkilendirildiğine dair şeyler duyarak büyüdüm. Büyüklerim insanları onlara 

benzetirdi. Kurt sıfatlı, kedi sıfatlı, at sıfatlı gibi… Çocukken ben de köpeklerin 

gözüne baktığımda, atların gözüne baktığımda insanları görürdüm. Hayvanları 

insanlara benzetir, onlara bakıp insanların karakterini analiz etmeye çalışırdım.  

Gülden Tümer: Filmlerin isimlerinde de hep onlar var…  

BAHMAN GHOBADI: Filmlerimi çocuklarım olarak tanımlıyorum. Dolayısıyla 

onlar doğmadan önce isimleri üzerinde özellikle düşünüp onlara çok özel isimler 

bulmaya çalışırım. Bilir misiniz bazı insanlar isimleri kötü diye utanırlar. Sanki 

filmlerim utanmasın diye isim üzerinde özellikle düşünüp karar verdim hep. 

Çocuklarıma bu özel isimleri seçmemin sebeplerinden biri de izleyicilerin filmden 

çıktıktan sonra “neden kaplumbağalar da uçar” diye düşünmelerini istemem. 

Filmlerin isimleri hakkında düşünmeye başladığın zaman o filmi unutmazsın. 

Dolayısıyla da izleyicinin aklında daha çok şey kalır. Ve aynı zamanda salondan 



150 
 

çıktıklarında insanlar ismin anlamı neydi diye birbirlerine sorduklarında yorum 

yapabilirler. Her şart ve koşulda izleyicinin film üzerine düşünmesini isterim ben.  

Gülden Tümer: Film film gidecek olursak Sarhoş Atlar Zamanı’ndaki katırlar zorlu 

koşullarda insanların kader ortağı gibi? 

BAHMAN GHOBADI: Evet öyleler. Ayoub’un yükü nasıl ağırsa katırlar için de 

aynısı geçerli. Ancak size bir şey söyleyeyim sınırda katırlar neredeyse insandan 

daha değerlidir. Çünkü oradaki insanların yaşamları o katırlarla yapılan işe bağlı. 

Denilebilir ki katırın mayına basması bir insanın basmasından daha büyük zarar verir 

aileye.   

Gülden Tümer: Kaplumbağalar da Uçar’daki kaplumbağa ve kırmızı balık 

izleyiciye neleri anlatmanın aracıydılar?  

BAHMAN GHOBADI: Kaplumbağalar da Uçar’da kırmızı balığı kandırmanın, 

sahte bir umut vermenin sembolü olarak düşündüm. Örneğin filmde Agrin, su 

kaynağının kenarında Satellite’ı oyalamak, onu meşgul etmek istediği zaman, o 

kaynakta yaşadığına inanılan kırmızı balığı soruyor. Aslında olansa orada kendini 

öldürmek istemesi. Çocukların su kaynağında kırmızı balık aradığını öğrenen 

Amerikalı askerler de onlara kırmızı balık veriyorlar. Ancak çocuklar balığın 

yaşadığı su dolu poşeti salladıklarında askerlerin herhangi bir balığı kırmızıya 

boyadıkları çıkıyor ortaya. Kırmızı balık umutlarla ilgili kandırmanın bir sembolüne 

dönüşüyor, Amerikalı askerler “Biz size demokrasi getirdik” diyorlar. Ben de “Biz 

kendimize güvenmeliyiz diyorum, başkalarına değil. Kendi ülkemizi kendimiz 

kurmalıyız. Başkaları değil…” 

Kaplumbağalara gelince, orada Agrin’i düşünüyorum. Agrin Kürtleri temsil ediyor. 

Agrin’i ise kaplumbağa temsil ediyor. Bilirsiniz kaplumbağalar sırtlarındaki yük 



151 
 

nedeniyle çok ağır giderler. Sırtında taşıdığı çocukla Agrin de kaplumbağaya 

benziyor. Ve Agrin’in kabuğunu çıkarması gerekiyor. Eğer sırtındaki yükten 

kurtulabilirsen daha hızlı yol alırsın, özgür olabilirsin. Ve kolları olmadan suya giren 

Hengov, o da kaplumbağaları anımsatıyor.  

Gülden Tümer: Agrin dağın tepesinden kendini bırakıp ölüyor?..  

BAHMAN GHOBADI: Evet, çünkü aslında kaplumbağalar uçamaz. Dağın 

tepesinden aşağı bıraktığında kendini, uçamıyor, yere düşüyor. Bunu hatırlatmak 

istedim, o uçmak istiyor ama kaplumbağalar aslında uçamaz.  

Bir de Kürtlerin tarihteki yürüyüşü çok yavaş olmuştur. Türkler, İranlılar, İngilizler 

ve diğerleri yürür; Kürtler hep onların arkasında kalır. Tıpkı yavaş yürüyen 

kaplumbağalar gibi. Yavaş yürüyoruz, hayatımızı devam ettirmemiz, sorunları 

çözmemiz çok yavaş, ağır… Kürtler ekonomik olarak, eğitim olarak daha gerideyse 

ilerlemek, diğerleriyle aynı seviyeyi yakalamak için sıçramalı. Sanki uçar gibi.  

Gülden Tümer: İran kedileri ile yer altında müzik yapan gençler arasında nasıl bir 

bağlantı kurdunuz?  

BAHMAN GHOBADI: İran’da kedilerinizi ve köpeklerinizi dışarıda gezdirmeniz 

yasaktı. Şimdi biraz daha yumuşadığını söylüyorlar. Eğer köpeğinizi sokakta 

gezdirirseniz polis gelip köpeğiniz alabilir. Ve İran’da köpekler için hapishaneler 

vardır, götürüp hapse koyarlar. Çünkü “köpek haramdır” derler. İran kedileri de çok 

güzel kedilerdir. Dünyanın en değerli kedilerinden. Ben de demek istedim ki, “Bizim 

pek çok muhteşem sanatçımız var. Müzisyen, ressam, sinemacı, fotoğrafçı, şair. 

Onlar da kediler gibiler. Çok değerli, çok güzel, çok zenginler; fakat yer altında 

yaşamak zorundalar. Ve biz onları bilemeyiz. Filmin adı oradan geliyor: Kimsenin 

İran Kedilerinden Haberi Yok. Onları bilemiyoruz. 



152 
 

Gülden Tümer: Peki gergedanın ölümle biten hikâyesinde bu metaforun anlatıma 

katkısı ne oldu?  

BAHMAN GHOBADI: Gergedan Mevsimi’nde Sahel bir gergedan gibidir. Çok 

güçlü. Başına gelenler karşısında hayatta kalmayı başarmış bir karakter. Ancak 

gergedanlar boyunlarını sağa sola hareket ettiremezler. Başlarını çeviremezler. Sahel 

de yapmak istediğini yapmak zorundaydı: kendini öldürmek… Çünkü yaşamak için 

bir şansı kalmadığını düşünmüştü. Hapishaneden çıktı ve aslında her şeyini 

kaybetmişti. Ve tıpkı bir gergedan gibi dümdüz giderek kendini öldürdü. Başını sağa 

sola çeviremeden. Etrafında ne var ne yok göremeden. Hiçbir şansı kalmadığını 

düşündü, alacağı tek bir nefes kalmamış gibi… Ayrıca film gerçek bir hikâyeden 

yola çıkarak çekildi. Hikâyesini anlattığımız Sadegh Kamangar hapisten çıktı, bugün 

İran’da yaşamaya devam ediyor. Gergedanın Son Şiiri adlı şiir kitabı var, izin 

alamadığı için yayınlayamamıştı. İlginç olan şu ki bu ismi belirlerken o da Sarhoş 

Atlar Zamanı’ndan etkilenmiş.  

Gülden Tümer: Son olarak, siz de sinemanız için travma sineması ifadesini kullanır 

mısınız? 

BAHMAN GHOBADI: Belki de… Bir şekilde evet… Tüm hayatım savaştan, 

karanlıktan korkarak geçti. Evet, bu doğru. 

 


	Boş Sayfa
	Boş Sayfa



