
 
 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

OSMANLI’DAN CUMHURİYET’E KUR’AN 

ÖĞRETİM MATERYALİ OLARAK ELİFBÂLAR 

(1824-1928) 

 

Hatice AYAR 

2502120064  

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. İrfan BAŞKURT 

 

 

İSTANBUL-2019



iii 
 

ÖZ 

OSMANLI’DAN CUMHURİYET’E KUR’AN ÖĞRETİM 

MATERYALİ OLARAK ELİFBÂLAR (1824-1928) 

HATİCE AYAR 

Bu araştırma sıbyan mektepleri ile ilgili ilk resmi belge olan Tâlîm-i Sıbyan 

Hakkında Fermân-ı Âlî’nin yayınlanmasından Latin alfabesinin kabulüne kadar 

(1824-1928) geçen sürede mekteplerde okutulan elifbâ dersinin muhteviyatını ve 

elifbâlar vasıtasıyla Kur’an’ın nasıl öğretildiğini ortaya koymak amacıyla 

hazırlanmıştır. Giriş hariç üç bölümden oluşan çalışmamız, nitel bir araştırma olup 

veri toplama yöntemi olarak doküman analizi kullanılmıştır. Elifbâlar incelenirken 

harflerin, harekelerin ve işaretlerin nasıl öğretildiğini tespit etmek amacıyla betimsel 

analiz yapılmış, elde edilen veriler yorumlanarak sonuçlara ulaşılmıştır.  

Yapılan inceleme sonucunda elifbâ öğretiminde kurumsal anlamda vakıflar 

tarafından yönetilen sıbyan mekteplerinden, elifbâ öğreten hocalardan, kullanılan 

araç ve gereçlerden ve ders materyali olan elifbâlardan kaynaklanan çeşitli sorunlar 

yaşandığı belirlenmiştir. 1824-1928 yılları arasında söz konusu sorunların 

farkedildiği, usul-i cedid hareketinin de etkisi ile ortadan kaldırılmasına yönelik 

öneriler getirildiği ancak sorunların uzun yıllar devam ettiği görülmüştür. Ayrıca 

araştırmamızda Osmanlı Devleti’nde sıbyan mekteplerinin temel dersi olan elifbâ 

öğretiminde yüzyıllar boyunca geleneksel yöntemlerin dışına çıkılmadığı, Kur’an’ı 

daha hızlı, kolay ve doğru olarak öğretebilmek için yeni yöntemler geliştirilmediği 

ve elifbâlar hazırlanmadığı tespit edilmiştir. İbtidai mekteplerinde yapılan elifbâ 

öğretiminin ise Osmanlı Türkçesi öğretimi ağırlıklı olduğu belirlenmiştir. Ayrıca 

bazı elifbâlarda harflerin Osmanlı Türkçesinde kullanılan seslerine vurgu yapılması, 

Türkçe açısından ses benzerliği olan harflerin, aynı harflermiş gibi öğretilmesi ve 

çeşitli nesnelerin ilk hecelerinden istifade edilerek öğretilmek istenmesi harflerin asıl 

mahreçlerinden uzaklaşmasına sebep olduğu için Kur’an öğretimini olumsuz 

etkilediği tespit edilmiştir. 1911 yılından sonra hazırlanmaya başlanan Kur’an 



iv 
 

elifbâlarının bazılarında yeni usuller denendiği ancak bu usullerin 

yaygınlaştırılamadığı sonucuna varılmıştır. 

Anahtar kelimeler: elifbâ, elifbâ öğretimi, Kur’an öğretimi, ilkokuma, harf 

yöntemi, ses yöntemi. 

  



v 
 

ABSTRACT 

ELİFBA USED FOR TEACH QURAN FROM OTTOMAN UNTİL 

THE REPUBLİC PERİOD (1824-1928) 

HATİCE AYAR 

This research is the first official document about the infants’ schools of Tiyal-

i Sıbyan, aimed the content of the elifbâ course taught in the schools from the 

publication of Fermân-ı Âlî to the adoption of the Latin alphabet (1824-1928), how 

to teach the Holy Quran in elifbâ, To reveal the problems and problems encountered 

during the teaching of the Holy Quran.  Except introduction research of three parts is 

qualitative research and document analysis was used as data collection. While 

examining the Elifbâ, descriptive analysis was performed and the results were 

interpreted. As a result of the examination, it was determined that there were various 

problems about teaching elifbâ. The causes of these problems; infants’ schools 

managed by foundations, teachers of schools, tools and materials used and elifbâ.  

Between 1824 and 1928, that these problems were noticed and suggestions were 

made to eliminate them with the effect of procedural movement, but the problems 

continued for long years.  

Until the mid-1800s, a single elifbâ was taught in the classes of Elifbâ, first of 

the Holy Quran and then of Ottoman Turkish; after 1856, the elifbâ aimed at teaching 

Ottoman Turkish first and then the Holy Quran began to be taught. The first teaching 

of Ottoman Turkish enabled the use of new methods in teaching elifbâ. In this 

context, elifbâs were prepared from 1890 on the basis of sound method. However, 

these new methods and elifbâ are limited to the teaching of Ottoman Turkısh, it was 

determined that teaching of the Holy Quran was excluled from these developments. 

In addition, the importance of the Holy Quran teaching in the newly prepared elifbâ 

and the lack of sufficient time were negatively affected the reading of the Holy 

Quran. At the teachers' congress in Thessaloniki in 1911, it was decided to prepare 

two separate elifbâ, Turkish and Holy Quran elifbâ, to be taught in elifbâ lessons. 

This is a positive development in terms of starting to prepare an elifbâ that aims to 

teach Holy Quran only. However, it was seen that most of the Quran elifbâ, which 



vi 
 

started to be prepared since 1911, could not benefit from the accumulation of 

approximately 50 years of elifbâ and were prepared on the basis of the letter method. 

Until the middle of the 19th century, it was aimed to teach the Holy Quran 

and thenthe Ottoman Turkish by using the work called Elifbâ Cüzü, whıch was 

prepared on the basis of the letter method whose author and date was not known in 

the course of elifbâ. Since elifbâ did not include the letters and rules necessary for 

reading the Holy Quran and Ottoman Turkısh, it was not sufficiently successful 

about reading. This situation began to be seen as a problem in the mid-1800s. The 

fact that the students who enrolled in the newly opened schools due to their renewal 

activities in education at these years lacking in literacy and that the goverment needs 

literate educated people made the teaching of Ottoman Turkish important. With the 

influence of the Usul-i cedid movement, new elifbâ were aimed at teaching the 

Ottoman Turkish, then the Holy Quran and these new elifbâ have gradually 

developed over many years. 

The first teaching of Ottoman Turkish enabled the use of new methods in 

teaching elifbâ. In this context, starting from 1890, new elifbâ were prepared based 

on sound method. However, it was determined that these new methods and elifbâ 

were limited to the teaching of Ottoman Turkish and that the teaching of the Holy 

Quran was excluded from these developments. In addition, the importance and lack 

of sufficient time for the teaching of the Holy Quran in the newly prepared elifbâ 

affected the Holy Quran learning negatively. At the teachers’ congress in 

Thessaloniki in 1911, it was decided to prepare two separate elifbâ, Turkish and Holy 

Quran elifbâ, to be taught in elifbâ lessons. This is a positive development in terms of 

starting to prepare elifbâ who aim to teach Quran only. It was concluded that some of 

the Quran elifbâ, which began to be prepared after 1911, tried new methods but these 

methods could not become widespread. 

Keywords: elifbâ, elifbâ teaching, Holy Quran teaching, primary reading, 

letter method, sound method.  



vii 
 

ÖNSÖZ 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Kur’an Öğretim Materyali Olarak Elifbâlar 

(1824-1928) başlıklı çalışmamızda, söz konusu yıllardaki elifbâ öğretiminin geçirdiği 

süreç incelenmiş ve hazırlanan elifbâlar Kur’an öğretimi materyali olmaları 

bakımından ele alınmıştır.  

Çalışmamız giriş hariç üç bölümden oluşmaktadır. Giriş kısmında 

araştırmamızın amacı ve önemi, sınırlılıkları, metodu ve konuyla ilgili alanyazına yer 

verilmiştir. Birinci bölümde 1824-1928 yılları arasında ilk mekteplerde yapılan elifbâ 

derslerinin muhteviyatına ve öğretim usullerine; bu derslerde yaşanan problemlere ve 

bu problemlerin çözümüne yönelik yapılan çalışmalara yer verilmiştir. İkinci 

bölümde çalışmamıza konu olan elifbâların fiziki özellikleri, iç tasarımları ve 

elifbâlarda yer alan okuma metinlerinin içeriği ortaya konmuştur. Ayrıca bu bölümde 

elifbâ yazarları hakkında bilgi verilmiş, elifbâlarını yazma amaçları ve elifbâ 

öğretimine başlama yaşı hakkındaki düşüncelerine değinilmiştir. Üçüncü bölümde 

ise söz konusu elifbâlarda kullanılan öğretim ilkeleri, yöntemleri ve teknikleri 

günümüz eğitim bilimlerinin bakış açısı ile ele alınmıştır. Ayrıca elifbâ öğretimine 

özgü yöntemler esas alınarak elifbâlar betimlenmiş ve elde edilen veriler, Kur’an 

öğretimi bağlamında değerlendirilmiştir. Çalışmamızda son olarak değerlendirmeler 

yapılmış, sonuçlar çıkarılarak tavsiyelerde bulunulmuştur. 

Bu çalışmayı büyük bir dikkat ve sabırla takip eden ve çalışmam boyunca 

bana rehberlik eden başta tez danışmanım Prof. Dr. İrfan Başkurt’a ve 

misafirperverliği dolayısıyla kıymetli eşlerine müteşekkirim. Çalışmamın başından 

itibaren yaptığı katkı ve yönlendirmelerden dolayı değerli hocalarım Doç. Dr. Ayşe 

Zişan Furat’a ve Prof. Dr. Hamit Er’e teşekkürlerimi sunarım. Türkçe ilk okuma 

yazma konusunda bilgisine başvurduğum Doç. Dr. Muhammed Baştuğ’a, tez 

konumu seçmeme vesilen olan ve değerlendirmeleriyle katkı sağlayan hocalarım 

Abdullah Açık, Hatice Işılak Durmuş ve Ayhan Başak’a, elifbâ koleksiyonundan 

istifade ettiğim Alpaslan Durmuş hocama, arşiv çalışmalarım sırasında yardımcı olan 

COA araştırmacısı Salih Değirmenci’ye, sağladığı imkânlar nedeniyle Türkiye 

Diyanet Vakfı ve İSAM Kütüphanesi yönetici ve çalışanlarına hassaten teşekkür 



viii 
 

ederim. Lisansüstü eğitimime şahitlik eden çocuklarıma, kıymetli validelerime ve 

nihayet maddi-manevi desteğini her daim yanımda hissettiğim sevgili eşim Mahmut 

Ayar’a müteşekkirim. 

 

        İSTANBUL, 2019 

   HATİCE AYAR 

            

  



ix 
 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY SAYFASI .................................................................................................İİİ 

ÖZ ...................................................................................................................................İİİ 

ABSTRACT.................................................................................................................... V 

ÖNSÖZ......................................................................................................................... Vİİ 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. İX 

TABLOLAR LİSTESİ..............................................................................................Xİİİ 

RESİMLER LİSTESİ ............................................................................................... XİV 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................... XVİİ 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI’DAN CUMHURİYET’E ELİFBÂ ÖĞRETİMİ (1824-1928) 

1.1. Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-I Âlî’den I. Meşrutiyet’e Elifbâ Öğretimi 

(1824-1876)…………. .......................................................................................... 15 

1.1.1.Sıbyan Mekteplerinde Elifbâ Öğretiminin Durumu............................. 16 

1.1.2.Sıbyan Mekteplerini Islah Çalışmaları ................................................. 19 

1.1.3.Usul-i Cedid Hareketinin Elifbâ Öğretimine Yansımaları .................. 23 

1.1.4.Tanzimat Dönemi Eğitiminin Temel Özellikleri ................................. 28 

1.1.5.Elifbâ Öğretimini İyileştirme Çalışmaları ............................................ 32 

1.1.6.Sıbyan Mekteplerinden İbtidai Mekteplerine ....................................... 36 

1.1.7.Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’ın Açılması................................................ 37 

1.2. I. Meşrutiyet’ten II. Meşrutiyet’e Elifbâ Öğretimi (1876-1908) ................. 39 

1.2.1.Ders Programlarının Düzenlenmesi ...................................................... 40 

1.2.2.Muallimlerin Usul-i Cedid Üzere Yetiştirilmesi .................................. 43 

1.2.3.Elifbâ Öğretiminde Yeni Bir Usul: Ses Yöntemi ................................. 45 

1.3. II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyetin İlanı’na Elifbâ Öğretimi (1908-1923) ..... 47 

1.3.1. Selanik Muallimler Kongresinde Elifbâ Öğretimi Tartışmaları......... 48 

1.3.2. Kur’an Öğretimini Hedefleyen Elifbâlara Duyulan İhtiyaç ............... 55 



x 
 

1.3.3. İbtidai Mekteplerinde Kur’an Öğretiminin Durumu........................... 58 

1.4. Cumhuriyetin İlanı’ndan Latin Alfabesinin Kabulüne Elifbâ Öğretimi 

(1923-1928)…… .................................................................................................... 61 

1.4.1.1924 Yılı İlkokul Programı.................................................................... 61 

1.4.2.İmam Hatip Mekteplerinin Açılması .................................................... 63 

1.4.3.İbtidai Mekteplerinden Kur’an Derslerinin Kaldırılması .................... 63 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’AN ÖĞRETİM MATERYALİ OLARAK ELİFBÂLAR 

2.1. Osmanlı Türkçesi Ve Kur’an Öğretim Elifbâları (1828-1911).................... 66 

2.1.1. Fiziki Özellikleri ................................................................................... 67 

2.1.2. Kapak Görünümleri............................................................................... 67 

2.1.3. İç Tasarımları......................................................................................... 69 

2.1.4. Okuma Metinlerinin Muhtevası ........................................................... 71 

2.2. Kur’an Öğretim Elifbâları (1911-1928) ........................................................ 84 

2.2.1. Fiziki Özellikleri ................................................................................... 84 

2.2.2. Kapak Görünümleri............................................................................... 85 

2.2.3. İç Tasarımları......................................................................................... 86 

2.2.4. Okuma Metinlerinin Muhtevası ........................................................... 86 

2.3. Yazarlar ........................................................................................................... 88 

2.4. Elifbâların Yazılma Amacı ............................................................................ 93 

2.5. Elifbâlarda Öğretime Başlama Yaşı .............................................................. 98 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ELİFBÂ ÖĞRETİMİNDE KULLANILAN İLKE, YÖNTEM, ARAÇ VE 

GEREÇLER 

3.1. Öğretim İlkeleri............................................................................................. 102 

3.2. Genel Öğretim Yöntemleri ........................................................................... 109 

3.2.1. Bireysel Çalışma Yöntemi .................................................................. 110 

3.2.2. Grup Çalışması Yöntemi .................................................................... 111 

3.2.3. Gösterip Yaptırma Yöntemi ............................................................... 111 

3.2.4. Düz Anlatım Yöntemi ......................................................................... 113 



xi 
 

3.3.5. Soru Cevap Yöntemi ........................................................................... 115 

3.2.6. Hikâye Anlatım Yöntemi.................................................................... 118 

3.3. Teknikler ....................................................................................................... 118 

3.3.1. Çağrışım Yoluyla Öğretim Tekniği ................................................... 118 

3.4.Elifbâya Özgü Öğretim Yöntemleri.............................................................. 121 

3.4.1. Elifbâlarda Harf, Hareke ve İşaretlerin Öğretilmesi ......................... 121 

3.4.1.1. Osmanlı Türkçesi ve Kur’an Elifbâlarında Elifbâ Öğretimi .... 129 

3.4.1.1.1. Harf Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâlar............. 130 

3.4.1.1.1.1. Harflerin İsimlerinin Öğretilmesi............................... 130 

3.4.1.1.1.2. Harflerin Şekillerinin Öğretilmesi ............................. 131 

3.4.1.1.1.3. Harflerin Seslerinin Öğretilmesi ................................ 147 

3.4.1.1.1.4. Harekelerin Öğretilmesi.............................................. 152 

3.4.1.1.1.5. İşaretlerin Öğretilmesi ................................................ 168 

3.4.1.1.2. Ses Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâlar .............. 175 

3.4.1.1.2.1. Harflerin Seslerinin Öğretilmesi ................................ 176 

3.4.1.1.2.2. Harflerin Şekillerinin Öğretilmesi ............................. 186 

3.4.1.1.2.3. Harflerin İsimlerinin Öğretilmesi............................... 197 

3.4.1.1.2.4. Harekelerin Öğretilmesi.............................................. 199 

3.4.1.1.2.5. İşaretlerin Öğretilmesi ................................................ 200 

3.4.1.2. Kur’an Öğretimi Elifbâlarında Elifbâ Öğretimi ........................ 202 

3.4.1.2.1. Harf Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâlar............. 203 

3.4.1.2.1.1. Harflerin İsimlerinin Öğretilmesi............................... 204 

3.4.1.2.1.2. Harflerin Şekillerinin Öğretilmesi ............................. 204 

3.4.1.2.1.3. Harflerin Seslerinin Öğretilmesi ................................ 207 

3.4.1.2.1.4. Harekelerin Öğretilmesi.............................................. 209 

3.4.1.2.1.5. İşaretlerin Öğretilmesi ................................................ 216 

3.4.1.2.2. Hece Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâda Harf, 

Hareke ve İşaretlerin Öğretilmesi ....................................................... 219 

3.4.2. Elifbâlarda Okuma ve Tecvid Kurallarının Öğretilmesi .................. 221 

3.4.2.1. Med ve Çeşitleri .......................................................................... 221 

3.4.2.2. Zamir ............................................................................................ 228 

3.4.2.3. Lafzatullah ................................................................................... 229 



xii 
 

3.4.2.4. Yazıldığı Halde Okunmayan Harfler ......................................... 230 

3.4.2.5. Hemze’nin Okunuşu ................................................................... 231 

3.4.2.6. Lâm-ı Ta’rif’in Okunuşu ............................................................ 232 

3.4.2.7. Hurûf-ı Mukattaa’nın Okunuşu .................................................. 235 

3.4.2.8. Geçiş için Kullanılan Nûn Harfi................................................. 236 

3.4.2.9. Vakıf Kuralları ............................................................................ 236 

3.4.2.10. Diğer Tecvid Kuralları .............................................................. 237 

3.4.3. Elifbâlarda Dualarının Öğretilmesi .................................................... 239 

3.5. Elifbâ Öğretiminde Kullanılan Yardımcı Araç ve Gereçler ...................... 245 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ ........................................................................... 248 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 265 

EKLER......................................................................................................................... 293 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................ 298 

  



xiii 
 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1.1: Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı Âlî’de Sıbyan Mekteplerinde 

Okutulması Planlanan Dersler. ......................................................................................... 16 

Tablo 1.2: Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât’a göre 

Okutulması Planlanan Dersler. ......................................................................................... 27 

Tablo 1.3: Rehnümâ-i Muallimîn’de (t.y) Önerilen Sınıf Sistemi ve Dersler. ............. 34 

Tablo 1.4: 1891 Yılı Dersaâdet ve Kasabât İbtidai Mektepleri Ders Programı. .......... 40 

Tablo 1.5: 1913 yılı Erkek Numûne Mektepleri Ders Cetveli. ..................................... 58 

Tablo 1.6: 1926 İlk Mekteplere Mahsus Haftalık Ders Cetveli. ................................... 64 

Tablo 3.1: Harflerin Arapça ve Osmanlı Türkçesi İsimleri. ...................................….123 

 

  



xiv 
 

RESİMLER LİSTESİ 

Resim 2.1: Ahmed Cavid Elifbâ’sında (h.1325/1907) Bulunan Osmanlı Arması. ...... 78 

Resim 2.2: Renkli ve Resimli Elifbâ-yı Tefeyyüz’de (1331/1913-16) Padişahların 

Resimleri. ........................................................................................................................... 82 

Resim 3.1: Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî’de (1327/1909-12) Hareke Öğretimi. ..... 121 

Resim 3.2: Kadim Elifbâ’da (t.y) Harf ve Hareke Öğretimi........................................131 

Resim 3.3: Eser-i Hâme’de (h.1291/1874) Harflerin Şekillerinin Öğretimi. .............133 

Resim 3.4: Küçük Elifbâ’da (1311/1894-96 ) Harf-Nokta İlişkisi. .............................137 

Resim 3.5: Elifbâ’da (1312/1897) Harf Öğretimi. .......................................................138 

Resim 3.6: Elifbâ’da (1316/1901) Harflerin Tasnifi. ...................................................140 

Resim 3.7: Elifbâ’da (1272/1856) Harflerin Başta, Ortada ve Sonda Yazılışları. .....142 

Resim 3.8: Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) Harflerin Başta, Ortada ve Sonda 

Yazılışları. ........................................................................................................................143 

Resim 3.9: Risâle-i Elifbâiyye’de (h.1280/1863) Alamet-i Farika Vurgusu. .............144 

Resim 3.10: Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) Harf Öğretimi. ....145 

Resim 3.11: Kadim Elifbâ’da (t.y)  ب Harfinin Öğretimi Sayfası. ..............................147 

Resim 3.12: Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî’de (t.y) Örnek Dersler. ............................150 

Resim 3.13: Kadim Elifbâ’da (t.y) Hareke Öğretimi. ..................................................153 

Resim 3.14: Elifbâ-yı Osmânî’de (1281/1864) Hareke Öğretimi. ..............................155 

Resim 3.15: Elifbâ-yı Osmânî’de (h.1290/1874) Hareke Öğretimi. ...........................156 

Resim 3.16: Elifbâ Risalesi’nde (h.1283/1867) Hareke Öğretimi...............................157 

Resim 3.17: Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) Hareke Öğretimi. 158 

Resim 3.18: Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’de (1304/1887-89) Hareke Öğretimi......159 

Resim 3.19: Kadim Elifbâ’da (t.y) Tenvin ve Cezm Öğretimi....................................169 

Resim 3.20: Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) Cezmin Öğretimi. .............................172 



xv 
 

Resim 3.21: Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) Şeddeli 

Kelimelerin Yazılışı. .......................................................................................................174 

Resim 3.22: Nev Usûl Ta’lim-i Kırâat yahud Elifbâ-yı Türkî’de (1326-1328/09) Harf 

Öğretimi. ..........................................................................................................................178 

Resim 3.23: Hâce-i Sıbyân’da (1890) Harf Öğretimi. .................................................180 

Resim 3.24: Tecrübeli Kolay Elifbâ’da (1337/1921) Harf Öğretimi. .........................185 

Resim 3.25: İsmail Hakkı Elifbâ’sında (1308/1891-93) Harf Öğretimi. ....................187 

Resim 3.26: Yeni Kıratten Elifbâ’da (h.1328/1910) Harf Öğretimi Etkinliği Dersi. .188 

Resim 3.27: Yeni Usul Resimli Türk-Osmanlı Elifbâsı Yahut Türkçe Diline 

Başlangıç’ta (1328/1910-13) Şekil Benzerliğinden İstifade Edilerek Yapılan Harf 

Öğretimi. ..........................................................................................................................189 

Resim 3.28: Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum’da (t.y) Harf Öğretimi. .....................191 

Resim 3.29: Yeni Usul Türk-Osmanlı Elifbâsı Yahud Türkçe Diline Başlangıç’ta 

(1328/1910-13) Harflerin Başta, Ortada ve Sonda Yazılışlarının Öğretimi. ...............192 

Resim 3.30: Usûl-i Savtiyye ve Ameliyye Üzere Müretteb Mükemmel ve Musavver 

Elifbâ-yı Osmânî’de (1330/1912-15) Harflerin Alamet-i Farikalarına Dikkat 

Çekilmesi. ........................................................................................................................193 

Resim 3.31: Usûl-i Savtiyye Elifbâ’da (1325/1910) Harf Öğretimi. ..........................195 

Resim 3.32: Resimli Elifbâ’da (1339/1923) Harflerinin İsimlerinin Öğretimi. .........198 

Resim 3.33: Türkçe Elifbâ’da (h.1331/1913) Hareke ve İşaretlerin Öğretimi. ..........201 

Resim 3.34: Resimli Elifbâ’da (1339/1923) Kur’an Okumak için Gerekli Kuralların 

Öğretimi. ..........................................................................................................................202 

Resim 3.35: Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) Harflerin Öğretimi.206 

Resim 3.36: Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) Harf ve Hareke 

Öğretimi. ..........................................................................................................................207 

Resim 3.37: Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) Hareke Öğretimi. ..210 

Resim 3.38: Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) Hareke Öğretimi. ....211 



xvi 
 

Resim 3.39: Teshîl-i Kırâat-ı Arabiyye’de (h.1329/1911) Med ve Hareke Öğretimi 212 

Resim 3.40: Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) Okuma Metni. ...................217 

Resim 3.41: Cumhuriyet Elifbâsı’nda (1342/1924-26) Hece Öğretimi. .....................220 

Resim 3.42: Usûl-i Cedide Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü’nde (h.1275/1859) Çeker 

İşaretinin Öğretimi. .........................................................................................................223 

Resim 3.43: Cumhuriyet Elifbâsı’nda (1342/1924-26) Med olan ا Harfinin 

Öğretimi... ........................................................................................................................225 

Resim 3.44: Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) ا ve Hemze’yi Okuma 

Örnekleri. .........................................................................................................................232 

Resim 3.45: Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’de (1314/1899) Şemsi ve Kameri 

Harflerin Öğretimi. ..........................................................................................................234 

Resim 3.46: Talim’ul Kur’an’da (h.1341/1923) Tecvid Öğretimi. .............................237 

 

  



xvii 
 

KISALTMALAR LİSTESİ 

A.} DVN. : Sadâret Dîvân Kalemi Evrakı 

A.}MKT. MVL. : Sadâret Meclis-i Vâlâ Evrakı 

A.}MKT. MHM. : Sadâret Mühimme Kalemi Evrakı 

A.}MKT. UM. : Sadâret Umum Vilayât Evrakı 

a.e. : Aynı eser 

a.g.e. : Adı geçen eser 

a.g.m.  : Adı geçen makale 

AŞ  : Anonim Şirketi 

B. : Receb 

bkz.  : Bakınız 

BNM. : Bosna Müfettişliği Evrakı 

C.  : Cilt  

C. : Cemaziye’l Ahir 

CA. : Cemaziye’l Evvel 

C. MF. : Cevdet Maârif 

Çev.  : Çeviren  

COA  Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi 

DEM : Değerler Eğitim Merkezi  

DH. : Dâhiliye 

DİA : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Ed. : Editör 

EH. : Emanet Hazinesi 

h.  : Hicri  

Haz. : Yayına Hazırlayan  

İ. DH. : İrade Dâhiliye 

İ. MVL. : İrade Meclis-i Vâlâ 

İ. MSM. : İrade Mesâil-i Mühimme 

İ. ŞD. : İrade Şûrâ-yı Devlet 

İBB  : İstanbul Büyük Şehir Belediyesi 

L. : Şevval 

m.  : Miladi  



xviii 
 

M. : Muharrem 

MB. İ. : Mabeyn-i Hümâyun Evrakı İradeleri 

MEB  : Milli Eğitim Bakanlığı 

MF. MKT. : Maârif Nezâreti Mektubî Kalemi 

MF. İBT. : Maârif Nezâreti Tedrisât-ı İbtidâiyye Kalemi 

N. : Ramazan 

ö.  : Ölümü  

R. : Rebi’ul Ahir 

RA. : Rebi’ul Evvel 

s.  : Sayfa  

S. : Safer 

SSM : Sakıp Sabancı Müzesi 

SYEK : Süleymaniye Yazma Eserler Kütüphanesi 

SBE : Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Ş. : Şaban 

ŞD. : Şura-yı Devlet 

t.y.  : Basım tarihi yok  

TDV : Türkiye Diyanet Vakfı 

TİDEF : Türkiye İlahiyat Fakültelerine Yardım Eden 
Dernekler Federasyonu 

TSMK : Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi 

TŞR. : Taşra Evrakı 

v.d.  : ve diğerleri  

y.y.  : yayım yeri yok, yayımcı yok 

Yay.  : Yayınları  

Y. PRK. MF. : Yıldız Maârif Nezâreti Marûzatı 

Z. : Zilhicce 

ZA. : Zilkade 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

İslam dinin temel kaynağı ve öğretim materyali olan Kur’an, hem bir eğitim 

vasıtası, hem de İslam eğitiminin doğrudan nedenidir.1 Müslümanlar için böylesi 

öneme sahip olan Kur’an’ın okunabilmesi, Arap olmayan milletler için hiç kuşkusuz 

yeni bir dilin öğrenilmesi anlamına gelmektedir. Yeni bir dil öğrenmenin ilk 

basamağı ise alfabenin öğrenilmesidir. Dillerdeki seslerin yazı ve çizgi ile 

sembolleştirilerek kullanılmasına harf, her biri dildeki bir veya birkaç sese karşılık 

gelen harflerin, belirli bir sıra ile dizilmiş bütününe ise alfabe denilmektedir.2 

Günümüzde alfabenin, milattan önce 1700’lerde Batı Sâmîleri’nden Ken’anîler 

tarafından icat edildiği kabul edilmektedir. Ken’anî yazısı iki yöne doğru ilerlemiş ve 

kuzeyde Kuzey Sâmî alfabe sisteminin, güneyde ise Main Sebe, Himyerî ve Habeş 

yazılarının temellerini atmıştır. Göçler ve ticaret yolları vasıtasıyla yayılan alfabeler 

zamanla kullanan milletler tarafından çeşitlendirilmiştir. Arap alfabesinin ise, Ârâmî 

yazısından geliştirilmiş olan Nebatî alfabesinden faydalanılarak düzenlendiği 

düşünülmektedir. Ancak bu alfabenin harfleri, Arap dilinde kullanılan sesleri tam 

olarak karşılamamış ve yeni harfler ilave edilmiştir.3  

Arap olmayan milletlerin İslamiyet’i kabul etmeleri ile birlikte birbirine 

benzeyen harflerin karıştırılabileceği konusu gündeme gelmiş ve Kur’an-ı Kerim 

okunurken hata yapılması endişesi ortaya çıkmıştır. Bu sebeple varlığı bilinen ancak 

yaygın olarak kullanılmayan noktalar kullanılmaya başlanmıştır. Ayrıca kelimelerin 

doğru seslendirilebilmesi için Ebu Esved Ed-Düelî (ö. 69/688) tarafından renkli 

_____________________________ 
1 İrfan Başkurt, Din Eğitimi Açısından Kur’an Öğretimi ve Yaz Kur’an Kursları, 3. bs., İstanbul, 

Ensar Neşriyat, 2013, s. 38. 
 Harf: Sözlükte “taraf, kenar, sınır, bir şeyin sivri ve keskin tarafı” anlamına gelen harf, ıstılahta; bir 

mahrece dayanarak çıkan sese denir. Arap alfabesinde 28 harf vardır. Serdar Mutçalı, “Harf”, 

Arapça-Türkçe Sözlük, İstanbul, Dağarcık Yay., 1995, s. 160.; Nihat Temel, Kıraat ve Tecvid 

Istılahları, İstanbul, İFAV, 1997, s. 58. 
2 İsmail Parlatır vd., “Alfabe”, Türkçe Sözlük, C.I, 9. bs., Ankara, TDK, 1998, s. 80. 
3 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Rekin Ertem, Elifbeden Alfabeye, İstanbul, Dergah Yayınları, 1991, s. 18-

20.; Rekin Ertem, “Elifbâ”, İslam Ansiklopedisi, İstanbul, 1995, C.XI, s. 39-41.; Hatice Şirin User, 

Başlangıçtan Günümüze Türk Yazı Sistemleri, Ankara, Akçağ Yay., 18-20, 93-101.  



2 
 

mürekkeple nokta şeklinde harekeleme yapılmış, Halil b. Ahmed de (ö. 175/791) 

bu noktalara bugünkü hareke şekillerini vermiş, aynı zamanda şedde, tenvin, 

hemze gibi işaretleri geliştirmiştir. Arap alfabesi ile ilgili olarak bu dönemde 

yapılan bir başka yenilik, Nasr b. Âsım (ö. 89/707) ve Yahyâ b. Ya’mer (ö. 129/746) 

tarafından ebced sırasına göre dizilmiş olan alfabenin, benzer harflerin yanyana 

sıralanması ile oluşturulan hurûf-ı hecâ olarak bilinen bugünkü şeklini almasıdır.4  

İslamiyetin ilk yıllarından itibaren Müslüman olan toplumlar Kur’an 

öğrenmek ve İslam’a dair ilk eğitimlerini almak üzere çeşitli mekânlar tesis 

etmişlerdir. Hz. Erkam’ın evi ile başlayan bu süreç, âlimlerin evleri, mescitler, suffa, 

cami, küttap ve medreselerle devam etmiştir. Osmanlı Devleti’nde ise eğitim öğretim 

faaliyetleri sıbyan mekteplerinde başlamış medreselerde sürdürülmüştür.5 Sıbyan 

mekteblerindeki eğitim, Tanzimat Dönemi’ne (1839) kadar dersin verildiği vakfın 

veya dersi veren hocanın inisiyatifinde olması dolayısıyla ders programları ve 

_____________________________ 
 Hareke: Sözlükte “harekete geçirmek, çalıştırmak” anlamına gelmektedir. Arap alfabesindeki 
harflerin tamamı sessiz harflerdir. Bu harfleri seslendirmek için kullanılan işaretlere hareke 

denmektedir. Harekeler şekil olarak belirlidir. Ancak çıkardıkları sesler kullanıldıkları harfin mahreç 

özelliğine göre değişmektedir. Dolayısıyla harekeler bir harf olmaksızın seslendirilmek istendiğinde 

belirli bir sese delalet etmemektedir. Bir hareke miktarı bir parmağı açacak kadar geçen zaman 

olarak belirlenmiştir. Mutçalı, “Hareke”, a.g.e., s. 162.; Demirhan Ünlü, Kur’an-ı Kerim’in 

Tecviti, Ankara, TDV Yay., 1993, s. 47-48.; İsmail Karaçam, Kur’an-ı Kerim’in Faziletleri ve 

Okunma Kaideleri, 9. bs., İstanbul, İFAV, 2002, s. 227.  
 Şedde:(   ّ  ) Sözlükte “takviye etmek, sıkı ve sağlam yapmak” anlamına gelir. Arapça kelimelerde 

bazı harfler bir defa yazılmasına rağmen iki defa okunur. Bu harflerin üzerinde şedde adı verilen bu 

hareke mevcuttur. Şeddeli harf birincisi sakin, ikincisi harekeli olmak üzere iki harf demektir. Şedde 

harekesinin üzerinde üstün varsa harf üstünlü, esre varsa esreli, ötre varsa da ötreli olarak okunur. 

Mutçalı, “Şedde”, a.g.e., s. 434. 
 Tenvin: Sözlükte kelimeyi “nunlamak” anlamına gelir. Istılahta ise, iki üstün (   ّ  ), iki esre (   ّ ), iki 

ötre (   ّ  ) ye denir. Geldiği ismin sonundaki harekeye sâkin (cezmli) nûn sesi verir. Bu nûn vasl 

(geçiş) halinde telaffuz edilir, vakıf (durma) halinde düşer. Mutçalı, “Tenvin”, a.g.e., s. 930.; 

Ramazan Pakdil, Ta’lim, Tecvid ve Kıraat, 4. bs., İstanbul, İFAV, 2014, s. 161. 
 Hemze: Elifbâdaki ا harfinin harekelisidir. Bir harekeli harften sonra gelirse ister harekeli ister 
harekesiz olsun uzatma sebebidir. Karaçam, a.g.e., s. 250. 

 Ebced: Arap alfabesindeki harflerin kolaylıkla ezberlenebilmesi için, harflerin birleştirilmesi ile 

meydana getirilmiş sekiz kelimenin ilkidir. Kelimelerin tamamı bu ilk isim ile anılır. Bu kelimeler 

“Ebced, hevvez, hutti, kelemen, sa’fas, karaşet, sehaz, dazağ veya dazığlen” olup Arapçada bir 

manaya sahip değillerdir. Özel sayı değerleri atfedilen bu harfler çeşitli yerlerde ve bazı ilimlerde 

kullanılmıştır. Bu kelimelerdeki harflerin sırası gözetilerek oluşturulmuş alfabelere de “Hurûf-ı 

Ebced” denmektedir. Mustafa Uzun, “Ebced”, DİA, İstanbul, TDV Yay., C.X, 1994, s. 68-70. 
4 İsmail Karaçam, a.g.e., s. 57-59.; Ertem, a.g.m., s. 39-41. 
5 Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, Çev. Salih Tuğ, C.I, İstanbul, 1993, s. 155.; 

Hamidullah, a.e., C.II, s. 767-771. 



3 
 

müfredatları hakkında net bir bilgi bulunmamaktadır. Fakat yazarı ve yazıldığı tarih 

belli olmayan, ilk ve 1856 yılına kadar tek olması sebebiyle kadim Elifbâ olarak 

nitelendirdiğimiz Elifbâ Cüzü isimli eserle önce Kur’an’ın öğretildiği, Kur’an okuma 

belli bir seviyeye ulaştıktan sonra Osmanlı Türkçesi öğretimine başlandığı 

bilinmektedir.6 Batı tarzı eğitime geçiş ve devletin okuma yazma bilen yetişmiş 

insanlara ihtiyaç duyması, Osmanlı Türkçesi öğretimini önemli hale getirmiştir.7 Bu 

sebeple elifbâ derslerinin içeriği değişmeye başlamış, sıbyan mekteplerini daha 

düzenli hale getirmek için fermanlar ve talimatnâmeler yayınlanmış, müfredat ve 

ders programları oluşturulmuştur. Diğer yandan mekteplerde okutulacak dersler ve 

ders kitapları devlet tarafından belirlenmiş ve elifbâ derslerinde usûl-i cedid/yeni 

metot üzere öğretim yapılmaya başlanmıştır. Sıbyan mekteplerindeki hocaların bu 

gelişmelere karşı çıkmaları, devletin 1870’li yılların başında ibtidai mekteplerini 

açmasına zemin hazırlamıştır. Bu süreçte elifbâ derslerinde okutulmak amacıyla hem 

Osmanlı Türkçesi hem de Kur’an öğretim materyali olan elifbâlar hazırlanmıştır. 

1911 yılına kadar elifbâ derslerinde okutulan bu elifbâlardan Kur’an öğretimi 

açısından beklenen verim alınamamış bu sebeple Selanik’te yapılan öğretmenler 

kongresinde Kur’an ve Osmanlı Türkçesinin ayrı derslerde ve ayrı elifbâlarla 

öğretilmesine karar verilmiştir. Bu karar neticesinde 1911 yılından sonra sadece 

Kur’an öğretimini hedefleyen elifbâlar yazılmaya başlanmıştır.  

Tüm bu verilerden hareketle araştırmamızın konusu, Tâlîm-i Sıbyan 

Hakkında Fermân-ı Âlî’den (1824) Latin alfabesinin kabulüne (1928) kadar geçen 

sürede elifbâların fiziki yapıları, içerikleri; harf, hareke ve işaretlerin öğretimi; 

öğretim sırasında kullanılan usul, yöntem, araç ve gereçlerin ortaya konması olarak 

belirlenmiştir. Zira elifbâ öğretimi ile ilgili yapılacak olan tespit ve önerilerin sağlıklı 

olabilmesi için elifbâların incelenmesi ve bu tarihi birikimin ortaya konması önem 

arz etmektedir. 

_____________________________ 

6 Elifbâ Cüzü, t.y. 
7 Selçuk Akşin Somel, “Kırım Savaşı, Islahat Fermanı ve Osmanlı Eğitim Düzeninde Dönüşümler”, 

150. Yıldönümünde Kırım Savaşı ve Paris Antlaşması (1853-1856), İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Araştırma Merkezi, 2007, s. 63. (Çevrimiçi) 

http://research.sabanciuniv.edu., 10.8.2016. 

http://research.sabanciuniv.edu/


4 
 

Bu sebeple araştırmamızda, sıbyan ve ibtidai mekteplerindeki elifbâ 

derslerinde yaşanan problemlerin, derslerde kullanılan yöntemlerin tespit edilmesi, 

elifbâlardaki gelişim ve değişimin Kur’an öğretimi bağlamında değerlendirilmesi 

hedeflenmektedir. Ayrıca günümüzde alana dair akademik çalışmalara ışık tutması, 

Diyanet İşleri Başkanlığı ve Milli Eğitim Bakanlığının elifbâ öğretimi bağlamında 

konuyla ilgili birikimden faydalanmasına katkı sağlaması hedeflenmektedir. 

Araştırmamızın problem cümlesi: 

Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı Âlî’nin yayınlanmasından Latin 

alfabesinin kabulüne kadar (1824-1928) geçen sürede ilk mekteplerde okutulan 

elifbâlarda Kur’an nasıl öğretilmiştir? 

Araştırmamızın alt problemleri şunlardır:  

 Osmanlı Devleti’nde ilk mekteplerde elifbâ öğretimi nasıl bir tarihi süreç 

geçirmiştir? 

 Usul-i cedid hareketinin başlaması elifbâ öğretimini nasıl etkilemiştir? 

 Osmanlı Türkçesi ve Kur’an’ın aynı elifbâ ile öğretilmesi Kur’an öğretimini 

nasıl etkilemiştir? 

 1824-1928 yılları arasında hazırlanan elifbâlarda harflerin, harekelerin ve 

işaretlerin öğretiminde nasıl bir değişim olmuştur? 

Çalışmamız nitel bir araştırma olup veri toplama yöntemi olarak doküman 

analizi kullanılmıştır. Elifbâlar incelenirken betimsel analiz yapılmış, elde edilen 

veriler yorumlanarak sonuçlara ulaşılmıştır. Araştırmamız tarihi süreç, okullar ve 

elifbâlar bakımından sınırlandırılmıştır. Tarihi, Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı 

Âlî yayınlandığı 1824 ile Latin alfabesinin kabulü olan 1928 yılları; okullar özelinde 

sıbyan ve ibtidai mektepleri; elifbâlar bakımından, başta sadece Kur’an öğreten 

elifbâlar olmak üzere, hem Kur’an hem de Osmanlı Türkçesi öğretimi için hazırlanan 

elifbâlarla sınırlandırılmıştır. Nitekim yapılan araştırma neticesinde 1824-1928 yılları 

arasında hazırlanmış 200’den fazla elifbâya ulaşılmış ve bu elifbâlar 3’lü bir tasnife 

tabi tutulmuştur: 



5 
 

1. Osmanlı Türkçesi ve Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar 

2. Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar 

3. Sadece Osmanlı Türkçesi öğretimi için hazırlanan elifbâlar 

Daha önce de ifade edildiği gibi Osmanlı Türkçesinin Arap harfleri ile 

yazılıyor olması sebebiyle 1856 yılına kadar Kur’an ve Osmanlı Türkçesi tek bir 

elifbâ ile öğretilmiştir. Bu yıldan itibaren ise elifbâ öğretiminin hem Osmanlı 

Türkçesi hem de Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar ile yapılmaya başlandığı 

görülmüştür. Diğer taraftan 1911 yılına kadar Kur’an öğretim için hazırlanmış 

herhangi bir elifbâya ulaşılamamıştır. Bu sebeple önceleri Kur’an öğretimi için 

hazırlanan elifbâların incelenmesi temel alınmışken daha sonra hem Osmanlı 

Türkçesi hem de Kur’an öğretimi için hazırlanmış elifbâlarda çalışmamızın 

kapsamına dâhil edilmiştir.  

Hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretimini hedefleyen elifbâlar ile sadece 

Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar içerisinde birden fazla nüshasına ulaşılan 

elifbâlar, birbirinin aynısı ise ilk baskı kullanılmıştır. Elifbâlarda sadeleştirme veya 

genişletme mevcutsa her iki baskı birlikte değerlendirilmiştir. Elifbâlar içerisinde 

aynı yazara ait farklı nüshalar varsa karşılaştırmalı olarak ele alınmıştır. Netice 

olarak çalışmamızda hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretimi materyali olarak 

hazırlanan 55 elifbâya, Kur’an öğretimi maksadıyla hazırlanan 10 elifbâya yer 

verilmiştir. Bunun yanı sıra sadece Osmanlı Türkçesi öğretimi için hazırlanan 

elifbâlardan yeri geldikçe istifade edilmiştir. 

Çalışmamızda incelenen elifbâların basım yılları yazarın terchine göre hicri, 

rumi veya miladi takvim esas alınarak verilmiştir. Elifbâların bir kısmında hicri ve 

rumi yıl birlikte kullanılırken, çoğunda basım yılının hangi takvim esas alınarak 

yazıldığı belirtilmemiştir. Söz konusu durumlarda elifbânın ruhsat tarihinde verilen 

ay dikkate alınarak hangi takvimin esas alındığı belirlenmiştir. Zira yayıncılıkta 

takvim kullanımı meselesi ile ilgili 1290/1874 yılına kadar hazırlanan kitapların 

büyük ihtimalle hicri takvim; 1323/1907 yılından sonra hazırlanan kitapların büyük 

ihtimalle rumi takvim esas alınarak basım yıllarının yazıldığı; 1290-1323/1874-1907 



6 
 

yılları arasında ise iki takvimden birinin kullanılmış olabileceği belirtilmektedir.8 

İncelenen elifbâların basım yıllarının verilişinde takvim kullanımı konusundaki 

çeşitlilik görülmektedir. Bu sebeple çalışmamızda elifbâların basım yılları miladi 

takvime çevrilirken bazı esaslar belirlenmiştir. Bunlar: 

 Elifbâda yıl ve ay bilgisi tam olarak bulunuyorsa doğrudan miladi takvime 

çevrilmiştir.  

 Elifbânın hicri veya rumi takvime göre tarih verildiğine dair herhangi bir bilgi 

bulunmuyorsa hicri veya rumi takvim olma durumu göz önünde bulundurularak her 

iki yıl (1290/1874-75) örneğinde olduğu gibi birlikte verilmiştir. 

 Elifbânın yılın kaçıncı ayında basıldığına dair bilgi bulunmuyorsa belirtilen 

yılın son ayı basıldığı kabul edilmiştir. 

 Hicri takvime göre yazılan tarihler (h.) ile belirtilmiş, rumi takvimler 

doğrudan yazılmıştır. Tarih çevirmeleri, Türk Tarih Kurumunun web sayfasındaki 

tarih çevirme kılavuzu esas alınarak yapılmıştır. 

Çalışmaya konu olan elifbâlara, Milli Kütüphane, Erzurum Seyfettin Özege 

Kütüphanesi, İBB Atatürk Kitaplığı, İstanbul Beyazıt Devlet Kütüphanesi, İstanbul 

Üniversitesi Nadir Eserler Kütüphanesi, Topkapı Sarayı Kütüphanesi, Süleymaniye 

Kütüphanesi, Diyanet İşleri Başkanlığı, Sakıp Sabancı Müzesi ve EDAM’ın (Eğitim 

Danışmanlığı ve Araştırmaları Merkezi) koleksiyonundan ulaşılmıştır. Öncelikle 

katolog ve koleksiyonlar taranmış çalışmamızla ilgili tespit edilen elifbâlar temin 

edilmiştir. Ders programları ve içeriklerinin tespitinde öncelikle birincil kaynaklara 

başvurulmuştur. Arşiv belgeleri, devlet salnâmeleri, maarif salnâmeleri, Maârif-i 

Umûmiye Nezâreti tarafından yayımlanmış olan mektep ders programları, müfredat 

çalışmaları, talimatnâmeler, öğretmenlere yönelik olarak hazırlanmış eserler ve 

dergiler incelenmiştir. Söz konusu döneme ait ders programları kronolojik olarak, 

aralarındaki tarihsel ilişki de dikkate alınarak yeri geldikçe tablolar halinde 

verilmiştir. 

_____________________________ 
8 Jale Baysal, Osmanlı Türklerinin Bastıkları Kitaplar 1729-1875, 2. bs., İstanbul, Hiperlink, 2010, 

15. 



7 
 

Araştırmamız sırasında elifbâlar ve Kur’an öğretimi hakkında yapılan 

çalışmalar incelenmiş, alan yazın itibarıyla özellikle Cumhuriyet öncesi dönemde 

Kur’an ve Osmanlı Türkçesi okumaya başlamanın ilk basamağı olan elifbâ 

öğretimine dair bilimsel çalışmaların yetersiz olduğu görülmüştür. Doğrudan elifbâ 

öğretimi hakkında yapılan çalışmaların başında 2005 yılında Namık Kemal Şahbaz 

tarafından hazırlanan “Tanzimat’tan Cumhuriyet’in İlk Yıllarına Kadar (1839-1928) 

Türkiye’de İlkokuma ve Yazma Öğretimi” isimli doktora tezi bulunmaktadır.9 Fakat 

bu tez, Türkçe eğitimi alanında yapılmış ve 1839-1928 yılları arasında hazırlanan 

elifbâları Osmanlı Türkçesi öğretim materyali olmaları bakımından incelemiştir. Söz 

konusu çalışmada elifbâlar yazıldıkları dönem ve tercih ettikleri özel öğretim 

yöntemi dikkate alınarak tasnif edilmiş ve kendi dönemlerinde ilkokuma yazma 

öğretimindeki gelişmeler üzerinde durulmuştur. Cumhuriyet öncesi dönemde 

Osmanlı Türkçesi öğretimi açısından elifbâ öğretimini konu edinen makaleler 

bulunmaktadır. Ancak bu makaleler çalışmamızın kapsamı dışındadır. 

Elifbâlar hakkında Cumhuriyet’in ilanında sonra da kapsamlı bilimsel 

çalışmaların yapılmadığı görülmüştür. Doğrudan Kur’an öğretiminde kullanılan 

elifbâların öğretimini konu edinen ilk bilimsel çalışma 2017 yılında Selma 

Kavurmacıoğlu tarafından hazırlanan “Heterojen Sınıf Ortamlarında Kur’an 

Öğretiminde Yeni Bir Yöntem Uygulaması” isimli yüksek lisans tezidir.10 Bu tez 

elifbâ öğretimi hakkında yapılmış ilk çalışma olması bakımından önemlidir. Bu 

çalışmanın, örgün ve yaygın eğitim kurumlarında Kur’an öğretimi “düzeyinin daha 

üst seviyeye nasıl çıkarılabileceğinin çarelerini aramak amacıyla” hazırlandığı ifade 

edilmektedir. Söz konusu çalışmada özellikle yetişkinlerin elifbâ öğretimi üzerinde 

durulmakta, yazarın uzun yıllar boyunca elde ettiği mesleki tecrübeyi ortaya koyduğu 

anlaşılmaktadır. 

_____________________________ 
9 Namık Kemal Şahbaz, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’in İlk Yıllarına Kadar (1839-1928) Türkiye’de 

İlkokuma ve Yazma Öğretimi”, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 

Ankara, 2005. 
10 Selma Kavurmacıoğlu, “Heterojen Sınıf Ortamlarında Kur’an Öğretiminde Yeni Bir Yöntem 

Uygulaması”, Aksaray Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Aksaray, 2017. 



8 
 

Elifbâ öğretimi hakkında yapılan diğer bir çalışma 2018 yılında İbrahim Tunç 

tarafından hazırlanan “Elifbâ (Kur’an) Öğretim Tekniklerinin Standardizasyonu ve 

Yeni Bir Elifbâ Önerisi” isimli yüksek lisans tezidir.11 Bu çalışma ise ders materyali 

olan elifbâlar hakkında yapılmış ilk çalışma olması bakımından dikkate değerdir. 

Çalışmanın amacı, “Kur’an öğretiminde standartlar belirleyerek öğretim 

verimliliğinin artmasına katkıda bulunmak” olarak belirlenmiştir. Yazar, elifbâlarda 

bulunan konu başlıklarını tek tek ele alarak incelemiş ve kendi önerdiği elifbâ 

öğretim yöntemini ortaya koymuştur. 

Elifbâ öğretimine dair yapılmış bir başka çalışma ise, Ahmet Bayraktar’ın 

2017 yılında yayınladığı “Yeni Kur’an Okuma Öğretim Yöntemi” isimli 

makalesidir.12 Bu makalede, geleneksel elifbâ öğretimi hakkında bilgi verilmiş ve 

yazarın geliştirdiği yeni Kur’an okuma öğretim yöntemi tanıtılmıştır. Söz konusu 

çalışmalar günümüzde elifbânın daha hızlı, kolay ve doğru şekilde öğretilmesi 

amacıyla yeni bir yöntem denemesi bakımından önemli çalışmalardır. Bu anlamda 

üçü de bizim yaptığımız çalışmadan ayrılmaktadır. Zira çalışmamızda yeni bir elifbâ 

öğretim yöntemi ortaya koymak yerine, 1824-1928 yılları arasında hazırlanan 

elifbâlar incelenerek o dönemin bilgi birikiminden istifade edilmesi, elifbâların 

Kur’an öğretimi açısından olumlu ve olumsuz yönlerinin tespit edilmesi ve Kur’an 

öğretimine uygun olan yöntemlerinin belirlenmesi hedeflenmiştir. 

Bu çalışmalar dışında elifbâ öğretiminin, Kur’an öğretimi hakkında 

hazırlanan eserlerin içerisinde bir başlık veya bir bölüm olarak ele alındığı çalışmalar 

da bulunmaktadır. Konuyla ilgili, İrfan Başkurt’un Din Eğitimi Açısından Kur’an 

Öğretimi ve Yaz Kur’an Kursları (İstanbul Örneği)13 ve Nazif Yılmaz ve Alpaslan 

_____________________________ 
11İbrahim Tunç, “Elifbâ (Kur’an) Öğretim Tekniklerinin Standardizasyonu ve Yeni Bir Elifbâ 

Önerisi”, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, 2018. 
12Ahmet Bayraktar, “Yeni Kur’an Okuma Öğretim Yöntemi”, Uluslararası Eğitim Bilimleri Dergisi/ 

Internatıonal Journal Of Educatıonal Scıences, S:1, 2017. 
13İrfan Başkurt, Din Eğitimi Açısından Kur’an Öğretimi ve Yaz Kur’an Kursları (İstanbul 

Örneği), İstanbul, Ensar Neşriyat, 2013. 



9 
 

Durmuş’un Yaz Kur’an Kurslarında Eğitimde Kalite Rehberi14 kitapları, Yunus 

Biceğez’in “Kur’an Öğretiminde Temel İlkeler, Yöntem ve Teknikler” isimli yüksek 

lisans tezi15, Yavuz Fırat’ın “Kur’an Öğretimi ve Hafızlık Üzerine Bazı 

Düşünceler”16; Ömer Halil Hasan tarafından yazılan, Yusuf Alemdar tarafından 

çevirilen “Kur’an-ı Kerim Öğretimi”17; Yusuf Alemdar’ın “Teknik ve Estetik Açıdan 

Kur’an Öğretme ve Okumaya Dair Bazı Gözlem ve Görüşler”18, Osman 

Bayraktutan’ın “Kur’an-ı Kerim Derslerinin Toplu/Koro Halinde Okutulmasının 

Avantajları ve Dezavantajları”19 makaleleri bulunmaktadır. Ayrıca Şaban Karaköse 

editörlüğünde hazırlanan Etkili Din Öğretimi kitabında Nevzat Aşıkoğlu’nun 

“Kur’an-ı Kerim Öğretiminde Yeni Anlayış ve Yaklaşımlar”; Fatih Çollak’ın 

“Kur’an-ı Kerim Öğretim Teknikleri”; Davut Kaya’nın “Kur’an-ı Kerim Öğretim 

Yöntemlerinin Geliştirilmesi”; Nazif Yılmaz’ın “Kur’an-ı Kerim Öğretiminde 

Yöntem ve Teknikler” ve Osman Egin’in “Kur’an Öğretiminde Problemler ve 

Çözüm Önerileri” makaleleri de çalışmamızla ilgilidir.20 Söz konusu bu çalışmalarda 

Kur’an öğretiminin tarihî sürecine ışık tutulmakta ve günümüzde elifbâ öğretiminde 

uygulanan yöntem ve teknikler hakkında bilgi verilmektedir. Ancak ders materyali 

olan elifbâlar hakkında herhangi bir değerlendirmede bulunulmamaktadır. 

Konumuzu doğrudan ilgilendirmemekle birlikte bazı çalışmalarda örgün ve 

yaygın eğitim kurumlarında yapılan Kur’an öğretimine fiziki imkânlar, materyal 

_____________________________ 
14Nazif Yılmaz, Alpaslan Durmuş, Yaz Kur’an Kurslarında Eğitimde Kalite Rehberi, İstanbul, 

DEM, 2006. 
15Yunus Biceğez, “Kur’an Öğretiminde Temel İlkeler, Yöntem ve Teknikler”, Necmettin Erbakan  

Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Konya, 2017. 
16Yavuz Fırat, “Kur’an Öğretimi ve Hafızlık Eğitimi Üzerine Bazı Düşünceler”, Erciyes Üniversitesi 

SBE Dergisi, S:23, 2007. 
17Hasan, Ömer Halil, Kur’ân-ı Kerîm Öğretimi, Çev. Yusuf Alemdar, Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.VIII, S:1, 2004. 
18Yusuf Alemdar, “Teknik ve Estetik Açıdan Kur’an Öğretme ve Okumaya Dair Bazı Gözlem ve 

Görüşler”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.XII, S:1, 2008. 
19 Osman Bayraktutan’ın “Kur’an-ı Kerim Derslerinin Toplu/Koro Halinde Okutulmasının Avantajları 

ve Dezavantajları”, Iğdır Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S:9, 2017. 
20 Şaban Karaköse, Etkili Din Öğretimi, İstanbul, TİDEF, 2010. 



10 
 

kullanımı, uygulanan yöntemler, öğretici vasıfları gibi başlıklar altında değinilmekte 

ve alana katkı sağlayacak çeşitli önerilere yer verilmektedir.21
 

Çalışmamız giriş ve sonuç kısımları hariç üç bölümden meydana gelmektedir. 

Birinci bölümde II. Mahmut (ö. 1839) tarafından düzenlenen Tâlîm-i Sıbyan 

Hakkında Fermân-ı Âlî’den (1824) Latin alfabesinin kabulüne (1928) kadar geçen 

sürede elifbâ dersinin içeriği, haftalık ders programı ve müfredatlar içerisindeki yeri 

ve derste kullanılan elifbâ öğretimine özgü yöntemler üzerinde durulmuştur. Ayrıca 

elifbâ dersinde Kur’an öğretimine yüklenen anlam ve usul-i cedid hareketinin Kur’an 

öğretimini nasıl etkilediği ortaya konularak elde edilen veriler değerlendirilmiştir. 

İkinci bölümde, 1824-1928 yılları arasında hazırlanan Kur’an öğretim 

elifbâları ile hem Kur’an hem Osmanlı Türkçesi öğretim elifbâları incelenmiş, 

elifbâların fiziki durumları, boyutları ve sayfa sayıları üzerinde durulmuştur. Ayrıca, 

derslerin planlanması, hat çeşitleri ve kullanılan yazının boyutu hakkında bilgi 

verilmiştir. Daha sonra elifbâ yazarları tanıtılmış ve söz konusu yazarların elifbâları 

yazma amaçlarına değinilmiştir. Osmanlı Devleti’nde sıbyan mektebine başlama 

yaşındaki esneklik ve incelenen dönem içerisinde yapılan değişiklikler elifbâ 

öğretimine başlama yaşını da etkilediğinden, yazarların konuyla ilgili fikirlerine de 

_____________________________ 

21 Söz konusu çalışmalardan bazıları; Mehmet Faruk Bayraktar, Eğitim Kurumu Olarak Kur’an 
Kursları Üzerine Bir Araştırma, İstanbul, Yıldızlar Matbaası, 1992.; Ahmet Koç, Kur’an 

Kurslarında Eğitim ve Verimlilik, Ankara, İlahiyat Yay., 2005.; Mehmet Korkmaz, Kur’an Kursu 

Öğreticilerinin Eğitim-Öğretim Yeterlilikleri, Ankara, Diyanet Vakfı Yayınları, 2012.; Harun 

Kantar, “İmam Hatip Liselerinde Kur’an-ı Kerim Öğretimi Üzerine Bir Değerlendirme (Sivas 

Örneği)”, Cumhuriyet Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Sivas, 2008.; Adem 

Ünsal, “Yaz Kur’an Kurslarında Din Eğitimi ve Öğretimi (Denizli Örneği)”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Isparta, 2009.; Recep Demir, “Yaz Kur’an 

Kurslarında Kur’an Öğretimi”, Sakarya Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Sakarya, 2010.; Vijdan Demirezen, “Kur’an Kurslarında Kur’an-ı Kerim Derslerinde İzlenen Öğretim 

Yöntemleri (Kayseri Örneği)”, Erciyes Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Kayseri, 2017.; Samet Yagcı, “Öğreticilere Göre Diyanet İşleri Başkanlığı 4-6 Yaş Grubu Kur’an 

Kursları (İzmir İli Örneği)”, Kâtip Çelebi Üniversiesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İzmir,  2018.; Bilal Yorulmaz, “Kur’an Kursu Öğreticileri ile Cami Görevlilerinin Okul Öncesi ve 

İlköğretim 1. Kademe Öğrencilerine Ders Verme Durumlarına İlişkin Öz Algıları (İstanbul Örneği)”, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C.X, S:39, 2013, ss. 149-162.; Ahmet 

Albayrak, “Kur’an Ögretimine Hedefler Taksonomisinin Uygulanışı”, Diyanet İlmi Dergi, 2012, ss. 

23-32.; Muammer Erbaş, “Kur’an-ı Kerim Egitim-Ögretiminde Kalite ve Verim Sorunu”, Din 

Eğitiminde Motivasyon ve Verimlilik Sempozyumu, Balıkesir, Balıkesir Belediyesi Kültür Yay., 

2017, ss. 2-25.; Alican Dağdeviren, “Kur’an Kıraatinin Ana Dinamiği: Harfler”, Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.X, S:17, 2008, ss. 47-81. 



11 
 

yer verilmiştir. Ayrıca bu bölümde elifbâlardaki okuma metinlerinin içeriği genel 

hatları ile değerlendirilmiştir. 

Üçüncü ve son bölümde ise Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar içerik 

olarak incelenmiştir. Öncelikle elifbâlarda kullanılan öğretim ilke ve yöntemleri 

günümüz bakış açısı ile değerlendirilerek ortaya konmuş daha sonra elifbâlar, hem 

Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretim ve sadece Kur’an öğretim elifbâları olarak 

tasnif edilmiştir. Bu tasniflendirmenin ardından elifbâlar yazıldıkları özel öğretim 

yöntemi esas alınarak ele alınmıştır. Bu inceleme yapılırken elifbâ öğretiminin 

temelini teşkil etmesi sebebiyle özellikle harflerin, harekelerin ve işaretlerin öğretimi 

üzerinde durulmuştur. Harflerin öğretimi, harflerin seslerinin, şekillerinin ve 

isimlerinin öğretimi alt başlıklarında incelenmiştir. Hareke ve işaretler bir bütün 

halinde öğretilmesi sebebiyle alt başlıklara yer verilmemiştir. Elifbâlarda yer verilen 

okuma ve tecvid kuralları tek tek ele alınmış, elifbâlarda geçen dualar ve elifbâ 

öğretiminde kullanılan ders araç ve gereçleri konu edilmiştir. Çalışmamızda son 

olarak elifbâ öğretimi ve incelenen elifbâlar değerlendirilmiş, sonuçlar çıkarılmış ve 

tavsiyelerde bulunulmuştur. 

 



12 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

OSMANLI’DAN CUMHURİYET’E ELİFBÂ ÖĞRETİMİ (1824-

1928) 

Osmanlı Devleti’nde ilköğretim seviyesinde eğitim veren kurumlara yaygın 

olarak mektep, taş mektep, sıbyan mektebi veya mahalle mektebi adı verilirdi. Bu 

okullar İslam dünyasında Osmanlı Devleti’nden önceki dönemlerde de var olan, 

ilköğretim seviyesinde eğitim veren okullarla benzer özellikler taşımaktadır.1 İlk kez 

Fatih Sultan Mehmet tarafından İstanbul’da kurulan darü’t-ta’limlerde 5-6 

yaşlarındaki kız ve erkek çocuklar eğitim almaktaydı.2 Bu okullarda İbn Sahnun (ö. 

869), Kabisi (ö. 1012) ve İbn Sina (ö. 1037) gibi İslam âlimlerinin de önerdiği gibi 

çocukların eğitimine Kur’an okumayı öğretmekle başlanmaktaydı.3 Elifbâ 

öğretiminin ardından öğrencinin birkaç hatim yapması beklenirdi. Tecvid, ilmihal ve 

kıraat dersleri de alan öğrenci, 9-10 yaşlarında mezun olma seviyesine gelmiş kabul 

edilirdi. Sıbyan mektepleri dışında, evlerde ve Enderun Mektebi’nde de elifbâ 

öğretimi yapılırdı.4 Ayrıca altı yaşına gelen şehzadeler Şeyhülislamın yaptığı törenle 

elifbâ öğretimine başlardı. Muallim-i sultânîler tarafından sarayda yapılan elifbâ 

_____________________________ 
1 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Ahmet Çelebi, İslam’da Eğitim ve Öğretim Tarihi, Çev. Ali Yıldırım, 

İstanbul, Damla Yay., 1983, s. 33- 48. Şakir Gözütok, İslam’ın Altın Çağında İlim, İstanbul, Nesil 

Yay., 2012, s. 65-70.; Şâvkî Ebû Halîl, İslam ve Dünya Medeniyetleri Tarihi, Çev. Atik Aydın, 

Abdulhadi Timurtaş, Van, Bilge Yay., 1994, 377-378.; İbrahim Sarıçam, Seyfettin Erşahin, İslam 

Medeniyeti Tarihi, 5. bs., Ankara, TDV, 2011, s. 127-130.; M. Mahfuz Söylemez, “İslam’ın Erken 

Döneminde Kur’an Eğitimi”, İslami İlimler Dergisi, İslami İlimler Dergisi Yay., Çorum, 2007, s. 

148-150. 
2 Osman Ergin, Türkiye Maarif Tarihi, C.I-II, İstanbul, Eser Neşriyat, 1977, s. 83.; Mefail Hızlı, 

Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Sıbyan Mektepleri, Bursa, Rağbet Yay., 1995, s. 28. 
3 Mehmet Faruk Bayraktar, “Muhammed İbn Sahnûn”, Klasik İslam Eğitimcileri, Ed., Mustafa 

Köylü, Ahmet Koç, İstanbul, 2016, s. 27.; Süleyman Akyürek, “Kabisi”, a.e., s. 133.; Abdurrahman 

Dodurgalı, “İbn Sina”, a.e., s. 200. 
 Tecvid: Sözlükte “iyi yapmak, güzelleştirmek, düzeltmek” anlamına gelir. İbnü’l Cezeri’nin (ö. 

833/1429) yaptığı tanımda her harfin hakkını ve müstehakkını yerine getirmek, olarak ifade 

edilmiştir. Harflerin haklarından kasıt, harflerin ayrılmaz vasıfları, müstehakkından kasıt ise, 

harflerin geçici vasıflarıdır. Karaçam, a.g.e., s. 174. 
4 Ülker Akkutay, Enderun Mektebi, Ankara, Gazi Üniversitesi Gazi Eğitim Fakültesi Yay., 1984, s. 

127–28.; Tahir Güngör, “Enderun Saray Mektebi'nde Has Oda Teşkilatı”, Marmara Üniversitesi 

SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2007, s. 12-13. 



13 
 

derslerinin ardından Kur’an okumayı öğrenen şehzade, Şehzadegân Mektebi’ne 

devam ederdi.5 

Elifbâ öğretiminin yapıldığı en yaygın eğitim kurumu olan sıbyan mektepleri 

padişahlar, sadrazamlar, ilim ve hayır sahibi kişiler tarafından kurulmaktaydı. Cami, 

mescit ve medreselerin etrafında inşa edilen bu okullardaki eğitimin içeriği, inşa 

ettiren kişi tarafından belirlenir ve vakfiyesine kayıt edilirdi. Mektebe başlama 

zamanının ve ortak bir ders programının mevcut olmadığı sıbyan mekteplerinde dinî 

ağırlıklı eğitim verilmekteydi.6 Genellikle 4 yaşını bitiren çocuklar âmin alayı veya 

bed-i besmele denilen bir törenle eğitime başlardı. İlk olarak ne zaman yapıldığı 

hakkında malumat olmayan bu tören, genellikle pazartesi, perşembe veya kandil 

günlerine denk getirilir ve ailenin ekonomik durumuna göre sünnet merasimine 

benzer bir şekilde düzenlenirdi. Mektebe başlayacak olan öğrenci için önemli bir 

motivasyon ortamı oluşturulan törene hoca, aile yakınları, mahalle ve mektep 

çocukları katılırdı. Tören sırasında hoca herkesin duyacağı şekilde dua eder, 

salavatlar ve ilahiler eşliğinde öğrenci mektebe görütülürdü. Âmin alayları halk için 

bir seyir ve sevap kazanma vesilesi olarak görülürdü. Çocuk mektebe ulaştığında 

ailesi tarafından hazırlanan minderine oturur ve hocasının ilk dersini vermesini 

beklerdi. Rabbi yessir duası okunup euzu besmele çekildikten sonra hoca öğrencisine 

elifbânın ilk harfi olan ا harfini okutarak ilk ödevini verir ve evine gönderirdi. Âmin 

alayının yapıldığı gün misafirlere ikramda bulunulurdu.7 

Tanzimat dönemi öncesinde sıbyan mekteplerine devam etmek zorunlu 

olmadığından bu okullar için belirli bir kayıt dönemi de yoktu. Her yaştan ve 

_____________________________ 
5 Ergin, a.g.e. , s. 23-28.; Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi: Başlangıçtan 1993’e, 5. bs., İstanbul, 

Kültür Koleji Yay., 1994, s. 82- 83. 
6 Hızlı, a.g.e., s. 29, 83-86. 
7 Amin Alayı hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Abdülaziz Bey, Osmanlı Adet, Merasim ve 

Tabirleri, Haz. Kazım Arısan, Duygu Arısan Güney, Tarih Vakfı Yurt Yay., İstanbul, 1995, s. 57-

61.; Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, Ankara, MEB, 3.bs., 

C.I, 1983, s. 58-59.; İsmail Kara ve Ali Birinci, Bir Eğitim Tasavvuru Olarak Mahalle/Sıbyan 

Mektepleri, 2. bs., İstanbul, Dergah Yay., 2012, s. 24-40.; Mustafa Öcal, “Amin Alayı”, DİA, C.III, 

İstanbul, TDV Yay., 1991, s. 63.; Elif Aydın, “Tarihimizde Amin Alayları ve Eğitim Açısından 

Değerlendirilmesi”, Marmara Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2008, s. 37-

86.; Mehmet Nuri Yardım, Edebiyatçılarımızın Çocukluk Hatıraları, İstanbul, Timaş Yay., 3.bs., 

1998,  s. 55-57, 118-119, 147, 157-158, 223-227. 



14 
 

seviyeden öğrencinin aynı sınıfta ders yaptığı mekteplerde, sabahtan ikindiye kadar 

olan dersin arasında yalnızca öğle arası verilirdi. Derste öğrenciler hasır, kilim veya 

minder üzerinde diz çökerek oturur ve cüzünü koymak için rahle kullanırdı. Hoca ise 

öğrencilerin önünde bağdaş kurarak oturup sıra ile öğrencilerin dersini dinlerdi. 

Mekteplerde hoca dışında kalfa (halife) adı verilen yardımcı bir öğretmen ve 

mektebin maddi imkânlarına göre kapı görevlisi olan bevvaplar ve temizlik görevlisi 

olan ferraşlar da bulurdu. Bu görevliler dışında bazı mekteplerde mektebin 

idaresinden sorumlu kişiler de bulunmaktaydı.8  

Sıbyan mekteplerinde görev alacak olan muallimlerin eğitim durumları ile 

ilgili net bir bilgi mevcut değildir. Bazı vakfiyelerde muallimlerin Kur’an’ı iyi bilen, 

tecvid ve kıraat ilimlerine sahip, ahlaklı insanlar olması gerektiği yazarken bazı 

vakfiyelerde muallimlerin vasıflarına değinilmemiştir. Başlangıçta sıbyan 

mekteplerinde hoca olmak için medrese mezunu olmak gerekirken daha sonra cami 

imamı veya müezzini olmanın; hatta biraz okuma yazma bilmenin bile sıbyan 

mekteplerinde hoca olmak için yeterli hâle geldiği belirtilmektedir.9 Öğretmenlerin 

vasıflı hâle getirilmesi amacıyla Fatih Sultan Mehmet döneminde, sıbyan mektebinde 

eğitim verecek hocaların genel medrese eğitiminden farklı olarak Eyüp ve Ayasofya 

medreselerinde Arapça, sarf ve nahiv, edebiyat, mantık, adâb-ı mubahase ve usûl-i 

tedris, münakaşalı akâid, riyaziyât derslerini aldığı söylenmekte ancak daha sonra bu 

uygulamanın terkedildiği belirtilmektedir.10  

_____________________________ 
8 Ergin, a.g.e., s. 83.; Hızlı, a.g.e., s. 62-72, 86,; Faik Refik Unat, Türkiye Eğitim Sisteminin 

Gelişmesine Tarihi Bir Bakış, Ankara, Milli Eğitim Basımevi, 1964, s. 6-7.; Yurdagül 

Mehmedoğlu, Tanzimat Sonrasında Okullarda Din Eğitimi 1838-1920, İstanbul, İFAV, 2001, s. 

97.; Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, 23. bs., Ankara, Pegem Akademi 

Yay., 2012, s. 89.; Cahit Yalçın Bilim, Tanzimat Devri’nde Türk Eğitiminde Çağdaşlaşma 

(1839-1876), Eskişehir, Anadolu Üniversitesi Yay., 1984, s. 1-3. 
9 Hızlı, a.g.e., s. 52-55.; Hasan Ali Koçer, Türkiye’de Modern Eğitimin Doğuşu ve Gelişimi,   

Ankara, MEB Yay., 1991, s. 7.; Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, s. 93. 
10 Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, s. 92. Bu konu ile ilgili Zeki Salih 

Zengin, Muallim Cevdet’in Mektep ve Medrese eserinde Fatih döneminde adab-ı mubahase ve 

usûl-i tedris dersi olduğunu ifade ettiğini ancak kaynak göstermediğini ifade eder. Fatih Dönemi 

medreseleri ile ilgili eserlerde de bu konudan bahsedilmemesi dolayısıyla bu dersin varlığına 

ihtiyatlı yaklaşmak gerektiğini belirtir. Zeki Salih Zengin, Tanzimat Dönemi Osmanlı Örgün 

Eğitim Kurumlarında Din Eğitimi ve Öğretimi (1839-1876), İstanbul, MEB Yay., 2004, s. 27. 



15 
 

1.1. Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı Âlî’den I. 

Meşrutiyet’e Elifbâ Öğretimi (1824-1876) 

Sıbyan mektepleriyle ilgili ilk düzenleme Sultan II. Mahmut (1875-1839) 

tarafından Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı Âlî ile 1240/1824 yılında yapılmıştır.11 

Devletin eğitim anlayışı ve dönemin eğitim sorunları hakkında bilgi içeren söz 

konusu ferman aracılığıyla ilk mekteplerin zorunlu hâle gelmesinin ilk adımlarının 

atıldığı söylenebilir. Bu zorunluluk her ne kadar İstanbul ile sınırlı tutulmuş olsa da 

bu ferman, devletin sıbyan mektepleri ile ilgili çalışmalar başlatacağının bir 

göstergesi olarak kabul edilebilir. Fermanda sıbyan mekteplerindeki eğitimin 

amacının önce Kur’an okumayı öğretmek, ardından öğrencinin kabiliyetine göre 

tecvid, ilmihâl ve akaid ile ilgili bilgileri kazandırmak olduğu ifade edilmektedir. Bu 

bilgiler Osmanlı Türkçesi olarak yazılmış risalelerin okutulması ile kazandırılmak 

istenmektedir. Fermana göre eğitimden mahalle imamları, mektep hocaları ve eğer 

çocuk bir esnafın yanında çalışıyor ise o esnaf sorumludur. Ailelerin kendileri gibi 

cahil çocuk yetiştirmemelerinin tavsiye edilmesi fermanın, halkın eğitim düzeyini 

ortaya koyması bakımından önemlidir. Buluğ çağına erişmemiş bir çocuğun 

çalıştırılarak eğitimden mahrum edilemeyeceği belirtilerek bu sebeple çocukların 5-6 

yaşlarında okuldan alınarak ehl-i hirefin (sanat sahibi) ve esnafın yanına verilmesi 

yasaklanmıştır. Ancak çocuk okuldaki eğitimini tamamladıktan sonra velisi ve hocası 

tarafından İstanbul, Eyüp, Üsküdar veya Galata kadısına götürülerek mühürlü bir izin 

belgesi alındıktan sonra esnafın yanına yardımcı olarak gönderilebilecektir. Anne 

babası olmayan ve çalışmak zorunda olan çocukların ustaları, yalnızca onlara sanat 

öğretmekle kalmayacak, okula da gönderip temel bilgileri almalarını 

sağlayacaklardır. Esasen daha önce de ifade edildiği üzere sıbyan mekteplerinin o 

dönemki amacı, öğrencilere güzel Kur’an okumayı, Türkçe okumayı ve temel dinî 

_____________________________ 
11 Ahmed Cevdet Paşa, Tarih-i Cevdet, Dersaâdet, Matbaa-i Osmaniye, C.XII, 1301, s. 277-279.; 

Ayrıca bkz.: Mahmud Cevad, Maarif-i Umûmiye Nezâreti Târihçe-i Teşkîlât ve İcrâatı XIX. 

Asır Osmanlı Maârif Tarihi, Matbaa-i Amire, 1338, s. 3-5. 



16 
 

bilgileri öğretmektir. Belirtilen fermana göre sıbyan mekteplerinde okutulması 

istenen dersler aşağıdaki Tablo 1.1.’de görülmektedir: 12 

Elifbâ 

Kur’an-ı ‘azîmü’ş şân 

Tecvid 

İlmihâl (Akaid-i Diniyye ve Şerâit-i İslamiyye) 

Kırâat 

Tablo 1.1: Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı Âlî’de Sıbyan Mekteplerinde Okutulması 

Planlanan Dersler. 

İlerleyen yıllarda çıkartılan pek çok kanunda maddeleri tekrarlanan söz 

konusu ferman, hazırlandığı dönemde sıbyan mektepleri ile ilgili köklü değişiklik 

yapmanın zorluğunun yanı sıra medrese ve ulemanın desteğine ihtiyaç duyulması 

sebebiyle uygulanamamıştır.13 Eğitim-öğretim faaliyetlerinin devlet tarafından 

sistemli hâle getirilmeye çalışılması açısından önemli bir başlangıç olan bu ferman 

daha çok teknik konuları içermektedir. Eğitim programı, öğretim yöntemi veya 

derslerin içerikleri ile ilgili herhangi bir düzenleme ne yazık ki bulunmamaktadır.  

1.1.1. Sıbyan Mekteplerinde Elifbâ Öğretiminin Durumu 

Sıbyan mekteplerindeki elifbâ dersinde daha önce de belirtildiği gibi Kur’an, 

kadim Elifbâ kullanılarak öğretilmiştir.14 El yazması nüshaları da mevcut olan15 

cüzün yazarı ve yayın yılı hakkında net bir bilgi bulunmamaktadır.16 Bahsi geçen bu 

cüzün, Hz. Ali’ye nispet edilmesi sebebiyle çok uzun yıllar hiç değiştirilmeden 

_____________________________ 
12 Ahmed Cevdet Paşa, a.g.e., s. 279. 
13 Bayram Kodaman, Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1988, s. 59. 
 Yazarı ve yazıldığı tarih belli olmayan, ilk ve 1856 yılına kadar tek olan Elifbâ Cüzü isimli eser, aynı 

isimdeki elifbâlarla karışmaması için çalışma boyunca metin içinde “kadim Elifbâ” olarak 

isimlendirilecektir.  
14 Elifbâ Cüzü, 1311.  
15 Elifbâ Cüzü, t.y., TSMK, EH, 436- 437; Elifbâ Cüzü, t.y., SYEK, 2561/165.; Elifbâ Cüzü, t.y., 

SSM, 190-0410.; Elifbâ Cüzü, 1826/27 ve Elifbâ Cüzü, 1844., Ayverdi Koleksiyonu, akt. Yıldız 

Demiriz, Osmanlı Kitap Sanatında Doğal Çiçekler, İstanbul, Yorum Sanat, 2005, s. 233, 245. 
16 Cüzün el yazması nüshalarından biri, 1840’lı yıllarda Hattat Mustafa Vasıf (ö.1853) tarafından 

yazılmıştır. Kadim Elifbâ’nın diğer bir yazma nüshasının son sayfasında “Bu cüz, ismetlu Refia 

Sultan efendimizindir” notu yer almaktadır. Dolayısıyla cüzün, 1846-1850 yılları arasında 

yazıldığını söylemek mümkündür. 



17 
 

kullanıldığı belirtilmektedir.17 İleride daha geniş şekilde açıklanacak olan kadim 

Elifbâ’nın öğretiminde çok eski çağlardan itibaren kullanılmaya başlanan ve birçok 

ülkede 19. yüzyılın ikinci yarısına kadar en çok kullanılan okuma yazma öğretim 

yöntemi olan harf/adlandırma/tesmiye yöntemi kullanılmıştır. Metni anlamaktan 

ziyade kelimeyi tanımaya yönelik olan harf yönteminde, çok çaba sarf edilmesine 

rağmen az ilerleme kaydedilmektedir. Bu yöntemin aynı zamanda ilk okuma dersleri 

sırasında öğrencilere sıkıcı geldiği, okumaların tekrarı ise isteksizlik meydana 

getirdiği belirtilmektedir.18 

Kadim Elifbâ’nın öğretimi sırasında uygulanan harf yönteminde, hoca 

tarafından öğrencisine bire bir olarak önce harflerin tamamı Arapça isimleri ile ا        

 olarak öğretilmiştir. Daha sonra üstün, esre ve ( ثاء ) ث ,( تاء ) ت ,( باء.) ب ,(الف )

ötre harekeler “Elif üstün e, elif esre i, elif ötre ü, be üstün be, be esre bi, be ötre 

bü, te üstün te, te esre ti, te ötre tü, se üstün se, se esre si, se ötre sü.(…)” şeklinde 

hecelenerek öğretilmiştir.19 Heceleme yapılırken harekeli harf; önce harfin ismi, 

ardından harekenin ismi, son olarak da harfin harekeli sesi söylenerek okutulmuştur. 

Bu şekilde heceleme yapılarak tenvin ve cezm işaretleri ile de harflerin seslendirilişi 

öğretilmiş Kur’an’ı doğru okuyabilmek için asgari şart olan med harfleri, şedde, 

çeker, zamir gibi konularla ilgili hiç örnek okuma yapılmadan dualar bölüme 

geçilmiştir. Elifbâ bitirilip Kur’an okunmaya başlandıktan sonra Osmanlı Türkçesi 

_____________________________ 
17 Necib Asım, “Elifbâmız Hakkında Bazı Mülahazalar”, Daru’l Fünûn Edebiyat Fakültesi 

Mecmuası, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1332-1334., s. 131.; İsmail Durmuş, “Harf”, DİA, C.XVI, 

İstanbul, TDV Yay., s. 162.; Fuat Baymur, İlkokuma Yazma Öğretimi, 2. bs., İstanbul, İnkılab 
Kitabevi, 1947, s. 26. 

18 William S. Gray, Okuma ve Yazı Öğretimi, Çev. Nejat Yüzbaşıoğlulları, İstanbul, Milli Eğitim 

Basımevi, 1964, s. 90. 
 Fetha (Üstün): َـ Sözlükte, “açmak veya açıklık” anlamındadır. Istılahta ise; sese doğrultu vermek 

için alt çenenin biraz düşmesiyle ağzın aldığı açılma durumudur. İnce harflere “e” sesi verirken 

normal açık, kalın harflere “a” sesi verirken ağız biraz daha açıktır. Mutçalı, a.g.e., s. 643.; 

Karaçam, a.g.e., s. 250.; Pakdil, a.g.e., s. 123. 
 Kesra (Esre): ِـ Sözlükte “kırmak ve kırık” anlamındadır. Istılahta ise; alt çeneyi kırıp, ağzı 
açmamaktır. İnce harfte “i”, kalın harfte ise “ı” dan “i” ye inen bir ses verir. Mutçalı, a.g.e., s .761.; 

Karaçam, a.g.e., s. 250; Pakdil, a.g.e., s. 124. 
 Damme (Ötre): ُـ Sözlükte “toplama, birleştirme” anlamına gelir. Istılahta ise sese doğrultu vermek 

maksadıyla belli bir miktarda dudakları yummak anlamına gelmektedir. Bu hareke, kalın harfe “u” 

sesi, ince harfe ise “u-ü” arası bir ses verir. Çok ince “ü” sesi Kur’an telaffuzunda yoktur. Mutçalı, 

a.g.e., s. 508.; Karaçam, a.g.e , s. 251; Pakdil, a.g.e., s. 15. 
19 Baymur, a.g.e., s. 32. 



18 
 

ile yazılmış metinler okutulmuştur.20 Elifbâ bu şekilde öğretildiğinde, harekelerin 

tam olarak kavranamadığı, öğrencinin hocasının söylediği heceyi doğru telaffuz 

edebilse dahi gördüğü zaman okuyamadığı belirtilmekte elifbâ öğretiminden 

beklenen verimin alınamadığı ifade edilmektedir. Öte yandan öğrencilerin harekeli 

metin okumaya alışması dolayısıyla harekesiz Osmanlı Türkçesi metinlerini 

okuyamadıkları da anlatılmaktadır.21  

Bu durumu Ali Haydar, yıllar sonra yazdığı Elifbâ Kitabiyâtı (1924) isimli 

makalesinde şu cümlelerle eleştirmiştir: 

“Türkçe öğrenemiyorlardı. Çünkü bu elifbâda Türkçe’de kullanılan p, ç, j 
gibi harfler, hurûf-ı imlâ temrinatı (sesli harf) görevi gören harflerle ilgili 

alıştırmalar ve Türkçe'de müsta’mel (kullanılan) hiçbir kelime yoktur. 
Tilavet-i Kur’an dahi öğrenemiyorladı, çünkü bu elifbâ yalnız resmi 
harekelerin temrinine ehemmiyet verip, harfi harekelerin temrinine hiç 

mevki verilmemiştir. Bu elifbâ risalesini ikmal (bitiren) eden zeki bir 
çocuk bile, سبحانك ,  يقول ,  قال gibi basit kelimeleri okumaktan acizdir.”22 

Yukarıdaki alıntıdan anlaşılacağı üzere elifbâda, Osmanlı Türkçesi okumak 

için gerekli olan p, ç, j gibi harfler ve imlâ harfleriyle yazılmış okuma örnekleri 

bulunmamaktadır. Ayrıca Kur’an okumak için gerekli olan med konusuna da yer 

verilmemiştir. Dolayısıyla bu elifbâyı bitirenlerin Kur’an ve Osmanlı Türkçesi 

okuması neredeyse imkânsızdır.  

Konuyla ilgili 1882 yılında yayınlanan bir belgede memlekette en geri kalan 

halkın Müslüman halk olduğu; köy ve nahiyelerde Kur’an’ı biraz heceleyebilecek 

birinin bayağı âlim olarak göründüğü ileri sürülmektedir.23 Benzer şekilde 

Saçaklızade Mehmed Efendi (ö.1732) de 1700’lü yılların başında “Başında kocaman 

_____________________________ 
20 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 329. 
21 COA, ŞD., 205/11, 2 S 1286. (Çalışmamızda Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivlerine atıf yapılırken 

ilk olarak dosya numarası, ikinci olarak ise gömlek numarası yazılmaktadır.) Ayrıca bkz.: Osman 

Ergin, a.g.e., s. 84, 463.; Yahya Kemal, Çocukluğum, Gençliğim, Siyasi ve Edebi Hatıralarım, 

İstanbul Fetih Cemiyeti, 3. bs., 1986, s. 1-2, 21-29; Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey, Eski 

Zamanlarda İstanbul Hayatı, Haz. A. Şükrü Çoruh, İstanbul, Kitapevi Yay., 2001, s.13-21.; 

Muallim Naci, Ömer’in Çocukluğu, İstanbul, Morpa, 2007, s. 23.; Kara ve Birinci, a.g.e., s. 74, 

128, 186, 253. 
22 Ali Haydar, “Elifbâ Kitâbiyâtı”, Muallimler Mecmuası, S:17-18, 1924, s. 351. 
23 Kodaman, a.g.e., s. 68. 



19 
 

sarık taşıyan pek çok kimselerin kıraatler ve Kur’an’ın okunuşu ile ilgili en meşhur 

meseleleri bile bilmediklerini ve Kur’an’ı kadınlar ve köylüler gibi okuduklarını 

görürsün.” diyerek halkın Kur’an okuma seviyesini ortaya koymaktadır.24 

Tüm bu bilgilerden hareketle elifbâ dersinde Kur’an ve Osmanlı Türkçesinin 

doğru, hızlı ve kalıcı şekilde öğretilemediği eğitimde yenileşme hareketlerinin 

olduğu 1800’lü yılların ilk yarısında farkedilmiş ve elifbâ öğretiminin yeniden ele 

alınması amacıyla çalışmalara başlanmıştır. 

1.1.2. Sıbyan Mekteplerini Islah Çalışmaları 

II. Mahmud döneminde (1808-1839) ilk mekteplerdeki aksaklıkların ve elifbâ 

öğretiminde yaşanan sorunların giderilip çocukların Türkçe okuma yazma konusunda 

daha iyi seviyeye getirilebilmeleri maksadıyla Meclis-i Umûr-ı Nâfia tarafından 

1838 yılında bir lâyiha yayınlanmıştır.25 Bazı tespit ve önerilerin yer aldığı 

lâyihadaki hususları şu şekilde sıralayabiliriz:  

 Mahalle mekteplerindeki dersler, çocukların kişisel özellikleri dikkate 

alınmadan yapılmaktadır. Bu uygulama doğru değildir.  

 Sıbyan mekteplerindeki eğitim öğretimde kural ve nizam olmadığından 

hocalar çocuklara uygun yöntemler kullanmaksızın ders vermekte, bu da öğrencilerin 

vakitlerini boşa geçirmelerine sebep olmaktadır. 

 Küçük yaştaki çocuklar bir sanatta hakkıyla ilerlemiş olup öğrendikleri 

şekilde eser ortaya koyabilseler bile okul eğitimi almadıkları için o sanata katkı 

yapamaz ve ilerletemezler.  

 Çocuklar mahalle mekteplerine devam etmedikleri takdirde vatan ve millet 

sevgisinden yoksun olarak yetişmektedirler.  

_____________________________ 
24 Saçaklızade, Tertîbü’l Ulûm, Çev. Zekeriya Pak ve M. Akif Özdoğan, Kahramanmaraş, 2009, s. 

173. 
 Meclis-i Umûr-ı Nâfia: 1838’de kurulan eğitim sisteminin ve kurumlarının düzenlenmesi ile ilgili 

çalışmalar yapan ilk kurumdur. 
25 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiyye -İkinci Sene-, Dârülhilâfetülâliye, Matbaa-i Âmire, 

1317, s. 16-21. 



20 
 

 Öğrencilerin hoca karşısında teker teker ders okumaları hocayı haddinden 

fazla meşgul etmekte ve diğer öğrencilerin boşa zaman geçirmelerine sebep 

olmaktadır. 

Lâyihada söz konusu problemlerin çözümüne öneri olarak;  

 Mahalle mekteplerine çekidüzen verilmelidir. 

 Mekteplerde, sınıf-ı evvel (mahalle mektepleri) ve sınıf-ı sâni olarak (selâtin-i 

izam mektepleri) şeklinde derecelendirilerek eğitim verilmelidir. 

 Devlet memurları tarafından hocaların bilgi durumları ve öğretmenlik 

kabiliyetleri teftiş edilip hocalığa uygun olanlar istihdam edilmelidir. 

 Öğrenciler kişisel yetenek ve bilgi düzeylerine göre gruplandırılmalıdır.  

 Dersler tek tek değil küçük gruplar hâlinde yapılmalıdır.  

 Sınıf-ı evvelde eğitim aldıktan sonra devam edecekleri sınıf-ı sânilerde 

Türkçe okumalarını ilerletmek amacıyla Tuhbe-ı Vehbi, Nuhbe-i Vehbi, Sübha-ı 

Sıbyan, Birgivi Risalesi ve çeşitli ahlak kitapları okutulmalıdır.  

 İki hatim bitirmiş ve ilmihal okumuş öğrenciler sınıf-ı sânilere 

yönlendirilmelidir.26  

Üzerinde durulan lâyiha kararlarının yayınlanmasının ardından Dâr-ı Şûrâ-yı 

Bâb-ı Âlî, söz konusu önerilere karşılık bazı çekinceler ileri sürerek bunları şu 

şekilde gerekçelendirmiştir: 

_____________________________ 
 Tuhbe-ı Vehbi: Sünbülzade Vehbi (ö.1809) tarafından Farsça kelimeleri ezberletmek amacıyla 
yazılmış bir çeşit sözlüktür. Kolay ezberlenmesi için manzum olarak yazılan eserde sözcükler 

arasında öğretici nitelikte Osmanlı Türkçesi şiirlere yer verilmiştir. 
 Nuhbe-i Vehbi: Sünbülzade Vehbi (ö.1809) tarafından Arapça kelimeleri ezberletmek amacıyla 

yazılmış bir çeşit sözlüktür. Kolay ezberlenmesi için manzum olarak yazılan eserde sözcükler 

arasında öğretici nitelikte Osmanlı Türkçesi şiirlere yer verilmiştir. 
 Sübha-ı Sıbyan: Yazarı hakkında net bir bilgi olmayan eser, Arapça kelimelerin Türkçe karşılığını 
kolay ve zevkli bir şekilde öğretmeyi hedefleyen manzum sözlüktür. 

 Birgivi Risalesi: İmam Birgivi tarafından (ö. 1573) 1562/63 senesinde yazılmış olan eserin ilk 

bölümü vasiyetname, ikinci bölümü ilmihal niteliğindedir. İmani konular ele alındıktan sonra 

ibadetler hakkında bilgi verilmektedir. Y”etişkinler için yazılmış bir eserdir. 
26 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 8-10. 



21 
 

 4-5 yaşındaki çocukların elifbâ öğretimi sırasında grup olarak ders 

yapamazlar. Grup halinde ders yapabilmeleri için harflerin ve hecelerin öğrenilmiş 

olması gerekmektedir.  

 Grup hâlinde yapılacak olan derslerde her ne kadar harflerin sesleri işitilerek 

öğrenilebilse de şekilleri görülemeyeceği için harf öğretimi tam olarak 

gerçekleşemez.  

 İki hatim bitirilmiş olsa bile Türkçe metinleri okuyamayacaklarından 

öğrencilerin sınıf-ı sânilere yönlendirilmeleri doğru değildir.  

 Kabiliyetli olup Türkçe okuyabilen öğrencilerin Türkçe okuma kitaplarına 

yönelmeleri hâlinde Kur’an ve tecvid öğrenimleri aksayabilir. 

 Hafızların azalmaması için 3, 5 veya 6 hatim yapıp tecvid öğrenenlerden 

istekli olanlar da hafızlık yapmaları konusunda teşvik edilmelidir. 

Meclis-i Umûr-ı Nâfia, Dâr-ı Şûrâ-yı Bâb-ı Âlî’nin yayınlanan söz konusu 

lâyihaya yapmış olduğu değerlendirmeler üzerine bazı açıklamalarda bulunmuştur. 

Buna göre öğrencilerin; sınıf içinde elifbâ, Kur’an, ilmihal ve tecvid öğrenenler 

olarak sınıflandırılıp gruplar hâlinde oturmaları sağlanmalıdır. Açıklamada ilk 

lâyihada mahalle mekteplerinden sonra üst mektebe yönlendirilmek için öğrencinin 

iki hatim yapmasından kastın Kur’an’ı hatmeden, tecvid ve ilmihal bilgisi tam olan 

öğrenciler olduğu ifade edilerek hafızlık yapmak isteyenlerin sıbyan mektebine 

devam etmesinin önemi vurgulanmıştır.27  

Meclis-i Umûr-ı Nâfia’nın karşı cevap niteliğindeki açıklamaları üzerine 

konuyla ilgili görüş alışverişi aşağıdaki metindeki gibi devam etmiştir:  

“(...) Lâyiha-ı mezkûrede şâkirdânın bir mektebde ayrı ayrı ders okumaları 
ta’tîl-i ta’allümlerini (derse ara verme) mûcib olduğundan bahisle şâkirdân-

ı merkûmenin (öğrencilerin başka başka) sınıflara taksîmiyle her bir sınıfa 
ders tahsîsi ve bunlara birden ders verilmesi yazılmış ve vak’a bu sûret 
şâkirdânın ta’tilden ve hâcelerinin iştigâlden vâreste olmalarını 

 
 Dar-ı Şura-yı Bab-ı Âlî: 1838 yılında devlet görevlilerinin ve memurların denetlenmesi amacıyla 

kurulmuştur. Ayrıntılı bilgi için bkz.: Ali Akyıldız, Tanzimat Dönemi Osmanlı Merkez 

Teşkilatında Reform (1836-1856), İstanbul, 1993, s. 218-222. 
27 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 11-13. Ayrıca bkz. Mehmedoğlu, a.g.e., s. 103-105. 



22 
 

(kurtulmaları) mûcib (gerekli) görülmüş ise de cümleye ma’lûm olunduğu 

üzere şâkirdâna birden ders verilmesi usûlünün icrâsı eşkâl-i hurûfu 
(harflerin şekillerini) öğrenmiş ve kavâ’id-i hecâyı (alfabenin kurallarını) 
tahsîl eylemiş etfâl hakkında mümkin olarak dört beş yaşında henüz 

mektebe virilmiş ve eşkâl-i hurûfu görmemiş ve bilmemiş olan etfâl fakat 
hurûfu tekellüm itse (söylese) bile eşkâl-i hurûfâtı be-heme-hâl hâcelerinin 
birer birer gösterüp ta’lîm itmelerine mütevakkıf olacağından bu 

misillüllere birden ders verilmesi yaʽnî hâceleri on, on beş-yirmi çocuğu 
birden karşısına oturtup elifbâ harflerini birer birer hîn-i ta’lîmde (ders 
sırasında) o misillü çocuklara yalınız hurûfun lafzen tekellümünü öğretmek 

mümkin olur ise de eşkâl-i hurûfâtı başka başka irâ’e etmedikçe 
(göstermedikçe) öğretilmesi mümkin olamaz gibi hâtıra gelmiş ve bir de 
mahallât mekteblerinde bir iki hatim itmiş etfâl ba’dehû selâtîn-i izâm-ı 

cennet-makâm hazerâtı mekteblerine alunup orada lisân-ı Türkî üzre inşâ 
ve lugât-ı mütenevvi’a ve Birgivî risâleleri ve ahlâk kitâbları ve hatt-ı 

kitâbet ta’allüm ve temeşşuk itmelerine bir diyecek yok ise de yalnız bir iki 
hatm-i şerîf etmiş bulunan etfâl misillü inşâ ve lügat ve risâle kırâ’atına 
kesb-i kâbiliyyet idemeyeceğinden ve meselâ müsta’id olub da bi’l-farz 

kâbiliyeti olsa dahi iş bu kitâbların kırâ’atıyla meşgûl olup Kur’ân-ı 
azîmü’ş-şân tilâvet ve kırâ’atı noksân kalacağından başka ilm-i tecvîd ve 
vücûh-ı kırâ’at ta’allümünden bî-behre olacağından bu mahzûra binâ’en 
(...).”28 

Metne göre; 

 Öğrencilerle gruplara ayrılarak ders yapıldığı takdirde, hocanın bir öğrenci ile 

ilgilenirken diğer öğrencilerin ders içi boş vakit geçirme süreleri azalacağı gibi 

hocaların da derste uzun süre meşgul olma durumları ortadan kalkacaktır. Ancak 

grup dersi yapabilmek için, öğrencilerin harflerin şekillerini ve alfabenin kurallarını 

öğrenmiş olmaları gerekir. 

 Harflerin şekillerini hiç görmemiş olan çocuklar tekrar sebebiyle harflerin 

seslerini öğrenseler bile kendileriyle birebir ilgilenilmedikten sonra harflerin 

şekillerini öğrenemezler. Bu sebeple elifbâ öğretiminde grup dersi yapılmamalıdır. 

 Mahalle mekteplerinde bir iki hatim yapmış çocukların daha üst mekteplerde 

Türkçe yazı ve kompozisyon çalışmasına, lügat dersi görmesine, Birgivi Risalesi gibi 

risaleler ile ahlak kitapları okumasına karşı çıkılamaz. Ancak, 

 Bir iki hatim yapmış çocuklar Türkçe okuma yazma konusunda 

eksiktirler, bütün bu sayılanları yapamazlar. 

_____________________________ 
28 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 14. 



23 
 

 Aralarından Türkçe konusunda kabiliyetli olanlar çıkabilir. Onlar 

Türkçe okumakla meşgul olurken Kur’an okumayı, tecvid öğrenmeyi ve kıraat 

ilmini ihmal edebilecekleri için bu öneri sakıncalıdır. 

Tüm bu açıklamalardan sıbyan mekteplerinin o dönemde en önemli amacının, 

çocuklara Kur’an okumayı öğretmek olduğu açıkça anlaşılmaktadır. Hatta bu 

amacın, Türkçe okumayı öğretmenin bile önünde olduğunu söylemek mümkündür. 

Zira söz konusu yazışmalara göre öğrencilerin Türkçe okumak için çaba sarf edecek 

olması, Kur’an okumasını aksatabileceği endişesiyle kabul görmemektedir. Diğer 

yandan bu dönemin eğitim anlayışında insanları ahirete hazırlama gayesi yanında 

dünya hayatına da hazırlaması gerektiği yönünde düşünce hâkim olmaya başlamıştır.  

1838 yılında yapılan bu karşılıklı yazışmalar devam etmiş son olarak Meclis-i 

Vâlâ-yı Ahkâmü’l Adliye’nin verdiği kararla sıbyan mektepleri ile medreseler 

arasına öğretim kademesi olarak sınıf-ı sâni okullarının kurulmasına karar 

verilmiştir.29 Padişah tarafından daha sonra rüşdiye olarak isimlendirilen bu okullar 

açılıncaya kadar Osmanlı Türkçesi okuma yazmayı bilen, Arapça ve Farsça 

dilbilgisine sahip, rik’a hattını yazabilen, dört işlem yapabilen devlet memurları 

yetiştirmek amacıyla 1838 yılında Mekteb-i Maârif-i Adliye ve Mekteb-i Umumi 

Edebiye faaliyet göstermeye başlamıştır.30  

1.1.3. Usul-i Cedid Hareketinin Elifbâ Öğretimine 

Yansımaları 

Yeni metot, yeni yöntem anlamına gelen usul-i cedid, Tanzimat Dönemi’nde 

kolaylıkla, kısa sürede ve etkili bir biçimde öğretim yapma amacının neticesinde 

_____________________________ 
 Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâmü’l Adliye: 1838 yılında kurulan meclisin görevi yapılması düşünülen 

reformların gerçekleştirilmesi amacıyla kanun ve nizamları hazırlamak ve Dâr-ı Şûrâ-yı Bâbıâlî, 

Dâr-ı Şûrâ-yı Askerî’nin tanzim ettiği mazbatalara son şeklini vermekti. Ali Akyıldız, “Meclis-i 

Vâlâ-yı Ahkâmü’l Adliye”, DİA, 2003, C.XXVIII, s. 250-251. 
29 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 17-18.; Aziz Berker, Türkiye’de İlk Öğretim, Ankara, Milli Eğitim 

Basımevi, 1945, s. 8-11. 
30 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiyye, 1317, s. 22. Ayrıca bkz.: Kodaman, a.g.e., s. 91.; Ergin, 

a.g.e., s. 441.; Somel, “Kırım Savaşı, Islahat Fermanı ve Osmanlı Eğitim Düzeninde Dönüşümler”, 

a.g.e., s. 63. 



24 
 

ortaya çıkmış olan bir harekettir.31 Bu amacı gerçekleştirebilmek için eğitim alanında 

ve ders öğretim yöntemlerinde yenilikler yapılmış mekteplerin fiziki şartları 

iyileştirilmeye çalışılmıştır. 1847 yılında rüşdiyelerde başlayan usul-i cedid hareketi 

sıbyan mekteplerinde de etkisini göstermiştir. Aynı yıl yayınlanan Etfâlin Taʽlîm ve 

Tedrîs ve Terbiyelerine Ne Vechile Eylemeleri Lazım Geleceğine Dair Sıbyân 

Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât sıbyan mekteplerinin işleyişi, 

süresi, akademik kadrosu, ceza ve mükâfat uygulamaları gibi konular yer vermenin 

yanı sıra elifbâ öğretimine yeni bir usul önerisinde bulunmuştur.32 Sıbyan 

mekteplerini düzene sokmak için hazırlanan bu talimattaki yenilikler her ne kadar 

tam olarak uygulanamasa da tavsiye ettiği öneriler bakımından dikkat çekicidir. Söz 

konusu önerilerin elifbâ öğretimi ile ilgili olanları şöyle sıralanabilir: 

 Eğitim süresi 4 yıl olan sıbyan mekteplerine en geç 6 yaşında başlanmalıdır.  

 Mektebe gönderilmeyen çocuklar imamlar ve muhtarlar tarafından tespit 

edilerek velileri uyarılmalı ve hiçbir şekilde iltimas kabul edilmemelidir. 

 Mekteplerde önce elifbâ öğretimi yapılmalı, ardından Amme cüzü ve 

sırasıyla diğer Kur’an cüzleri okunup hatim edilmelidir. 

 Öğrencilerin elifbâyı kısa sürede ve az bir çaba ile öğrenip okuyabilmeleri 

için yazılıp silinebilen taş levhalar üzerine yazma çalışmaları yapılmalıdır. 

_____________________________ 
31Bu çalışmada usûl-i cedid hareketinin sadece eğitim alanına etkisi üzerinde durulmuş, sosyal, 

kültürel ve siyasi yönü ele alınmamıştır. Usûl-i cedîd hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Akyüz, Türk 

Eğitim Tarihi, s. 180-183.; Fahri Temizyürek, “Selim Sabit Efendi ve Usûl-i Cedid Hareketi 

İçerisindeki Yeri”, Gazi Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 1999.; 

Süleyman Akyürek, “Tanzimat Dönemi İlköğretim Okullarında Usûl-i Cedid Hareketi”, Erciyes 

Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 1998. 
 Bu talimat çalışma boyunca “Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât” olarak ifade 

edilecektir. 
32 Etfâlin Taʽlîm ve Tedrîs ve Terbiyelerine Ne Vechile Eylemeleri Lazım Geleceğine Dair 

Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, 1263, s. 3-4.; Ayrıntılı bilgi için bkz.: 

Yahya Akyüz, “İlköğretimin Yenileşme Tarihinde Bir Adım: Nisan 1847 Talimatı”, Ankara 

Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, S:5, 1994, (Çevrimiçi) 

http://dergipark.gov.tr., 15.5.2015. 
 Kur’an-ı Kerim’in 20 sayfalık bölümlerine cüz denir. Kur’an-ı Kerim’in 30. cüzü (   َعم kelimesi ile 

başlayan) Nebe Suresi’dir. Nebe Suresi “   َعم” kelimesi ile başladığı için halk arasında “Amme Cüzü” 

ifadesi kullanılır. 



25 
 

Bu önerilerin yanı sıra aşağıdaki alıntıdan da anlaşılacağı gibi üzerinde 

durulan talimatta harf öğretimi sırasında o zamana kadar uygulanan yöntemin dışında 

yeni bir usul önerilmektedir: 

“(…) Elifbâ’ya başlayan sabiye hem hurûfâtı okutmak ve hem de bunların 
yavaş yavaş yazıyı dahi öğrenmeleri için öteden beri Mekke-i Mükerreme 

ve Medine-i Münevvere ve sâir havâli-i Arabistan’da olageldiği misilli 
üzerine yazı yazılır silinir surette taraf-ı eşref-i saltanat-ı seniyeden her bir 
mektebe lüzumu miktar ita buyurulacak levhalara eşkâl-i hurûfu yazdırmak 

münasip olacağından işbu levhalardan mektebe başlayan sabilere birer tane 
verilip mesela taallüm eyledikleri ج , ث , ت , ب , ا satırını kabil olduğu 

derece ol levhaya yazdırıp harflere fetha ile hareke vererek ج’e kadar 
okunduktan sonra “şekl-i ا  böyledir ve bu harfe الف”derler diye çocuğun 
mümkün mertebe zihni aldığı tabir ile ifade ve bu siyak üzere birkaç kere 

tekrar ve iade edeler. Çünki bigayetillah-i teala kabiliyet-i sanat-ı kitâbet 
(yazı yazma kabiliyeti) tabiat-ı insaniyede mezkur olmağla, çocuklar kendi 
kendiyle kalsa bile la’b suretiyle (ağzından salya akacak kadar küçük) 

olanlar bile beher hal (mutlaka) kalemi veyahut bir çöpü eline aldıkta ve 
mürekkep (...) Birden çok harfin, örneğin الف sair harflere bitiştiği vakitte 
ne şekil bitişir onun (جيم  ,ثا ,تا , با  diye يا’ya kadar olan ittisali keyfiyetini ve 
kezalik   با  ve تا  ve ثا veya جيم harflerinin ahir hurufa bitiştiği suretlerini 

hace efendilerin hîn-i ta‘limde   َبجَ    بتَ    بب diye irae ve ifadesiyle ne resimde 
olduğunu öğrenecekleri derkar olup (…).”33 

Yukarıdaki metinde önerilen metoda göre harflerin öğretiminde şu şekilde bir 

yol izlenmelidir: 

 Elifbâ öğretiminin daha kolay ve hızlı şekilde yapılabilmesi için Mekke, 

Medine ve Arabistan’ın çeşitli bölgelerinde olduğu gibi her bir öğrenciye yazılıp 

silinebilen levhalar verilmelidir.34 

 Harfler gruplandırılarak ve levhalara yazılara öğretilmelidir. 

 Harfler ilk olarak (  جيم  şeklinde isimleriyle değil, üstün ( الف , باء , تاء , ثاء ,

harekeli sesleri ile öğretilmelidir. 

 Harfler sadece isimleri ezberletilerek değil aynı zamanda şekillerinin 

öğrencilerin anlayacağı cümlelerle izah edilmesi yoluyla öğretilmelidir. 

_____________________________ 
33 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, s. 3-4. 
34 Talimatta geçen öğrencilere padişah tarafından levha verilmesiyle ilgili olarak Nafi Atuf şu 

değerlendirmeyi yapar: “Mekke, Medine vesair Arabistan havalisinde olduğu gibi demesinin sebebi 

taştahtayı mektebe sokmak isterken softaların itiraz ve isyanından korkulmasıdır. Yoksa ne 

Mekkede ne de Medinede taştahta kullanıldığı bile yoktu.” Nafi Atuf, Türkiye Maarif Tarihi, y.y. , 

Milliyet Matbaası, 1930, s. 101. 



26 
 

 Harfler ilk olarak üstün harekeli sesleri ile öğretildiği için şekilleri izah 

edilirken isimleri öğrenciye söylenmelidir. 

 Harflerin üstün harekeli sesleri, isimleri ve şekilleri tekrar edilmeli ve 

öğrenciye tekrar ettirilmelidir. 

 Yazma isteği insanın doğasında mevcut olduğundan ders aracı olarak 

kullanılmalı ve harflerin şekilleri öğrencilere yazdırılmalıdır. 

 Harflerin tamamı öğretildikten sonra başta, ortada ve sonda aldıkları şekiller 

üzerinde konuşulmalı ve yazılarak anlatılmalıdır. 

 İki harfli hece ve kelimeler hem daha kolay öğrenmeyi sağlamak hem de yazı 

yazmayı öğretmek için yazılıp silinebilen levhalara yazdırılmalıdır. Üç ve daha fazla 

harfi olan kelimeler ise harflerin bitişirken aldıkları şekillerin kavranmasının elifbâ 

okuyan öğrenciler için zor olması sebebiyle Kur’an okumada belli bir seviyeye 

gelindikten sonra yazdırılmalıdır. 

Üzerinde durulan talimat, elifbâ öğretimine getirmiş olduğu yenilikler 

bakımından önemlidir. Zira harf öğretimi, o zamana kadar uygulanan harf 

yönteminden, harflerin isimlerinin ezberletilerek öğretilmesinden, farklı olarak 

harflerin üstün harekeli seslerinin öğretilmesi şekline dönüştürülmek istenmiştir. 

Ayrıca harflerin isimlerinin öğretilmesinin yanı sıra şekillerinin de izah edilmesi 

diğer bir deyişle harflerin iyice kavraması önerilmektedir. Harflerin bitişirken 

aldıkları şekillerin farklı olduğunun öğrenciye kavratılması hedeflenmektedir. 

Böylece hem okuma hem de yazma sırasında ortaya çıkabilecek olan problemlerin 

bertaraf edilmesi istenmektedir.  

Elifbâ boyunca her sayfanın yazdırılması; Kur’an’a geçildiğinde ise Kur’an 

sayfalarının yazılıp silinmesi uygun görülmediği için düzenlenecek olan Türkçe 

sözlük ve ahlak risalelerinin sayfalarının yazdırılması önerilmektedir. Okuma ile 

beraber yazı yazmanın da öğretilmesini destekleyen öneriler, devletin artık elifbâ 

dersi ile hem Kur’an hem de Osmanlı Türkçesini birlikte öğretmeyi hedeflediğini 

göstermektedir. Talimata göre ikinci hatime başlayan öğrencilere ilmihal ve tecvid 

öğretilmesi, bu yapılırken kolay öğretim yollarına göre eğitim yapılması tavsiye 

edilmektedir. Talimatta dikkat çeken diğer bir husus, hafızlığın önemsenmesi ve 



27 
 

hafızlığa küçük yaşlarda başlanmasının başarı itibarıyla tavsiye edilmesidir. 

Değerlendirmesi yapılan talimatta sıbyan mekteplerinde okutulması planlanan 

derslere yer verilmektedir. Burada dikkat çeken hususlardan biri derslerin sınıf 

geçme usulüne göre yapılacağının belirtilmesidir. Henüz ders programlarının yıllara 

göre hazırlanmaya başlanmadığı bu dönemde birinci hatim ve ikinci hatim 

okunurken Kur’an derslerine ek olarak yapılması planlanan dersler aşağıdaki Tablo 

1.2’de görülmektedir.35 

BİRİNCİ HATİM SIRASINDA İKİNCİ HATİM SIRASINDA 

Elifbâ Türkçe Tecvid 

Amme Cüzü ve diğer cüzler İlmihal Risalesi 

Türkçe Lügat Sülüs ve Nesih Yazısı 

Ahlak Risaleleri Kur’an-ı Kerim  

Yazı Hıfz-ı Kur’an (İstekli çocuklar yönlendirilecek)  

Tablo 1.2: Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât’a göre Okutulması 

Planlanan Dersler. 

Elifbâ öğretimi açısından talimata bakıldığında sıbyan mekteplerinde 

Kur’an’ın temel dersi olmaya devam ettiği görülmektedir. Harf öğretimi bakımından 

ise harflerin isimlerinden önce üstün harekeli seslerinin öğretilmesi, öğrencilere 

harflerin bitişirken aldıkları şekillerin tanıtılması ve cüz boyunca her sayfanın 

yazdırılmasının önerilmesi gibi birtakım yenilikler getirilmektedir. Diğer taraftan 

hareke öğretiminde hecelemeye dair bir herhangi bir öneride bulunulmaması, elifbâ 

öğretimi konusunda yeni bir bakış açısı gelişmeye başladığını ortaya koymaktadır. 

Tüm bunlara ilave olarak talimatta Osmanlı Türkçesi okuyup yazmak ile ilgili ders 

başlığı olmasına rağmen alfabeye Osmanlı Türkçesinde olan harflerin ilave 

edildiğine dair herhangi bir bilgi bulunmaması dikkat çekicidir.  

Söz konusu talimatı uygulama konusundaki kararlılık, talimatın nüshalarının 

mahalle ve esnafın ileri gelenlerine dağıtılması ve bu yolla halkın sıbyan 

mekteplerindeki yeni uygulamalar hakkında bilgilendirilmesinden anlaşılmaktadır.36 

Fakat elifbâ öğretimi ile ilgili tavsiyelerin sıbyan mekteplerinde uzun yıllar 

_____________________________ 
35 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, s. 3-8. 
36 COA, İ. DH., 148/7648, 4 C 1263. 



28 
 

yaygınlaştırılamadığı görülmektedir. Söz konusu talimatın yayınlanmasından bir yıl 

sonra konuyla ilgili bir belgede usul-i cedid üzere elifbâ öğretiminin nasıl yapıldığı 

şu cümlelerle anlatılmaktadır. 

 “(…) 29 hurûfun harekesizleriyle harekelilerini tekmilden sonra sol 
tarafından bitişecek harfler bunlardır diyerek hurûf-ı muttasılayı ve sol 

canibe bitişmeyecek harfler de budur deyub hurûf-ı munfasılayı tefrik edib 
imlâya medar olmak üzere ezber ettirib aşağı taraflara geçmek (…).”37 

Yukarıdaki belgeden usul-i cedid üzere elifbâ öğretimi yapılırken 29 harf 

harekeli okunuşlarıyla öğretildikten sonra bitişen ve bitişmeyen harflerin gösterilip 

ezberletildiği, hangi harfin hangi taraftan bitiştiğinin kavratıldığı, böylece okuma ve 

yazmada kolaylık sağlanmasının hedeflendiği anlaşılmaktadır. Bahsi geçen belgeden 

hareketle usul-i cedid üzere elifbâ öğretimi ifadesinden kastedilen manalardan birinin 

harflerin başta, ortada ve sonda yazılırken aldıkları şekillerin öğretimi olduğu 

anlaşılmaktadır. Kadim Elifbâ’dan sonra basılan ilk eser38 olan Elifbâ’da 

(1272/1856) da bu konuya yer verilmesi harflerin kelime içerisinde aldıkları 

şekillerin öğretiminin yeni usul üzere elifbâ öğretiminin bir yansıması olarak ortaya 

çıktığını göstermektedir.39  

1.1.4. Tanzimat Dönemi Eğitiminin Temel Özellikleri 

II. Mahmut’un (1808-1839) sıbyan mekteplerini ıslah etmek için başlatmış 

olduğu yenilik faaliyetleri Tanzimat Dönemi’nde (1839-1876) de devam etmiştir. Bu 

dönem 1839 yılında Gülhâne Hatt-ı Hümâyûnu’nun kabul edilmesi ile başlamıştır.40 

Bu belgede devlet yönetimi, halkın can ve mal güvenliği, zorunlu askerlik, yargı, 

adalet ve gayrimüslimlerle ilgili alanlarda yeni düzenlemeler yapılmasına rağmen 

eğitimle ilgili herhangi bir düzenlemeye yer verilmemiştir. Ancak Abdülmecit’in 

(1839-1861), 1845 yılında sadrazam ve vekillere hitaben okuttuğu başka bir 

_____________________________ 
37 COA, C. MF, 128/6386, 7 L 1264. 
38 Osmanlı Türkçesi öğretimini hedefleyen Mehmed Rüşdi’ye ait Nuhbetü’l Etfal isimli eserin 

h.1269/1853 yılında te’lif edildiğine dair belge olmakla birlikte, eserin birinci basımı h.1274/1858 

tarihlidir. Bu sebeple çalışma boyunca basım yılı 1272/1856 olan Elifbâ’nın ilk elifbâ olduğu ifade 

edilecektir. Bkz. COA, İ. MVL 280/10938, 26 L 1269. 
39 Elifbâ, 1272, y.y., s. 1-2. 
40 Düstur, Birinci Tertib, C.I, Matbaa-i Amire, 1289, s. 4-7. 



29 
 

fermanda; devletin amacının ülkenin ve halkın refahını sağlamak olduğunu 

belirtilerek bu amacı gerçekleştirmek için halkın bilgisizliğinin giderilmesinin, din ve 

dünya için geçerli eğitimin ülkenin uygun yerlerine yayılmasının önemine vurgu 

yapılmıştır.41  

Padişahın açıklamaları üzerine eğitim alanındaki faaliyetlere hız verilmiş 

1845 yılında Meclis-i Maârif-i Muvakkat42, 1846 yılında da Mekâtib-i Umûmiye 

Nezâreti kurulmuştur.43 Eğitimin düzenlenmesi için yapılan bu girişimlerin ardından 

sıbyan mekteplerini bitirenlerin devam edeceği rüşdiyeler açılmaya başlamıştır. 

Sınıflarda sadece minder ve rahle kullanılırken sıra, kara tahta, öğretmen kürsüsü, 

harita, küre gibi ders materyalleri getirilmiş ve ders programlarına tarih, coğrafya, 

hesap gibi dersler ilave edilmiştir.44 Kemal Efendi tarafından 1847 yılında açılan 

rüşdiyelerde verilen eğitimden iyi sonuçlar alınmasının ardından rüşdiyelerin 

sayısında artış olmuştur. Rüşdiyelerdeki başarıyı göstermek amacıyla önce Maârif 

Meclisi önünde daha sonra da dönemin padişahı Abdülmecid’in (1839-1861) 

huzunda imtihan yapılmış başarılı olan öğrencilere aferin nişanı takdim edilmiştir. 

Kemal Efendi’ye ise rütbe-i ûlâ sınıf-ı sânîsi45 takdim edilerek nazırlık verilmiştir. 

Ayrıca rüşdiyelerdeki bu başarının eğitim sisteminin tamamına yaygınlaştırılması 

istenmiştir.46 

Islahat Fermanı’nın47 1856 yılında kabul edilmesiyle sadece Müslümanların 

alındığı askeri ve mülki okulların ülkedeki bütün halklara açılması, okullara giriş 

koşullarını yerine getirmeleri halinde Müslüman ve gayrimüslim halkın eşit 

olduklarının ifade edilmesi, sınavlarda başarılı olan yabancıların devlette yoğun 

olarak görev alacakları yönündeki endişeler, eğitim alanındaki çalışmaların 

_____________________________ 
41 Cavit Binbaşıoğlu, Başlangıçtan Günümüze Türk Eğitim Tarihi, Ankara: Anı Yayınları, 2009, s. 

120.; Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, s. 159-160.  
42 COA, İ. MSM., 25/ 653, 11 S 1261.  Ayrıca bkz.: Kodaman, a.g.e., s. 10.; Yahya Akyüz, Türk 

Eğitim Tarihi, M.Ö. 1000-M.S. 2012, s. 158. 
43 COA, İ. DH., 134/ 6903, 12 M 1263. Ayrıca bkz.: Kodaman, a.g.e., s. 12. 
44 Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, s. 180-181.; Unat, a.g.e. , s. 39. 
45 Ayrıntılı bilgi için bkz: Ali Akyıldız, a.g.e., s. 36. 
46 COA, A.} DVN, 38/ 49, 9 Ş 1264.; COA, A.}MKT. MVL, 9/58, 25 Ş 1264. Ayrıca bkz. Kodaman, 

a.g.e., s. 91-92.; Akyüz, a.g.e., s. 207-208. 
47 Düstur, Birinci Tertib, C.I, 1289, s. 7-14. 



30 
 

hızlanmasına sebep olmuştur.48 1857 yılında Maârif-i Umûmiye Nezâreti’nin 

kurulması ile sıbyan mekteplerinde yaşanan sorunların çözümüne yönelik çalışmalar 

yeniden başlamıştır.49 Bu ıslah için öncelikle 1863 yılında İstanbul’da bulunan 36 

sıbyan mektebi pilot olarak seçilmiş ve yeni usul üzere öğretim uygulanmaya 

başlanmıştır.50 Öğrencilerin farklı zamanlarda okula başlamalarının önüne 

geçebilmek için Rûz-ı Hızır ve Rûz-ı Kasım olmak üzere yılda iki kez kayıt 

alınacağı ilan edilmiş böylelikle öğrenciler arasındaki seviye farkları azaltılmaya 

çalışılarak sınıfların oluşturulmasına gayret edilmiştir. Ayrıca Arabistan usulüne 

uygun olarak harflerin şekillerini yazıp bozmak ve kolaylıkla öğretmek için maarif 

idaresince öğrencilere birer taş levha ile taş kalem ve birer divit alınıp parasız olarak 

verilmesi istenmiştir.51 Ancak 1869 yılında hazırlanan maarif raporundan ıslah 

konusundaki çabaların yeterince etkili olamadığı anlaşılmakta ve İstanbul’daki pilot 

olarak açılan sıbyan mekteplerinin eleştirildiği görülmektedir. Zira bu mekteplerden 

mezun olanlar rüşdiye mekteplerine kabul sınavlarında Kur’an’ı doğru okuyabilme, 

Türkçe okuma yazma, ilmihal, tecvid ve rakam bilgisi konularında başarısız 

olmuşlardır. Raporda 3-4 yılın sadece eczâ-yı şerîfe kıraati, ilmihal ve tecvid 

öğretimi ile geçmesi, boşa geçirilmiş zaman olarak değerlendirilmektedir.52 

Devletin sıbyan mekteplerindeki eğitimle ilgili konulara müdahil olmaya 

başladığı 1824 yılından itibaren konuyla ilgili ıslahat çalışmalarında, sıbyan 

mekteplerine dair köklü düzenlemelerin yapıldığı Maârif-i Umûmiye Nizamnâmesi 

1869 yılında yayınlanıncaya kadar yeterince başarılı olunamamıştır.53 Nizamnâmeye 

göre her mahalle veya köyde bir, mümkün değilse iki mahalle veya iki köyde en az 

bir sıbyan mektebi, Müslim ve gayrimüslimlerin birlikte yaşadığı yerlerde ise iki ayrı 

sıbyan mektebi açılacak mekteplerin masrafları mahalleli ve köylü tarafından 

_____________________________ 
48 Ergin, a.g.e., s. 464-466.; Somel, a.g.m., s. 72. 
49 COA, İ. DH., 373/24663, 18 B 1273. ; Ayrıca bkz.: Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 

2012, s. 162-164.; Ergin, a.g.e., s. 63-66.; Kodaman, a.g.e., s. 62. 
50 COA, İ. MVL., 481/ 21788, 1 Ş 1279.; Ayrıca bkz.: Berker, a.g.e, s. 39-42.; Kodaman, a.g.e., s. 62. 
 Ruz-ı Hızır: Miladi takvime göre Mayıs ayının 6. gününe denk gelmektedir. 
 Ruz-ı Kasım: Miladi takvime göre Kasım Ayının 9. gününe denk gelmektedir. 
51 COA, MVL, 852/56, 17 B 1279.; Ergin, a.g.e., s. 464-465. 
 Kur’an-ı Kerim’i meydana getiren otuz cüze verilen isimdir. 
52 COA, ŞD., 205/11, 2 S 1286.; Ergin, a.g.e., s. 63-66 
53 Maarifi Umumiye Nizamnamesi, Matbaa-i Amire, 1286, s. 1-4. 



31 
 

karşılanacaktır. Sıbyan mekteplerine devam zorunluluğu kızlar için 6-10, erkekler 

için 7-11 yaş arası olup çocuklarını üç kez uyarı yapıldığı hâlde özürsüz olarak okula 

göndermeyen veliler maddi durumlarına göre beş kuruştan yüz kuruşa kadar para 

cezası ile cezalandırılacaktır. Sıbyan mektebini bitirip diplomasını alan öğrenciler 

sınavsız olarak rüşdiye mektebine kabul edilebilecektir. Eğitim süresi dört yıl olan 

sıbyan mekteplerinde; usûl-i cedîd üzere elifbâ, Kur’an-ı Kerim, tecvid, ahlâka 

müteallik resâil (ahlakla ilgili risaleler), ilmihal, yazı talimi, muhtasar fenn-i hesap 

(matematik), muhtasar tarih-i Osmânî, muhtasar coğrafya ve malûmât-ı nâfia (faydalı 

bilgiler) dersleri okutulacaktır. Nizamnâmede geçmiş yıllardan farklı olarak elifbâ 

dersi artık elifbâ olarak değil, usul-i cedid üzere elifbâ olarak ifade edilmektedir. Bu 

ifadeden hareketle, uzun yıllardır değişmeden devam eden elifbâ öğretimine yeni bir 

bakış açısı getirildiği görülmektedir.54 

Sıbyan mekteplerinde okutulması planlanan derslerin kitaplarının telif ve 

tercümelerine dair 1870 yılında Meclis-i Kebîr-i Maârif tarafından bir nizamnâme 

yayınlanmıştır.55 Nizamnâmede, elifbâ, ahlak risalesi, fezaili fiiliye risalesi 

(davranışların faziletleri), kavaid-i Türkî (Türkçe dilbilgisi), coğrafya, Osmanlı 

tarihi, malûmât-ı nâfia (faydalı bilgiler) isimli ders başlıklarının altında bu kitaplarda 

olması gereken özellikler açıklanmıştır. Ayrıca bu kitaplarla ilgili bir müsabaka 

açılacağı; müsabakaya katılacak olan elifbâların altı ayda okumayı öğretecek şekilde 

hecelemek için kolay bir usul ile yazılması gerektiği belirtilmiştir. Bunların dışında 

hazırlanacak olan elifbâlarda و ve ي harfinin hareke olarak okutmasının örnekleri; 

kelimenin başında kullanılan ا harfinin okunma özellikleri; kelimenin sonunda hareke 

olarak kullanılan ه harfinin, ح harfinden farkı; Arapça ve Farsça kelimeleri 

birbirinden ayırt etmek için kullanılan işaretler ve kolay kelimelerden oluşturulmuş 

_____________________________ 
54 Nizamnamenin değerlendirmesi için bkz.: Selçuk Akşin Somel, “Tanzimat Döneminde Eğitim 

Reformunun Dönüm Noktası: 1869 Tarihli Maarif-i Umûmiye Nizamnamesi, Esbab-ı Mucibe 

Layihası ve İdeolojik Temelleri”, Sultan Abdülmecid ve Dönemi (1823-1861), İstanbul, İBB 

Kültür A.Ş. Yay., 2015, s. 136-167. 
 Meclis-i Kebîr-i Maârif: 1869 yılında kurulan meclis, kitap tercüme ve telif işlerinin yanında 

kütüphane, müze gibi kurumlarla ilgilenmekte ve her vilayet meclislerinin kurulmasını 

sağlamaktaydı. 
55Telif ve Tercüme Nizamnamesi, Dersaâdet, Matbaa-i Amire, 1287, s. 14-15.; Takvîm-i Vekâyi, 

Muharrem, 1287 M 25. 



32 
 

cümlelere yer verilmesi şart koşulmuştur. Nihayet, elifbâlar hazırlanırken temel 

ilkenin okumayı kolaylaştıracak her türlü usulün esas alınması olduğu hatırlatılarak 

müsabakanın şartları sonlandırılmıştır. 

Elifbâların hazırlanmasıyla ilgili müsabakanın yukarıda özetlenen şartlarına 

bakıldığında, hazırlanması istenen elifbâların Kur’an öğretiminden ziyade Osmanlı 

Türkçesi öğretimini hedeflediği anlaşılmaktadır. Esas itibarıyla sıbyan mektepleri ve 

okutulacak derslerle ilgili getirilen yeniliklerle beraber önce Kur’an ardından Türkçe 

okumanın öğretilmesi yönündeki sıralamanın değişmeye başladığını söylemek 

mümkündür. 

Tanzimat Dönemi’nde eğitim faaliyetleri ideolojik olarak Osmanlıcılık fikri 

etrafında şekillenmiş, çeşitli soy ve kültürlerden gelen çocukların bu politikayla 

yetiştirilmesiyle Osmanlı birliğinin kurulacağına inanılmıştır.56 Siyasi ve 

sosyokültürel açıdan kabul edilen bu politikaların doğal bir sonucu olarak bu 

dönemden itibaren hazırlanan ders kitaplarında da Osmanlı Devleti sınırları 

içerisinde yaşayan her milletten ve dinden halkın kardeş olduğunu anlatan okuma 

metinlerine yer verilmiştir.57  

1.1.5. Elifbâ Öğretimini İyileştirme Çalışmaları 

Sıbyan mekteplerine ve elifbâ öğretimine katkısı ile dikkat çeken usul-i cedid 

hareketinin öncülerinden olan Selim Sabit58 bu hareketi yaygınlaştırmak amacıyla 

Süleymaniye’de bir taş mektep açmış, oraya Fransa’da gördüğü gibi sıralar, tahtalar, 

_____________________________ 
56 Yusuf Akçura, Üç Tarz-ı Siyaset, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1976, s. 20. 
57 Mehmet Ö. Alkan, “İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e Modernleşme ve Ulusçuluk Sürecinde Eğitim”, 

Osmanlı Geçmişi ve Bugünün Türkiye’si, Çev. Sönmez Taner, Der. Kemal Karpat, İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yay., 2005, s. 77.; Başkurt, a.g.e., s. 83-85. 
58 Selim Sabit (1829-1911): Edirne’de doğan yazar Fatih Medresesi’nde eğitim aldıktan sonra 

1851’de Darulmuallimin’e kaydolarak eğitimine devam etmiştir. 1855-1861 yılları arasında 

Paris’teki Mekteb-i Osmânî’de Türkçe öğretmenliği yapmıştır. İstanbul’a döndüğünde 

Süleymaniye’de bir ilk mektep açmış, oarada Paris’te öğrendiği bilimsel metodları kullanarak eğitim 

yapmaya çalışmış ancak engellerle karşılaşmıştır. 1869’da İstanbul Üniversitesi Türk Edebiyatı 

bölümünde öğretim üyesi olarak görev yapmıştır. Vefatına kadar da birçok resmi görevde 

bulunmuştur. Koçer, a.g.e., s. 97-101.; Temizyürek, a.g.e., 20-25.; Adnan Şişman, Tanzimat 

Döneminde Fransa’ya Gönderilen Osmanlı Öğrencileri (1839-1876), Ankara, Türk Tarih 

Kurumu, 2004, s. 35-36. ,  



33 
 

haritalar koymuş ve ilk olarak bu materyalleri kendisinin kullandığını anlatmıştır. 

Hatta Kur’an-ı Kerim’i minder veya hasır yerine sırada okuttuğu için Şeyhülislam 

Efendi’ye şikâyet edilip cezalandırılmasının istendiğini ancak padişahın kendisini bu 

yenilikleri “Birden bire değil tedricen terakki edelim, efkâr-ı umûmiyeyi de 

unutmayalım” diyerek daha ılımlı olması için uyardığını açıklamıştır.59  

Mekteplerde yeni usul üzere eğitim öğretimin yaygınlaşması için Selim 

Sabit’in yapmış olduğu çalışmalardan bir diğeri Rehnümâ-i Muallimîn60 (t.y) isimli 

eseridir. Söz konusu eserde sınıfların düzeni, öğretmenlerin vasıfları, öğretim ilke ve 

yöntemleri hakkında dönemin eğitim anlayışının ilerisinde fikirler ortaya 

koyulmuştur.61 Selim Sabit yeni usul üzere öğretim yapacak kurumlarda öğrencilerin 

okula başlaması için belirli bir kayıt dönemi olmasını önermektedir. Zira farklı 

zamanlarda mektebe başlayan öğrenciler arasında akademik anlamda seviye farkı 

olmaktadır. Bu durumda dersler topluca yapılmak yerine tek tek yapılmakta; bu da 

zaman ve emek kaybına yol açmaktadır. Bireysel usul ile öğretim bekleyen 

öğrencilerin de sıkılmasına sebep olmaktadır. Bu eksikliği gören Selim Sabit, 

öğrencilerin kayıtlarıyla ilgili karmaşanın önüne geçilebilmek için yılda iki kere 

öğrenci kaydı alınmasını önermektedir. Böylece öğrenci seviyelerinin birbirine yakın 

olacağını ve sınıfta grup dersi yapılabileceğini ifade etmektedir. Ayrıca sıbyan 

mekteplerine sınıf sistemi getirmekte ve Tablo 1.3’teki gibi dört sınıflı bir okul 

önerisinde bulunmaktadır.62  

 

 

_____________________________ 
59 Kilisli Muallim Rıfat , “Mekteb Hatıraları”, Muallimler Mecmuası, C.III, S:30, s. 1352.; Muallim 

Cevdet, “25 Sene Evvelki Hatıralardan: Selim Sabit Merhum Hakkında”, Tedrisat Mecmuası, 

Nisan 1925, s. 321. 
60 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, y.y., t.y. 
61 Rehnümâ-i Muallimîn hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Temizyürek, a.g.e., s.50-99.; Akyüz, Türk 

Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, s. 203-207.; Adnan Ersoy Haktanır, “Selim Sabit Efendi’nin 

Rehnumâ-yı Muallimîn Adlı Eserinin Öğretim Teknikleri Açısından İncelenmesi (Metin-

İnceleme)”, Gaziantep Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep, 2006, 

30-94.; Ramazan Buyrukçu, “Selim Sabit Efendi’nin Rehnümâ-i Muallimîn’ine Pedagojik Bir 

Yaklaşım”, Dini Araştırmalar, Ocak-Nisan 2002, C.IV, s. 12. 
62 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 5-10. 



34 
 

Birinci Sınıf İkinci Sınıf Üçüncü Sınıf Dördüncü Sınıf 

Elifbâ Kur’an-ı Kerim Kur’an-ı Kerim Kur’an-ı Kerim 

Kur’an-ı Kerim İlmihal Tecvid Coğrafya 

Ahlak Malûmât-ı İbtidâiye Tarih-i Enbiya Tarih-i Osmânî 

Hesab-ı Zihnî Ta’dad ve terkim A’mâl-ı Erbaa Sarf-ı Türkî 

Yazı Hatt-ı Sülüs  Hatt-ı Nesih Hatt-ı Rik’a 

Tablo 1.3: Rehnümâ-i Muallimîn’de (t.y) Önerilen Sınıf Sistemi ve Dersler. 

Selim Sabit, önerdiği programda elifbâ dersini kendi hazırladığı elifbâyı esas 

alarak oluşturmuş ve Kur’an-ı Kerim dersinin her sınıfta okutulmasını planlamıştır. 

Diğer taraftan yazı öğretimi dersini, sülüs, nesih ve rik’a olmak üzere üç çeşide 

ayırmıştır.  

Selim Sabit 1847 yılında sıbyan mektepleri hocaları için yayınlanan talimatta 

önerilen usulden farklı olarak harf yöntemi esasına göre öğretim yapılmasını, hareke 

öğretimi sırasında yapılan hecelemenin de kısaltılmasını önermiştir.63 Elifbâ 

derslerinde okutulmak üzere önce Risâle-i Elifbâiyye (h.1282/1866) daha sonra da 

Elifbâ-yı Osmânî (h.1290/1874) isimli elifbâları hazırlamış ve bu elifbâlarda ders 

işlenmesinin yararlı olacağını ifade etmiştir. Kendi önerdiği usulün esaslarını 

Rehnümâ-i Muallimîn’de ayrıntılı olarak izah etmiştir. Eserde harflerin öğretiminin 

şu şekilde yapılmasını tavsiye edilmektedir: 

“Hurûf-ı hecâ (hece harfleri) evvelâ üçer beşer tertîb üzere levhaya 
yazılarak eşkâl (şekil) ve esmâları (isimleri) ber-veche sıbyâna taʽlîm 
olunur. Şöyle ki muʽallimin elinde bir ince değnek ta’lim levhasına yazmış 

olduğu harfleri değnek ile irâ’e ederek (göstererek) şâkirdâna (öğrencilere) 
ayrı ayrı telaffuz ettirdikden sonra evvelâ harfleri tekrâr gösterip kendi 
telaffuz ettikçe sıbyâna dahi onları bir ağızdan söyleterek telaffuza 

alıştırılır. Şâkirdân bu vechile harflerin isimlerini belleyip telaffuza 

_____________________________ 
  Ta’dad ve terkim: Sayma ve yazma. 
 Amâl-ı Erbaa: Dört işlem. 
63 Selim Sabit’in önerdiği yöntem, elifbâ öğretimi sırasında kullanılan harf yönteminin değiştirilmiş 

halidir. Bu yöntemde hareke öğretimi sırasında kullanılan heceleme kısaltılmış ve anlamlı 

hecelerden istifade edilerek okuma öğretimi yapılmıştır. Cavit Binbaşıoğlu Selim Sabit’in kullandığı 

bu yöntemi Heceleme ve Anlamlı Hecelerden Hareket Etme Yöntemi olarak isimlendirmiştir. Selim 

Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 14.; Selim Sabit, Risâle-i Elifbâiyye, İstanbul, 1282, s. 2.; Selim 

Sabit, Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1290, s. 4.; Cavit Binbaşıoğlu, “İlkokuma ve 

Yazma Öğretiminin ve Alfabe Kitaplarının Tarihsel Gelişimi”, Eğitim ve Bilim, C.XIV, No:114, 

Ekim 1999, s. 10.; Temizyürek, a.g.e., s. 110. Namık Kemal Şahbaz, “Türkçe İlkokuma ve Yazma 

Ögretiminde Ses Yöntemi Ve İsmail Hakkı Elifbâ’sı”, Türkiyat Araştırmaları, S:2, Bahar 2005, s. 

56-57. 



35 
 

alıştıktan sonra şekil ve hey’etçe birbirinden fark ve tefâvütleri (farkları) 

dahi levhada gösterilerek sıbyâna taʽlîm ve tefhîm olunmalıdır. Meselâ ( ا  

 harfleri tertîb üzere levhaya yazılarak evvelâ isim ve (  ب پ ت ث ج 
telaffuzları yaʽnî  (جيم , ثا , تا ,  با , الف ) taʽbîrleri sıbyâna güzelce hıfz 

ettirilip sâniyen şekil ve hey’etçe birbirinden fark ve tefâvütleri gösterilir. 
Hurûf-ı hecânın eşkâl ve esmâları bir veche meşrûh taʽlîm olunduktan 
sonra tekrâren beşer beşer bi-lâ tertîb levhaya yazılarak su’âl ve cevâb 

tarîkiyle şâkirdân ber-vech onu temrîn ettirilir. Sayfanın devâmında 
çocuklarla harflerin kaçı noktalı, kaçı noktasız, kaçının noktası üstünde, 
kaçının altında gibi sorular yöneltilir.”64 

Yukarıdaki açıklamalardan anlaşılacağı gibi elifbâ öğretimi sırasında 

elifbânın yanında ders araç gereci olarak levha ve levhada yazılanları göstermek için 

ince bir değnek kullanılması tavsiye edilmektedir. Selim Sabit’in konuyla ilgili 

önerilerini şu şekilde özetlemek mümkündür:  

 Harflerin tamamı aynı sayfada yazılmış olmasına rağmen üçer, beşer 

gruplandırılmalı, 

 Harfler levhaya yazılarak çalışılmalı, 

 Harflerin şekilleri öğretmen tarafından sırasıyla gösterilmeli, 

 Arapça isimleri ile öğretilmeli, 

 Harfler öğrencilere tek tek telaffuz ettirilmeli, 

 Harflerin telaffuzuna alışıldıktan sonra harflerin diğerlerinden farklı 

özellikleri levhada gösterilerek öğretilmeli, 

 Harfleri önce hoca sonra tüm sınıf topluca seslendirmeli, 

 Harflerin isimleri ezberletilmeli, 

 Harflerin tamamı kavranıp ezberlendikten sonra karışık olarak levhaya yazılıp 

gösterilerek tekrar ettirilmeli, 

 Harflerin ne kadar öğrenildiğini anlamak için cevap yöntemi kullanılarak geri 

bildirim alınmalı. 

Selim Sabit’in harf öğretiminde önerdiği bu görüşler dönemine göre önemli 

gelişmelerdir. Her şeyden önce talim levhası kullanması, ders sırasında öğretim 

materyali kullanılması bakımından dikkat çekicidir. Çünkü bu levha ile öğrencilerin 

_____________________________ 
64 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 10-15. 



36 
 

görsel olarak desteklenmesi amaçlanmaktadır. Diğer yandan Selim Sabit, Osmanlı 

Türkçesi öğretiminden sonra başlanacak olan Kur’an derslerinin ayetlerin yazılıp 

silinmesini uygun bulmamaktadır. Bu sebeple Kur’an’ın levhada gösterilmeden 

tekrar edilmek suretiyle öğretilmesini tavsiye etmektedir.65 Selim Sabit’in hazırlamış 

olduğu Elifbâ-yı Osmânî uzun yıllar elifbâ derslerinde okutulmuş ve gelen talepler 

üzerine İstanbul’dan Osmanlı Devleti’nin çeşitli bölgelerine gönderilmiştir.66 Söz 

konusu elifbâların dışında Kur’an derslerinde okutulan elifbâ, amme, tebareke, kad 

semia ve zariyat cüzlerinin yazılı olduğu risalelerin çoğunun da İstanbul’dan temin 

edildiği anlaşılmaktadır.67 

1.1.6. Sıbyan Mekteplerinden İbtidai Mekteplerine 

Sıbyan mekteplerinde görevli olan hocalar usul-i cedid hareketinin etkisiyle 

sınıflara getirmiş olduğu sıra, tahta, harita, küre gibi yenilikleri din dışı bulmaları 

sebebiyle kabul etmemişlerdir. Geleneksel eğitim almış medreseliler olarak ifade 

edilen muhafazakâr çevreler de özel teşebbüslerle açılan okullara ve elifbâ 

öğretiminde yenilik önerisinde bulunan hocaların fikirlerine karşı çıkmışlardır.68 Bu 

tepkilerin sebepleri arasında, öteden beri sıbyan mekteplerinde elifbâ dersinin ilk 

hedefi olan Kur’an öğretiminin, usul-i cedid hareketinin etkisi ile Osmanlı 

Türkçesi’nin öğretiminden sonraya bırakılması, Kur’an’ın sıralara oturularak 

okunmasının ve metinin yazılıp silinmesinin Kur’an’a hürmetsizlik olarak kabul 

edilmesi sayılabilir.69  

_____________________________ 
65 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 18.; Selim Sabit , Elifbâ-yı Osmânî, s. 4.; Selim Sabit, 

Risâle-i Elifbâiyye, s. 2. 
66 MF. MKT., 150/3, 22 S 1310.; Gönderilen bölgelerden bazıları: Trabzon, MF. İBT, 8/17, 17 Za 

1292.; Konya, MF. İBT 4/43, 16 Ca 1291.; İskodra, MF. İBT, 4/89, 25 Ca 1291.; Kolaşin ve Zile, 

MF. İBT, 2/113, 8 Ra 1290.; Draç’a (Arnavutluk), Y. PRK. MF. 3/22, 13 Za 1311.; Sofya, MF. 

MKT., 14/143, 11 L 1290.; Erzurum, MF.MKT., 16/183, 29 Za 1290.; Tire, MF.İBT 49/77, 20 Ca 

1294. 
67 COA, MF. MKT., 1053/25, 8 Ra 1326; COA, TŞRBNM., 16/24, 11 L 1280.; Ayrıca bkz.:Volkan 

Nurçin, “Kıbrıs’ta Din Eğitiminin Dönüşümü ve Türkiye’nin Etkileri”, Marmara Üniversitesi SBE, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2019, s. 17, 18, 57. 
68 Unat, a.g.e., s.8.; Batır, Geleneksel Eğitimden Çağdaş Eğitime Türkiye’de İlköğretim (1908-

1924), İstanbul, Elif Kitabevi, 2010., s. 52. 
69 Sıbyan Mekatibi Hâce Efendilere İta Olunacak Tâlimat, s. 3-5.; Kilisli Muallim Rıfat, a.g.m., s. 

1325.; Muallim Cevdet, a.g.m., s. 321.; Ayrıca bkz: Benjamin C. Fortna, Geç Osmanlı ve Erken 

Cumhuriyet Dönemlerinde Okumayı Öğrenmek, Çev. Mehmet Beşikçi, İstanbul, Koç 

 



37 
 

Söz konusu tepkilerin yoğunlaşması ve sıbyan mekteplerinde yeni usullere 

göre eğitim yapmanın zorluğunun anlaşılması üzerine 1874 yılında Nuruosmaniye 

Camii’nin yanında Sıbyan Numûne Mektebi adı ile yeni usul üzere öğretim yapacak 

olan ilk mektep açılmıştır.70 Bir yandan bu okula kayıt olacak öğrenciler tespit 

edilmiş diğer yandan yeni açılan numûne mekteplerinin çağa uygun eğitim 

verebilmeleri amacıyla çalışmalar yapılmıştır. Bu çalışmalardan biri Avrupa’daki 

öğretim usulleri hakkında bilgi edinilmesi için Maârif Müşteşarlığı tarafından 

komisyon kurulması ve gelen bilgilerin değerlendirilmesi amacıyla toplantılar 

düzenlenmesidir.71 Bu gelişmelerin yanı sıra sıbyan mekteplerinin usul-i cedid üzere 

öğretim yapan kurumlar hâline dönüştürülmesi yönünde çaba sarf edilmeye de 

devam edilmiş, 1876 yılına gelindiğinde ibtidai mekteplerinin sayısı 200’e 

ulaşmıştır.72 Yeni açılan ibtidai mekteplerinde sıbyan mekteplerinde olduğu gibi 

Kur’an öğretimine devam edilmiştir.73 

1.1.7. Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’ın Açılması 

Usul-i cedid hareketinin etkisiyle açılan yeni okullarda görev yapacak 

öğretmenlerin yetiştirilmesi, yapılan ıslahatların başarılı olması açısından önemli bir 

ihtiyaç olmuştur.74 Bu sebeple önce rüşdiyelerde görev yapacak muallimlerin 

yetiştirilmesi amacıyla 1848 yılında Daru’l Muallimîn; 20 yıl sonra 1868 yılında 

sıbyan mekteplerinde usul-i cedid üzere öğretim yapacak muallimlerin 

yetiştirilmesini amacıyla Daru’l Muallimîn-i Sıbyan adıyla öğretmen okulu 

açılmıştır.75. Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’ın müdürü olan Mehmed Cevdet’in 

hazırlamış olduğu önce Osmanlı Türkçesini daha sonra da Kur’an’ın öğretilmesini 

 
Üniversitesi Yay., 2013, s. 35.; Selçuk Türkyılmaz, “İsmail Gaspıralı’nın Eğitim Anlayışı”, Ege 

Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Doktora Tezi, İzmir, 2013., s. 202.; Zengin, a.g.e., s. 39. 
70 COA, İ. DH., 679/47295, 20 Z 1290.; Ayrıca bkz.: Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, s. 180-181, 207-

208; Kodaman, a.g.e., s. 66-68.; Unat, a.g.e., s. 39-40. 
71 COA, MF. MKT., 17/25, 6 M 1291.; COA, MF. İBT., 4/18, 4 Ca 1291.; COA, MF. İBT., 4/25, 4 Ca 

1291. 
72 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 211, 321-325.; Kodaman, a.g.e., s. 66-68, 72-73.; Unat, a.g.e., s. 39-40.; 

Zengin, a.g.e., s. 25, 52-56.  
73 Koçer, a.g.e., s. 8.; Koç, a.g.e., s. 16. 
74 Kodaman, a.g.e., 145-146. 
75 COA. İ. MSM., 25/261, 18 S 1264.; COA, İ. ŞD., 10/484, 8 Ca 1285.; Ayrıca bkz. Kodaman, a.g.e., 

s. 145-147. 



38 
 

hedefleyen elifbâ medreselilerin tepkisi çekmiş ve okul veliler tarafından boykot 

edilmiştir.76 Öğrencisizlik sebebiyle kapatılan Daru’l Muallimîn-i Sıbyan, Mehmet 

Cevdet’in müdürlüğünde 1872 yılında tekrar açılmıştır.77 Konuyla ilgili belgelerden 

Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim (1290/1874-75) isimli elifbânın yazarı olduğu 

anlaşılan Mehmed Cevdet’in, Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’da yetiştirilen hocalara yeni 

usul üzere elifbâ öğretimi hakkında dersler verdirdiği ve bu eğitimlerin faydalı 

bulunduğu anlaşılmaktadır.78 

Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’a Arapça, Farsça, mantık ve hesap okumuş 

kişilerin alınacağı; iki yıl olan eğitim sürecinde muallim adaylarına usul-i tedris, 

lisanı Türkî ve imlâ, hesap, muhtasar tarih-i Osmânî, muhtasar coğrafya, mebâdi-i 

hendese ve mesâha (geometri ve ölçü), Farisî ve yazı dersleri verileceği 

belirtilmiştir.79 Sıbyan mektepleri hakkında Maârif Meclisi tarafından hazırlanan bir 

raporda sıbyan mekteplerinde görev alan muallimlerin Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’a 

yönlendirilmesi; yeni sisteme uyum sağlayamayacak derecede yaşlı ve yetersiz 

muallimlerin emekli edilmesi ya da yanlarına genç ve yetenekli muallimlerin 

yardımcı muallim olarak görevlendirilmesinin tavsiye edilmesi dikkat çekicidir.80 

Başka bir raporda ise sıbyan mekteplerinde görev alan hocaların tamamının kısa 

sürede yeni açılan bu okulda eğitim alması mümkün olmadığı için imtihana tabi 

tutulmaları, bu sınavda başarılı olanların görevlerine devam etmeleri istenmiştir.81 

Muhtemelen bu sınavlarda yeteri kadar başarı gösteremeyen veya yeni sisteme uyum 

sağlayamayan bazı hocalar yeni usul üzere öğretim yapılmasını şikâyet etmişler 

ancak netice alamamışlardır.82 Tüm bu gelişmeler muallimlerin nitelikli hale 

getirilmesine olanak sağlamanın yanı sıra usul-i cedid üzere elifbâ öğretiminin 

yaygınlaşmasına ve elifbâlar yazılmasına ortam hazırlamıştır. İstanbul’da açılan 

_____________________________ 
76 Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, s. 160-161. 
77 COA, MF. MKT.,  2/176, 17 Ca 1289.; Ayrıca bkz: Ergin, a.g.e., s. 577-580. 
78 COA, İ. DH., 679/47295, 20 Z 1290.; MB.İ., 79/89, 26  Ş 1298.; Ayrıca bkz.: Mahmud Cevad, 

a.g.e., s. 134.; Akyüz, a.g.e., s. 209. 
79 Berker, a.g.e., s. 93. 
80 COA, İ. MVL., 584/ 26278, 29 L 1284.; COA, ŞD, 205/11, 2 S 1286.; Ayrıca bkz.: Berker, a.g.e., s. 

56-58.; Selçuk Akşin Somel, Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi (1839-1908), İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2010, s. 71-73. 
81 COA, MF. MKT., 2/176, 17 Ca 1289. 
82 COA, MF.MKT., 33/33, 18 Z 1292. 



39 
 

Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’ın Osmanlı topraklarındaki sıbyan mekteplerinin 

öğretmen ihtiyacını karşılayamacağı için 1875 yılında Bosna, Girid ve Konya’da da 

muallim okulları faaliyete geçirilmiştir.83 

1.2. I. Meşrutiyet’ten II. Meşrutiyet’e Elifbâ Öğretimi (1876-

1908) 

II. Abdülhamid dönemi olarak da ifade edilen bu dönemde, eğitim alanında 

başlayan yenileşme hareketi devam etmiş ve her seviyede yeni okullar açılmış, 

eğitim alanındaki eksiklerin giderilmesi yönünde ciddi adımlar atılmıştır.84 1876 

yılında kabul edilen Kânûn-ı Esâsî ile ilköğretim bütün Osmanlı halkları için zorunlu 

hale getirilmiş ve kanunlara uymak kaydıyla eğitim-öğretim faaliyetlerinin serbest 

olduğu ilan edilmiştir.85 Yine aynı yıllarda yeni usul üzere eğitim veren ibtidai 

mektepleri yaygınlaştırılmaya çalışılmıştır.86 Hatta bu mekteplerin eğitim 

sistemindeki yerinin daha iyi anlaşılabilmesi için 1880 yılında yayınlanan bir 

raporda, öğrencilerin sıbyan mektebinden mezun olsalar dahi ibtidai diplomaları 

olmadan rüşdiyelere kabul edilmemeleri konusunda uyarılar yapılmıştır.87  

Bu dönemde ilk mektepler din eğitiminin verildiği okullar olmaya devam 

ederken yüksekokullarda “ulûm ve fûnûn” derslerinin sayısının artırılması, 

öğrencilerin siyasi faaliyetler içerisine girmesine ve toplum değerlerine zıt 

davranışlar sergilemesine sebep olmuştur. Bu durumun bir problem olarak görülmesi 

üzerine zamanla dinî ve millî değerleri daha yoğun işleyen bir eğitim politikası 

oluşturulmuştur. Tanzimat Dönemi’nde öne çıkan Osmanlıcılık fikrinin yerini bu 

dönemde İslamcılık fikri almaya başlamıştır.88 

_____________________________ 
83 Bilim, a.g.e., s. 71. 
84 Başkurt, a.g.e., s. 87. 
85 Kânûn-ı Esâsî’nin maddeleri için bkz.: (Çevrimiçi) https://www.anayasa.gov.tr, 10.3.2019. 
86 Zeki Salih Zengin, II. Abdülhamid Dönemi Örgün Eğitim Kurumlarında Din Eğitimi ve 

Öğretimi, Adana, Baki Kitabevi, 2003, s. 35-36. 
87 Maarifi Umumiye Nizamnamesi, 1286, s. 1-4.; COA, MF. İBT., 15/117, 26 M 1298. 
88 Akçura, a.g.e., s. 22-23.; Alkan, a.g.m., s.113-117,131-134.; Başkurt, a.g.e., s. 87-89.;.Zengin, a.e., 

s. 28.; Mustafa Gündüz, Maâriften Eğitime: Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Eğitim Düşüncesinde 

Dönüşüm, Ankara, Doğu Batı Yay., 2016, s. 160-165. 

https://www.anayasa.gov.tr/tr/mevzuat/onceki-anayasalar/1876-k%C3%A2n%C3%BBn-i-es%C3%A2s%C3%AE/


40 
 

1.2.1. Ders Programlarının Düzenlenmesi 

II. Abdülhamid döneminde ibtidai mekteplerini dönemin eğitim anlayışına 

uygun hâle getirmek amacıyla ders programlarında sık sık değişiklikler yapılmıştır. 

Yapılan bu değişikliklerde elifbâ ve Kur’an derslerinin önemini koruması dikkat 

çekmektedir. Tablo 1.4’te de görüleceği üzere 1891 öğretim yılı için hazırlanan ve 

öğretim süresi üç yıl olan ibtidai mektepleri ders programında her bir dersin içeriği 

hakkında bilgi verilmiştir.89 

Dersler Birinci Sene İkinci Sene Üçüncü Sene 

 Elifbâ 12 - - 

 Kur’an-ı Azîmü’ş Şân 12 6 5 

 Tecvîd - 2 2 

 İlm-i hâl 2 3 3 

 Ahlak - 2 2 

 Sarf-ı Osmânî - - 2 

 İmlâ 3 3 2 

 Kırâat 3 2 1 

 Mülahhas Tarih-i Osmânî - - 2 

 Muhtasar Coğrafya-yı Osmânî - 2 2 

 Hesâb 1 2 2 

 Hüsn-i hatt 1 2 2 

Tablo 1.4: 1891 Yılı Dersaâdet ve Kasabât İbtidai Mektepleri Ders Programı. 

Yukarıda göndermede bulunulan 1891 yılına ait ibtidai mekteplerine ait 

programa göre, bir ve iki muallimin olduğu mekteplerde dersler 30, daha fazla 

muallimin görev aldığı mekteplerde ise 45 dakika olarak belirlenmiştir. Programda 

elifbâ derslerine haftada 12 saat ayrılmış, günde iki saat yapılacak olan elifbâ 

derslerinde elifbâ öğretiminin şu şekilde yapılması istenmiştir: 

 Harflerin isimlerinin ve şekillerinin öğretimi, 

 Üstün, esre ve ötre harekelerin şekillerinin ve okunuşlarının öğretimi, 

 Munfasıl (kendisinden önce veya sonra gelen harfe bitişmeyen) ve muttasıl 

(kendisinden önce veya sonra gelen harfe bitişen) harflerin öğretimi, 

 Harflerin başta, ortada ve sonda aldıkları şekilleri ile okuma yazma öğretimi. 

_____________________________ 
89 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 321-324. 



41 
 

 Med, cezm, imlâ harflerinin öğretimi, 

 Arapça kelimelere mahsus hemze ve şeddeli hece ve kelimelerin öğretimi, 

 Yuvarlak te ( ۃ ) konusunun öğretimi, 

 Tenvin işaretinin öğretimi, 

 Şemsi ve kameri harflerin öğretimi. 

1891 yılı ibtidai mektepleri programında 12 saat olan Kur’an-ı Kerim dersi 

için “İlk sene şâkirdâna (öğrenciye) ‘Amme’ ve ‘Tebareke’ ve ‘Kad Semi’a” cüz-i 

şerifleri ve mümkün olursa ‘Ve’z-zariyat’ cüz-i şerifi de yüzünden okutturulacak 

ve bu sırada namaz surelerinden bazıları azar azar ezberlettirilecektir.” talimatı yer 

almaktadır.90 Talimata göre, öğrencilerin üç veya mümkün olursa dört cüz okumaları 

hedeflenmektedir. Haftada 3 ders olarak planlanan söz konusu kıraat dersi 

programının içeriğinde ise öğrencilerin ilk sene elifbâyı bitirip Kur’an’dan belirlenen 

cüzleri okuyacakları, Kur’an okumayı ilerlettikten sonra Türkçe kitaba başlayacakları 

ifade edilmektedir. Buna göre öğrenciler ancak Kur’an okuyuşları belli bir seviyeye 

geldikten sonra Türkçe okumaya başlayabileceklerdir. Diğer yandan iki ve üçüncü 

yıllardan itibaren tecvid öğretimine başlanacak ve kazanım olarak Kur’an-ı Kerim’in 

tecvidli olarak okunması temin edilecektir. Elifbâ ve Kur’an okuma sırasında yöntem 

olarak öğrencilerden biri okuma yaparken diğer öğrenciler de onu takip edip 

dinleyecekler, böylece tüm sınıfın aynı anda okunan bölüme yoğunlaşmaları 

sağlanacaktır. 

Programda bahsi geçen konu başlıkları öğrenciler tarafından tam anlamıyla 

öğrenilmeden Kur’an-ı Kerim’e başlanmaması gerektiği vurgulanmıştır. 1891 yılında 

uygulamaya koyulan bu programda, elifbâ dersi ile ilgili yapılan açıklamalar, 1847 

yılında sıbyan mektepleri hocaları için yayınlanan talimattaki elifbâ öğretim 

usulünden ve 1870 yılından itibaren Selim Sabit tarafından yaygınlaştırılmaya 

çalışılan elifbâ öğretim usulünden farklıdır. Zira 1847 yılında harflerin 

_____________________________ 
 Kur’an-ı Kerim’in 29. cüzü (  َتبَاَرَك) kelimesi ile başlayan Mülk suresidir. 
 Kur’an-ı Kerim’in 28. cüzü (  َقدَسْمَِع) ifadesi ile başlayan Mücadele suresidir. 
 Kur’an-ı Kerim’in 27.cüzü (  ِوَالذ ارِياَت ) ifadesi ile başlayan Zariyat suresidir. 
90 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 323-329. 



42 
 

gruplandırılarak isimleri ile değil üstün harekeli sesleri ile öğretilmesi 

önerilmektedir. Selim Sabit’in önerdiği elifbâ öğretim usulünde ise harflerin 

isimlerinin ardından hareke-i resmiyye ve hareke-i harfiyye/hurûf-ı imlâ/hurûf-ı 

savtiyye birlikte öğretilmektedir. Daha sonra cezm işareti ile yazılmış heceler de 

çalışılıp Osmanlı Türkçesi okuma örneklerine geçilmektedir.91 Yukarıda yer alan 

ders programı ise hem konu başlıkları hem de yapılan açıklamalar itibarıyla önce 

Kur’an ardından Osmanlı Türkçesi öğretimi hedeflenmektedir. Bu bilgilerin yanı sıra 

1870 yılında yapılan elifbâ yazma yarışmasında, elifbâların Osmanlı Türkçesi 

öğretimini öncelemesi istenirken devlet tarafından uygulamaya koyulan 1891 yılı 

ibtidai mektepleri ders programında hâlâ Kur’an öğretiminin ön planda olması eğitim 

öğretim faaliyetlerinde birliktelik sağlanamadığını göstermektedir. 

1891 yılı ibtidai mektepleriyle ilgili program, 1898 yılına kadar 7 yıl 

uygulanmıştır. 1898 yılında hazırlanan yeni programa göre, daha önce haftada 12 

olan elifbâ dersinin sayısı 24’e, 4 olan kıraat dersinin sayısı ise 8’e yükseltilmiştir. 12 

olan Kur’an dersinin sayısı ise 6’ya düşürülmüştür. Bu durum Kur’an dersinin 

müfredatta azaltılması yönünde ilk adımdır. 1898 yılında hazırlanan yeni program 

gözden geçirildiğinde elifbâ dersinde işlenecek olan konuların 1891 yılındaki 

müfredat ile aynı olduğu görülmektedir. Bu programda da öğrencilerin, elifbâyı 

tamamen bitirmesi daha sonra okutulması mutat olan cüzlere ve diğer derslere 

başlatılması yönündeki uyarıların devam etmesi dikkat çekmektedir. Bahsi geçen bu 

programla birlikte ders sayısı da azaltılan Kur’an dersinde ilk sene Amme ve 

Tebareke sureleri yüzünden okutulacak, bazı namaz sureleri ise ezberletilecektir. 

İkinci sene tecvid dersi başlayacak, Kad Semia cüzü Yasin suresine kadar okutulup 

ezberler tekrar ettirilecektir. Üçüncü sene ise Yasin suresinden başlanarak tecvidli bir 

şekilde hatim edilmesi sağlanarak ezberlerdeki noksanlar giderilecektir.92 1898 

_____________________________ 
 Hareke-i Resmiye: Asli harekeler olan üstün, esre ve ötre’ye denir. Çalışmamızda buradan itibaren 

bu ifade hareke olarak kullanılacaktır. 
 Hareke-i Harfiyye: Osmanlı Türkçesi’nde sesli harf görevi gören ه , ى , و , ا harflerine denir. Bu 
çalışmada buradan itibaren imlâ harfleri olarak kullanılacaktır. 

91 Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî, s. 5.  
 Kur’an’ı Kerim’in 22. cüzünde yer alan ve (   يٰس ) ifadesi ile başlayan suredir. 
92 Salnâme-i Nezâret-i Maarif-i Umûmiye, Matbaayı Amire, 1316, s. 354. 



43 
 

yılında hazırlanan program, iki yıl uygulandıktan sonra93 1900 yılından itibaren terk 

edilerek tekrar 1891 yılı programına dönülmüş ve 3 yıl süreyle uygulanmıştır. Buna 

göre haftalık elifbâ dersi tekrar 12’ye, elifbâ bittikten sonra başlanılan kıraat dersi ise 

3’e düşürülmüştür. Diğer taraftan Kur’an-ı Kerim ders saati tekrar 12’ye 

çıkarılmıştır.94 Elifbâ ve kıraat ders sayılarının azaltılması; buna karşılık Kur’an ders 

saatin artırılması ve Kur’an-ı Kerim’in okunmasında belli bir seviyeye gelinmeden 

kıraat dersine başlanılmaması yönündeki ikazlar, Kur’an öğretimi açısından 

önemlidir. 

Aynı yıllarda Abdullah Vehbi Usûl-i İbtidai Yahut Muallimlere Rehnüma 

(1315/1899) ismili bir öğretmen kitabı hazırlamıştır. Bu kitapta: “Birinci sene 

şakirdanın dersleri sırasıyla okunduğu sırada Kur’an-ı Kerim bir müddet yani bir iki 

ay kadar okunduktan sonra ilmihal başlatmalı ve hemde risale-i imlâ okunduktan 

sonra kıraat-ı Türkî kitabı başlanıp sene hitamına kadar bu derslerde hitam bulur. 

Ancak Kur’an-ı Azimüşşan aleddevam okutulur.” açıklamasına yer verilmiştir.95 Bu 

açıklamadan anlaşılacağı gibi Kur’an bir iki ay okunup belli bir seviyeye geldikten 

sonra Türkçe okumaya başlanması istenmektedir. Ayrıca eser bir bütün olarak 

değerlendirildiğinde, resmî ders programlarında olduğu gibi harf yöntemi esasına 

göre öğretim yapılması istenmekte, hareke öğretimi sırasında yapılan hecelemenin 

kaldırıldığı anlaşılmaktadır. 

1.2.2. Muallimlerin Usul-i Cedid Üzere Yetiştirilmesi 

Sıbyan mekteplerinde usul-i cedid üzere eğitim öğretim faaliyetlerinin 

yaygınlaştırılması için Abdülhamid Dönemi’nde de çalışmalar yapılmıştır. Bu 

sebeple Maârif Nezâreti, çeşitli bölgelere resmi yazılar göndererek, bölgelerinde 

usul-i cedid üzere öğretim yapan ibtidai mektepleri ile sıbyan mekteplerinin 

sayılarını tespit etmeyi hedeflemiştir.96 Ayrıca 1882-1890 yılları arasında ibtidai 

_____________________________ 
93 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 1317, s. 385. 
94Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye (3.sene), İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1318, s. 230.; 

Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye (4.sene), İstanbul: Matbaa-i Âmire, s. 170.; Sâlnâme-i 

Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, Asber Matbaası, (6.Sene), 1321, s. 172. 
95 Abdullah Vehbi, Usûl-i İbtidai Yahut Muallimlere Rehnüma, Serasi Matbaası, 1315, s. 23. 
96 COA, MF. İBT., 105/70, 27 Ş 1319.; COA, MF.MKT., 255/55, 16 L 1312. 



44 
 

mekteplerinde görev alacak muallimleri yetiştirmek amacıyla daha önce İstanbul, 

Bosna, Girit ve Konya’da açılan mekteplere yenileri eklenmiş; Kudüs, Kastamonu, 

Sivas, Bursa, Edirne, Amasya ve Trabzon gibi başlıca merkezlere de Daru’l 

Muallimîn-i Sıbyanlar açılmıştır. Ancak açılan bu yeni muallim mektepleri yeterli 

sayıda ve nitelikte talebe bulamadığı için beklenen verim alınamamıştır.97 Ayrıca 

devletin sınırları içindeki ilk mekteplerin hoca ihtiyacının Daru’l Muallimîn-i 

Sıbyanlardan karşılananaması sebebiyle köy imamlarının, usul-i cedid üzere 

eğitilmeleri için geçici kurslar açılmış ve başarılı olan imamlar muallim olarak 

istihdam edilmiştir.98 Ancak tüm çabalara rağmen usul-i cedid üzere yetiştirilmiş 

muallim sayısı devletin ihtiyacının çok altında kalmıştır. 

Daru’l Muallimîn-i Sıbyan’nın 1305/1888 yılında yayınlanan salnameye göre 

ders programı, ulûm-u diniye, ilm-i maharic ve tecvid ilmi, ilm-i hesap, tarih, 

coğrafya, imlâ ve inşa, kavaid-i Türkiyye, hüsn-ü hat ve usul-i cedid üzere tehecci 

olarak belirlenmiştir.99 Usul-i cedid üzere tehecci dersi, elifbâ öğretiminin daha 

verimli hale getirilmesi amacıyla programa dâhil edilmiştir. Söz konusu usul, Selim 

Sabit’in elifbâlarında önerdiği usul olmalıdır. Daru’l Muallimîn programı ibtidai 

şubesinin 1321/1903 yılı programında ise, tecvidli Kur’an-ı Kerim ve vefk-i şerif, 

Türkçe kavaid ve imlâ, inşâ, Arabî sarf ve nahiv, kavaid-i Farisî, Fransızca, hesap, 

ilm-i eşya, umumi ve Osmanlı coğrafyası, tarih-i İslam, hüsn-ü hat, ziraat ve usul-i 

tedris dersleri yer almaktadır.100 Bu programda usul-i cedide üzere tehecci dersinin 

yerini usul-i tedris dersinin alması, elifbâ öğretiminde 1890’lı yıllardan itibaren ses 

yönteminin de uygulanmaya başlaması ve hecelemenin terk edilmesi ile ilgili 

olmalıdır.  

_____________________________ 
97 Kodaman, a.g.e., s. 152-153.; Zengin, II.Abdülhamid Dönemi…, s. 44. 
98 COA, MF.MKT., 241/27, 29 C 1312.; COA, MF.MKT., 283/30, 02 R 1313.  
99 Edirne Vilayeti Salnamesi, Def’a 15, Vilayet Matbaası, 1306, s. 63.; Unat, a.g.e., s. 33. 
 Vefk: Ayet ve surelerin kareler içine yazılarak bu durumdan batınî manalar aranması anlamına 

gelmektedir. İsyas Çelebi, “Vefk”, DİA, İstanbul, 2012, C.XXXXII, s. 605.; Ders başlığı içinde 

geçen vefk-i şerif’in ise bir dua mecmuası olduğu anlaşılmaktadır. COA, İ. DH, 312/20027, 5 R 

1271. 
100 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 1321, s. 122. 



45 
 

1.2.3.  Elifbâ Öğretiminde Yeni Bir Usul: Ses Yöntemi 

Sıbyan mekteplerindeki eğitim öğretimi verimli hâle getirme çabalarının 

devam ettiği yıllarda (1870-1890), Rusya’da İsmail Gaspıralı’nın101 yapmış olduğu 

tespit ve öneriler dikkat çekmektedir. Usûl-i cedid hareketinin önemli 

temsilcilerinden biri kabul edilen İsmail Gaspıralı, her mahalle ve köyde sıbyan 

mektebi olmasına rağmen binaların bakımsız olduğunu, öğrencilerin derslere fiziksel 

ve zihinsel olarak hazırlıksız geldiklerini vurgulamaktadır. Çocukların okula 

başlatılması için belirli bir kayıt döneminin olmadığına, bu sebeple sınıfta kaç 

öğrenci varsa o kadar farklı ders olduğuna; bu durumun eğitimdeki verimi 

düşürdüğüne, çok fazla emek ve zaman kaybına yol açtığına dikkat çekmektedir. 

Ayrıca öğrencilerin kolaydan zora doğru eğitime tabi tutulmadıklarını ve ilk günden 

itibaren alfabenin tümünden sorumlu olduklarını ifade etmektedir. Bunun yanlış bir 

uygulama olduğunu belirten Gaspıralı, Kur’an’a geçen öğrencilerin 1-2 sene boyunca 

sadece Kur’an okumayla meşgul olmalarını, bu süre zarfında Türkçe okuma yazma 

çalışmalarına başlatılmamalarını tenkit etmektedir. Ona göre ana dili Arapça 

olmayan öğrenciler açısından zor olan bu süreci aşmak için önlem alınmalıdır. Diğer 

yandan Kur’an okuyor olmak Arapça bilmek anlamına gelmemekte ve çocukların 

yılları boşa geçmektedir.102  

İsmail Gaspıralı elifbâ öğretiminde yaşanan aksaklıklar ve bunların 

giderilmesine yönelik öneri ve tekliflerine karşılık tepki alacağı endişesinden olmalı 

ki önerilerinin iyi niyete bağlı olduğunu ve art niyeti olmadığını açıklama gereği 

duymuştur. Konuyla ilgili düşüncelerini “Haşa biz kendimiz eski ile okuduk. 

_____________________________ 
101 İsmail Gaspıralı (1851-1914): Fikir adamı, yazar, gazeteci. Bahçesaray’da başladığı eğitimine 

Moskova Askeri Lisesi’nde devam ederken Türkçülük akımına bağlanarak okuldan ayrılmıştır. 

Öğretmenlik yaparken eski usul okutmayı tenkit ettiği için medresedeki hocaların ve öğrencilerin 

tepkisini çekmiştir. İki yıl Paris’te yaşadıktan sonra 1974’te İstanbul’a gitmiş subay olamayınca 

Kırım’a geri dönmüştür. 1883-1918 yılları arasında Tercümân-ı Ahvâl-i Zamân gazetesini 

çıkarmış ve büyük bir üne kavuşmuştur. Türkler arasında dil birliği olması gerektiğini savunmuş 

ve bu fikri yaymak için pek çok ülkeyi ziyaret etmiştir. Erverdi vd., “İsmail Gaspıralı”, Türk Dili 

ve Edebiyatı Ansiklopedisi, C.III, İstanbul, Dergâh Yay., s. 288.; Sadık Tural vd., Türk Dünyası 

ve Edebiyatçıları Ansiklopedisi, Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yay., C.IV, 2004, s. 

131. 
102 İsmail Gaspıralı, Rehber-i Muallimîn Yaki Muallimlere Yoldaş, 1898, s. 2-6. akt: Türkyılmaz, 

a.g.e., s. 79. 



46 
 

Atalarımız zamanından kalmış millî mektepleri ıslah etmek, usul-i cedid demektir; 

başka bir okuma başka bir mektep demek değildir” cümleleriyle vurgulamıştır.103 

Nitekim Gaspıralı’nın fikirleri aradan kısa bir zaman geçtikten sonra İslamî ve dinî 

hassasiyetleri bozduğu, Müslümanların eğitim sistemini Ruslaştırmaya çalıştığı ve 

Rusya Türklerinin birliğini İslam çatısı altında toplamak yerine Türkçülük çatısı 

altında toplamaya çalıştığı gerekçeleriyle geleneksel eğitim taraftarı olanlar 

tarafından şiddetle tenkit edilerek reddedilmiştir.104 

Gaspıralı, elifbâ öğretiminde yaşanan sıkıntıların çözümü bağlamında 

ses/savti/fonotik yöntemini kullanmış ve Hâce-i Sıbyân (1890) isimli elifbâyı 

hazırlamıştır.105 Gaspıralı, elifbâ öğretimi sırasında kullandığı ses yöntemin önemini 

şu cümlelerle izah etmiştir: 

“Hurûf-ı hece (bir hecedeki) harfler gösterildikte yalnız دال , ره , تا , با ,  الف , 
 .diye isimlerini söylemek ile iktifa etmemeli (elif, ba, ta, re, dal, nun) نون
Mutlak her harfin sedasını, savtını, mahrecini beyan etmeli. Bunun için 

usulümüze savtiye (davuşlu) denilmiştir. Huruf-i hecenin savtlarını bilmiş 
mübtedi filhâl her ne görse okuyabilir, kulağı her ne işitir ise yazabilir.”106 

Yukarıdaki ifadeden anlaşılacağı gibi Gaspıralı, harfleri yalnızca isimlerini 

söylemek suretiyle öğretmenin yeterli olmadığını, aynı zamanda sesleri ve 

mahreçlerinin de öğretilmesi gerektiğini belirtmektedir. Harflerin seslerini bilen bir 

kişinin o harflerle yazılan her metni okuyabileceği gibi duyduğu her şeyi de 

yazabileceğini iddia etmektedir. Gaspıralı’dan sonra savti usul üzere öğretim 

yapmayı hedefleyen pek çok elifbâ hazırlanmıştır. 

Gaspıralı’nın önerdiği elifbânın tartışıldığı yıllarda İsmail Hakkı107 Selanik’te 

İsmail Hakkı Elifbâsı’nı (1308/1891-93) yayınlanmıştır.108 İ. Hakkı, 1847 yılında 

_____________________________ 
103 Begali Kasımov, “Cedidçilik”, Çev. Veli Savaş Yelok, Gazi Türkiyat, Bahar 2010, S:6, s. 339., 

(Çevrimiçi) http://dergipark.gov.tr., 19.12.2018. 
104 İbrahim Koncak, “Cedidçilik Hareketi ve Türkistan-Osmanlı Devleti İlişkileri”, Uluslararası 

Avrasya Strateji Dergisi C.II, s. 108-109.; Taha Akyol, “Cedidçilik”, DİA, C.VII, 1993, s. 211-

212. 
105 İsmail Gaspıralı, Hâce-i Sıbyân, 2. bs., Bahçesaray, Tercüman Basımhanesi, 1890. 
106 İsmail Gaspıralı, Rehber-i Muallimîn, 1898, s. 15, akt. Türkyılmaz, a.g.e., s. 89-90. 
107 İsmail Hakkı: Yahudi bir hahamın mektebine giderek Fransızca öğrenmiş bu sayede pek çok eser 

okumuş ve Türk eğitim sistemine yenilikler getirmiştir. İlk olarak Selanik’te bir vakıf mektebinde 

 



47 
 

sıbyan mektebi hocaları için yayınlanan talimattaki harf öğretimi için önerilen usule 

uygun olarak hazırladığı eserinde, harfleri gruplandırmıştır. Birinci grupta imlâ 

harflerinin öğretimine yer vermiş ve bu harflerin Osmanlı Türkçesi’nde kullanılan 

sesli harfler olarak öğretilmesi gerektiğini belirtmiştir. Sessiz harflerin de isimleri 

yerine “nîm (yarım) bir üstünle okur gibi” öğretilmesini istemiştir. İ. Hakkı ikinci 

grup harfleri, س , د , ج , ب olarak belirlemiş ve müstakil şekilleri ile yazmıştır. Bu 

harflerin öğrencilere سين , دال , جيم , به isimleri ile değil سه , ده , جه , به olarak 

öğretilmesi gerektiğini belirtmiştir. İsmail Hakkı bu önerisiyle sessiz olan harfleri, 

“e” sesi ile seslendirmekte bunu yazıda vermediği için aslında Osmanlı Tükçesinde 

kullanılan isimlerinden farklı bir isimle isimlendirmiş olmaktadır. İ. Hakkı’nın 

yöntemine göre tüm harfler öğretildikten sonra Osmanlı Türkçesi okumada 

kullanılan sesli harf görevi üstlenen imlâ harfleri ile yazılmış hece ve kelime 

örneklerine geçilmektedir. İleride geniş olarak ele alınacak olan söz konusu elifbânın 

basıldığı dönem ve sonrasında ses yöntemi olarak isimlendirilen bu yöntem, 1911 

yılında Selanik’te yapılan öğretmenler kongresinde, elifbâ öğretimi hakkında yapılan 

müzakerelere konu olmuş ve kongrede harflerin üstün harekeli sesleri ile öğretilmesi 

kararı alınmıştır.109 

1.3. II. Meşrutiyet’ten Cumhuriyetin İlanı’na Elifbâ 

Öğretimi (1908-1923) 

İttihat ve Terakki dönemi olarak bilinen bu yıllarda devlet içeride ve dışarda 

siyasi, askeri ve ekonomik sıkıntılarla baş etmeye çalışmaktadır. Bu dönemde 

devletin varlığını sürdürebilmesi için iyi bir eğitim sistemine ihtiyacı olduğu fikri 

hâkimdir. Bu sebeple önceki dönemlerin aksine eğitimde ibtidailere öncelik vermek 

yerine yüksekokullarda yenilikler yapılmış, programdaki derslerin içeriklerinde 

değiştirilmiştir. Balkan savaşlarından sonra yaşanan toprak kayıpları, İslamcılık 

 
usulünü tatbik etmiş, daha sonra Şemsi Efendi ile birlikte çalışmıştır. Mithad Paşa Selanik’teki 

okulları gezerken en çok İsmail Hakkı Bey’in olduğu okulun usulünü beğenmiştir. Hafız Kerim 

adında geleneksel eğitimi savunan biri tarafından dinsizlikle itham edilip yargılanmış ancak dava 

İsmail Hakkı Bey’lerin lehine sonuçlanmıştır. Ergin, a.g.e., C.I-II, s. 470. 
108 İsmail Hakkı, İsmail Hakkı Elifbâsı, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1308. 
109 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, Selanik Vilayeti Birinci Muallimler Kongresi Mecmuası, 1328, 38-

39. 



48 
 

fikrinin farklı ulusları bir arada tutmak için yeterli olmadığını göstermiş ve eğitimde 

millilik ön plana çıkmıştır.110 Bu dönemde özellikle Balkan savaşlarından sonra 

yaşanan toprak kayıplardan dolayı derslerde öğrencilere vatan ve millet şuuru ve 

sevgisi kazandırılması yönünde çalışmalar yapılmıştır.111  

1915 yılında yayınlanan Mekâtib-i İbtidâiye-i Umûmiye Talimatnâmesi’nde 

de ibtidai mekteplerin amacı; zorunlu eğitime devam eden çocuklara hayat için 

gerekli olan bilgileri aktarmak; aynı zamanda onları mütedeyyin, vatansever, 

görevlerine sadık ve gayretli gençler olarak yetiştirmek olduğu ifade edilmiştir.112 

Bahsi geçen talimatnâmedeki vatanseverlik vurgusu devlet tarafından benimsenen 

ideolojilerin eğitim yoluyla çocuklara aktarılmak istendiğinin bir göstergesi kabul 

edilebilir. 

1.3.1. Selanik Muallimler Kongresinde Elifbâ Öğretimi 

Tartışmaları 

Bu dönemde eğitimle ilgili öne çıkan en önemli hususların başında yeni usul 

ile eğitim yapan ibtidai mekteplerinin yaygınlaştırılması, ders programları ve öğretim 

yöntemleri bakımından zenginleştirilmesi gelmektedir. 1911 yılında Selanik’te 

düzenlenen Muallimler Kongresi’nde elifbâ öğretimi hakkında dört toplantı yapılmış 

ve çeşitli öneriler tartışılmıştır.113 Kongredeki Elifbâ Encümeni Heyeti114 elifbâ 

öğretiminin iki temel gerekçesi olduğu kararına varmıştır. Buna göre elifbâ 

öğretiminin birinci gerekçesi “çocukları lisanı maderzadının (ana dilini) kıraat ve 

tahririne muktedir kılmak” ikinci gerekçesi ise “Kur’an-ı Azimü’ş Şan-ı tilavet, 

tefhim ve talim etmektir.” Dolayısıyla elifbâ dersi, ilk aşamada anadilde okuma 

yazma öğretimi, ikinci aşamada ise Kur’an’ı öğretmek maksadıyla yapılmalıdır. 

_____________________________ 
110 Akçura, a.g.e., s. 33-34.; Alkan, a.g.m., s. 198. 
111 Başkurt, a.g.e., s. 97-98.; Gündüz, Osmanlı Eğitim Mirası, s. 99-101. 
112 Mekatib-i İbtidaiye-i Umumiye Talimatnamesi, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1331, s. 3. 
113 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., 30-43. 
114 11 Temmuz 1327 tarihinde toplanan Elifbâ Encümeni Heyeti’nde, İttihat ve Terakki’den Ali 

Haydar Bey başkanlığında, Necmi Efendi (İttihat ve Terakki), Hasan Efendi (Doyran), Hakkı 

Efendi (Kobalişta) , Hayra Nezihi Efendi (Karacaâbâd) , Salim Efendi (Feyziye), Sadık Efendi 

(Kavala), Abbas Efendi (Vodina), Abdulazim Efendi (Müfettiş), Abdurrahman Efendi (Drama), 

Nuri Efendi (Gevgili), Yusuf Ziya Efendi (Nevrokop)'erin katılımıyla toplanmıştır. 



49 
 

Buradan hareketle 1856 yılından sonra hazırlanan elifbâlarda Osmanlı Türkçesi 

öğretiminin öne alınması hususu, 1911 yılından itibaren ders programlarına da 

yansımaya başlamıştır. 

Konuyla ilgili kongrede öne çıkan en önemli tartışmalardan biri, Kur’an ve 

Osmanlı Türkçesi öğretiminde kullanılan usullerin bu iki dersin öğretimi için uygun 

olmadığı ve zaman israfına yol açtığı yönündeki tespitlerdir. Dolayısıyla elifbâ 

dersinin Türkçe elifbâ ve Kur’an elifbâsı ismiyle iki kısma ayrılması gerekmektedir. 

Buna göre, elifbâ dersinde önce Türkçe elifbâ öğrenilmeli, ardından Kur’an 

elifbâsına geçilmelidir. 

Kongrede, Türkçe elifbâ öğretiminin tartışıldığı sırada öne çıkan başlıkları şu 

şekilde sıralamak mümkündür: 

 Harflerin alfabetik sırasının değiştirilip, gruplar halinde öğretilmeli, 

 Harfler ilk olarak Arapça isimleri ile değil, fetha harekeli sesleri ile 

öğretilmeli, 

 Önce hurûf-ı munfasıla ardından hurûf-ı muttasılanın öğretilmeli, 

 Hareke öğretimi uzun uzun tariflerle değil, örnekler üzerinden uygulamalı 

olarak yapılmalıdır. 

Kongrede tartışılan hususlardan bir diğeri, Türkçe elifbânın öğretimi sırasında 

harflerin Arapça isimlerinin öğretilmemesi durumunda, Kur’an okunurken hurûf-ı 

mukattaadan oluşan ayetlerin nasıl okunacağı ile ilgilidir. Konuyla ilgili sorulara 

Arapça elifbâya başlanırken bu isimlerin öğretilebileceği yönünde cevaplar 

verilmiştir.  

Harflerin öğretimi ile ilgili diğer bir husus, Türkçe elifbânın öğretiminde 

harflerin fetha harekeli sesleri ile öğretilmesine dönüktür. Bu hususta Feyziye’den 

İsmet Bey “Samitleri (sessiz harfleri) mahrecinden alabilmek için sadaya ihtiyaç 

vardır. Yoksa başka türlü telaffuzu kabil olamaz. Şimdi hangi harekeyi koymak icap 



50 
 

eder? Bendeniz tabii hareke olan fethayı diyorum. Velevki diğerlerinden biri kabul 

edilsin, hepsi müsavidir. (…).”115 şeklinde bir yorum getirmektedir. Bu yoruma göre, 

sessiz harf ilk olarak öğretilirken kendi doğal sesi ile değil bir sesli harfle birlikte 

söylenmektedir.  

Bu tartışmalar sırasında çocukların harfleri üstün harekeli öğrenmeleri 

durumunda karşılacabilecekleri sorunlar da gündeme gelmiştir. Bu hususta Sultanî 

şubesinden Osman Süreyya Efendi “Çocuk د ile   ا’ yı görünce   ده ا okuyacak değil mi? 

Öyleyse maksud (kastedilen) hasıl olmadı.” diyerek harfleri üstün harekeli olarak 

öğretmenin harflerin seslerini vermek olmadığını, harflere yeni isimler koymak 

olduğunu vurgulamaktadır. Osman Süreyya Efendi’nin bu görüşüne Müfettiş Kazım 

Nami Bey, “Bazı yerlerde doğrudan doğruya دا okutuyorlar ama bunun ne kadar 

faydalı olduğunu tetkik etmedim, düşünülecek bir meseledir” şeklinde cevap vererek 

kendisinin meseleyi Osman Süreyya Efendi’nin bakış açısıyla düşünmediğini, 

üzerinde düşünülmesi gereken bir konu olduğunu belirtmiştir.116  

Harflerin üstün harekeli sesleri ile öğretilmesi yönündeki görüşler ilerleyen 

yıllarda, harflerin isimleri ile öğretilmesinden farklı bir metot olmadığı gerekçesi ile 

eleştirilmiştir.117 Zira د harfini, Osmanlı Türkçesindeki دال ismi ile öğretmekle, ده 

olarak öğretmek arasında okuma yaparken oluşan zorluk bakımından büyük bir fark 

bulunmamaktadır. Selanik’te yapılan öğretmen kongresinde harflerin fetha hareke ile 

öğretilmesi ele alınıp tartışılırken Gaspıralı’nın harflerin asli seslerine vurgu yapan 

savti usulden bahsedilmemiş olması dikkat çekicidir. Rusya’da elifbâ öğretimine 

yeni bir bakış açısı kazandıran bu usulün, Selanik’teki kongrede konu edilmemesi, bu 

usulün kongreye katılanlar tarafından uygun bulunmaması veya dönemin siyasi ve 

sosyal şartları nedeniyle bu yeni usulden haberdar olunamamasıyla açıklanabilir.118  

_____________________________ 
115 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., 38-39. 
116 Kazım Nami Bey bu konuşmalardan sonra elifbâ öğretimi üzerine çalışmış ve 1916 yılında 

“Çözümlemeli ve Birleştirmeli Yöntem” adı ile bir usul önerisinde bulunmuştur. Binbaşıoğlu, 

a.g.m., s. 11-12.  
117 M. Şerif, Rehber-i Tedris, İstanbul, Tanin Matbaası, 1327, s. 23-24. 
118 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, 7. bs., İstanbul, Matbaa-i Arşak Garoyan, 1330., s. 2. 



51 
 

Kongrede ayrıca, Kur’an dersinin hem zor olması hem de derslerde 

çocukların yeterince saygılı davranamamaları sebebiyle ikinci seneye alınması 

hususu da görüşülmüştür. Konuyla ilgili zor olandan vazgeçmek yerine yeni usuller 

geliştirerek çocukların bu zorluğu aşmasının gerekli olduğu belirtilerek Kur’an 

dersinin birinci seneden itibaren okutulmaya devamı yönünde karar alınmıştır.119 

Bu kongre, Kur’an öğretimi açısından önemli bir yere sahiptir. Zira kongreye 

kadar elifbâ öğretim yöntemi geliştirme çalışmalarında; elifbâ hazırlanmasıyla ilgili 

yarışma şartnamelerinde ve yeni yazılan elifbâlarda Osmanlı Türkçesi öğretimi 

eksenli öneri ve talepler mevcuttur. İlk kez bu kongrede Kur’an öğretimi için özel bir 

elifbâ hazırlanması gerektiği üzerinde durulmuş, Türkçe elifbâ bitirildikten sonra 

başlanacak olan bu elifbânın içeriği ve öğretim usulü hakkında ayrıntılı bilgi 

verilmiştir. Kongrede yazılacak olan Kur’an elifbâları için şöyle bir öneride 

bulunulmuştur:  

“Kur’an elifbâsında takip edilecek tertib, kıraat tertibinden başlayarak 

tedricen (kademeli olarak) zorluğa doğru gitmek olmalıdır. Kırâatte hurûf-ı 
imlâ hecâların (harekeyi harfiyeli hecelerin) okunması tabii surette 

öğrenilmişti. Şimdi bu tabii hecâlardan başlayarak üst ve altlarına 
Kur’an’da müsta’mil işaretleri ilave etmek, harflerden ziyade işaretlerin ifa 
vazife ettiklerini anlatabilmek meselesi gelir.”120 

Söz konusu öneride, Kur’an elifbâsında öğretimin kolaydan zora doğru 

yapılması tavsiye edilmektedir. Türkçe elifbâ okutulurken harfler ve imlâ harfleri ile 

ilgili okuma kuralları öğretileceğinden Kur’an elifbâsında harflerden ziyade 

harekelere ağırlık verilmesi ve bilinen harekelerden bilinmeyen harekelere doğru bir 

yol izlenmesi gerektiği vurgulanmaktadır. Elifbânın bu şekilde öğretilmesi halinde 

Kur’an öğretiminde daha fazla verim elde edileceği, bu uygulamanın çocuklar için 

daha kolay ve pedagojik açıdan daha uygun olacağı belirtilmektedir. Hazırlanacak 

olan Kur’an elifbâsının özellikleri şu şekilde sıralanmaktadır:121 

_____________________________ 
119 Heyet, Selanik Vilayeti Birinci Muallimler Kongresi Mecmuası, s. 120. 
120 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 31-35. 
121 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.e., s. 35-37. 



52 
 

 Harfler, Arap alfabesindeki sırasına göre yazılırken araya tırnak içerisinde 

Osmanlı Türkçesi ve Farsça’da olan harfler ilave edilerek Arapça isimleri ile 

öğretilmeli, 

 Kur’an okuma öğretimi kolaydan zora doğru yapılmalı ve harfler Türkçe 

elifbâda daha önceden öğretildiği için Kur’an elifbâsında hareke konusu üzerinde 

durulmalı, 

 Cezm konusu örnekler üzerinden öğretilmeli, 

 Harekeler (üstün, esre ve ötre), Türkçe elifbâda öğretilen imlâ harfleri 

üzerinden öğretilmeli, imlâ harfleriyle yazılmış kelimelerin karşısına harekeli 

şekilleri yazılarak belletilmeli, 

 Dersler önce tahta yardımıyla işlenmeli daha sonra elifbâda çalışılmalı, 

 Okuma sırasında kelimeler kesik kesik okutulmalı, 

 İmlâ harfleriyle yazılmış kelimeler Osmanlı Türkçesi’nden farklı olarak 

meddi tabii konusuna riayet edilerek okutulmalı, 

 Kelimenin üzerinde med işaretinin (   ّ  )122 bulunması, orada ا harfi olmasa 

bile ا harfi varmış gibi uzatarak okumayı gerektirdiği belirtilmeli, 

 Med harfleri olan ى , و , ا üzerinde harekesi varsa işareti doğrultusunda 

okunurken, üzerinde harekesi yoksa med işareti görevi görür. Bu konu bu şekilde 

kural anlatılarak değil, uygulama ile öğretilmeli, 

 Kelimelerin üzerindeki med işaretine (   ّ  )123 dikkat edilmeli, harfin üzerinde 

bu işaret olduktan sonra kendisinden sonra gelen ى , و harfinin okunmadığı, 

kelimenin ا varmış gibi uzatıldığı anlatılmalı, 

 Şeddenin öğretimi sırasında şeddeli harf önce açık olarak cezmli ve harekeli 

şekilde yazılmalı, daha sonra karşısına şeddeli hali yazılarak aralarındaki münasebet 

anlatılmalı, 

 Okunmayan ا ve ال takısı konusu uzun açıklamalara yer verilmeden örnekler 

üzerinden öğretilmeli, 

_____________________________ 
122 Bu maddede görsel olarak med işareti kullanılmış olmasına rağmen içerikte anlatılan durum meddi 

tabiili okuma örneklerine uygundur. Bu durum yazım sırasında yapılmış bir hata olarak 

değerlendirilebilir. 
123 Bu maddede görsel olarak med işareti (   ّ  ) kullanılmasına rağmen yapılan açıklamalar çeker (   ّ ّٰ  ) 

işareti ile uyumludur. Bu durum yazım sırasında yapılmış bir hata olarak değerlendirilebilir.  



53 
 

 Kur’an’da bulunan müteşabih ayetlerin -hurûf-ı mukataalı kelimelerin- sayısı 

sınırlıdır. Kur’an’a geçiş için mükemmel bir anahtar olan bu ayetler tespit edilerek 

tahtaya yazılmalı ve öğrencilere anlatılarak okutulmalıdır. 

Kongrede, Kur’an elifbâsında bulunması gereken hakkında bilgi verildikten 

sonra Kur’an öğretimi sırasında dikkat edilmesi gereken hususlarla ilgili de 

açıklamalar yapılmıştır. Buna göre: 

1. Dersler Türkçe elifbâda olduğu gibi önce tahtada anlatılmalı, sonra kitaptan 

takip edilmek suretiyle öğrenci daima aktif tutulmalıdır.  

2. Öğrencinin öğrendiği konuları daima uygulaması sağlanmalı, yeni konuların 

öğretilmesi eski konuların ihmal edilmesine sebep olmamalıdır. 

3. Öğrenci, ezberciliğe alıştırılmamalı; dersler ezberlenmeden de 

öğrenilebileceği konusunda ikna edilmelidir. Öğrencilerin motive edilmesi 

maksadıyla ara sıra Kur’an’ın ileriki sayfalarından parçalar okutulmalıdır. 

4. Elifbâdaki örnekler ilk zamanlar kesik kesik, ilerleyen zamanlarda meddi 

tabiili okuma ahengine dikkat edilerek okunmalı ve hiçbir zaman hecelemeye yer 

vermemelidir. Üzerinde işaret olan harf, işareti doğrultusunda okunmalıdır. 

5. Öneriler doğrultusunda hazırlanan elifbâyı bitiren öğrenciler, harflerin 

mahreçlerine mümkün mertebe riayet etmek kaydıyla Tebareke, Kad Semi’a ve 

Zariyat cüzlerini okuyarak Kur’an’a başlamalıdır. 

6. İleride tecvid öğrenirken kolaylık sağlaması için Kur’an okunurken gerekli 

yerlerde harflerin 1 elif veya 4 elif miktarı çekilmesine dikkat edilmesi 

gerekmektedir.124  

Kongrede alınan bu kararlar, geçmişte Kur’an öğretimi sırasında yapılan 

uygulamaların değişmesi bakımından önemlidir. Zira geçmişte Kur’an öğretimi 

sırasında tahta kullanılmaması yönünde uyarılar yapılmaktaydı. Bu kongrede ise bu 

husustaki sıkıntıların aşıldığı anlaşılmaktadır.  

_____________________________ 
124 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 120, 171. 



54 
 

Kongrenin hazırlanmasını istediği Kur’an elifbâsında bulunması gereken ve 

yukarıda sıralanan konu başlıklarının, Kur’an okumak için gerekli olan asgari okuma 

kurallarını içermesi dönemin genel kabulleri açısından çok önemlidir. Zira Osmanlı 

Türkçesi ve Kur’an okuma kurallarının birbirinden farklı olduğunun kabul edilmesi, 

Kur’an öğretimi için özel bir elifbâ ve yönteme ihtiyaç olduğu anlamına gelmektedir. 

Öyle ki bu kabul kongrenin değerlendirildiği konuşmalarda Daru’l Muallimîn’den 

Mahmut Şevket Efendi tarafından dile getirilmiştir. Şevket Efendi, elifbâ 

öğretiminde yöntem geliştirmenin Osmanlı Türkçesi için olduğu kadar, Kur’an 

okumak için de gerekli olduğuna dikkat çekerek yapılacak olan yeniliklerde bu 

durumun göz ardı edilmemesi gerektiğini şu cümlelerle ifade etmiştir: 

“(…) En mühim addeddiğim mesela bu (hecâ usulü) idi hâlbuki encümenin 
hecâdan asla bahsetmemesi delaleten anlaştırıyor ki hecâ usulü lağv 

edilmiştir. Türkçe hecâsız kolay okunur fakat Arapçayı, Kur’an’ı 
okutmakta hecâyı telafi edebilecek ne gibi şeyler encümen düşünmüştür. 
Eğer bişeyler düşünmüşlerse izahat versinler. Bendeniz de o zaman bu 

babdaki fikrimi söylerim. Eğer düşünmemiş ise encümen bunu nazarı 
dikkate alıp Arapça elifbâda ta’miki tedkikar eylesin (derinden araştırıp) 
hakikati ortaya çıkarsın. Usûl-ü tehecciyi tekrar ettirsin. Benim teklifim 
budur.”125 

Yukarıdaki ifadeden anlaşılacağı gibi Mahmut Şevket Efendi, Kur’an elifbâsı 

hazırlanması önerisini uygun bulmakla birlikte, bu elifbânın öğretimi için 

komisyonun yeni bir yöntem önerisi olup olmadığını sormakta ancak herhangi bir 

cevap alamadığından yakınmaktadır. Bunun yanı sıra toplantıda geçmişten beri 

kullanılan harf usulünden hiç bahsedilmemiş olmasından dolayısıyla, bu usulün 

kaldırıldığını düşündüğünü belirtmektedir. Ayrıca heceleme yapmadan okumanın 

Türkçe öğretimi için uygun olmasına rağmen, Kur’an öğretimi için yetersiz olduğunu 

ifade etmektedir. Ona göre Kur’an öğretimi için uygun olan usul harf (tehecci) 

yöntemidir. 

_____________________________ 
125 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 39. 



55 
 

Kongrenin yapıldığı 1911 yılında kullanılmaya devam edilen harf yönteminin 

1924 yılında İstanbul’da yapılan Elifbâ Kongresi’nde kaldırılmasına karar verilmiş 

ve 1924 yılı ilkokul programında resmen kaldırılmıştır.126  

1.3.2. Kur’an Öğretimini Hedefleyen Elifbâlara Duyulan 

İhtiyaç 

Selanik’te 1911 yılında yapılan muallimler kongresinin ardından Kur’an 

öğretim elifbâları hazırlanmaya başlanmış, kongrede alınan karara kadar Kur’an 

öğretiminde kullanılacak elifbâların hazırlanmamış olması elifbâ yazarları tarafından 

değerlendirilmiştir. Bu değerlendirmeler Osmanlı Türkçesi kadar Kur’an’a geçiş 

dersi de olan elifbâ dersinin, Kur’an öğretimi bağlamında işleyişini ortaya 

koymaktadır.  

Konuyla ilgili olarak bahsi geçen kongreden yıllar önce sadece Kur’an 

öğretiminde kullanılacak elifbâların olmamasını, elifbâ öğretiminde bir eksiklik ve 

ihtiyaç oluşturduğunu (1308/1891-93) yılında fark eden İsmail Hakkı, kendi adıyla 

hazırladığı elifbâsında Osmanlı Türkçesi ve Kur’an’ın iki farklı dil olmasına rağmen 

aynı alfabenin kullanıldığını; bunun ise olumlu sonuç vermediğini belirtmiştir.127 

İsmail Hakkı, Osmanlı Türkçesi için ayrı, Kur’an-ı Kerim öğretimi için ayrı elifbâlar 

hazırlanması ve farklı öğretim yöntemlerinin uygulanması gerektiğini dile 

getirmiştir. Bu sebeple hazırlanan elifbâların Kur’an öğretimi için yeterli olmadığına 

değinerek bu eksiği gidermek için materyal olarak levhalar hazırladığını belirtmiştir. 

Bu levhaları Türkçe okumayı öğrenen öğrencilerle çalıştığını, öğrencilerin kısa 

sürede Kur’an’ı layıkıyla okumaya başladığını anlatmıştır. Ayrıca Kur’an okumak 

için kullanılan harekelerin, Osmanlı Türkçesi öğretiminde de kullanılmasını eleştiren 

yazar, bu uygulamanın harekesiz Türkçe metinleri okumayı zorlaştırdığını 

belirtmiştir. Sure ve duaların elifbâların sonunda yer almasını da tenkit eden İsmail 

Hakkı, bunun Kur’an öğretimine usul bakımından herhangi bir katkısının olmadığını 

belirterek sure ve duaların yerine ilave ders materyallerine ihtiyaç olduğunu önemle 

_____________________________ 
126 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1340, s. 7. 
127 İsmail Hakkı, a.g.e.,  s. 2-4. 



56 
 

vurgulamıştır. Ancak araştırmamızda İsmail Hakkı’nın bu görüşlerinin ne yazık ki 

elifbâların içeriğinde hiçbir etkisinin olmadığı görülmüştür. Zira konuyla ilgili ilk 

elifbâ İsmail Hakkı’nın fikirlerini ortaya koyduğu yıldan 20 yıl sonra basılmıştır.128 

Benzer şekilde Abdülfettah da 1800’lü yılların sonlarında ibtidai mektepleri için 

hazırlanan elifbâların Osmanlı Türkçesini iyi öğretmesine rağmen Kur’an’ı mahreçli 

okumayı öğretemediğine dikkat çekmiştir.129 

Mehmed Halid h.1341/1923 yılında hazırladığı Kur’an Muallimi isimli 

öğretmen kılavuzunda, Osmanlı Türkçesi ve Kur’an’ın aynı elifbâ ile öğretilmesi 

konusunda şu değerlendirmede bulunmuştur: 

“Malum olduğu üzere pek yakın vakite kadar mekteplerimizde Türk 
elifbâsıyla okumaya ibtida eden çocuklarımız bitirir bitirmez Kur’an-ı 

Kerim’e başlatılırdı. Bunda hiçte isabet edilemediğini kulağı ağızı ve gözü 
iyileştirecek hazırlıklar, temrinler yapılmadıkça doğrudan doğruya mushâf-
ı şeriften Kur’an okutulamadığını tecrübe gösterdi. Bazı zevat bu maksada 

hâdim risâleler yaptılar. Ancak usulden bahseden olmadı. Tedrisatı 
ibtidaiyye müdüriyetinde bulunduğum esnada, hasbel vazife icra ettiğim 
tatbikattan şu neticeye vardım ki iyi bir usul olmadıkça ne muallimin 

ilminden ne de Kur’an okutmak için yapılan risalelerden tamamen istifade 
etmek mümkün değildir.”130 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı gibi Mehmed Halid, 1911 yılına kadar 

hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâları bitiren 

öğrencilerin hemen Kur’an’dan başlatılmasını uygun bulmamaktadır. Çünkü bu 

elifbâlar her ne kadar Kur’an öğretimine yer veriyor olsalar da asıl amaçlarının 

Osmanlı Türkçesi öğretimi olduğu, önsözlerinden, içeriklerinden ve Kur’an’ın 

öğretimi için ayrılan ders sayılarının azlığından anlaşılmaktadır. Mehmed Halid’e 

göre, çocukların kulağı, ağzı ve gözü Kur’an okumaya uygun hâle getirildikten sonra 

mushafa başlanmalıdır. Bu ifadeyle çocuğun Arapça seslere aşina olması, Arap 

_____________________________ 
128 Ahmed Cevad, Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum, İstanbul, Matbaa-i Osmânîye, 1328. 
129 Abdülfettah, Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî, y.y., t.y., s. 3. (Eserde Maarif Nazırı Zühtü Paşa'nın 

himmeti ve gayretinin katkısıyla yazıldığına dair bilgi bulunmaktadır. Zühtü Paşa 1891-1902 

tarihleri arasında değişen zamanlarda Maarif Nazırlığı yapmıştır. Ayrıca Abdülfettah'’n 1315/1897 

tarihinde Üsküdar Merkez Rüşdiyesi müdürü iken vefat etmesi dolayısıyla ailesine maaş 

bağlanması için talepte bulunulduğu bilgisi mevcuttur. Dolayısıyla elifbâ 1891-1897 yılları 

arasında yazılmış olmalıdır. COA, MF.MKT., 391/20, 10 L 1315.) 
130 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1341, s. 3. 



57 
 

harflerini mahreçlerine uygun bir şekilde söyleyebilecek olgunluğa erişmesi ve 

Kur’an’da kullanılan hareke ve işaretlerin ne anlama geldiğini anlayabilecek 

seviyeye gelmesini kastettiği anlaşılabilir. Zira yazar, önerdiği şekilde alıştırmalar 

yapılmadan Kur’an’a başlanmasının verimsiz olduğunun uzun yıllar tecrübe 

edildiğini belirtmektedir. Diğer yandan Kur’an öğretimi amacıyla hazırlanan 

risaleleri yöntem bakımından yetersiz bulduğu için eleştirmektedir. Kendi 

tecrübesinden yola çıkarak, usul kullanılmadığı takdirde öğretmenden ve elifbâdan 

tam olarak istifade etmenin mümkün olmadığını söylemektedir. Diğer bir ifadeyle 

kısa sürede ve doğru bir şekilde Kur’an öğrenilip okunabilmesi için, çocukların belli 

bir olgunluğa erişmeleri, usul ve yöntem kullanılması ve iyi bir öğreticiye ihtiyaç 

olduğunu vurgulamaktadır. Mehmed Halid’in yapmış olduğu açıklamalar dönemin 

Kur’an öğretiminin içinde bulunduğu durumu anlamak açısından önemlidir.  

Benzer bir açıklama, Ali Haydar tarafından 1927 yılında hazırlanan Kur’an-ı 

Kerim Elifbâsı’nda şu cümlelerle yer almaktadır: 

“Şimdiye kadar takibi olunan usule göre Türkçe elifbâyı bitiren çocuğa, 
doğrudan doğruya eczâ-yı şerifeye başlattırılıyordu. Savti usule göre 
yazılan elifbâlarda en ziyade Türkçe’nin kıraatına ehemmiyet verildiğinden 

ve Arabî lisanda kesretle kullanılan şedde, tenvin, harf-i tarif vesair 
hakkında melekeleri olmadığından birden eczâ-yı şerifeye geçen çocuklar 
azim müşkülat karşısında kalıyorlardı. Senelerce uğraştıkları hâlde 

layıkıyla Kur’an-ı Kerim tilavetine muvaffak olamıyorlardı. Bu sebeple 
mebni telif ettiğim elifbâyı “Hakiki Kolay Elifbâ” ve “Kur’an-ı Kerim 
Elifbâsı” namıyla iki kısma ayırmayı muvafık buldum. Bu kitaptan maksat 

ana dilinin elifbâsı ile eczâ-yı şerîfe arasında bir köprü hizmetini 
görmektir.”131  

Ali Haydar da tıpkı Mehmed Halid gibi, Türkçe elifbâ öğretildikten hemen 

sonra öğrencilerin Kur’an’a başlatılmasını uygun bulmamaktadır. Ali Haydar, ses 

yöntemine göre hazırlanan elifbâların daha ziyade Türkçe öğretimine önem 

verdiğini, dolayısıyla Kur’an okumak için gerekli olan şedde, tenvin, harfi tarif gibi 

konuların öğrencilerle yeterince öğretilmediğini; bunun ise yeterli bilgiye sahip 

olunmadığı için Kur’an okumada olumlu sonuç vermediğini belirtmektedir. Bu 

_____________________________ 
131 Ali Haydar, Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, 3. bs., İstanbul, Orhaniye Matbaası, 1927, s. 1. 



58 
 

sebeple kendisinin her ikisi için ayrı ayrı elifbâ hazırladığını söyleyerek bu durumun 

öğrenciler açısından daha verimli ve kolay olacağına dair açıklamalar yapması 

Kur’an öğretiminde yaşanan sıkıntıların kaynağını göstermesi bakımından önemlidir.  

1.3.3. İbtidai Mekteplerinde Kur’an Öğretiminin Durumu 

Eğitim-öğretim alanındaki yenilik faaliyetleri devam ederken 6 Ekim 1913 

tarihinde Tedrîsât-ı İbtidâ’iyye Kânûn-ı Muvakkatî yürürlüğe girmiştir.132 Bu kanun 

kapsamında ibtidai mektepleri ile rüşdiye mektepleri birleştirilmiş ve bu okullar için 

6 yıllık bir program oluşturulmuştur. Bu doğrultuda 1913 yılında Erkek Numûne 

Mektebi’nde uygulanmak üzere hazırlanan ders programı Tablo 1.5’de 

görülmektedir.133 

DERSLER 

Devre-i Evvel Devre-i 

Muvassıta 

Devre-i Âliye 

1.Sene 2.Sene 3.Sene 4.Sene 5.Sene 6.Sene 

Elifbâ ve Eczâ-yı Şerîfe 6 3 - - - - 

Kur’an-ı Kerim ve Malûmât-ı 

Diniye 

1 1 3 

3 2 2 

Musâhabât-ı Ahlâkiye 3 2 1 1 1 1 

Kırâat (imlâ, ezber, yazı) 4 4 2 2 2 2 

İmlâ - 1 1 1 1 1 

Yazı (sülüs, rika) - - 1 1 1 1 

Sarf ve Nahiv - 1 2 1 1 1 

Tahrir - 1 1 2 2 2 

Tarih - 1 2 2 2 2 

Coğrafya - 1 1 2 2 2 

Hesap  4 2 2 2 2 2 

Hendese - - 1 1 1 1 

Eşya Dersleri  3 1 1 1 1 1 

Ziraat 2 1 1 1 1 1 

Elişleri  4 2 2 2 2 2 

Resim 1 1 1 1 2 2 

Musikî 1 1 1 1 1 1 

Terbiye-i Bedeniye, Sıhhiye, Asker 

Talimi, Oyun ve Neşar 
1 1 1 1 1 1 

Lisân-ı Ecnebî - 6 6 6 6 6 

Tablo 1.5: 1913 yılı Erkek Numûne Mektepleri Ders Cetveli. 

_____________________________ 
132 Tedrîsât-ı İbtidâ’iyye Kânûn-ı Muvakkatî, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1329, s. 3-7. 
133 Mekâtib-i İbtidâiye Ders Müfredatı, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1332, s. 22. 



59 
 

Numûne mektebinin ders programında altı yıla yayılan derslerin, hem haftalık 

ders saatleri belirlenmiş hem de aylık programlar yapılmıştır. Birinci ay ilk ve ikinci 

hafta; و , د , ر samitlerinin (sessiz harflerinin) ى , ه , ا , آ saitleriyle (sesli harfleriyle) 

teheccilerinin öğretimi, üçüncü hafta; ل , م , ژ , ذ , ز ,ن , ى ; dördüncü hafta ise; ب , ت , 

 harflerinin daha önceden öğrenilen harflerle okunmasının öğretimi ع , ق , خ , ص , چ

planlanmıştır. İkinci ayın ilk haftasında; ڭ , ك , ف , ج , غ , ط , ش , ikinci hafta da ise; ح 

 harflerinin daha önce öğretilen harflerle okunmasının öğretilmesi ض , ث , س , پ , ظ ,

istenmiştir. İkinci ayın üçüncü haftasından itibaren harflerin bitişirken aldıkları 

şekilleri öğretmek için harfler tekrar gruplara ayrılmıştır. Dördüncü ayın sonuna 

kadar devam eden bu alıştırmalara beşinci aydan itibaren Osmanlı Türkçesi okumaya 

başlanılarak devam edilmiştir. Yedinci ayın birinci haftasından itibaren ise üstün, 

esre, ötre, tenvin, şedde, vasl, cezm, med üzerine alıştırmalar yapılmaya 

başlanmıştır.134  

Bu ders programında, Selanik Muallimler Kongresinde elifbâ öğretimi ile 

ilgili alınan kararlar doğrultusunda önce Osmanlı Türkçesi ardından Kur’an öğretimi 

yapılmaktadır. Zira geçmiş yıllarda hazırlanan ders programlarından farklı olarak, 

klasik alfabe sıralamasının değiştirildiği ve harflerin öğretiminin toplu olarak ilk 

günlerde yapılmayıp haftalara bölünerek yapılmasının hedeflendiği görülmektedir. 

Bununla birlikte bahsi geçen programa göre; harflerin şekillerini, bitişme hallerini ve 

imlâ harflerini yedi ay boyunca öğrenmiş olan öğrencilerin, 2 ay içerisinde Kur’an 

okumak için gerekli olan hareke ve işaretleri kavraması ve 30. cüzün başında Duha 

suresine kadar okuması beklenmektedir.135 

Konuyla ilgili olarak Satı Bey 1913 yılında yazdığı bir makalesinde ibtidai 

mekteplerinin köy, kasaba ve şehirlerde 6 yıla çıkarılmasını yeterli miktarda para, 

muallim ve binanın olmaması sebeplerine dayandırarak eleştirmektedir. Zira Satı 

Bey ibtidailerde çözülmesi gereken asıl sorunun eğitim faaliyetinin kaç yıl yapılacağı 

değil “usul-i tedrisin fenalığı, tedrisatın yolsuzluğu ve gayesizliğine” nasıl çözüm 

bulunacağı olduğunu belirtmektedir. Köylerde çocuklar 3 yıl bile mektebe zor devam 

_____________________________ 
134 a.e., 1332, s. 49-50. 
135 a.e., s. 26-30. 



60 
 

ederken alınan bu kararın, eğitimin “müzmin ve mühlik olan yaralarını görememeye” 

bağlamaktadır. Ayrıca bazı köy mekteplerinde çocuklara sadece Kur’an’ın 

okunmasının öğretildiğini, Türkçe öğretiminin ihmal edildiğini belirtmektedir. Diğer 

yandan mekteplerde Türkçe öğrenilse bile mektep bittikten sonra kitap ve gazete 

okunmadığı için unutulduğuna; fakat Kur’an okumanın unutulmadığına dikkat 

çekmektedir.136 

Osmanlı Devleti’nde Tanzimat döneminde başlayan eğitim ve öğretim 

konusundaki yenilikler 23 Nisan 1920’de Türkiye Büyük Millet Meclisi’nin 

açılmasının ardından da devam etmiştir. Bu yönde atılan en önemli adım 2 Mayıs 

1920 tarihine Maârif Vekâleti’nin kurulmasıdır. 1921 yılında konuyla ilgili Maârif 

Kongresi yapılmış ve kongrede ilkokullardaki ders programının ve öğrenim 

sürelerinin düzenlenmesine karar verilmiştir. Alınan kararlar doğrultusunda 

oluşturulan programda, birinci sınıfta haftada 12 saat Türkçe elifbâ ve kıraat dersi 

planlanırken Kur’an dersine yer verilmemesi dikkat çekicidir. Kur’an-ı Kerim 

derslerine ikinci ve üçüncü sınıflarda başlanacağı, bu kapsamda Kur’an-ı Kerim ve 

din bilgisi derslerinin haftada 4’er saat, dördüncü ve beşinci sınıflarda ise 2’şer saat 

olması kararlaştırılmıştır. Ancak bu programa, din derslerinin sayısı azaltıldığı ve altı 

yıllık ibtidai mektebi derslerinin dört yıla sıkıştırıldığı gerekçesi ile şiddetle karşı 

çıkılmıştır.137 

İlkokul programları 1922 yılında yenilenmiş ve elifbâ dersi özel bir ders 

olmaktan çıkarılarak Türkçe dersi altında işlenmiştir. Kur’an-ı Kerim dersinin altı yıl 

boyunca haftada 5 saat olarak okutulmasına karar verilmiştir.138 Konuyla ilgili olarak 

Muallimler Mecmuası’nda 1922 yılında “Elifbâ ve Kırâat Müsabakası” 

düzenleneceği duyurulmuştur. Yayınlanan yarışma koşullarının birinci maddesinde 

yazılacak olan elifbâların temel amacı Osmanlı Türkçesini öğretmek olarak 

belirtilmektedir. Arapça kelimelerin ve Kur’an-ı Kerim’in okunabilmesi için birçok 

_____________________________ 
136 Satı Bey, “Tahsîl-i İbtidâî Hakkında -Maârif Nezâretinin Yeni İçtihadı”-, İçtihad, No:67, 12 

Haziran 1913, s. 1464-1465. 
137 Zeki Sarıhan, 1921 Maarif Kongresi, Ankara, MEB, 2009, s. 100. 
138 İlk, Orta Tedrisat Mektepleri Müfredat Programı, Ankara, 1338, s. 157.  
    Muallimler Mecmuası: 1922-1927 yılları arasında 54 sayı basılmıştır. 



61 
 

farklı husus olduğuna dikkat çekilerek ayrıca bir Kur’an-ı Kerim elifbâsı müsabakası 

da düzenleneceği belirtilmiş fakat böyle bir müsabakanın ilanı söz konusu 

olmamıştır.139  

1.4. Cumhuriyetin İlanı’ndan Latin Alfabesinin Kabulüne 

Elifbâ Öğretimi (1923-1928)  

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte II. Meşrutiyet Dönemi’nde başlayan milli bir 

eğitim sistemi oluşturulması yönündeki çalışmalar hızlandırılmıştır. 1923 yılında 

yayınlanan Misak-ı Maârif’de öğrencilerin milliyetçi, halkçı, inkılâpçı, lâik ve 

cumhuriyetçi vatandaşlar olarak yetiştirilmesinin hedeflendiği belirtilmiş; milli ve 

modern bir eğitim sistemi oluşturulmaya çalışılmıştır.140 Söz konusu ilkelerin eğitim 

sistemine uygulanabilmesi için Cumhuriyet’in ilanından sonra gerçekleştirilen en 

önemli inkılaplardan biri olan Tevhid-i Tedrisat Kanunu, 3 Mart 1924’te kabul 

edilmiştir. Bu kanunun ikinci maddesine göre bütün eğitim kurumları Milli Eğitim 

Bakanlığı’na bağlanmış, eğitim sisteminin kanunda belirlenen esaslara uygun hale 

getirilmesine önem verilmiştir.141  

1.4.1.  1924 Yılı İlkokul Programı 

Cumhuriyet Dönemi’nin ilk ilkokul programı 1924 yılında uygulanmaya 

başlanmış ve bu programla birlikte ilkokulun eğitim süresi 6 yıldan 5 yıla 

indirilmiştir. İki ayrı ders olan Kur’an-ı Kerim ve din dersleri, bu programda 

birleştirilmiş ve bu dersin ikinci sınıftan itibaren haftada 2 ders olarak okutulması 

planlanlanmıştır. Birinci sene Türkçe dersinde verilen haftada 12 saatlik elifbâ 

dersinde yalnızca Osmanlı Türkçesi öğretilmesi, Kur’an-ı Kerim ve din derslerinin 

ise ikinci sene haftada 2 saat yapılması kararlaştırılmıştır.  

_____________________________ 
139 “Elifbâ ve Kırâat Müsabakası”, Muallimler Mecmuası, C.I, S:2, 1922, s.30-31. 
140 Kemal Aytaç, Gazi Mustafa Kemal Atatürk Eğitim Politikası Üzerine Konuşmalar, Ankara, 

Ankara Üniversitesi Basımevi, 1984, s. 28.; İ. Ethem Başaran, Türk Eğitim Sistemi ve Okul 

Yönetimi, Ankara, Ekinoks, 2006, s. 65. 
141 Düstur, Üçüncü Tertib, Tevhid-i Tedrisat Kanunu, C.V, s. 322. Kanunun numarası: 430, Kabul 

Tarihi: 3/III/1340, Neşir Tarihi: 29/IV/1340, Resmi Gazete No. 1-78. 



62 
 

Elifbâ dersinin açıklamasında “Arabca kırâ’ate âid bulunan şedde, harf-i 

taʽrîf, elif-i maksûra, tenvîn ilâ âhirihî işâretler Türkçe elifbâya âid değildir. Ancak 

halk ve çocuk lehçesinde kesretle istiʽmâl olunan (kullanılan) ve bu kâbil işâretleri 

hâvî olan kelimeler klişe şeklinde ve son derslerde öğretilecektir.” ifadesi yer 

almaktadır.142 Buna göre, Arapça okumak için gerekli olan harekelerin Türkçe’ye ait 

olmadığı belirtilerek sadece çocukların kullandığı Arapça kelimeler ve o kelimelerde 

geçen işaretlerin son derslerde öğretilmesinin bu ders için yeterli olacağına 

değinilmektedir.  

İkinci sene yapılacak olan Kur’an-ı Kerim ve din derslerinin açıklamasında; 

“Bu sınıfta Kur’an-ı Kerim elifbâsı gösterildikten sonra Kur’an-ı Kerim tedrisine 

başlanacak ve ‘Amme’ cüzüne devam edilecektir. Muallim, bu derslerde münasip 

düşürdükçe Hz. Peygamberin menakıbı seniyesini izah ederek İslam muhabbetini 

çocukların kalbinde yaşatacaktır” denilmektedir.143 Burada Kur’an-ı Kerim 

öğretiminden sonra Hz. Peygamberin hayatından hareketle İslam sevgisinin 

öğrencilere kazandırılması gerektiği yönündeki kanaat dikkat çekicidir. Ayrıca 

çocuklara mektebin üçüncü yılında Kur’an-ı Kerim tahsis edileceği ve derslerin 

Kur’an üzerinden yapılacağı ifade edilmektedir.  

1924 yılı ders programında var olan Kur’an-ı Kerim ve din dersleri 

“Cumhuriyet’in ilk yıllarında dinden ani ve keskin bir kopuş yaşanmadığını” 

göstermekte bununla birlikte din derslerinde zamanla laiklik vurgusunun yapılmaya 

başlandığı görülmektedir.144 Zira 1924 yılı programının içeriğinde, hatim etmek, 

tecvid öğrenmek veya hafızlığa çalışmak gibi geçmiş yıllarda ilk mekteplerin 

müfredat programlarında olan hedeflerden bahsedilmemesi Kur’an öğretiminde yeni 

bir yola girildiğini göstermektedir. 

_____________________________ 
142 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, 1340, s. 3,8. 
143 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, 1340, s. 6-14. 
144 Alkan, a.g.m., s. 235. 



63 
 

1.4.2.  İmam Hatip Mekteplerinin Açılması 

Tevhid-i Tedrisat Kanunu’nun ilgili maddeleri gereğince Dâru’l Hilâfeti’l-

Aliyye Medresesi kapatılmış yerine 29 yerde, öğretim süresi 4 yıl olan İmam ve 

Hatip Mektepleri açılmıştır.145 Bu mekteplere, kapatılan medreselerde eğitim gören 

öğrenciler sınav ile alınmış ve her öğrenci seviyesine göre bir sınıfa yerleştirilerek 

eğitimine devam etmiştir. Yeni kayıt yaptıracak öğrencilerin 5 yıllık ilkokul mezunu 

olması, 12-15 yaş aralığında ve erkek olması şartı koşulmuştur.146 Bu mekteplerdeki 

Kur’an-ı Kerim ve tecvid dersinin haftalık ders saati, ilk iki sene 3, üçüncü sene 2, 

dördüncü sene de 1 ders olarak belirlenmiştir. İmam Hatip Mektepleri 

Talimatnâmesinde, Kur’an-ı Kerim ve tecvid dersinin birinci senesinde öğrencilerin 

sırasıyla harflerin mahreçlerine ve tecvid kurallarına özen göstererek Kur’an 

okutulması gerektiği ifade edilmiştir.147 Dolayısıyla İmam ve Hatip Mekteplerine 

kayıt olan öğrencilerin elifbâyı öğrenmiş ve Kur’an okumayı bilen talebeler olacağı 

öngörülmektedir. Bu okullar, 1924-1930 yılları arasında kademeli olarak; devlet 

bütçesine yük oldukları, talep edilen gayeyi yerine getiremedikleri ve öğrenci 

ilgisizliği sebebiyle tamamen kapatılmıştır.148 

1.4.3. İbtidai Mekteplerinden Kur’an Derslerinin Kaldırılması 

Cumhuriyet döneminin ilk ilkokul programı olma özelliğini taşıyan 1924 yılı 

müfredat programı iki yıl sonra değiştirilmiş ve 1926 yılında yeni ve ayrıntılı bir 

program hazırlanmıştır. Programda ilkokulların başlıca amacının; “Genç nesli 

muhitine fa’al bir halde intibak ettirmek suretiyle iyi vatandaşlar yetiştirmek” olduğu 

belirtilmiştir.149 Bunu gerçekleştirmek için de ilk tahsil programında değişiklik 

yapılmasına karar verildiği ifade edilmiştir.  

_____________________________ 
145 Mustafa Öcal, Yüzüncü Yılında İmam Hatip Liseleri, İstanbul, Ensar Neşriyat, 2013, s. 50-53. 
146 Ayrıntılı bilgi için bkz. İmam Hatip Mektepleri Talimatnamesi, Ankara, Yenigün Matbaası, 

1340. 
147 İmam ve Hatip Mektepleri Müfredat Programı, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1340, s. 4. 
148 Mustafa Öcal, a.g.e., s. 60-61.; Mustafa Öcal, Osmanlı'dan Günümüze Türkiye'de Din Eğitimi, 

Dergah Yay., 2015, s. 141-143.  
149 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, İstanbul, Milli Matbaa, 1926, s. 3. 



64 
 

1926 yılı programının iki sayfalık önsözünde 1924 yılı ders programında ne 

gibi değişiklikler yapıldığı izah edilmiştir. Hayat bilgisi dersi ile ilgili ayrıntılı bilgi 

verilirken, Kur’an-ı Kerim derslerinin programdan kaldırılmasına hiç 

değinilmemiştir. 1926 yılındaki ilk mekteplerin müfredat programında göre haftalık 

ders çizelgesi Tablo 1.6’da verilmiştir.150 

DERSLER 
Birinci Devre İkinci Devre 

1.Sene 2.Sene 3.Sene 4.Sene 5.Sene 

T
ü
rk
çe

 

Alfabe 12 - - - - 

Kırâat - 4 4 2 2 

İmlâ - 3 2 1 1 

Tahrir - 2 2 2 2 

Gramer - - - 1 1 

Yazı - 3 2 1 1 

Din Dersi - - 1 1 1 

Hayat Bilgisi 4 4 4 - - 

Hesap-Hendese 2 2 3 3 3 

Tarih - - - 2 2 

Coğrafya - - - 2 2 

Tabiat Dersleri - - - 2 2 

Eşya Dersleri - - - - 2 

Yurt Bilgisi - - - 2 2 

Resim-El işi 4 4 4 3 3 

Musiki 2 2 2 2 1 

Jimlastik 2 2 2 2 1 

Ev İdaresi (Kızlara) - - - 1 1 

Dikiş (Kızlara) - - - 1 1 

Tablo 1.6: 1926 Yılı İlk Mekteplere Mahsus Haftalık Ders Cetveli. 

Yukarıdaki tabloda da görüleceği üzere, 1924 yılı haftalık ders programında 

Türkçe dersi altındaki elifbâ dersinin isminin; bu programda alfabe dersi olarak 

değiştirildiği görülmektedir. Bu değişiklik ve programdan Kur’an-ı Kerim dersinin 

kaldırılması, alfabe dersinde yalnızca Osmanlı Türkçesi öğretiminin yapılacağına 

karar verildiğini göstermektedir. Böylelikle Osmanlı Devleti’nde ilk tahsilin 

yapıldığı ve temel hedefi Kur’an öğretmek olan sıbyan mektepleri ile Cumhuriyet 

_____________________________ 
150 a.e., 1926, s. 3-5. 



65 
 

Dönemi ilkokullarının hedeflerinin birbirinden farklı olduğu ve eğitimin seküler bir 

zemine oturtulmak istendiği anlaşılmaktadır. 

Söz konusu müfredat programında elifbâ öğretiminde dört farklı usul olduğu 

belirtilmektedir. İlk olarak tesmiye/harf usulünde harflerin isimlerinin öğretildiğine 

işaret edilmiş harflerin isimlerinden seslerine geçmek zor olduğu için yasaklandığı 

belirtilmiştir. İkinci olarak savti/ses usulde, “Evvelâ kelimeler hecelere, heceler 

sedalara tahlil edildikten sonra istihraç edilen sedanın harfi yazdırılır. Harflerden 

heceler ve hecelerden kelimeler terkip olunur.” cümleleriyle izah edilmiştir. Sessiz 

harflerin harekesiz seslendirilmesinin mümkün olmadığı gerekçe gösterilerek ses 

yönteminin elifbâ öğretimine uygun bulunmadığı da ayrıca belirtilmiştir. Üçüncü 

olarak kelime usulünde harfler ve heceler öğretilmeden kelimeler üzerinden okuma 

öğrettiğine değinilmiştir. Dördüncü olarak muhtelit usulde ise ses yöntemi ile kelime 

yönteminin birlikte kullanıldığı anlatılmıştır.151 Konuyla ilgili son olarak kelime 

usulü ve muhtelit usul arasında muallimlerin seçim yapması istenmiştir.152 

Bu bölümde Osmanlı Devleti’nde 1824-1928 yılları arasında elifbâ 

öğretiminde yaşanan sorunlara ve bu sorunların çözümüne yönelik önerilerine yer 

verildi. Ayrıca elifbâ derslerinin muhteviyatı, haftalık ders programındaki yeri ve 

elifbâ öğretiminde kullanılan yöntemler hakkında bilgi verildi. Şimdi de derslerde 

kullanılan elifbâların genel özellikleri ile yazarları hakkında bilgi verilecektir. 

 

_____________________________ 

151 Kelime usulü ve muhtelit usul, Türkçe elifbâ ve Kur’an elifbâsının ayrı ayrı yazılması kararının 

alındığı 1911 yılından sonra sadece Osmanlı Türkçesi öğretim yöntemi olarak kullanılmaya 

başlandığı için çalışmamızın sınırları dışındadır. 
152 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, s. 31-32. 



66 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

KUR’AN ÖĞRETİM MATERYALİ OLARAK ELİFBÂLAR 

Arap alfabesinin seslerini ve her biri ayrı sese karşılık gelen harflerini 

gösteren risalelere elifbâ denilmektedir. Osmanlı Türkçesi de Arap alfabesi ile 

yazılması dolayısıyla elifbâ yoluyla öğretilmektedir. Arap alfabesinde, müstakil 

yazılışlarının yanı sıra, başta, ortada ve sonda yazılırken farklı şekiller alan 28 harf 

bulunmaktadır. Büyük ve küçük harf ayrımı bulunmayan harflerin tamamı sessiz 

kabul edildiğinden, harflerin okunabilmesi için hareke ve işaretler kullanılmaktadır.  

2.1. Osmanlı Türkçesi Ve Kur’an Öğretim Elifbâları (1828-

1911) 

Hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlarda ortak 

nokta; Türkçe ve Kur’an metinlerinin okunabilmesi için gerekli kuralların öğretimine 

yer verilmiş olmasıdır. Bu elifbâlarda, Osmanlı Türkçesi’nde olup Arapça’da 

olmayan harflerin öğretimi için, mesela ç,  j ve p harfleri için Arap alfabesinde 

sesleri bu harflere en yakın olan harflerinin nokta sayısı üçe çıkarılmış ve  ژ , چ , پ 

harfleri alfabeye ilave edilmiştir. Ayrıca Türkçe’deki genizden gelen n sesini yazmak 

için ك harfinin üstüne üç nokta -  ڭ  -, g ve ğ seslerini yazmak için ك harfinin üzerine 

bir çizgi - گ - eklenmiştir.1 Böylece 28 olan harf sayısı Osmanlı Türkçesi öğretimi 

için hazırlanan elifbâlarda 33’e kadar çıkarılmıştır. Bu elifbâlarda ayrıca sesli harf 

olarak kullanılan ve imlâ harfleri olarak isimlendirilen ى , و , ا , ه harflerinin 

öğretimine ve Osmanlı Türkçesi okuma metinlerine de yer verilmiştir.2 Tüm bunlara 

ek olarak, Kur’an okumak için gerekli olan hareke, işaret ve tecvid kurallarının yanı 

sıra hem öğrenilen bilgileri pekiştirmek hem de ezbere teşvik etmek amacıyla namaz 

sure ve dualarına yer verilmiştir. 

_____________________________ 
1 Şinasi Acar, “Türkçe Okuma Yazma Öğrenmek Açısından Arap ve Latin Alfabelerinin 

Karşılaştırılması”, Osmanlı Bilimi Araştırmaları, C.XV, S:2, 2014, s. 105-106. 
2 Bu harfler Osmanlı Türkçesinde sesli harflerin yerine kullanılmaktadır. Bkz. Tezin 228. sayfası.  



67 
 

2.1.1. Fiziki Özellikleri  

Ek 1’de liste hâlinde verilen elifbâlar, genel olarak üçünü hamur kâğıda tek 

renk olarak basılmıştır.3 Ancak ikinci hamur kâğıda4 basılan ve bazı sayfaları renkli 

olan elifbâlar da bulunmaktadır.5 Elifbâlar genel olarak14x20 cm ölçülerinde 

olmakla birlikte, 11x15 cm ölçülerinde küçük boy, 20x25 cm ölçülerinde büyük boy 

ve bu ölçüler dışında kalan boyutlarda olanlar da mevcuttur.6 İçeriğe göre farklı sayfa 

sayılarına sahip olan elifbâlar, genel olarak 32 sayfadır. Ancak 30 ve 96 sayfa olanlar 

da bulunmaktadır.7 Sayfa sayıları arasındaki farklar; harflerin toplu hâlde öğretilmesi 

yerine tek tek öğretilmesinden kaynaklanan ilave sayfalardan, öğretilecek olan 

konuya dair örneklerin fazlalığından veya tüm konular bittikten sonra duaların ve 

Osmanlı Türkçesi okuma metinlerinin yer almasından kaynaklanmaktadır. Bunlara 

ek olarak bazı elifbâlarda öğretmene yönelik açıklama ve yönlendirmeler 

bulunmakta, bazılarında ise konu bitiminde öğrenciden geri bildirim almak amacıyla 

sorulara yer verilmektedir. 

2.1.2. Kapak Görünümleri  

Elifbâların kapakları kartondan yapılmış olup eserin künye bilgilerini ihtiva 

etmektedir. Bu bilgilerin yanı sıra elifbâların bazılarında sıbyan ve ibtidai 

mekteplerinde okutulmalarında sakınca olmadığını gösteren Maârif Nezâreti’nin 

_____________________________ 
3 Örnek olarak bkz.: Muhammed Raşid bin Halil, Risale-i Elifbâiyye, İstanbul, Aşir Efendinin Taş 

Destegâhı, 1280., s.1.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 1.; Ahmed Fazıl, Tarzı Cedid Üzere Osmanlı 

Elifbâsı, İstanbul, Matbaa-i Nişan Berberiyan, 1310, s. 1. 
4 Örnek olarak bkz.: Mehmed Nuri, Mükemmel Nev Usul Osmanlı Elifbâsı, İstanbul, Şirket-i 

Mürettebiye Matbaası, 1324.; Ahmed Cavid, Ahmed Cavid Elifbâsı, 2. bs., İstanbul, Matbaa-i 

Kütübhane-i Cihan, 1325.; Hüseyin Hıfzı, Teshil-i Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Selanik Matbaası, 

1328. 
5 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Cüzü, t.y., TSMK, EH 436- 437; Elifbâ Cüzü, t.y., SYEK, 2561/165; 

Elifbâ Cüzü, t.y., SSM, 190-0410.; Tırnovalı Muhammed Nuri, Müntehab Elifbâ-yı Osmânî, 

İstanbul, 1311.; İbrahim Cudi, Teshili Elifbâ-yı Osmânî, 3. bs., İstanbul, İstikbal Matbaası, 1327.; 

Ahmed Cavid, a.g.e., s. 1. 
6 Örnek olarak bkz.: Tahsin, Osmanlı Elifbâsı, Kasabat Matbaası, 1313.; Musahhah Elifbâ-yı 

Osmânî, 12. bs., İstanbul, Evkaf-ı İslamiye Matbaası, 1332.; Ali Hıfzı, Mükemmel Osmanlı 

Elifbâsı, İstanbul, Kasabar Matbaası, 1310. 
7 Örnek olarak bkz.: Mustafa Şefik, Resimli Güzel Elifbâ:Birinci Kısım, 4. bs., İstanbul, 1925.; 

Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 18. 



68 
 

onayı bulunurken bazı elifbâlarda bulunmamaktadır.8 Bazı yazarlar ise elifbâlarının 

kaçak olarak basılmasını engellemek ve kendilerine ait olduğunu vurgulamak 

amacıyla mühür kullanmakta ve mühürsüz olan nüshaların sahte olduğunu ifade 

ederek alıcıyı uyarmaktadırlar.9 Bu durum 1273/1857 yılında yayınlanan Matbaa ve 

Te’lîf Nizâmnâmelerinin10 tam olarak uygulamaya geçirilemediğini, elifbâların bir 

kısmının izinsiz olarak basıldığını ve eserlerin basımına dair yeterli kontrolün 

olmadığını göstermektedir. Mesela Dârü’ş-Şafaka Elifbâsı’nın (1310/1893-95) 

ruhsatsız basıldığının farkedilmesi üzerine her türlü kitap ve risale için izin alınması 

gerektiğinin Dârü’ş-Şafaka Mektebi müdüriyetine bildirilmesi, nizamnâmeleri hayata 

geçirmek için çaba sarfedildiğini göstermektedir.11 Öte yandan Necib’in Elifbâ-yı 

Osmânî (h.1281/1865) isimli eserinin başkası tarafında izinsiz basıldığının tespit 

edilmesinin ardından Matbaa Nizâmnâmesi’nin gerekli maddelerine göre hukuki 

sürecin başlatılması yönündeki belge, yazarların mühür kullanma ve onay 

durumlarını bildirme gibi tedbirlerini anlaşılır kılmaktadır.12  

Elifbâların kapak sayfalarında yazarın elifbâsını hazırlama amacına dair kısa 

bir açıklama bulunmakta, elifbâyı okuması hedeflenen öğrenciler hakkında da bilgi 

verilmektedir.13 Konuyla ilgili olarak Selanikli Mehmed Tevfik’in hazırladığı 

Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’nin (1304/1887-89) iki ayrı baskısı bulunmaktadır. 

Elifbânın sonunda duaların yer aldığı baskılarda, “Müslüman çocuklara özeldir”; 

diğerlerinde ise “Osmanlı çocuklarına özeldir” şeklinde bir bilgi yer almaktadır.14 

Hafız Mehmed Salih’e ait olan İslam Elifbâ’sının (h.1331/1913) ilk sayfasında ise 

“Dinî olduğu için yalnız Müslümanlara satılır” açıklaması dikkat çekmektedir.15 

_____________________________ 
8 Örnek olarak bkz.: Muhammed Vehbi, Miftâh-ı Kırâat: Elifbâ-yı Osmânî, 6. bs., İstanbul, Matbaa-

i Ahmed Kamil, 1331.; Harputi Mehmed Ali, Resimli İlaveli Nev Usul Talim-i Kırâat yahud 

Elifbâ-yı Türkî, 2. bs., İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 1328.; Muhammed bin Muhammed, Yeni 

Elifbâ ve Hurûf-ı Hecâ, İbrahim Efendi Matbaası, 1313. 
9 Örnek olarak bkz.: Ali Rıza Efendi, Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Cemal Efendi 

Matbaası, 1314. , Necib, Elifbâ-yı Osmânî, s. 1, İstanbul, 1281.  
10 COA, A. MKT. UM., 262/50, 5 R 1273.; Düstûr Birinci Tertip, C. 2, s. 229-230, İstanbul, 1282. 
11 COA, MF. MKT. 167/11, 16 L 1310. 
12 COA, MF. MKT. 2/135, 12 Ca 1289.; COA, MF. MKT. 167/11, 16 L 1310.  
13 Mehmed Salih, İslam Elifbâsı, Şems Matbaası, 4.bs., 1331, s. 1.; Darüşşafaka Elifbâsı, 3.bs., 

İstanbul, Mahmud Bey Matbaası, 1310. 
14 Selanikli M. Tevfik, a.g.e., s. 1. 
15 Mehmed Salih, a.g.e., s. 1. 



69 
 

Mustafa Hamid’e ait Resimli Elifbâ’nın (1339/1923) kapağında “Kırâate Başlangıç 

ve Amme Cüzü” ifadesi bulunmakta ve Amme cüzünün başladığı sayfada Mustafa 

Hamid’in hediyesi olarak ücretsiz verildiği belirtilmektedir.16 Eserin aynı yıl 

içerisinde yapılan başka bir baskısında Arapça okuma örnekleri, sure ve dualar 

mevcut olmasına rağmen Amme cüzü hediyesi bulunmamaktadır.17 Yine aynı eserin 

8. ve 10. baskılarında Arapça okuma örneklerinin bulunduğu sayfalara ve Kur’an dua 

ve surelerine yer verilmemektedir.18 Bu bilgilerden hareketle bazı elifbâların gayri 

müslim halkın çocukları için ayrı baskı hazırlandığını söylemek mümkündür.  

2.1.3. İç Tasarımları 

Elifbâların bazılarında sayfa içi düzeni oluşturmak amacıyla sütunlar ve 

kutucuklar kullanılmış, bazılarında ise hece ve kelimeler arasına kısa çizgiler 

koyularak öğrencilerin metinleri rahat okumaları sağlanmıştır.19 Bununla beraber 

sayfaların görüntüsü düzenli olduğu hâlde hece ve kelimeler arası kısa çizgiler 

kullanılmayan elifbâların sayısı oldukça fazladır.20 Kullanılan yazı karakteri veya 

kelimeler arası çizgi ve sütunların kullanılmaması gibi sebeplerden, görsel olarak 

tertip ve düzene sahip olmayan elifbâlar da bulunmaktadır.21 

Elifbâların bazılarında hedeflenen konular herhangi bir planlama yapılmadan 

sadece okuma örneklerine yer verilerek öğretilmektedir. Bazılarında ise konular, 

aylık ve haftalık olarak programlanmakta; bir derste işlenecek olan konu ve okuma 

örnekleri belirlenmektedir. Bu uygulama, öğretmenlere kolaylık sağlanmanın yanı 

sıra, öğrencilerin seviyelerine ve öğrenme hızlarına uygun öğretim yapılmasını 

sağlamaya dönüktür. Elifbâlarda öğretilecek olan konuların seçiminde ve öğretim 

süresinden yazarların tercihleri rol oynadığından 19 dersten 120 derse kadar değişen 

_____________________________ 
16 Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, 5. bs., İstanbul, Kitabhane-i Hilmi, 1339, 75. 
17 Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, İstanbul, Kitabhane-i Hilmi, 4. bs. , 1339. 
18 Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, İstanbul, Helal Matbaası, 8. bs., 1341.; Mustafa Hamid, Resimli 

Elifbâ, 10. bs, İstanbul, Helal Matbaası, 1927. 
19 Örnek olarak bkz.: Selim Sabit, a.g.e., 6-10.; Abdülfettah, a.g.e., 8-10.; Y.y, Elifbâ, 1318, s. 16-21. 
20 Örnek olarak bkz.: Mehmed İzzet, Yeni Kırâatden Elifbâ, Y.y, Kanaat Matbaası, 1328.; Fikri, 

Türkçe Yeni Elifbâ, 2. bs., İstanbul, Karabet Matbaası, 1330.  
21 Örnek olarak bkz.: Ali Haydar, Muallim H.H (ح .ح), Tecrübeli Kolay Elifbâ, İstanbul, Orhaniye 

Matbaası, 1337.; Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, 1339, s. 58-60.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 6-14. 



70 
 

sayılarda ders planlaması bulunmaktadır.22 Bu farklılık, özellikle harf öğretimine 

ayrılan zaman, her yeni öğrenilen konunun ardından bir dersin tekrar dersi olup 

olmaması, Kur’an ve Osmanlı Türkçesini okumayı geliştirmek için verilen metinlerin 

azlığı ve çokluğu ile ilgilidir.  

Görsel Öğeler: Birçok matbu ve yazma elifbânın kapak sayfaları ve iç 

bölümlerinde öğrencilerin dikkatini çekmek ve elifbâlara sanatsal bir boyut katmak; 

her şeyden önemlisi Kur’an öğrenmeye verilen önemi vurgulamak maksadıyla çeşitli 

süslemelere yer verilmektedir. Bu süslemeler arasında tezhip sanatının örneklerinin 

yanı sıra çiçek ve yaprak gibi bitki resimlerini de görmek mümkündür.23 

Matbu eserlerin bazılarının ilk sayfalarında ders geçişleri ve sayfa 

kenarlarında yapılan süslemeler yapılmıştır. Ayrıca Osmanlı Türkçesi öğretimi 

sırasında harflerin öğrencilerin zihinlerinde kalmalarını sağlamak ve öğretilen 

kelimelerin okunuşunu kolaylaştırmak amacıyla insan, hayvan, bitki ve çeşitli 

nesnelerin resimlerine yer verilmiş bu resimlerin baş harfleri veya ilk hecelerinden 

hareketle harflerin öğretilmesi hedeflenmiştir (Bkz. Resim 3.15).24 

El yazması nüshaları da mevcut olan kadim Elifbâ’nın nüshalarından birinin 

ser levhası (giriş sayfası) ve dualar bölümünde yer alan tezhipler elifbâya verilen 

önemi göstermesi bakımından önemlidir (Bkz. Resim 3.1).25 Ayrıca diğer yazma 

nüshalarının da ilk iki sayfası oldukça renkli, çiçek figürleriyle süslü ve geometrik 

desenlerle bezenmiş durumdadır. Son sayfalardaki duaların başında tezhibe benzer 

_____________________________ 
22 Örnek olarak bkz.: Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 10.; Ahmed Fazıl, a.g.e., 14-17.; M. 

Abdulkadir, a.g.e., s. 15-21. 
23 Örnek olarak bkz.: Selim Sabit, Risale-i Elifbâiyye; Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 1.; 

Hüseyin Hıfzı, a.g.e., s. 2.; Mehmed Şemseddin, Çocuklara Kılavuz Elifbâ, 5. bs., İstanbul, Arakil 

Matbaası, 1316, s. 3. 
24 Örnek olarak bkz.: Mihri, İksîr-i Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1306, 

s. 28.; Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye Elifbâ, 3. bs., İstanbul, Edeb Matbaası, 1325.; Ahmed 

Şükrü, Türkçe Elifbâ, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1331.; Harputi Mehmed Ali, a.g.e., s. 2-6.; M. 

Abdulkadir, a.g.e., s. 11-12. 
25 Elifbâ Cüzü, t.y., TSMK, EH 437. 



71 
 

sade ve basit süslemeler, dua geçişlerinde ise sarmaşık şeklinde fırça darbelerine 

benzeyen yapraklar bulunmaktadır.26 

Yazı Tipleri/Hat Çeşitleri: İncelenen elifbâların tamamına yakınında nesih 

bazılarında ise rik’a yazısı ise yazıldığı belirlenmiştir.27 Bununla nesih ve rik’a yazı 

türünün öğretilmesinin amaçlandığı anlaşılmaktadır. Bu yazı çeşitlerine ilave olarak 

bilgi vermek amaçlı talik, kûfi, sülüs, celî divânî yazı çeşitlerinden bahseden 

elifbâlarda da bulunmaktadır.28 İlk harf öğretimi sırasında az sayıda yazar, 

öğrencinin dikkatini çekmek ve öğrenmeyi kolaylaştırmak amacıyla harfleri büyük 

puntolarla yazmıştır. Bu uygulama yazarların, öğrencilerin yaşlarını ve öğrenme 

kabiliyetlerini dikkate alarak elifbâ hazırlamış olmaları bakımından önemlidir.29 

2.1.4. Okuma Metinlerinin Muhtevası 

İçerik itibarıyla elifbâların hemen hemen tamamı Besmele ile başlamakta, bir 

kısmı Allah’a hamd, Peygambere selam ve dua ile devam etmektedir. Elifbâlar ile 

hem Kur’an hem Osmanlı Türkçesi öğretimi gerçekleştirildiği için Arapça dualara 

yer verildiği gibi Osmanlı Türkçesi okuma metinlerine de yer verilmiştir. Bu okuma 

metinleri ile öğrencilerin okumalarını ilerletmeleri hedeflendiği gibi aynı zamanda 

çeşitli konularda bilgi edinmeleri de amaçlanmıştır. İlk olarak Nuhbetü’l Etfâl’de 

(h.1274/1858) yer verilen okuma metinlerinde atasözleri, hikâyeler ve şiirler 

bulunmakta; daha sonra günler, aylar ve mevsimler hakkında soru-cevap tekniği ile 

bilgi aktarılmaktadır. Eserdeki şiirlerin çocukların seviyelerine uygun olmadığı fakat 

hikâyelerin fabl türünde çocukların seviyesine uygun olarak seçildiği 

görülmektedir.30 Nuhbetü’l Etfâl’den sonra hazırlanan elifbâlarda da benzer konulara 

yer verilmektedir. Yazarların insiyatifine bırakılan metin içeriklerinde genel olarak 

_____________________________ 
26 Elifbâ Cüzü, t.y., TSMK, EH 436.; Elifbâ Cüzü, t.y., SYEK, 2561/165. 
27 Örnek olarak bkz.: Selanikli Mehmed Tevfik, Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, E. ( ا ) 

Maviyan Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1304, s. 55-56.; Darüşşafaka Elifbâsı, s. 25.; Mehmed 

Şemseddin, a.g.e., s. 57-61.; İbrahim Cudi, Teshili Elifbâ-yı Osmânî, 3.bs., İstanbul, İstikbal 

Matbaası, 1327, s. 37-40.; Abdi Kamil, Elifbâ, 2. bs., İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 1314, s. 42. 
28 Örnek olarak bkz.: Mehmed Rüşdî, Nuhbetu’l-Etfal, İstanbul, Necib Efendi Litografya Destgahı, 

1273, s. 8, 39.; Muhammed Raşid bin Halil, a.g.e., s. 2. 
29 Örnek olarak bkz.:  Muhammed Raşid bin Halil, a.g.e., s. 3. , Necib, a.g.e., s. 2-3., Selanikli 

Mehmed Tevfik, a.g.e., s. 4-5. , Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 6-7.; İsmail Hakkı, a.g.e., s. 1-5. 
30 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 17-59. 



72 
 

hayat bilgisi, inanç esasları, ibadetlere teşvik, ahlak kuralları, hikâyeler, fıkralar, 

şiirler, atasözleri ve okumanın önemine dair konular yer almaktadır. 

Hayat bilgisi: Elifbâlarda güneş, ay ve yıldızlardan; yılların, ayların ve 

mevsimlerin oluşumundan ve isimlerinden bahsedilmektedir. Haftanın günlerinin 

sayısı ve isimleri; bir günün kaç saat olduğu, her saatin kaç dakika olduğu gibi 

konulara değinilmekte; yağmur, kar, deprem, şimşek gibi doğa olayları hakkında 

bilgi verilmektedir.31 Bu konulara ilave olarak yeryüzünün şekli, kıtaların özellikleri 

ve üzerinde yaşayan insanlar hakkında bilgi veren metinlerin yanı sıra top oyunu, 

çiçek oyunu gibi oyunların nasıl oynandığı, ev hayvanlarının hangileri olduğu gibi 

konulara da yer verilmektedir.32 Dolayısıyla elifbâlarla sadece alfabe öğretiminin 

yapılmadığı aynı zamanda günümüzün hayat bilgisi dersinin içeriğinin de aktarıldığı 

görülmektedir. 

İnanç esasları: Allah’ın varlığını ve birliğini öğrencilere aktarmak için 

hazırlanan metinlerde Allah’ın sıfatlarına, Hz. Muhammed’in ve diğer 

peygamberlerin özelliklerine ve İslam için kutsal olan değerlerin önemine yer 

verilmektedir.33 Tınovalı Muhammed Nuri, Müntehab Elifbâ-yı Osmânî’sinde 

(1311/1896) şöyle bir metin aktarmaktadır: 

“Allah birdir şeriki neziri yoktur. Allah’ın birliğine varlığına kimsenin 

şüphe etmesi caiz değildir. Cemii eşya ve mahlûkat Allah’ın var ve bir 
olmasına şahit ve delildir. Bizim peygamberimiz Muhammed 
Aleyhissalatüvesselamdır. Cümle enbiyanın en sonrasıdır. Ondan sonra 

peygamber gelme ihtimali yoktur. Dinimiz dini İslamdır. Allah indinde bu 
dinden başka makbul din yoktur. Kitabımız Kur’an-ı Azimüşşandır. Allah 
tarafından peygamberimize gönderilmiştir. Adem (as.) zürriyetindenim 

yani en büyük babamız Hz. Adem en büyük anamız Havva (as.)’dır. Ve 
ahir zaman peygamberi Muhammed Aleyhisselatü vesselam Hazretlerinin 

_____________________________ 
31 Örnek olarak bkz.: Elifbâ, s. 14-15.; Usûl-i Cedîde Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü, s. 11-16.; 

Necib, a.g.e., 22-27, 40-42.; Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî, s. 28-39.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. Ali Rıza 

Efendi,  a.g.e., s. 31-33.; Muhammed Vehbi, a.g.e., s. 20-21.; Musahhah Elifbâ-yı Osmânî, s. 29.; 

Abdi Kamil, a.g.e., s. 42-46. 
32 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., 23-24.; Selim Sabit, a.g.e., 28-29.; Abdulkadir, a.g.e., s. 26-27.; 

Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 34-35.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 61-62. 
33 Örnek olarak bkz.: Usûl-i Cedid Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü, s. 11-12.; Mehmed Cevdet, 

Feyzü’l-amim fî Esrâri’t-Taʽlîm , y.y., 1290, s. 26.; H. ( ح ) Hıfzı ve A. ( ع ) Cevad, Hulâsa-yı 

Elifbâ-yı Osmânî, Dersaâdet, Artin Asaduryan ve Mahdumları Matbaası, 1331, s. 27. 



73 
 

dininden, milletinden ve ümmetindenim. Elhamdülillah. İtikadda 

mezhebim yani gönül bağlayıp tutunduğum din ve yol ehlisünnet vel 
cemaat mezhebimdir. Yani peygamberimizi ve ashabı ve cemaati her ne 
din ve yol üzere olur ise ben dahi o din ve itikad üzereyim demektir.”34 

Yukarıdaki metinden anlaşılacağı üzere İslam’ın temel ilkelerinin başında 

gelen tevhid inancı ve diğer itikad esaslarından bahsedilmektedir. Diğer yandan 

ehlisünnet mezhebi üzere olmanın lüzumu üzerinde durularak temel kitap sayılan 

alfabe yoluyla çocuklara İslam itikad esaslarının öğretilmesi amaçlanmaktadır. 

Konuyla ilgili olarak Hafız Muhammed Vehbi, Miftâh-ı Kırâ’at: Elifbâ-yı 

Osmânî’sinde (1311/1894-96) mübarek ve mukaddes yerlere saygı göstermek 

gerektiğini; Mekke’nin bütün Müslümanların kıblesi, Medine’nin de en büyük 

ziyaretgâh olduğunu belirtmektedir.35 Hafız Mehmed Salih, İslam Elifbâsı’nda 

(h.1331/1913) çocuklara ezberletilecek isimler başlıklı konusunda; Allah ve 

Muhammed’den sonra, dört halifenin isimlerini; Ebu Bekir, Osman, Ali, Hz. 

Muhammed’in kızı ve torunlarının isimlerini; Fatıma, Hasan, Hüseyin şeklinde sıra 

ile yazmaktadır. Ayrıca cennet ve cehennemi de bu listeye ekleyen yazar kıble=Kâbe 

yazarak çocuklara Müslümanların kıblesi hakkında da bilgi vermeyi 

amaçlamaktadır.36  

Mustafa Hamid ise Resimli Elifbâ’sında (1339/1923) İslam itikat esaslarının 

anlatılmasını Sabri Cemil’e ait şiir ile gerçekleştirmektedir: 

“Yeri göğü yaratan 
Ağaçları donatan 
Çiçekleri açtıran 

Bir Allatır, bir Allah 
Doyuran her hayvanı 

Yaşatan her insanı 
Koruyan şu vatanı 
Bir Allahtır, bir Allah 

Allah her yerde hazır, 
Ne yaparsam o görür, 
Ne söylersem işitir; 

Vardır, birdir, büyüktür. 

_____________________________ 
34 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 83-85. 
35 Abdulkadir, a.g.e., s. 20. 
36 Mehmed Salih, İslam Elifbâsı, s. 23. 



74 
 

Ben Allah’ı severim, 

Her emrini dinlerim.”37 

Yukarıda yer alan şiirde dünyada var olan herşeyi ve fiilleri yaratanın Allah 

olduğu, Onun herşeyi görüp bildiği, onun her yerde hazır ve nazır olduğu 

anlatılmaktadır. Böylece çocuklarda tek Allah inancı ve Allah’ın herşeyi görüp 

bildiği ile ilgili bilinç oluşturulmaya çalışılmaktadır. 

İlmihal Bilgileri: Tınovalı Muhammed Nuri, Müntehab Elifbâ-yı 

Osmânî’sinde (1311/1896) ilmihâl bilmenin önemine değinmekte ve okuma metni 

olarak yer verdiği namaz çeşitlerinin ilmihâl dersinde ayrıntılı olarak öğretileceğini 

belirtmektedir.38 Mehmed Masum da Usûl-i Savtiyye Elifbâ’sında (1325/1910) 

Ramazan ve Kurban bayramlarında yapılan uygulamalardan ve bu iki bayram 

dışındaki Kadir Gecesi, Mevlid Gecesi, Regaib Gecesi, Mirac Gecesi ve Berat 

Gecesi’ni gibi mübarek gün ve gecelerden bahsetmektedir.39 M. Abdulkadir ise 

Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî isimli eserinde (1327/1909-11) Allah’ın yeri, göğü ve 

ikisi arasındaki her şeyi yarattığını ifade etmektedir. Yediğimiz, içtiğimiz tüm 

nimetlerin Allah tarafından bize verildiğini belirttikten sonra gece gündüz Allah’a 

ibadet etmemizin üzerimize farz olduğunu vurgulamaktadır.40 H. Hıfzı ve A. Cevad41 

ise Hulâsa-yı Elifbâ-yı Osmânî (1331/1913-16) isimli eserlerinde ilmihâl bilgisine 

sahip olmanın Allah’a doğru şekilde ibadet edebilmek için gerekli olduğunu ifade 

ederek bu bilgileri öğrenmenin insanları dünya ve ahirette mutluluğa ulaştıracağına 

değinilmektedir. 42  

Ahlakî Konular: Çocuklara ahlaki kuralları aktarmak için de elifbâlardaki 

okuma metinlerinden istifade edilmektedir. Konuyla ilgili olarak Mehmed Cevdet 

_____________________________ 
37 Mustafa Hamid, a.g.e., s. 71. 
38 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 30-31. 
39 Mehmed Masum, a.g.e., s. 61-62. 
40 Abdulkadir, a.g.e., s. 26. 
41Bahsi geçen elifbâda yazar isimleri baş harfleri kullanılarak verilmiştir. Atatürk Üniversitesi Merkez 

Kütüphanesi ve İBB Kütüphanesi Atatürk Kitaplığı kataloglarında yazarlar Hüseyin Hıfzı ve Ahmed 

Cevad (Emre) olarak ifade edilmiştir. Ancak Ahmed ismi Arapçada ( ع ) harfi ile değil    ( ا ) harfi 

ile yazıldığından kataloglarda bir hata söz konusudur. Aynı elifbâ Ankara Üniversitesi Dil-Tarih-

Coğrafya Fakültesi Kütüphanesi kataloğunda Ali Cevad (ö.1914) ismi ile verilmektedir.   
42 Hıfzı ve Cevad, a.g.e., s. 27. 



75 
 

1290/1874-75 yılında hazırladığı eserinde yalancılık, kötülük, enaniyet ve haset gibi 

kötü huylardan; vefakârlık, iyilikseverlik, kanaatkârlık gibi güzel huylardan 

bahsederek öğrencilerin ahlaklı birer insan olmaları için sahip olmaları gereken 

özellikleri anlatmaktadır.43 Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ’sında (t.y.), anne 

babaya yardım etmenin ve onların sözünü dinlemenin önemi, insanlara teşekkür 

etmenin gerekliliği, kendini beğenmiş olanların dostu olmayacağı gibi konuları 

çocuk hikâyeleri üzerinden aktarmaktadır. Ayrıca merhametli olmak, öfkeye 

yenilmemek, başkasının malına göz dikmemek gibi erdemler çocukların seviyesine 

uygun şekilde sunulmaktadır.44 Tırnovalı Muhammed Nuri de (1311/1896), besmele 

ile işe başlamanın, karşılıksız iyilik yapmanın ve Allah’a güvenmenin önemine vurgu 

yapmaktadır.45 Hafız Mehmed Salih ise İslam Elifbâ’sında (h.1331/1913), doğru 

sözlü, akıllı ve uslu çocukların meziyetleri; tembel ve yalancıların reziletlerini 

anlatarak kendisine göre ideal çocuk profilini ortaya koymaktadır.46  

Sosyal ve Siyasi Yansımalar: Elifbâlada buraya kadar bahsi geçen konuların 

dışında sosyal ve siyasi ortama dair; saltanat, padişah, kanun, hükümet, hürriyet, 

asker, vatan ve millet gibi kavramlar da ön plana çıkmaktadır. Mesela incelenen 

elifbâların bazılarında dönemin padişahına övgü ve dualara yer verilmektedir. 

Elifbâlarda ilk kez Nuhbetü’l Etfâl’de (1274/1858) daha sonra da Elifbâ Cüzü 

(1279/1863) isimli eserde “padişahlar padişahı”, “övgüye layık olan Sultan Gazi 

Abdülmecid Han” (ö.1861), babası Sultan Gazi Mahmud Han (ö.1839) ve Sultan 

Abdülaziz (ö.1876) Han’a övgüler yazılmıştır.47 Ancak bu övgülerin sultanın sadece 

saltanat sahibi olmasından dolayı değil, aynı zamanda eğitimin yaygınlaşmasına 

verdiği destekler dolayısıyla yapıldığı ifade edilmektedir.48 Aynı şekilde Mehmed 

Şemseddin de Çocuklara Kılavuz Elifbâ’nın 1316/1899-01 yılındaki baskısında Gazi 

_____________________________ 
43 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 62-72. 
44 Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum, 3. bs., Selanik Matbaası, t.y., s. 29-39. 
45 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 74. 
46 Mehmed Salih, a.g.e., s. 41. 
47 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 3.; Elifbâ Cüzü, 1279, s. 54.; Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 94. 
48 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 1, 94.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 1. Muhammed Vehbi, a.g.e., s. 1.; 

Mehmed Nuri, a.g.e., s. 3.; Abdülfettah, a.g.e., s. 1.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 1; Mehmed Şemseddin, 

a.g.e., s. 3.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 2.; Salih İhsan, a.g.e., s. 16, 19. 



76 
 

Sultan II. Abdülhamid Han’a (1842-1918) övgüde bulunurken 1325/1907-10 yılında 

yapılan baskıda aynı övgüleri V. Sultan Mehmed Han (ö.1918) için yapmaktadır.49 

Necib’e ait Elifbâ-yı Osmânî’de (h.1288/1872) insanın yaradılışı ve 

özellikleri hakkında bilgi verildikten sonra hukukun korunması için adil bir 

uygulamaya ihtiyaç olduğu ve bunun da kanunlar yoluyla gerçekleştirildiği şu 

cümlelerle aktarılmaktadır: 

“Ayaküstünde yürümek ve hâl ve fikrini harf ve savtla anlatmak insâna 
mahsûsdur. İnsân îcâd ettiği silâh ve âletler ile kuvvetini artırır. (…). Hisâb 
ve kıyâs ve temyîz ve îcâd eyler ve düşünür ve söyler. Hâlbuki sâ’ir 

hayvânât bu vâsıta ve kuvvetlerden mahrûmdur. İnsânın iş bu kuvve-i 
rûhâniyyesi aʽlâ ve eşref-i mahlûk olduğunu isbât ider. Nevʽimize bunca 
şeref ve haysiyeti ihsân eden hâlikımıza teşekkürden bir an hâlî (boş) 

olmamalıyız. İnsan yaratılışdan mûnis ve kendi cinsleriyle birlikde 
yaşamaya mâ’ildir ki kabîle ve millet denilen cemʽiyetlerin teşekkülü bu 
sebebdendir. Muhâfaza-i hukûk için bir kânûn ve bu kânûnun ahkâmını 

icrâ itdirici bir kuvvet-i âdile olmadıkça cemʽiyet ileri gidemez. Kânûn ve 
hâkim ve askere bu sebebden lüzûm görülmüştür. Kânûn ve hükûmet 
herkesin rahat ve saʽâdetinin muhafızıdır.”50 

Yukarıdaki metinde insan, düşünen, düşündüğünü yazılı ve sözlü olarak 

anlatan, hesabeden, mukayese yapan, iyi ve kötüyü ayırt eden, buluşlar yapan; bütün 

bu güçlerini silah ve aletlerle de destekleyebilen bir varlık olarak tanımlanmaktadır. 

İnsanların birlikte düzen içinde daha rahat yaşayabilmeleri, milletlerin ilerlemesi için 

kanunlara ihtiyaç olduğu belirtilmektedir. Kanunsuzluğa, güvensizliğe ve karmaşaya 

karşı asker, hâkim ve hükümetin sosyal huzur ve sükûn için gerekli olduğuna dair 

bilinç oluşturulmaya çalışılmaktadır. 

Abdülhamid döneminde (1876-1908) yazarların bir kısmı hilafetin ve 

padişahın yanında bir tavır sergilerken bir kısmı ise özellikle 1900’lü yılların 

başlarında hürriyet kavramını işlemeye başlamaktadır. Tırnovalı Muhammed Nuri, 

Müntehab Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1311/1896) okuma öğrencileri tebrik ve takdir 

etmek amacıyla şu cümlelere yer vermektedir: 

_____________________________ 
49 Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 3. 
50 Necib, Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, 1288, s. 24-25. 



77 
 

“Allah’a hamdü sena olsun ki ey benim mini mini şürekâ ve kardeşim. 

Bundan birkaç ay kadar evvel okuyup yazamaz ve dürüstçe söyleyemez 
iken şimdi ise güzel güzel bülbül gibi okuyoruz [Şükür elhamdülillah] [Ah 
mekteb!] Okumak ne güzel nimetmiş. Rabbimiz bizi İslam yaratmış 

olmakla her daim [Allah’a] ibadet, peygamberimize salat, padişahımıza 
itaat, bizim için en mukaddes vazifedir.”51 

Metinde de görüldüğü gibi öğrencilere tahsil görmenin okuma ve yazma 

öğrenmenin büyük bir nimet olduğunu, bu sebeple Allah’a itaat ve ibadet, 

peygambere salat ve padişaha itaatin en mukaddes bir vazife olduğunu 

vurgulanmaktadır. Aynı ifadelere, Abdi Kamil’in Mebde-i Kırâatin İkinci Kısmı 

Elifbâ’da (1314/1899) yer verilmekte ilave olarak dönemin padişahı Sultan 

Abdülhamid Han’ın (ö.1918) Peygamber-i zişan hazretlerinin halifesi olduğu 

belirtilerek mektebe gelenlerin bu bilgileri öğrenmekle mükellef olduğu ifade 

edilmektedir.52 Ahmed Cavid Elifbâsı’nın (h.1325/1907) girişinde ise ilk defa devlete 

ait bir sembol olarak Osmanlı armasına yer verilmekte ve armanın altında “Saltanat-ı 

Seniyye arması yani mübarek hilafeti İslamiyyenin ve şanlı Osmanlı Devleti’nin 

alameti” cümlesi yer almaktadır. Ayrıca elifbânın sonundaki dua metninde 

dünyadaki Müslümanların halifesi olan Sultan Abdülhamid Han’ın ömrünün uzun ve 

bereketli olması için dua edilmektedir. Böylece çocuklara saltanatın ve devletin 

yüceliği ile İslam halifesinin kutsiyeti öğretilmektedir.53 

_____________________________ 
51 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 70. 
52 Abdi Kamil, a.g.e., s. 32.; Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 3.; Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî, s. 2. 
53 Ahmed Cavid, a.g.e., 2, 16. 



78 
 

 

Resim 2.1: Ahmed Cavid Elifbâ’sında (h.1325/1907) Bulunan Osmanlı Arması. 

İkinci Meştutiyet’in ilanından (1908) sonraki dönemde ibtidai mekteplerinin 

hedefi, çocuklara hayatta gerekli bilgileri aktarmak, mütedeyyin, vatanperver, azimli 

birer insan olarak yetiştirmek olarak ifade edilmektedir. 54 Ayrıca özgürlük ve eşitlik 

kavramları üzerinde de durulan okuma metinlerin bazılarında, siyaseten Sultan 

Abdülhamid devri (1876-1909) eleştirilmektedir. Konuyla ilgili Mehmed Celal Ameli 

Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1327/1911) “İstibdâd belâsından kurtaran erbâb-ı hamiyyet 

var olsun. Yalancı bir hükûmet, milletine ve vatanına ağzından zehir saçan yılan 

kadar muzırdır. Yaşasın Meşrûtiyet. Var olsun Kânûn-ı Esâsî (…)”cümlelerine yer 

vererek öğrencileri yeni dönemin siyasi ve idari esasları doğrultusunda 

yönlendirmektedir.55 Ayrıca geçmiş dönemi baskıcı olarak tanımlamakta, Meşrutiyet 

ve Kanuni Esasi’yi överek rejim ve kanun vurgusu yapmaktadır. İdari değişiklik ve 

yeni idarenin kendini meşru, geçmişi gayrı meşru gösterme çabaları metinlere 

yansımaktadır. Elbette ki bu siyasi fikirlerin elifbâlara ve dolayısıyla küçük yaştaki 

çocuklara telkin edilmesi dikkat çekicidir. 

Abdülkadir 1327/1909-12 yılında hazırladığı Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî 

isimli elifbâsında, vatanın doğup büyünen, gezip yürünen yer olduğu ifade edilerek 

_____________________________ 
54 Mekatib-i İbtidaiye-i Umumiye Talimatnamesi, 1331, s. 3. 
55 Mehmed Celal, Ameli Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Necm-i İstikbal Matbaası, 1327, s. 14-15. 



79 
 

vatanın anne gibi sevilmesi ve korunması gerektiği belirtilmekte ve düşmanlara karşı 

kanın son damlasına kadar savaşılması gerektiği vurgulanmaktadır. Yazarın 

meşrutiyetle ilgili olarak seçtiği okuma metninde ise şu cümlelere yer verilmektedir: 

“Biz Osmanlıyız. Bütün Osmanlı memleketleri bizim vatanımızdır. Biz 
vatanımızı severiz. Bir avuç toprağı için kanımızın son damlasını bile 

dökeriz.  Sancağımız Osmanlı sancağıdır. O şanlı kırmızı ay yıldızlı 
sancağın altına toplanan kavimlerin hepsi Osmanlıdır. O sancağın şerefini 
hepimiz birden muhafaza ederiz. (...). Kanûn-i Esasî Osmanlıların beratı 

necatıdır. Hürriyet, adalet, müsâvât, uhuvvet Osmanlıların nişane-i 
iftiharıdır. Osmanlılar hür ve serbesttir. Osmanlı namı altında yaşayan 
bütün ekvam kanun nezninde müsâvidir. Bütün Osmanlılar ehli kitaptır. 

Cenab-ı Hakka ibadet ederler. Mü’minler camiye, Hıristiyanlar kiliseye, 
Yahudiler sinagoga gidip dua ederler.”56 

Yukarıdaki metinden anlaşılacağı üzere Osmanlı topraklarının ayrılmaz bir 

bütün olduğu, Osmanlı kimliğini korumanın gerekliliği, bu topraklar üzerinde 

yaşayan bütün milletlerin tek bir millet olduğu, sancağın Osmanlıyı temsil ettiği ve 

gerektiğinde hep birlikte korunacağı vurgulanmaktadır. İlan edilen Kânûn-ı 

Esâsi’den kurtuluş vesikası olarak bahsedilmekte, Osmanlı adıyla anılan bütün 

milletlerin kanun karşısında eşit olduğu; hürriyet, müsavat ve adalet kavramlarıyla ön 

plana çıkarılmaktadır. Metinde gayrimüslimlerin dışlanmadan inanç açısından aynı 

değere sahip olduklarının ifade edilmesi ilginçtir.  

Yukarıda ifade edilen vatan, millet, din ve vicdan özgürlüğü gibi kavramların 

birinci sınıfa devam eden 6-7 yaşlarındaki öğrencilere okutulması dönemin siyasi ve 

sosyal şartlarını anlatması bakımından önemlidir. İlk okuma metinlerinde bu 

bilgilerin çocuklara aktarılması farklı din ve milliyetlerden olan çocukların Osmanlı 

üst kimliği altında tek bir millet oldukları şuurunu göstermesi açısından dikkate 

değerdir. 

Meşrutiyet yanlısı olduğu elifbâsında yer verdiği metinden anlaşılan Mehmed 

Hilmi 1327/1909-12 yılında yazdığı, Osmanlı Hürriyet Elifbâsı’nın mukaddimesinde 

_____________________________ 
56 Abdülkadir, Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî, Dersaâdet, 1327, s. 28. Ayrıca bkz.: Heyet, Kongre 

Elifbâsı, İzmir, Selanik Matbaası, 1332, s. 41-42. 



80 
 

öğretmenlere vazifelerinin kudsiyet ve yüceliğini hatırlatarak dönemin sosyal ve 

siyasi durumu hakkında şu bilgilere yer vermektedir: 

“Ey vâris-i ulûm-ı enbiyâ olan muʽallimîn-i kirâm; vazîfenizin 
kudsiyyetini, ulûvviyetini takdîr edersiniz. Senelerce zulûm ve istibdâdın 

pençe-i kahrında zebûn olan Osmanlılar, 10 Temmuz 1324 târîhinde yeni 
bir hayât-ı mes’ûdeye (mesut bir hayata) nâ’il oldular. (…) İstibdâdın 
büyük düşmanı ulemâ, mektebler, muʽallimler olduğundan bu günde 

hürriyetin muhibbi, hâmisi yine ulemâ, mektebler, muʽallimler 
olacaklardır. Çünkü hükûmet-i seniyye ilmin, dînin hâmisi değildi. (…) 
Millet-i Osmâniyyenin hayât-ı siyâsiyyesi ve hayât-ı ictimâʽiyyesi bi-

hamdillâhi teʽâlâ başladı, semerâtı görülüyor. Fakat hayât-ı rûhiyye ve 
maʽneviyye ihyâ-yı maʽârifle büyütüleceğinden talim ve terbiye ile 
mükellef olan muʽallimîn-i kirâmın sa’y ü ictihadlarına (gayret ve 

çabalarına) muhtâcdır. Ümîd-i istikbâl ve vatan nesl-i cedîd-i Meşrûtiyetle 
mütenâsib olacak bir sûrette taʽlîm ve terbiye edecek olanmuʽallimlerden, 
mürebbîlerden çok himmet ve fedâkârlık intizâr olunuyor. Bir devletin 

safveti, kuvveti, intizâmı yalnız maʽârifle te’mîn edileceği kabûl edilmiş 
bir kaziyye-i külliyyedir. Efkâr-ı umûmiyeyi diyânete, hürriyete, 
Meşrûtiyete, İttihâd ve Terakkîye rabt eyleyecek yine hâce ve muʽallim 
efendilerdir.”57 

Yukarıdaki metinde de görüleceği üzere dönemin yeni siyasi durumundan 

hareketle siyasi, sosyal ve eğitim-öğretime dönük önemli mesajlar verilmektedir. 

Sultan Abdülhamid devri baskıcı ve zalim olarak değerlendirilip 23 Temmuz 

1908’de II. Meşrutiyet’in ilan edilmesi ile istibdat döneminin bittiği, yeni mesut bir 

döneme geçildiği ifade edilmektedir. Âlimler, öğretmenler ve okulların hürriyet 

ekseninde baskıcı rejimin karşısında durdukları; yeni dönemde de aynı esaslar 

çerçevesinde davranmaları gerektiği vurgulanmaktadır. Bununla birlikte psikolojik 

ve manevi hayatın ihyasının eğitim ve öğretimle mümkün olacağından eğitimcilere 

çok büyük görevler düştüğü ve bu çerçevede fedakârlık beklendiği hatırlatılmaktadır. 

Zira bir memleketin safveti, gücü, nizam ve intizamı eğitimle mümkündür. 

Dolayısıyla kamuoyunu dine, hürriyete, Meşrutiyete, İttihat ve Terakki’ye 

bağlayacak olanların eğitim-öğretim kadrosu olduğunu ifade edilmektedir. Hürriyetin 

kardeşlik anlamına geldiği belirtilerek Müslim ve gayrimüslim tüm Osmanlıların bir 

ve kardeş olduğunu vurgulanmaktadır. Okuma metinde maarif ve öğretmenler diğer 

_____________________________ 
57 Mehmed Hilmi, Osmanlı Hürriyet Elifbâsı ve Otuz Günde Okumak Yazmak, İstanbul, Necm-i 

İstikbal Matbaası, 1327, s. 2-3, 24-25. (Eserin 1328 yılında aynı matbaada basılmış 2. baskısı 

bulunmaktadır. Dolayısıyla incelenen elifbânın birinci baskı olması gerekmektedir.) 



81 
 

bir ifadeyle eğitim öğretim yoluyla arzu edilen insan modelinin yetiştirilebileceği; 

eğitimin bu amaca hizmet için araç kılınması anlayışı hakimdir. 

İbrahim Cudi ise Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî’sinin (1327/1910-12) son 

bölümünde “Hürriyet Lugatı” başlıklı okuma metnine yer vermektedir. Bu metinde 

hürriyetin bir millet için hayat demek olduğu, hürriyetini kaybeden milletlerin hakir 

ve zelil olarak yok olacakları ifade edilmektedir. Bir vatanda yaşayan milletlerin 

kardeşlik içinde birbirlerine bağlanmaları gerektiği izah edilip düşman karşısında 

birlikte hareket etmenin önemine vurgu yapılmaktadır. Vatanı tehlikelerden korumak 

için vatandaşlar arasında hürriyeti, eşitliği, adaleti ve kardeşliği sağlamak 

gerektiğinin üzerinde durulmaktadır. Meşrutiyetin ilan edildiği günün millî bayram 

olduğu belirtilip Meşrutiyet ile yönetilmenin en ideal yönetim şekli olduğu 

aktarılmaktadır.58 

1911 yılında Selanik’te yapılan öğretmenler kongresinde okuma metinlerinin 

çocukların seviyelerine uygun olarak hazırlanması gerektiği kararı alınmış ve bu 

karar hazırlanan elifbâlardaki okuma metinlerinin içeriğinde etkili olmuş, ülkenin 

siyasi durumu ile ilgili metinler azalmıştır.59 Ahmet Şükrü Türkçe Elifbâ’da 

(h.1331/1913), Hıfzı ve Cevad’da Hulâsa-yı Elifbâ-yı Osmânî’de (1331/1913-16) 

siyasi tartışmalara girmeden, vatan sevgisine yer vermekte ve öğrencilerde bu yönde 

bilinç oluşturmak istemektedir.60 

“Padişahın iradesi var. Bundan böyle herkes askerdir. Asker elbisesini pek 
severim. (…). Osmanlı bayrağını severim. Gördüğüm yerde kalbim 
kabarır. Osmanlı bayrağı Türk vatanınn timsalidir. Bu bayrağın şanını 

namusunu korumak bize farzdır. Lazım olursa kendimiz onun uğrunda feda 
ederiz. Yirmi yaşını bitiren her Türk askerdir. Askerden firar edeni kurşuna 
dizerler. (…). Vatan candan kıymetlidir. Vatanını sevmeyen insan 
sayılmaz.”61 

_____________________________ 
58 İbrahim Cudi, a.g.e., s. 33-34. 
59 Kıraat Encümeni Lâyihâsı, Selanik Muallimler Kongresi Mecmuası, s. 47. 
60 Haydar ve H., Tecrübeli Kolay Elifbâ, s. 58.; Fikri, a.g.e., s. 58-59. 
61 Ahmet Şükrü, a.g.e., s. 35-36. 



82 
 

Türkçe Elifbâ’nın yazıldığı yıllar Balkan Savaşları’nın yapıldığı döneme denk 

gelmektedir. Söz konusu elifbâda yazar, diğer elifbâlarda öne çıkarılan Allah, 

Peygamber, saltanat ve kanun gibi değerlere vatan, millet, asker, bayrak ve bu 

hususlarda canı feda edebilmek gibi değerler ilave edilmektedir. Dönemin padişahı 

Sultan Mehmed Reşad’ın (ö. 1918) resmine de yer verilen elifbâda, padişaha itaatin 

önemi; padişahın halkını sevdiği, şefkatli ve merhametli olduğu vurgulanmakta; bu 

sebeple kendisine beş vakit dua edilmesi gerektiği belirtilmektedir. 62 Aynı şekilde H. 

Hüsnü tarafından hazırlanan Renkli ve Resimli Elifbâ-yı Tefeyyüz (1331/1913-16) 

isimli elifbâda da Osmanlı milletini bir bayrak altında toplayan kişinin Osman Gazi 

(ö. 1326) olduğu belirtilip birinci padişah Sultan Osman Gazi ve otuzbeşinci padişah 

Sultan Mehmed Reşad’ın Resim 2.2.’deki resimlerine yer verilmektedir. Sultan 

Mehmed Reşad döneminde yazılan elifbâda, padişahın Osmanlı milletinin vekili ve 

pederi olduğu, mebusan azalarının Mebusan Meclisi’nde toplanarak memleket için 

kanunlar yaptığı ve bu kanunlara tüm Osmanlıların itaat ettiği belirtilmektedir.63 

 

Resim 2.2: Renkli ve Resimli Elifbâ-yı Tefeyyüz’de (1331/1913-16) Padişahların Resimleri. 

Hafız Mehmed Salih de aynı yıllarda hazırladığı İslam Elifbâsı’nda 

(h.1331/1913) vatan, millet, ümmet, padişah gibi kavramları ön plana çıkarmaktadır. 

Okuma metinleri yoluyla söz konusu kavramları anlatmayı hedeflemekte, yakından 

_____________________________ 
62 Hıfzı ve Cevad, a.g.e., s. 30. 
63 H. Hüsnü, Renkli ve Resimli Elifbâ-yı Tefeyyüz, 2. bs., Dersaâdet, 1331, s. 30-31. 



83 
 

uzağa doğru önce hocanın, anne ve babanın sözünü dinlemek, daha sonra da 

padişahın her türlü emrini yerine getirmek gerektiğine vurgu yapmaktadır. Devleti 

çok sevmenin, asker olup düşmanla savaşmanın, Müslümanı sevmeyeni sevmemenin 

önemini anlatan metinlere yer vermektedir: 

“Padişah muhteremdir. İslam nurdur, Arap, Türk, Kürt, Acem, Çerkez, 
Lezgi, Gürcü, Tatar, Arnavut, Laz, Boşnak, Hintli, Çinli olan bütün 

müslümanlar din kardeşidir, dosttur. Sevgili can ciğer arkadaştır, bir 
millettir. Osmanlı Devleti Osmanlı Hükûmeti bütün dünyada bulunan 
Müslümanların halifesi ve hamisidir.”64  

Yukarıdaki ifadelerden anlaşılacağı gibi devletin sınırları içinde yaşayan tüm 

halkların din kardeşi ve tek bir millet olduğu, Osmanlı Devleti’nin sınırları dışındaki 

tüm Müslüman halkların da halifesi ve koruyucusu olduğu ifade edilmektedir. Bu 

ifadelerden yazarın Osmanlı Devleti’ni İslamcılık fikri etrafından tanımladığı ve 

çocuklara da bu şekilde aktardığı anlaşılmaktadır. Bu cümlelerin devamında 

öğrencilere bu konu hakkında sorular sorulması önerilerek düşünmelerine ve İslam 

kardeşliğini idrak etmeleri sağlanmak istenmekte; çocuklara okuma metinleri yolu ile 

dostları ve düşmanları tanıtılmaya çalışılmaktadır. Vatana kasteden ve Müslümanları 

öldürmek niyetinde olan insanlarla arkadaşlık edilmemesi, sözlerinin dinlenmemesi 

hatta Osmanlı parasıyla top tüfek alarak Müslümanları öldürecekleri için onlarla 

alışveriş dahi yapılmaması gerektiğini belirtilmektedir. Öğretmenlerin dinî, siyasi, 

edebî ve vatani konular hakkında çocuklarda bilinç oluşturmaları üzerinde durularak 

Osmanlının eski görkemli zamanları ile kendi yaşadıkları dönemdeki zafiyetlerinin 

anlatılması, Avrupa hükûmetlerinin çalışmaları, siyaset hileleri ile pek çok ülkeyi 

zabt etmesi konularının aktarılması gerektiği tavsiye edilmektedir. Rumeli’de, 

Trablus’ta ve Anadolu’da pek çok Müslümanın kanının Avrupa hükûmetleri 

tarafından döküldüğüne dikkat çekilerek fırsat bulurlarsa aynı zulme yeniden 

başlamak için beklediklerinin anlatılması istenmektedir. Elifbâda batılılaşma 

kapsamında atılan adımların yanlış olduğu, batılı ülkelerin sanıldığının aksine iyi 

_____________________________ 
64 Mehmed Salih, a.g.e., s. 25-44. 



84 
 

niyetli olmadıkları, ülkenin içeride zafiyet yaşadığı bunun için dini ve milli birliğin 

oluşturulmasının önemi aktarılmaktadır.65 

2.2. Kur’an Öğretim Elifbâları (1911-1928) 

Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar, Arap alfabesinde bulunan 28 harf 

ile başlamaktadır. Osmanlı Türkçesi’nde bulunan harflere yer verilmeyen bu 

cüzlerde imlâ harfleri yerine med konusu işlenmektedir. Ayrıca zamir, lafzatullah, 

hemzenin, lâm-ı ta’rifin ve hurûf-ı mukattaadan oluşan ayetlerin okunuşu, yazıldığı 

hâlde okunmayan harfler, geçiş nun’u, vakıf (durma kuralları) ve cezmli (sakin) 

nun’un halleri gibi konulara yer verilmektedir. Cüzlerin son sayfalarında sure ve 

dualar bulunmaktadır.  

2.2.1. Fiziki Özellikleri 

Ek 2’de liste hâlinde verilen elifbâlar, genel olarak üçünü hamur kâğıda tek 

renk olarak basılmıştır.66 Ancak ikinci hamur kâğıda67 basılan ve kapak sayfaları 

renkli olan cüzler de bulunmaktadır.68 Cüzler, genellikle 14x20 cm ölçülerinde 

olmakla birlikte, 16x22 cm ve 16x25 cm ölçülerinde olan cüzler de mevcuttur.69 Bazı 

Kur’an öğretim cüzlerinde derslere harfler konusuyla başlanırken bazılarında 

Osmanlı Türkçesi okumayı öğrenen öğrencilerin harfleri bildiklerini kabul edilerek 

_____________________________ 
65 Mehmed Salih, a.g.e., 58. 
66 Bahsi geçen Elifbâlar için bkz.: Ahmed Cevad, Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum, İstanbul, 

Matbaa-i Osmânîye, 1328.; Ahmed Hadi Maksudi, Muallimi Sani Elifbâ-yı Arabi, Kazan, 1331.; 

Muhammed el-Hanefi, Elifbâ-yi Arabî li-ta’limi’l Kur’an’il Mübin, Şems Matbaası, 1333. , 

Midhat Sadullah, Cumhuriyet Elifbâsı-Kur’an-ı Kerim'e Başlıyorum, Şirket-i Mürettibiye, 

Matbaa ve Kütübhanesi, İstanbul, 1342.; Mustafa Şefik, Resimli Güzel Elifbâ: İkinci Kısım-

Kur’an-ı Kerim’e Hazırlık, İstanbul, 1340. 
67 Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1341. 
68 Mustafa Şefik, a.g.e., s. 1.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 1.; Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 1. 
69 Muhammed el-Hanefi, a.g.e., Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an; Ahmed Edib ve Mehmed Çelebi, 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, İstanbul, Matbaa-i Osmânîye, 1342. , Ali Haydar, a.g.e.  



85 
 

harekelerden başlanmıştır. Cüzler genel olarak 32 sayfa olmakla birlikte70 harf 

öğretimine yer vermeyenlerin hacimleri 15 sayfaya kadar inebilmektedir.71  

2.2.2. Kapak Görünümleri  

Elifbâların kapakları kartondan yapılmış olup eserin künye bilgilerini ihtiva 

etmektedir. Tek renk olarak basılan cüzlerin bazılarının kapak sayfaları renklidir.72 

Kur’an öğretim elifbâlarında yalnızca Mehmed Halid’e ait Talim-i Kur’an’ın 

(h.1341/1923) basımının Maârifi Umûmiye Nezâreti tarafından uygun görüldüğü ve 

Diyanet İşleri Dairesine bağlı Dinî Yayınları ve Mushafları Tetkik Heyeti tarafından 

incelenerek onaylandığına dair bir bilgi bulunmaktadır.73 Diğer cüzlerde bu konuyla 

ilgili herhangi bir açıklama olmamakla birlikte incelenen elifbâlardan, Mustafa 

Şefik’in Güzel Resimli Elifbâ (Kur’an-ı Kerim’e Mahsus)74 (h.1340/1922), Ahmed 

Edib Bey’in, Kur’an-ı Kerim Elifbâsı (İlk Kitap) (h.1342/1924), Ahmed Cevad’ın 

Yeni Elifbâ (Kur’an Okuyorum) (1328/1910-12), Mehmed Halid Bey’in Talim-ül 

Kur’an (h.1341/1923), Haydar Bey’in Kur’an Elifbâsı (1927), Midhat Sadullah’ın 

En Son Elifbâ (Kur’an-ı Kerim Elifbâsı) (1342/1924-26) ilkokulların ikinci senesinde 

okutulmak üzere Maârif Vekâleti Müsteşarlığı tarafından önerildiği 

belirtilmektedir.75 

_____________________________ 
70 Midhat Sadullah, a.g.e., s. 32. , Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 32.; Ahmed Cevad, Yeni 

Elifbâ: Kur’an Okuyorum, s. 32. 
71 Mustafa Şefik, a.g.e., s. 15.; Demir Hafız Mehmed, Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri, 2. 

bs., İstanbul, Mahmud Bey Matbaası, 1345, s. 15. 
72 Mustafa Şefik, a.g.e., s. 1.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 1. 
73 Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 1.  
74 Bu elifbâ çalışmamızda Resimli Güzel Elifbâ olarak anılacaktır. 
75 Maarif Vekâleti Müsteşarlığı (1340-1341) İstanbul Vilayeti de dâhil Olmak Üzere İlk Mekteblerin 

İbtida Kısımlarında Tedrisi Kabul Edilen Kitaplar, 28 Eylül 1340 belge. Akt. Erdal Aslan, “Türkiye 

Cumhuriyet’inin İlk Ders Kitapları”, Eğitim ve Bilim, C.35, S:158, 2010, 221. Makalede Türkiye 

Cumhuriyet’inin ilk ders kitapları ile ilgili listeye özel arşivlerden sahaflara geçtiği düşünülen iki 

ayrı belge ile ulaşıldığı anlatılmaktadır. Yazar kitap listesinde Mehmed Halid Bey’in Kur’an 

Elifbâsı, Ali Haydar Bey’in ise Talim’ul Kur’an’ın yazarı olduğunu belirtmiştir. Bu hatanın sehven 

yazar tarafından mı yoksa incelenen belgelerden mi kaynaklandığı bilinmemektedir.  



86 
 

2.2.3. İç Tasarımları 

Cüzlerin bazılarında sayfa içi düzeni oluşturmak amacıyla sütunlar ve 

kutucuklar kullanılırken76 bazılarında ise kısa çizgilerle okuma örnekleri arasında 

geçişler sağlanmıştır.77 Bununla beraber sayfaların görüntüsü düzenli olup kelimeler 

arasında karışıklık olmasını engellemek amacıyla koyulan işaretleri kullanmayan 

cüzler de mevcuttur.78 Ayrıca cüzlerinde öğrencilerin dikkatini çekmek amacıyla ilk 

harf öğretimi sırasında harflerin boyutlarını diğer sayfalardaki harflere göre daha 

büyük kullanan yazarlar da bulunmaktadır.79 

Hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlarda 

kullanılan insan, bitki ve hayvan figürleri, sadece Kur’an öğretimi için hazırlanan 

cüzlerde bulunmamaktadır. Cüzlerde insan ve hayvan figürlerinin kullanılmamış 

olması, resmin İslam’da haram olduğu yönündeki kabulden kaynaklanlanabileceği 

gibi Kur’an’a olan saygının bir göstergesi olarak da düşünülebilir. Yalnızca Mustafa 

Şefik tarafından hazırlanan Resimli Güzel Elifbâ (h.1340/1922) ve Ali Haydar 

tarafından hazırlanan Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (1927) konu geçişlerinde kısa 

çizgiler ve tezhip süslemeleri kullanılmaktadır.80 

2.2.4. Okuma Metinlerinin Muhtevası 

Kur’an öğretim elifbâlarında dua ve sureler dışında herhangi bir okuma 

metnine yer verilmemiştir. Ancak Ahmed Edib ve Veled Çelebi tarafından hazırlanan 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı (h.1342/1924) isimli eserin ekinde, Kur’an-ı Kerim 

Tilavetine Medhal (1339/1921-23) isimli bir eser daha bulunmaktadır.81 Kur’an-ı 

Kerim Elifbâsı bittikten sonra okutulmak üzere hazırlanmış olan bu kitapta, tecvid 

kuralları hakkında bilgi verilmekte ve dersin hocasına yönelik olarak konular 

_____________________________ 
76 Muhammed el-Hanefi, a.g.e., s. 8.; Ali Haydar, a.g.e., s. 5. 
77 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 4.; Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 10.; Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 4.  
78 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 5.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 8.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 6. 
79 Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 4.; Ahmed Cevad, a.g.e., s. 3. 
80 Mustafa Şefik, a.g.e., s. 4.; Ali Haydar, Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, s. 12-13. 
81 Ahmed Edib, Veled Çelebi, Kur’anı Kerim Tilavetine Medhal, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1339. 



87 
 

öğretilirken dikkat edilmesi gereken hususlara değinilerek yönlendirmeler 

yapılmaktadır. 

Mehmed Halid tarafından hazırlanan Talim-i Kur’an (h.1341/1923) isimli 

cüzün de yardımcı ders materyali niteliğinde Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli 

öğretmen kitabı bulunmaktadır. Yazar bu eserinde, Kur’an’ın Hz. Muhammed’in 

sahabelerine öğrettiği şekilde, ezgi gibi okumaktan uzak ve hatasız şekilde 

okunabilmesi için üç önemli yol olduğuna işaret etmektedir. Bunlardan birincisi 

okuyuşu güzel olan birinden şifahen (duyarak) öğrenmek, ikincisi Kur’an metnini 

yazısından okumak, üçüncüsü ise tecvid ve okuma talimi yapmaktır. Mehmed Halid, 

Osmanlı Türkçesi öğretiminde olduğu gibi Kur’an öğretimi için de yeni yöntemler 

geliştirilmesi gerektiğine inanmakta ve kendi usulü ile yazdığı elifbânın temel 

prensiplerini şu şekilde sıralamaktadır: 

1. Öğretilmek istenen kurala uygun örnek bulmak yerine, kurallar verilen 

örneklerden çıkarılmalıdır. Bu sebeple cüzünde önce örnekleri vermekte, sonra 

açıklama yapmaktadır.  

2. Kur’an öğretiminde Türk çocuklarının ağız yapısını, Türk şivesini ve Türk 

yazısını dikkate alarak kolay okunabilecek örneklerden zor okunabilecek örneklere 

doğru aşamalı bir öğretim yolu izlenmelidir. 

3. Her yeni ders bir kuralın öğretimine tahsis etmelidir. 

4. Her derste daha önceki derslerde öğretilen kuralları da içeren örneklere yer 

verilmeli, geçmiş derslerin tekrarı yapılmalıdır.  

5. Cüzde sadece Kur’an’da geçen kelimelere yer verilmelidir. 

6. Cüzde tecvid kurallarını öğrenmemiş çocuklara dil alışkanlığı 

kazandırabilmek için örnekler tecvid kuralına göre harekelenerek yazılmalıdır. 

7. Türk çocuklarının mahreç ve sıfatları dolayısıyla okuyamadıkları veya 

farklılıklarını fark edemedikleri ص - س - ث , ع - ا gibi harfler, kalkale ve ğunne gibi 

Türkçe’de sesi olmayan kuralları içeren örnekler mümkün olduğunca çoğaltılarak 

tekrar ettirilmelidir. Mehmed Halid, yukarıda özetlenen temel prensiplere dayalı 

olarak yazdığını belirttiği elifbâsının öğrenmeyi kolaylaştırdığını vurgulamaktadır. 



88 
 

Yazarın öğretim usulüne dair izlediği yol, üçüncü bölümde ayrıntılı olarak ele 

alınacaktır.82 

2.3. Yazarlar 

Araştırmamız sırasında elifbâ yazarlarının genellikle muallim, hoca ve müdür 

olarak görev yaptıkları; alanda oldukça tecrübe ve birikime sahip oldukları 

belirlenmiştir. Neredeyse bütün yazarlar yazdıkları elifbâları öğretimde yaşanan 

sıkıntılara çözüm bulmak, yeni yöntemler önermek amacıyla hazırlamışlardır. 

Yazarların bir kısmı elifbâlarında görev aldıkları mektepleri belirterek kendilerini 

takdim etmiş bir kısmı ise kişisel herhangi bir bilgiye yer vermemiştir. Yapılan 

araştırma neticesinde yazarlardan bazılarının hayatı ve eğitim durumları ile ilgili 

malumat sahibi olunurken diğer bir kısmı hakkında herhangi bir bilgiye 

ulaşılamamıştır.  

İbtidai Mekteplerinde Görev Yapan Yazarlar: Miftâh-ı Kırâ’at Elifbâ-yı 

Osmânî’nin (1311/1894-96) yazarı Hafız Muhammed Vehbi, Üsküdar (İmrahor) 

Cağalzâde Rüstem Paşa Sıbyan Mektebi’nde83 birinci muallim; Müntehab Elifbâ-yı 

Osmânî’nin (1311/1896) yazarı Tırnovalı Muhammed Nuri, Bursa Numûne İbtida 

Mektebi hocası; Tertîb-i Sânî Elifbâ-yı Cedîd (h.1327/1910) yazarı Ahmed Nazif, 

Fatih İbtida Mektebi muallimidir. Ahmet Nazif, Kur’an-ı Kerim’i ve Kırâat-i 

Türkiye-yi ve Rik’a Hattını Suhuletle Okutmağa Hâdim Elifbâ-yı Cedid’inde84 

(h.1338/1920) ise kendisini Mahmudiye Vakıf Mektebi85 din dersleri öğretmeni 

_____________________________ 
82 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 1-3. 
83 Cağalazade Rüstem Paşa Sıbyan Mektebi: Üsküdar’da bulunan iki Rüstem Paşa sıbyan 

mektebinden biridir. Rüstem Paşa Yeniçeri Ocağı’nda yetişmiş ve Edirne Valiliği yapmıştır. 

Mektebin yapılış tarihi hakkında net bir bilgi bulunmamaktadır ancak 1315/1897 yılında onarıldığı 

bilinmektedir. Evkaf Dairesi Katoloğunda Cağalazâde Mektebi olarak kayıtlıdır. Mehmet Nermi 

Haskan, Yüzyıllar Boyunca Üsküdar, Üsküdar Araştırmaları Merkezi Yayını, 2001, C.II, s. 923. 
84 Ahmed Nazif, Kur’an-ı Kerim’i ve Kırâat-i Türkiyeyi ve Rik’a Hattını Suhuletle Okutmağa 

Hâdim Elifbâ-yı Cedid, 4. bs., İstanbul, 1338. 
85 Mahmudiye Vakıf Mektebi: İstanbul’un Aksaray semtinde Pertevniyal Valide Sultan tarafından 

1872 yılında yaptırılmıştır. Kendi adıyla anılan caminin yanında bulunan kâgir bina eğitime tahsis 

edilmiştir. Binanın alt katı sıbyan mektebi, üst katı rüşdiye olarak kullanılmıştır. Ancak 1911 yılında 

çıkan Aksaray Yangınında tamamen yanmıştır. Esma İgüs, “II. Abdülhamid Dönemi Eğitim Sistemi, 

Eğitim Yapıları ve Askeri Rüşdiyeler”, Yıldız Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2008, s. 57.  



89 
 

olarak takdim etmektedir. Resimli İlâveli Nev Usûl Taʽlîm-i Kırâ’at yâhûd Elifbâ-yı 

Türkî (h.1326/1909) isimli elifbânın yazarı Harputlu Mehmed Ali, Nümûne-i Şükran 

Merkez Rüşdiyesi86 ve Ragıb Paşa İptida Mektebi87 gece dersleri öğretmeni 

olduğunu belirtmiştir. 

Rüşdiyelerde Görev Yapan Yazarlar: Yazarlara bakıldığında elifbâ 

hazırlamanın ibtidai hocalarının olduğu gibi rüşdiye mektebi hocalarının da ilgi 

alanlarında olduğunu söylemek mümkündür. Zira Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî’nin 

(t.y.) yazarı Abdülfettah, Üsküdar Merkez Rüşdiyesi88 müdürü; Tarzı Cedid Üzere 

Osmanlı Elifbâsı’nın (1310/1893-95) yazarı Ahmed Fazıl ise Makriköy (Bakırköy) 

Mekteb-i Hamidî89 müdürüdür. Eyüp Askerî Rüşdiyesi90 Fransızca Muallimi 

Hüseyin Fehmi ve Sultan Selim Merkez Muallimi Hafız Mehmed Galib ise Feth-i 

Kırâ’at yâhûd Amelî ve Nazarî Elifbâ-yı Osmânî (1328/1913) isimli elifbâlarını, 

Mehmed Masum91 ise Usûl-i Savtiyye Elifbâ (1325/1910) isimli eserini hazırlama 

sebeplerini elifbâ öğretiminde yaşanan sorunların giderilmesine destek olmak 

şeklinde ifade etmişlerdir.  

_____________________________ 
86 Nümune-i Şükran Merkez Rüşdiyesi: Zeyrek Ferhat Ağa mahallesinde bulunan erkek rüşdiyesi 

1324 yılında açılmıştır. Bkz. Koçer, a.g.e., s. 129. 
87 Ragıb Paşa Mektebi: İstanbul’un Laleli semtinde bulunan mektebin yapımı 18.yy tamamlanmıştır. 

Osmanlı sadrazamlarından Koca Ragıp Paşa tarafından yaptırılan külliyenin bir parçasıdır. Uzun 

yıllar okul olarak kullanılan yapı bir süre kütüphaneler Tansif Komisyonu Bürosu olarak kullanılmış 

1954 yılından bu yana da çocuk kütüphanesi olarak hizmet vermeye başlamıştır. (Çevrimiçi) 

http://earsiv.sehir.edu.tr, 15.02.2017. 
88 Üsküdar Merkez Rüşdiyesi: II. Abdülhamid Dönemi’nin ortalarına doğru mevcut rüşdiyeler 

ihtiyacı karşılamamıştır. Bu yüzden İstanbul'un bazı merkezlerinde yeni okullar açılmıştır. O 

okullardan biri olan Üsküdar Merkez Rüşdiyesi Çakırcı Hüseyin Paşa Mahallesinde bulunmaktadır. 

Koçer, a.g.e., 129.; İgüs, a.g.e., s. 57. 
89 Mekteb-i Hamidî: 1882 veya 1883 yılında kurulmuştur. Mektep sultanın adını taşıması, saray 

çevresinde olması ve hazineden yardım alması dolayısıyla varlığını uzun süre devam ettirebilmiştir. 

Songül Keçeci Kurt, Özel İslam Mektepleri, İzmir, Yitik Hazine Yay., 2013, s. 135. 
90 Eyüp Askeri Rüşdiyesi: İstanbul’un Eyüp semtinde 1884 yılında kuruşmuştur. Askeri Rüşdiyelerin 

kapanmasından sonra Eyüp Askerlik Şubesi olarak kullanılmış, 1988 yılında yol genişletmesi 

nedeniyle yıkılmıştır. İgüs, a.g.e., s. 156. 
91 Mehmed Masum [Akalın]: 1874 yılında Bulgaristan’da doğmuş, 1939 yılında İstanbul’da vefat 

etmiştir. Eğitimci ve yazar olan Mehmed Masum medrese eğitimi görerek hafızlık yapmıştır. 

İstanbul’da eğitimine devam eden yazar, Azerbaycan’da öğretmenlik yapmıştır. Bulgaristan 

Türklerinin birlik ve beraberliği için çalışmıştır. Niyazi Hüseyin Bahtiyar, Balkanlar’da Türk 

Ünlüleri, İstanbul, Bizim Anayurt Yay., 1999, s. 53-54. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Koca_Rag%C4%B1p_Pa%C5%9Fa


90 
 

Özel Okullarda Görev Yapanlar: Elifbâ yazarları arasında özel okullarda 

görev yapan hocalar da bulunmaktadır. Konuyla ilgili olarak Elifbâ (1314/1899) 

isimli eserin yazarı Selanikli Abdi Kâmil’in92 kapatılan Beyazıd Rüşdiye Mektebi’ni 

tamir ettirip 10 yıl süre ile kullanmak üzere devletten izin aldığı, 1880 yılında orada 

ibtidai mektebi açarak kendi yazdığı elifbâ ile ders işlediği hatta eğitime yapmış 

olduğu katkılardan dolayı rütbe-i selase ile ödüllendirildiği ifade edilmektedir.93 

Kendisi aynı zamanda II. Abdülhamid döneminin özel okullarından olan Şems’ül 

Maârif Mektebi’nin94 kurucusudur ve eserinde yaklaşık 20 seneden beri öğretmenlik 

ve okul müdürlüğü yaptığını belirtmektedir.95 Aynı şekilde özel okullardan olan 

Dâru’l-Edeb96 muallimlerinden Muhammed bin Muhammed Yeni Elifbâ ve Hurûf-ı 

Hecâ’sını (h.1313/1896), Mekteb-i Osmânî’nin97 müdürü Ali Rıza Efendi98 

Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’sini (1314/1899) ve Rehber-i Saadet Mektebi99 ders 

nazırı Mehmed Nuri ise Mükemmel Nev Usûl Osmanlı Elifbâsı’nı (h.1324/1907) 

_____________________________ 
92 Abdi Kamil (1857): Selanik’te doğan yazar orada rüşdiyeyi bitirdikten sonra bir süre kâtiplik 

yapmıştır. 20-25 yaşlarında iken İstanbul’a gelerek özel dersler vermiştir. Çalışkanlığı ile Maarif 

Nazırı Münif Paşa’nın dikkatini çekmiş ve idare etmesi için kendine bir sıbyan mektebi tahsis 

edilmiştir. Yeni usul üzere öğretim yapması dolayısıyla çok rağbet görmüş ve matematikçi Nadir 

Bey ile birlikte Şems’ül Maarif adında özel bir mektep açmıştır. Ergin, a.g.e., C.I-II, s. 470. 
93 COA, MF. İBT. , 14/86, 1 C 1297.; COA, MF. İBT. ,15/79, 22 N 1297. 
94 Şems’ül Maarif Mektebi: Matematikçi Nadir Bey ve Abdi Kamil tarafından 1882 (bazı 
kaynaklarda 1874 ve 1876) yılında Vefa’da açılmıştır. İbtidai ve rüşdiye eğitimi verilen okulda, kız 

ve erkek öğrenciler karma eğitim görmüştür. Bu okulda diğer okullardan farklı olarak sıra, harita, 

çarpım tablosu gibi modern eğitim materyalleri kullanılmıştır. Ergin, a.g.e., C.I-II , 773; İgüs, a.g.e., 

s. 87.; Ayrıntılı bilgi için bkz.: Nuri Güçtekin, İstanbul’daki Husûsi Mektepler (1873-1922), 

İstanbul, İBB Kültür AŞ Yay., 2015, 111-118. 
95 Abdi Kamil, Elifbâ, 2.bs., 1314. (Bu eser Mebde-i Kırâatin İkinci Kısmı Elifbâ ismi ile takdim 

edilmektedir. 1314’te ikinci baskısı yapan eserin birinci baskısı ile ilgili bilgiye ulaşılamamıştır. 

Ancak yazarın Mebde-i Kırâatin Beşinci Kısmı Tecvid olarak takdim edilen risalesi 1304 tarihinde 

ikinci baskısını yapmış olduğuna göre elifbâ cüzü de 1304 tarihinden önce yazılmış olmalıdır. Bahsi 

geçen eser; Abdi Kamil, Tecvid, 2. bs., İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 1304)  
96 Dâru’l Edeb Mektebi: 1892 yılında Abdürrahim Hulusi Efendi tarafından Divan Yolunda 

kurulmuştur. Erkek öğrencilere ibtidai ve rüşdiye eğitimi verilmiştir. 1914 yılında kapandığı 

düşünülmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz.: Güçtekin, a.g.e., 183-187. 
97 Mekteb-i Osmânî: Hüseyin Avni Bey tarafından 1888 yılında Fındıkzade’de açılmıştır. Döneminin 

en dikkat çeken okullarından olan Mekteb-i Osmânî’de, kız ve erkek öğrencilere karma olarak 

ibtidai ve rüşdiye düzeyinde eğitim görmüştür. Okul I. Dünya Savaşı’nın sonuna kadar faaliyetlerini 

sürdürmütür. Ergin, a.g.e., 831.; İgüs, a.g.e., s. 91. 
98 Ali Rıza Efendi: Mekteb-i Harbiye-i Şahane'den mezundur ve yüzbaşıdır. 
99 Rehber-i Saadet Mektebi: Mektep Mehmed Nuri Efendi tarafından 1902 yılında Fındıkzade’de 

kurulmuştur. İgüs, a.g.e., s. 91. Bir başka eserde mektebin 1905 yılında Muhammed Celal Bey 

tarafından kurulduğu belirtilmektedir. Mektepte, karma, gündüzlü ve yatılı olarak ibtidai ve rüşdiye 

düzeyinde eğitim verilmiştir. Güçtekin, a.g.e., 263-267.  



91 
 

yukarıda belirtilen amaçlar doğrultusunda hazırlayarak eğitim camiasına sunduklarını 

ifade etmişlerdir. 

Muallim Olmayan Yazarlar: Elifbâ yazarları arasında edebiyatçı, doktor, 

asker, milletvekili, medrese tahsili gören müftü ve vaizler de bulunmaktadır. 

Elifbâlar içerisinde Nuhbetü’l Etfâl’in (h.1274/1858) yazarı Mehmet Rüşdî doktor, 

Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’nin (1314/1899) yazarı Ali Rıza Efendi yüzbaşı, Eser-i 

Hâme’nin (h.1291/1874) yazarı Abdülcebbar Dağıstanî de kıdemli yüzbaşıdır.  

Çocuk edebiyatı alanında eserler veren Mehmed Şemseddin,100 Çocuklara 

Kılavuz Elifbâ’yı (1316/1899-01), İzmir DarülMuallimîni’nde101 Türkçe 

öğretmenliği yapan Muhammed Eşref, Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî’yi (1328/1913), 

Selanikli Tevfik102 Mükemmel Elifbâyı Osmânî’yi (1314/1899) hazırlarken; sözlük 

yazarı Şemseddin Sami103 Küçük Elifbâ’yı (1311/1894-96 ), Ahmed Hadi Maksudi104 

_____________________________ 
100 Mehmed Şemseddin (1849-1900’lerden sonra): Çocuk edebiyatı ve oyun yazarı. İstanbul’da 

doğmuştur. Çocukları eğitmek, dil eğitimi vermek ve faydalı bilgiler sunmak için pek çok eser 

yazmıştır. Ölüm yeri ve zamanı konusunda net bir bilgi yoktur. 1900’lerden sonra öldüğü tahmin 

edilmektedir. Erverdi vd., a.g.e., C.VI, s. 221. 
101 İzmir Darülmuallimîni: Bazı kaynaklarda 1878’de bazı kaynaklarda ise 1882’de açıldığı 

belirtilmektedir. Dârulmuallimîn, Aydın Valisi Hamdi Paşa tarafından Pazaryeri Üsküdar 

Medresesi’nde açılmıştır. Binanın bir kısmında medrese bir kısmında da Dârulmuallimîn eğitimi 
verilmiştir.  Hüseyin Şimşek, “Osmanlı Döneminde Kısa Süreli Öğretmen Yetiştirme 

Uygulamaları (Darulameliyat Ve Taşrada Öğretmen Yetiştirme)”, YYÜ Eğitim Fakültesi 

Dergisi, C.XI, S:I, 2014, ss. 77-95. 
102 Selanikli Mehmed Tevfik (1860-1910): Şair, yazar, mütercim. Selanik’te başladığı öğrenimine 

İstanbul'da devam etmiştir. Fransızcayı çok iyi öğrenen Tevfik, eğitiminin ardından çeşitli 

okullarda tarih öğretmenliği ve hukuk mektebinde hocalık yapmıştır. Genç yaşlarından itibaren 

birçok gazete ve dergide makaleleri, tercümeleri yayınlanmıştır. (Çevrimiçi) 

http://www.turkedebiyatiisimlersozlugu.com, 5 Nisan 2017. 
103 Şemseddin Sami (1850-1904): Dil bilimci, tiyatro roman ve sözlük yazarı. İlk öğrenimine 

Yanya’da başlamıştır. Mektepte Rumca, Yunanca, İtalyanca ve Fransızca öğrenmiş daha sonra da 

Arapça ve Farsça okumuştur. Okuldan mezun olunca Yanya Mektûbî Kalemi’ne girmiş, İstanbul’a 

gittikten sonra da kalemde çalışmaya devam etmiştir. Çeşitli gazetelerde yazarlık yapmış, telif ve 

tercüme pek çok eser yazmıştır. Erverdi vd. , a.g.e., C.VIII, s. 129-130.; Ali Birinci vd., 

“Şemseddin Sami”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla Osmanlılar Ansiklopedisi, yay. yön. Ekrem 

Çakıroğlu, İstanbul, Yapı Kredi Kültür Sanat Yayıncılık, C.II, 1999, s. 579-580 
104 Ahmed Hadi Maksudi (1868-1941): Pedagog, dilbilimci, yayıncı olan Maksudi, Kazan’a bağlı 

Taşsu köyünde dünyaya gelmiştir. Kazan’da medresede okumuş, 1894 yılında İstanbul’a giderek 6 

yıl daha eğitim almıştır. Dönüşünde Kırım’da bir müddet kaldıktan sonra, İsmail Gaspıralı’nın 

isteği üzerine Bahçesaray’da bulunan Zincirli Medresesi’nde Arap Edebiyatı okutmuştur. 1906-

1918 yıllarında Yıldız Gazetesi’nin yayıncısı ve başyazarıdır. 1941’de Kazan’da vefat etmiştir. 

Ayşe Uslu Bayramlı, “Sadri Maksudî’nin Hayatı Ve Maksudî’nin Az Bilinen “Maişet” Romanı 

Hakkında”, Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C.XVII, S:l Haziran 2007, s. 1. 



92 
 

Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’yi (h.1331/1913), Midhat Sadullah105 En Son Elifbâ: 

Cumhuriyet Elifbâsı’nı (1342/1924-26) ve Ali Haydar106 ise Tecrübeli Kolay 

Elifbâ’nın (1337/1919-21) yanı sıra Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nı (1927) hazırlamıştır.  

Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî’nin (1327/1910-12) yazarı İbrahim Cudi107 

ilkokuldan sonra müftü medresesine devam etmiş, ibtidai mektebi müdürlüğü ve 

Arapça dersleri hocalığı yapmıştır. Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Derslerini’nin 

(h.1345/1927) yazarı Demir Hafız Mehmed108 ise Eyüp Sultan Camii vaizlerindendir.  

İslam Elifbâsı’nın (h.1331/1913) yazarı, Erzurum Cafer Efendi Camii’nin109 

imam hatibi ve Numûne Mektebi Müdürü olan Yeşil İmamzâde Hafız Mehmed 

Salih110 TBMM’de 1. dönem Erzurum; Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum’un  

(1328/1910-12) yazarı Ahmed Cevad111 4. dönem Çanakkale ve Kur’an-ı Kerim 

_____________________________ 
105 Midhat Sadullah [Sander] (1892-1961): Dilbilimci, eğitimci, yazar. İstanbul’da doğan yazar, 

Kabataş İdâdi’sini bitirdikten sonra Darû’l Fünûn Hukuk Fakültesi’nden mezun olmuştur. 

Galatasaray, İstanbul Erkek, Haydarpaşa ve Pangaltı Özel Ermeni Liselerinde Edebiyat ve Türkçe 

öğretmenliği yapmıştır. Türkiye’de Avrupa tarzında okul kitabı yazan yazarlardan biridir.  
106 Ali Haydar [Taner]: Elifbâsında kendisini Daru’l Fünûn Müderrisi, Kız Muallim Mektebi usûl-i 

tedris ve tatbikat muallimi olarak kendisini takdim eden yazar 1883’te Bulgaristan’da doğmuştur. 

Almanya’da Jena Üniversitesi’nde pedagoji eğitimi almıştır. 1926-1938 yılları arasında Milli 

Talim ve Terbiye Kurulu üyeliği yapmış, 1956 yılında vefat etmiştir.  
107 İbrahim Cûdî (1863-1926): Trabzonlu olan yazarın asıl ismi İbrahim’dir. Şiirlerinde “Cûdî” 

mahlasını kullanmıştır. İlkokuldan sonra Müftü Medresesi’ne devam etmiştir. Özel derslerden 

icazet aldıktan sonra 1885 yılında Mekke’ye gitmiş ve bir süre orada kalmıştır. Trabzon’a 

döndüğünde muallimliğe başlamış ve ilkmektep müdürlüğünü yapmıştır. Çeşitli memuriyetlerden 

sonra 1925’te Trabzon İl müftüsü olarak göreve başlamış ölünceye kadar devam etmiştir. Mustafa 

Uzun, “Cûdî Efendi Trabzonlu”, DİA, İstanbul, TDV Yay., C.VIII, 1993, s. 81-82. 
108 Hafız Demir Mehmed: Daru’l Fünun Edebiyat Medresesinden mezun ve Orenburg eski 

müderrislerindendir. Yazar aynı zamanda Eyüp Sultan Camii Vaizlerindedir. (Orenburg Rusya'nın 

Volga Federal Bölgesinde bulunan Orenburg Oblastı’na bağlı şehirdir. Tatar, Başkurt ve Kazak 

Türklerinin yaşadığı bölgelerden biridir.) 
109 Hacı Cafer Efendi Camii/Caferiye Camii: Erzurum’da bulunan cami 1645 yılında Erzurum 

Hazinesi Mukataa Memuru Ebubekir oğlu Hacı Cafer tarafından yaptırılan külliyenin bir bölümü 

olarak halen kullanılmaktadır. Ümit Kılıç, “Erzurum’da Câfer Efendi Vakfı”, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S:41, Erzurum, 2009, s. 175. 
110 Mehmet Salih [Yeşiloğlu]: TBMM 1. Dönem Erzurum Milletvekilliği yapmıştır. https:// 

www.tbmm.gov.tr.,(Çevrimiçi) 30.12.2016. 
111 Ahmed Cevad [Emre] (1878-1961): Siyasetçi, dilbilimci, mütercim ve yazar. Girit’te dünyaya 

gelen yazar idadi mezunudur. Farklı tarihlerde Yeni Asır, Şurayı Ümmet, Sabah, İkdam, İfham, 

Akşam ve Vakit gazetelerinde yazıları yayınlanmıştır. Darü’l Muallimîn’de Türkçe ve Fransızca 

öğretmenliği yapmıştır. Dâru’l-Fünûn’un Edebiyat Şubesi ve Ural-Altay Dilleri bölümünde görev 

almıştır. IV. (Ara Seçim) Dönem Çanakkale Milletvekililiği yapmıştır. TBMM Albümü 1920-

1950, Ed. Sema Yıldırım, Behçet Kemal Zeynel, C.I, TBMM Basın ve Halkla İlişkiler Müdürlüğü 

Yay., 2010. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Rusya
https://tr.wikipedia.org/wiki/Volga_Federal_B%C3%B6lgesi
https://tr.wikipedia.org/wiki/Orenburg_Oblast%C4%B1


93 
 

Elifbâsı’nın (h.1342/1924) yazarı Veled Çelebi112 ise Cumhuriyet’in ilanından sonra 

beş dönem milletvekilliği yapmıştır. 

2.4. Elifbâların Yazılma Amacı 

Sıbyan mekteplerinde elifbâ dersinin temel amacı, başlangıçta Kur’an-ı 

Kerim, daha sonra Osmanlı Türkçesi öğretmek olmuş ve bu amacı gerçekleştirmek 

için uzun yıllar kadim Elifbâ kullanılmıştır. İbtidai mekteplerinin amacı ise öncelikle 

Osmanlı Türkçesi, ardından Kur’an okumayı öğretmek olmuş ve bu amacı 

gerçekleştimek için bu çalışmaya dâhil edilen ve edilmeyen yüzlerce elifbâ 

hazırlanmıştır. Burada dikkat çeken husus, 1856-1911 yılları arasında hazırlanan 

elifbâlarfa -birkaç istisna olmakla birlikte- Kur’an’ın daha kolay ve kısa sürede 

öğretilmesi için değişik yol ve yöntem arayışlarına hiç girilmemiş olmasıdır. 

Daha öncede de ifade edildiği gibi ilk olarak 1838 yılında Meclîs-i Umûr-ı 

Nâfia tarafından Elifbâ derslerinin işleyişi konusunda bazı yönlendirmeler yapılmış, 

ardından 1847 yılında sıbyan mektebi hocaları için yayınlanan talimat ile elifbâ 

öğretiminde yeni bir usul önerisinde bulunulmuştur. Bu sürede sıbyan 

mekteplerindeki elifbâ dersinin temel amacı değişmediği gibi hiçbir eğitim 

faaliyetinin veya uygulamanın Kur’an öğretimine engel teşkil etmesine izin 

verilmemiştir. Hatta Kur’an okumayı aksatacak uygulamalardan da kaçınılması 

gerektiği ders müfredatlarında sürekli vurgulanmıştır.113 Bu verilere rağmen, kadim 

Elifbâ dışında ulaşılabilen en eski cüzün 1856 tarihli olması ve sadece Osmanlı 

Türkçesi öğretmek amacıyla hazırlanması dikkat çekicidir.  

Bunlara ilave olarak, 1870 yılında mekteplerde okutulacak kitapları seçmek 

amacıyla düzenlenen yarışmada elifbâların Kur’an’dan bahsedilmeksizin Osmanlı 

_____________________________ 
112 Veled Çelebi [İzbudak] (1868-1953): Asıl adı Bahâeddin Veled’dir. Konya’da doğan yazar anne 

ve baba tarafından Mevlana soyundan gelmektedir. Rüşdiye’den sonra Sultan Veled Medresesine 

devam etmiştir. Daha sonra Medine’ye giderek şeyh Kettani’den Arapça tefsir ve hadis okumuştur. 

Mektûbî Kalemliği, Vilayet Gazetesi başyazarlığı, rüşdiyede rik’a muallimliği yapmıştır. Bir 

dönem Mevlevi posnişi de olan Çelebi, Cumhuriyet’in ilanından sonra beş dönem milletvekilliği 

yapmıştır. Veled Çelebi İzbudak, Hatıralarım, Türkiye Yay., İstanbul, 1946, s. 1-10, 50-73.; 

Nevin Korucuoğlu, Veled Çelebi İzbudak, Kültür Bakanlığı Yay., Ankara, 1994, s. 1-12. 
113 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 12-15. 



94 
 

Türkçesini öğretir nitelikte olması talep edilmektedir.114 Ancak ilginçtir ki 

hazırlanması istenen elifbâların her ne kadar Osmanlı Türkçesini öğretmeye öncelik 

vermesi beklense de 1891 yılına gelinceye kadar Maârif Nezâreti tarafından kabul 

edilen ders programlarında, elifbâ dersinin içeriği Kur’an’ı öğretme öncelikli olarak 

hazırlanmıştır.115 Buna göre elifbâların ders müfredatları doğrultusunda 

hazırlanmadığını ve ders programlarının elifbâlarla çeliştiğini söylemek mümkündür. 

Dolayısıyla yüzyıllardır süren geleneğin, yeniliğe uyumu zorlaştırdığı açıkça 

görülmektedir. Bunun sonucu olarak da 1800’lerin ikinci yarısında elifbâ derslerinin 

ve derslerde okutulan elifbâların yazılış amaçları konusunda bir karmaşanın 

varlığından söz etmek mümkündür. Mesela Mehmed Rüşdî, Nuhbetü’l-Etfâl’i 

(h.1274/1858) yazma amacını, kadim Elifbâ’nın Osmanlı Türkçesini öğretmek 

konusundaki eksikliğini tamamlamak ve okumayı daha kolay öğretmek olarak 

belirtmektedir.116 Elifbâsında Kur’an öğretimine dair alıştırmalar olmamasının yanı 

sıra son sayfasında dualara yer verilmesi; ancak bu duaları okumayı öğrenmek için 

din kitaplarına başvurulmasının tavsiye edilmesi, hem bir çelişki hem de elifbânın 

Kur’an öğretmek amacıyla hazırlanmadığının göstergesidir. Ancak elifbâdaki dua 

sayfalarının varlığı, olmamasından doğabilecek olumsuz tepkileri bertaraf etmek için 

olduğu şeklinde açıklanabilir. Zira Selanikli Tevfik’in ilk baskısını 1304/1887-89 

yılında yapdığı Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’sinde, Kur’an okumak için gerekli olan 

harekeler mevcut olmasına rağmen, sure ve dualara yer verilmemiştir. Bu konuda 

aldığı eleştiriler sonucunda 1305/1888-90 yılında 5. baskısını yapan eserin önsözüne 

şu açıklamayı eklemek zorunda kalmıştır: 

“Elifbâmızın daha mükemmeliyeti hakkında bâlâdaki beyân olunan 

ihtârâtımız üzerine bu kere baʽzı taraftan besmele, rabbi yessir, fetebâreke, 
tahiyyât ve sâ’ir bu gibi duʽâların da bulunması ihtâr buyurulmuşdur.  
Maksad-ı âcizânem zâten her tarafı da hoşnûd etmek olduğundan 

elifbâmızın bir de o türlüsü tabʽ edilmişdir. Herkesçe gerek sipârişâtda 
gerek hîn-i mübâyaʽada bu iki nevʽîler yek-dîğerinden suhûletle tefrîki için 
bu elifbâmızın kabında Etfâl-i Müslimîne mahsûsdur ünvân ve ibâresi vazʽ 

_____________________________ 
114 Telif ve Tercüme Nizamnamesi, Dersaâdet, Matbaa-i Amire, 1287, s. 14-15.; Takvîmi Vekâyi, 

25 Muharrem, 1287. 
115 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 323-329.  
116 COA, İ.. MVL, 280/10938, 26 Ş 1269. 



95 
 

olunmuşdur. İmdi herkes herhangi nevʽinden isteyecek olur ise ona göre 
tefrîk ve tasrih-i nâm edilmesi lâzımı ayrıca ihtâr olunur.117 

Yukarıdaki metinden de anlaşılacağı üzere yazar, bahsi geçen elifbâ içinde 

besmele, rabbi yessir, subhaneke ve tahiyyat gibi dualar bulunmadığı için 

eleştirilmiştir. Bu eleştiriler üzerine önemli olanın bu iş ile ilgilenenlerin 

memnuniyeti olduğunu vurgulayarak elifbâsının bazı baskılarına dualar bölümünün 

ilave edildiğini ifade etmiştir. Duaların yer aldığı elifbâlar ile olmayanların kolaylıkla 

ayırt edilebilmesi için de duaların mevcut olduğu baskılara, “Müslüman çocuklara 

özeldir” ibaresinin eklendiğini belirtilmiştir. Buradan hareketle Nuhbetü’l Etfâl’in 

(h.1274/1858) yazarı Mehmed Rüşdî’nin, elifbâsını yazdığı dönemde eğitim-öğretim 

ortamını iyi analiz ettiği, dua sayfasına yer vererek olası tepkilerin önüne geçmeyi 

başardığını söyleyebiliriz. 

 İlerleyen yıllarda elifbâların Kur’an öğretimine katkı sağlamadığı yönündeki 

kaygılar gittikçe azalmış ve nihayetinde Osmanlıca öğretimine tahsis edildiği 

içeriğinden anlaşılan elifbâlar için bu tür eleştiriler yapılmamıştır. Öyle ki birçok 

yazar elifbâsını Osmanlı Türkçesi öğretmek amacıyla hazırladığını açıkça ifade 

edebilmiştir. Mesela, elifbâlarda sadece Osmanlı Türkçesinin öğretilmesi ve Kur’an 

öğretimine yer verilmemesi gerektiği görüşüne sahip olan Osman Nuri, elifbâlarda 

Kur’an okumak için gerekli olan okuyuş kurallarının ve ilmihal bilgilerinin 

bulunmasının manasız bir fazlalık olduğunu ifade etmektedir. Eskiden çocukların 

Osmanlı Türkçesi’ni elifbâdan değil, Kur’an metninden öğrenmeye çalıştığını 

belirten yazar, bu durumun gayrimüslim halk için de bir problem olduğuna dikkat 

çekmektedir.118  

Ali Hıfzı, Mehmed Şemseddin, Ahmed Nazif, Mehmed Nuri, Mustafa Şefik ve 

İsmail Gaspıralı gibi yazarlar ise Türkçe konuşan öğrencilerin bildiği dili 

öğrenmesinin kolaylığından istifade edilmesi, öğrencilerin ilk olarak Kur’an okumak 

için gerekli zor konularla karşılaşmaması ve gayrimüslim öğrencilerin Kur’an 

öğrenmesine gerek olmaması gibi sebeplerle, eserlerinin birinci bölümünü Osmanlı 

_____________________________ 
117 Selanikli Tevfik, Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî, 30. bs., İstanbul, Kitapçı Arakel Matbaası, 1324, 

s. 3. 
118 Osman Nuri, Kolay Elifbâ, Dersaâdet Matbaası, Matbaa-i Kadr, 1326, s. 7. 



96 
 

Türkçesi öğretimine, ikinci bölümünü ise Kur’an öğretimine ayırmışlardır.119 Elifbâ-

yı Cedîd’in (h.1327/1910) yazarı Ahmed Nazif ise yazılan elifbâların çoğunun 

Osmanlı Türkçesi öğretmeyi hedeflediğini; ancak Müslüman çocukların asıl 

amacının Kur’an okumayı öğrenmek olması gerektiğini vurgulamakta, bu sebeple 

kendisinin önce Kur’an, daha sonra da Osmanlı Türkçesi öğretimine yer verdiğini 

belirtmektedir.120 Bazı yazarlar ise yine aynı düşünce ile hadiste geçtiği üzere 

insanların en hayırlısı olma şerefine kavuşmak ve gelecekte dualarla anılmak 

maksadıyla elifbâ hazırladıklarını ifade etmektedirler.121 

Darulmuallimin öğretmeni olan İsmail Hakkı, kendi ismiyle anılan elifbâsının 

önsözünde, Kur’an öğretimi meselesini başka bir açıdan ele almaktadır. Ona göre, 

elifbâlarda Osmanlı Türkçesi öğretmek amacıyla verilen örneklerin çoğalmasıyla, 

Kur’an öğretimi ikinci planda kalmış, bu sebeple Kur’an’ı doğru ve akıcı bir şekilde 

okumak zorlaşmıştır.122 Benzer kaygıları taşıyan Abdülfettah, Yeni Tertib Elifbâ-yı 

Osmânî’nin (t.y.) mukaddimesinde Kur’an öğretimi hakkındaki düşüncelerini şu 

şekilde ifade etmektedir: 

“Fi’l-hakîka mevcûd elifbâ risâlelerinden baʽzılarının irâ’e eyledikleri 
kavâʽid-i mücmele sâyesinde çocukların az bir zamân içinde ibâre-i Türkî 
kırâ’atına muvaffak oldukları görülür ise de mahâric-i hurûfa riʽâyet etmek 

şartıyla iki satır Kur’ân-ı Kerîm tilâvetine ekserîsinin de muktedir 
olamadıkları her zamân meşhûd olduğundan şu mahzûrun def’i ve kelimât-
ı Türkî ile berâber Arabî ve Fârisî kelimelerin bi’s-suhûle tahsîl ve kırâ’ati 

için elsine-i selâse-i aslıyyeden hafîfü’t-telaffuz bir takım misâller irâ’esine 
mecbûriyet görülmüştür.”123 

Yukarıdaki açıklamadan da anlaşılacağı üzere Abdülfettah, Kur’an’ın doğru 

mahreçlerle okunmasını önemli ve gerekli bulmaktadır. Diğer yandan hazırlanan 

_____________________________ 
119 Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 5-6; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 2.; Mehmed Nuri, a.g.e., 1324.; İsmail 

Gaspıralı, a.g.e., s. 4.; Mustafa Şefik, Resimli Güzel Elifbâ, s. 3.; Mahmud Nedim, a.g.e., s. 4.; 

Mustafa Faik, Usûl-i Savtiyye Ve Ameliyye Üzere Müretteb Mükemmel Ve Musavver Elifbâ-

yı Osmânî, İstanbul, Şems Matbaası, 1330, s. 46. 
120 Ahmed Nazif, Tertib-i Sani Elifbâ’yı Cedid, 2. bs., y.y., 1335, s. 2. 
121 Muhammed Vehbi, a.g.e., s. 1; Abdülcebbar Dağıstanî, Eser-i Hâme, 3. bs., y.y., İstanbul, 1291, s. 

2.; Muhammed Eşref, Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî, 6. bs., İzmir, Marifet Matbaası, 1328, s. 1.; 

Ahmed Nazif, a.g.e., s. 2.; Hafız Nuri, Teshîl-i Kırâat-ı Arabiye, İstanbul, Mürettibin-i Osmânîye 

Matbaası, 1309, 3. 
122 İsmail Hakkı, a.g.e., s. 2. 
123 Abdülfettah, a.g.e., s. 3. 



97 
 

elifbâların Kur’an’ı mahreçli okumayı öğretemediğini vurgulamakta ve söz konusu 

eksiği gidermek ve öğretmen gözetiminde harflerin mahreçlerinin kavranmasını 

sağlamak amacıyla, eserinde zor okunan hece ve kelimelere yer verdiğini 

belirtmektedir. Buna göre yazar, verilen bu örneklerin tamamının öğrencilere 

okutularak, muhtemel yanlış okuyuşların dile yerleşmesine engel olmayı ve doğru 

mahreçlerle Kur’an okumanın yolunun açılmasını hedeflemektedir.  

Elifbâ yazarları eserlerini, Kur’an’ı ve Osmanlı Türkçesi’ni kısa zamanda, 

zorlanmadan ve kolayca öğretmek amacıyla hazırladıklarına, elifbâlarının diğer 

mevcutlardan farklı olduğuna ve alanda sahip olunan tecrübeyle telif edildiğine 

dikkat çekmektedirler. Bu hususta bazı yazarlar, elifbâlarının önemini ortaya 

koymaya çalışırken dönemin meşhur şahsiyetlerini referans verirken bazıları 

elifbâlarını hazırladıktan sonra hiç okuma bilmeyen öğrenciler üzerinde denediklerini 

ve başarılı olduklarını belirtmektedirler. Mesela Abdülcebbar Dağıstanî, Eser-i 

Hâme’sini 1267/1851 yılında hazırladıktan sonra okuma öğrenmeye yeni başlayan 

birkaç öğrenci ile deneyerek eksik noktalarını tespit etmiş ve 1276/1860 yılında son 

hâlini vererek yayınlamıştır. Daha sonra Meclisi-i Maârif’e elifbâsını ve öğretim 

usulünü anlattığı bir dilekçe yazarak zımnen elifbâsının yaygınlaştırılmasını 

istemiştir. Bu talebe binaen Meclis-i Maârif’in, kendisine elifbâsı ile öğretim 

yapması için kullanılmayan bir mektep tahsis etmesi ise dikkate şayandır.124 Benzer 

şekilde İsmail Gaspıralı da Hâce-i Sıbyân (1890) ile 40 gün boyunca 18 kişiye 

okuma yazma öğrettiğini ve ilim adamları tarafından eserinin çok faydalı 

bulunduğunu ifade etmiştir.125 

Harputlu Mehmed Ali ise 17 yıllık ibtidai mektebi öğretmenliğinden elde 

ettiği bilgilerle hazırladığı elifbâsının (h.1326/1909) başarısını görmek için benzer 

özelliklere sahip öğrencilerden biri deney diğer kontrol grubu olmak üzere iki grup 

hazırlamıştır. Bir gruba kendi elifbâsıyla, diğer gruba da eskiden beri kullanılan 

elifbâ ile öğretim yapmış ve kendi elifbâsı ile öğretim yaptığı öğrencilerin diğer 

_____________________________ 
124 COA, A.}MKT. MHM., 239/78, 5 Ra 1279.; COA, İ. MVL., 479/21730, 9 B 1279.; Ayrıca bkz.: 

Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 2. 
125 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 1. 



98 
 

gruptaki öğrencilere oranla daha başarılı olduklarını tespit etmiştir. Ayrıca eserinde 

bulunan “Arzu edenlere meccanen tedris olunur, her hakkı mahfuzdur” ibaresinden 

de yazarın elifbâsını yaygınlaştırmak için ücretsiz eğitim vermeyi teklif ettiği 

anlaşılmaktadır.126  

Elifbâsının tanıtımını başkalarını referans vererek yapan yazarlardan biri olan 

Mehmed Rüşdî, Nuhbetü’l Etfâl’in (h.1274/1858)  girişinde, yazarın eğitim hayatına 

yeni bir soluk getirdiğini, yazdığı elifbâ ile son derece faydalı bir iş yaptığını konu 

eden, dönemin bazı ilim ve devlet adamları tarafından yazılmış yorumlara yer 

vermektedir. Muhammed Eşref’in Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî (1328/1913) isimli 

eserinin önsözünde ise Darulmuallimin mezunlarından Mahmud Fuad’ın, 12 yıllık 

tecrübesiyle 18 kadar elifbâ incelediğini ve elifbâlarda pek çok eksiklikler 

gördüğünü, ancak içlerinden sadece Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî’yi beğendiği ifade 

eden bir yazısı bulunmaktadır.127  

2.5. Elifbâlarda Öğretime Başlama Yaşı 

Osmanlı Devleti’nde sıbyan mekteplerinde 4 olan eğitime başlama yaşı, 

Tanzimat Dönemi eğitim politikalarının da etkisiyle kademeli olarak yükseltilmiştir. 

Sıbyan mekteplerindeki eğitimin kalitesini artırmak amacıyla 1824 yılında 

yayınlanan Tâlîm-i Sıbyan Hakkında Fermân-ı Âlî’de, öğrencilerin 5-6 yaşlarında 

mektepten alınıp çırak olarak verilmesi yasaklanmıştır. Bu durum bahsi geçen 

fermanın yayınlandığı yıllarda çocukların 5 yaşından önce eğitime başladığını 

göstermektedir.128 1847 yılında sıbyan mektepleri hocaları için yayınlanan 

Tâlimatnâmede ise sıbyan mekteplerine başlama yaşının en geç 6 olduğu 

belirtilmiştir.129 Bu durum okula başlama yaşı ile ilgili esnek davranıldığı ya da 

belirlenmiş bir standardın bulunmadığı anlamına gelmektedir. Nihayet 1869 yılına 

_____________________________ 
126 Harputi Mehmed Ali, a.g.e., s. 1. 
 Söz konusu ilim ve devlet adamları şunlardır: Hayrullah Efendi: Meclis-i Maârif-i Umumîye 

Müsteşarı, Ahmet Cevdet Paşa: Vak’a Nüvîs-i Devlet, Muhammed Emin Efendi: Reisü’l Kurra ve 

Mekâtib-i Umumiyye Mümeyyizi, Feyzullah Efendi: Tarikat-i ‘Aliyye-i Nakşibendiyye Postnişi, 

Ahya Bey: Mekteb-i Tıbbiye-i Şahane Mütercimi’dir. 
127 Muhammed Eşref, a.g.e., 2. 
128 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 5. 
129 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, 1263, s. 6. 



99 
 

gelindiğinde yayınlanan Maârifi Umûmiye Nizamnâmesi ile kızların 6, erkeklerin 7 

yaşında öğretime başlaması mecburi hâle getirilmiştir.130 

Kur’an-ı Kerim’in öğretilmesi, 1924 yılına kadar sıbyan mektepleri ve ibtidai 

mekteplerinin birinci sınıfında gerçekleştirilmiştir. Buna göre çocukların okula 

başlama yaşı, elifbâ öğrenmeye başlama yaşı anlamına da gelmektedir. Ancak 1924 

yılında hazırlanan müfredata göre, Kur’an-ı Kerim ve din dersleri 2. sınıftan itibaren 

başlatılmış ve haftada iki ders olarak düzenlenmiştir. Bütün bu veriler, Osmanlı 

Devleti’nde ilkokullarda elifbâ öğretiminin 4 ile 8 yaş arasında yapıldığını ortaya 

koymaktadır. Okula başlama yaşı ile ilgili düzenlemeler, elifbâ yazarlarının da 

gündemlerinde olan bir konudur. Bazı yazarlar bir çocuğun okula başlama ve elifbâyı 

öğrenme yaşı olarak 4-5 yaşı uygun bulurken bazıları ise bu yaşı altı, yedi ve sekize 

kadar çıkarabilmektedirler.  

Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn’de (t.y) çocukların sıbyan mektebine 6 

yaşından önce başlatılmaması gerektiğini belirtirken İsmail Gaspıralı, okuma yazma 

öğretimine başlama yaşını 6 ya da 7 olarak kabul etmekte ve bu yaşlardan önce 

öğretime başlanılmasını uygun görmemektedir.131  

Mehmed Şemseddin de elifbâsında (1316/1899-01) mektebe başlama yaşının 

7 olması gerektiğini “Altı yaşını tamamlamayan çocuklarda kuvve-i hafıza noksan 

olduğundan o yaştan küçük olan çocukları okutmaya başlamamalıdır. Hafızaları 

zayıf olduğundan okuduklarını belleyemeyecekler ve vücutlarına hastalık gelebilir.” 

cümleleriyle temellendirmeye çalışmaktadır.132  

Elifbâ öğretiminin temel bir tahsil olduğunu vurgulayan Mehmed Nuri, 

Mükemmel Nev Usûl Elifbâyı Osmânî (h.1324/1907) isimli eserinde öğrencinin elifbâ 

öğrenme yaşı ve süresi hakkında şu değerlendirmelerde bulunmaktadır: 

_____________________________ 
130 Maarifi Umumiye Nizamnamesi, 1286, s. 1-4. 
131 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 28.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 77. 
132 Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 5. 



100 
 

“(…) Esâs tahsîl olmakla berâber dört beş yaşlarındaki nev-resîdegân-ı 

vatanın yeni neslinin nihâyet dört beş ay zarfında Kur’ân-ı Kerîm tilâvet ve 
gazete ve sâ’ir Türkçe âsârı kırâ’at eylemesi ve her bir okuduğunu 
ezberden yanlışsız yazabilmesi iktidârının te’mîni nokta-i nazarından gâyet 

kıymetdâr bir eser bulunduğu iddiʽâ eyler isek bir iʽtirâza hedef olmayız 
zannederiz.” 133 

Yukarıdaki alıntıda ifade edildiği gibi, 4-5 yaşındaki bir vatan evladının 

Kur’an-Kerim, gazete ve diğer Türkçe eserleri okuyabileceği ve her okuduğunu da 

ezberden yanlışsız yazabileceğini iddia edilmektedir. Diğer yandan hazırladığı 

Mükemmel Nev Usûl Elifbâyı Osmânî’nin öğretimde kullanılması hâlinde çocukların 

4-5 aylık süre içerisinde yazı yazma ile beraber Kur’an-ı Kerim ve gazete 

okuyabilecek seviyeye geleceğini belirtmektedir.  

Ahmed Fazıl Tarzı Cedid Üzere Müretteb Osmanlı Elifbâsı (1310/1893-95)ve 

Muhammed Eşref Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî’de (1328/1913) çocukların 5 yaşından 

itibaren elifbâ öğrenmeye başlamasını uygun bulmaktadır.134 Salih İhsan ise Osmanlı 

Lisanı Elifbâsı’nda (h.1326/1908) öğrenmeye başlama yaşının 7 hatta 8 olması 

gerektiğini ifade etmektedir. Okula başlama yaşının belirlenmesinde çocukların ruh 

ve beden gelişimlerinin dikkate alınmasının önemli olduğunu vurgulayarak konuyla 

ilgili iddialarını aşağıdaki şekilde dile getirmektedir. 

 “Mektebe başlayacak bir çocuk ak ile karayı seçecek bir sinn (yaş) ve sâle 
(olgunluk) varmalı, hiç olmazsa yedi, sekiz yaşına basmalıdır. Sayıları 

sayabilmek, biraz hisâb-i zihnîye akıl erdirmek çocukların okuyabilmesine 
bir miʽyâr (kıstas) olabilir. Bu yaşta bir çocuk okumayı hem çabuk sever, 

hem de her şeyden kıymetli olan sıhhat ve âfiyetini muhâfaza eder. Fakat 
dört, beş yaşında iken mektebe verilen bir yavrucağın okuyup yazmaya aklı 
ermez. Çabuk usanır. Mektep kendine zindân olur. Mektebe gitmemek için 

bin türlü bahâneler bulur. Okuma yazmayı nâfile, âdetâ öğrenilmez bir şey 
zanneder. Hocadan nefret eder. Bir lokmayı iyice çiğnemeden yutunca 
nasıl miʽde hazm edemeyip vücûdu rahatsız, hasta ederse daha dimâğı 

teşekkül etmemiş bir çocuk da aklının kabûl etmediği şeyleri basmakalıp 
ezberlemeye mahkûm edilirse elbette beyni yorulur. Sıhhati bozulur. Bu 
yaşta bulunan çocukların hakkı oyundur. Çocukları vücûdlarının neşv ü 

nema (büyüyüp gelişmesine) bulmasına yegâne medâr olacak bu sarîh 
haklarından mahrûm etmek kânûn-ı tabîʽatın (tabiat kanunlarına) hilâfına 

_____________________________ 
133 Mehmed Nuri, a.g.e., s. 4. 
134 Muhammed Eşref, a.g.e., s. 4.; Ahmed Fazıl., a.g.e.,  s. 5. 



101 
 

hareketdir. Bu halde biz, mektebe başlayacak çocukların lâ-ekal (en aşağı) 
yedi, sekiz yaşlarında bulunmalarını tavsiye ederiz.”135 

Yukarıdaki metinde de görüleceği gibi Salih İhsan, çocuğun okula başlamak 

için sayı sayabilecek, zihinden hesap yapabilecek bilişsel olgunluğa erişmiş olması 

gerektiğini ifade ederek bu bilişsel olgunluk yaşının 8 olduğunu belirtmektedir. Bu 

yaştaki çocuğun okumayı ve öğrenmeyi seveceğini ve okuldan sıkılmayacağını; 

hâlbuki 4-5 yaşındaki çocukların bilişsel gelişimleri henüz yeterince olgunlaşmamış 

olduğundan okuyup öğrenmenin önemini idrak edemeyeceklerini, mekteplerde 

verilen eğitimin de o yaş çocuğunun gelişim dönemine uygun olmadığını 

vurgulamaktadır. Çünkü 4-5 yaşındaki çocukların öğretilenlerin mahiyetini yeterince 

anlayamayacaklarından ezber yoluna gideceklerini, bunun ise zihinlerini yoracağını 

ve sağlıklarını olumsuz yönde etkileyeceğini ifade etmektedir. Ona göre 4-5 yaş 

çocukları oyun oynama evresinde olduğundan onları hakları olan oyundan 

uzaklaştırmak eşyanın tabiatına aykırıdır. Bu sebeple çocukların okula başlama yaşı 

8 olmalıdır. 

Hüseyin Fehmi ve Mehmed Galib ise Feth-i Kırâ’at yâhûd Amelî ve Nazarî 

Elifbâ-yı Osmânî’sinin (1328/1913) üç ayda bitirilip verim alınabilmesi için 

çocukların 7 yaşından küçük olmaması gerektiğini, okumayı öğrenme kabiliyetinin 

ancak bu yaşlarda gelişebileceğini belirtmektedir.136 Mahmud Nedim’de elifbâsında 

(1332/1914) 5 yaşından 8 yaşına kadar olan çocukların üç ayda Türkçe ve Kur’an 

okuyabilecek seviyeye geleceğini söylemektedir.137  

Yukarıda verilen örneklerden de anlaşılacağı gibi elifbâ yazarlarının, Kur’an 

veya Osmanlıca Türkçesi okumaya başlama yaşı ile ilgili farklı görüşlere sahip 

oldukları, konuya dair görüşlerin 4-8 yaş aralığında değiştiği görülmektedir. 

_____________________________ 
135 Salih İhsan, Osmanlı Lisanı Elifbâsı, İstanbul, Matbaa-i Ahmet İhsan, 1326, s. 3. 
136 Hüseyin Fehmi, Mehmed Galib, Feth-i Kırâat yahut Ameli ve Nazari Elifbâ, İstanbul, Kasbar 

Matbaası, 1328. s. 2. 
137 Mahmud Nedim, Usûl-i Savtiye Üzere Türk Elifbâsı Okutmaktayım, İstanbul, Kitabhane-i 

İslam ve Askeri, 1332, s. 4. 



102 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ELİFBÂ ÖĞRETİMİNDE KULLANILAN İLKE, YÖNTEM, 

ARAÇ VE GEREÇLER 

Öğretim materyallerinin fiziki yapılarının ilgi çekiciliği ve muhteviyatı 

önemli olduğu kadar bu materyallerin kullanıldığı derslerdeki öğretim ilke ve 

yöntemleri de önemlidir. İşte bu bölümde çalışmamıza esas alınan elifbâlarda 

kullanılan öğretim ilkeleri ve yöntemleri ele alınmış, bu kapsamda elifbâlar Osmanlı 

Türkçesi ve Kur’an öğretimi; sadece Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlar olarak 

tasnif edilmiştir. Yine bu çerçevede esas alınan elifbâlar, elifbâ öğretiminde 

kullanılan yöntemlerinden harf, ses ve hece yöntemi esasına göre hazırlanmaları 

bakımından ele alınmıştır. Ayrıca Kur’an’ın doğru okunabilmesi için bilinmesi 

gereken tecvid kurallarına, duaların öğretilmesi amacıyla hazırlanan derslere ve 

elifbâ öğretiminde kullanılan araç ve gereçlere yer verilmiştir. 

3.1. Öğretim İlkeleri 

Elifbâ öğretiminde arzu edilen verimin alınabilmesi için derslerin bazı ilkeler 

doğrultusunda yapılması önem arz etmektedir. Her ne kadar elifbâ yazarları eserlerini 

hazırlarken esas aldıkları ilkelerden bahsetmemiş olsalar da günümüz eğitim 

bilimlerinin geldiği açıdan bakıldığında elifbâlarda ayanilik, öğrenciye görelik ve 

bilinenden bilinmeyene gibi öğretim ilkelerine riayet edilerek yazıldıkları 

anlaşılmaktadır. 

Tetkik edilen elifbâlarda öne çıkan ayanilik ilkesi, derslerdeki kelime ve 

kavramların anlaşılır olmasını ve duyu organlarından istifade edilerek öğretim 

yapılmasını ifade etmektedir. Bu ilkeye göre öğretmen doğru, hızlı ve kolay 

anlaşılmayı hedeflemelidir.1 Bu ilkenin elifbâ öğretiminde kullanılması ilk kez 1847 

_____________________________ 
1 Leyla Küçükahmet, Öğretimde Planlama ve Değerlendirme, s. 44-45.; Muhsin Hesapçıoğlu, 

Öğretim İlke ve Yöntemleri, 4. bs., İstanbul, Beta Yay., 1994, 146.; Mehmet Zahit Dirik, Eğitim 

 



103 
 

yılında sıbyan mektepleri hocaları için yayınlanan talimatta önerilmiştir. Bahsi geçen 

talimatta harflerin isimlerinin ezberlenerek geçilmemesi, şekillerinin öğrencilere 

anlayacakları ifadelerle izah edilmesinin istenmiştir.2  

Elifbâ derslerinde öğrencilerin bildiği dili öğrenmelerinin kolaylığından 

istifade etmek amacıyla 1856 yılından sonra hazırlanan elifbâlarda önce Osmanlı 

Türkçesi daha sonra Kur’an öğretimi yapılmaya başlanmıştır. Bu usul hazırlanan 

yeni elifbâlarda ağırlıklı olarak kullanılmştır. Bu sebeple bahsi geçen elifbâlarda 

önce Osmanlı Türkçesinde kullanılan harflerin öğretildiği daha sonra Arapça 

kelimelerde geçen harflerin öğretimine başlandığı görülmüştür.3 Konuyla ilgili olarak 

İsmail Gaspıralı, Türkçe kelimelerde kullanılmamaları sebebiyle ط , ذ , ث gibi 

harflerin Kur’an okumaya geçiş için hazırlanan ikinci bölümde öğretilmesinin 

hedeflendiğini belirtmiştir.4 Benzer şekilde harflerin kolay telaffuzundan istifade 

edebilmek amacıyla Ahmed Cevad, Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum (1328/1910-12) 

isimli eserinde önce ince sesli harflerin ardından kalın sesli harflerin öğretimine yer 

vermiştir.5 Harf öğretimi sırasında harflerin büyük puntolarla yazılması, harflerin 

tahtaya yazılarak çalışılması, çeşitli materyaller kullanılması; karton ve 

mukavvalardan harf şekilleri kesilerek çocukların harfleri hissetmesinin sağlanması 

da açıklık ilkesinin elifbâlara yansımalarındandır.6 Ayrıca bazı elifbâlar okuma ve 

yazmada kolaylık olması amacıyla önce bitişmeyen harflerin daha sonra bitişen 

harflerin öğretimi yapılmıştır. 

Açıklık ilkesi hareke ve işaretlerin öğretiminde de kullanılmıştır. Mesela 

1864 yılından sonra hazırlanan elifbâlarda harekeler kadim Elifbâ’da olduğu gibi üç 

 
Programları ve Öğrenme- Öğretim İlke ve Yöntemleri, 2. bs., Ankara, Pegem Akademi, 2015, s. 

110. 
2 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, 1263, s. 3-4. 
3 Örnek olarak bkz.: Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 5-6; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 2.; Mehmed Nuri, 

a.g.e., 1324.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 4.; Mustafa Şefik, Resimli Güzel Elifbâ, s. 3.; Mahmud 

Nedim, a.g.e., s. 4.; Mustafa Faik, a.g.e., s. 46. 
4 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 4. 
5 Ahmed Cevad, Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum, s. 3. 
6 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, Yeni Elifbâ: Kur'an Okuyorum, s. 2.; Ahmed Cavid Elifbâsı, 

a.g.e., s. 18.; İsmail Hakkı, a.g.e., s. 9-14.; M.Şerif, a.g.e. , s. 18-39.; Baymur, a.g.e. , s. 53-54.; 

Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, M.Ö. 1000-M.S. 2012, s. 209-.210.; Ergin, a.g.e., s. 471.; 

Cavit Binbaşıoğlu, a.g.m., Eğitim ve Bilim, s. 11. 



104 
 

hareke bir harf üzerine yazılarak değil, her hareke bir harf üzerine yazılarak 

öğretilmiştir. Bu haliyle harekeler anlaşılmış ve öğretim kolaylaylaşmıştır.7 Ayrıca 

şeddenin bir harfi iki kere okuttuğu  ْت  gibi örneklerle izah جَنْ  - نَتْ  = جَن تْ  , امُْ  - مَتْ  = امُ 

edilmiştir.8 Tenvin işaretinin de aslında harfe cezmli ن harfi eklemek olduğu   ا   ,انَْ =ا 

 okunur gibi izahlar ile ذُنْ  ذِنْ  ذَنْ  yazıldığı halde ذ   ذ   ذ   şeklindeki yazılışlar ve انُْ =ا   ,انِْ =

öğretilmiştir. Öte yandan şedde ve tenvin işaretlerinin yukarıdaki örneklerde olduğu 

gibi görselleştirilerek öğretilmesi tavsiye edilmiştir.9  

Elifbâlarda göz önünde bulundurulan diğer bir ilke öğrenciye göreliktir. 

Öğretimin amacı, çocuğun davranışlarında değişiklik meydana getirmek amacıyla 

bilgi edinmesini sağlamaktır.10 Bu sebeple öğretilecek olan bilginin, kullanılan 

materyalin ve öğretim ilke ve yöntemlerin çocuğun gelişim özelliklerine, ilgi ve 

ihtiyaçlarına uygun olması gerekmektedir. Çocuğa görelik ilkesi olarak ifade edilen 

bu anlayış öğretimin temel ilkelerinden biridir. Çocuğa görelik ilkesine göre; 

öğrencinin öğrenme gücünün ve hızının tanınması, başarı düzeylerini belirleyecek 

seviye gruplarının oluşturulması, yeteneklerinin farkedilip geliştirilmesi, öğrenmesini 

engelleyen durumların tespit edilip engellenmesi temel prensiplerdir. Bu ilkeye göre 

öğretim, öğrencilerin benzerliklerine ve farklılıklarına saygı duyularak 

planlanmalıdır.11 

Tanzimat Dönemi’ne (1839) kadar Osmanlı Devleti’nde çocuk, yetişkinden 

ayrı bir birey değil, “küçük yetişkin” muamelesi görmekteydi. Dolayısıyla verilen 

eğitimin ve hazırlanan kitapların çocuğun yaş ve gelişim düzeyine göre olmasından 

_____________________________ 
7 Necib, a.g.e., s. 10-11. 
8 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 16, 25.; Mihri, a.g.e., s. 20.; Fazıl, a.g.e., s. 26.; Fikri, a.g.e., s. 8.; 

Mustafa Hamid, a.g.e., s. 38.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 39.; Hıfzı ve Cevad,  a.g.e., s. 24.; Ahmed 

Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ, s. 41.; Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 30.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 26. 
9 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 6.; Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 76.; Tırnovalı Muhammed Nuri, 

a.g.e., s. 44, 45.; Mihri, a.g.e., s. 27.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 43.; Darüşşafaka Elifbâsı, s. 16-17. 

Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 4-11.; Fikri, a.g.e., s. 42.; Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 32.; Mahmud Nedim, 

a.g.e., s. 3-4. 
10 Yusuf Budak, “Temel Kavramlar”, Öğretim İlke ve Yöntemleri, ed. Yusuf Budak, 2. bs., Ankara, 

Pegem Akademi, 2016, s. 14. 
11 Küçükahmet, a.g.e., s. 43.; Hesapçıoğlu, a.g.e., s. 152.; Dirik, a.g.e., s. 108. 



105 
 

ziyade, öğretilmek istenen konuyu aktarması önemliydi.12 Birinci bölümde de ifade 

edildiği gibi 1824 yılında yayınlanan Talim-i Sıbyan Hakkında Ferman-ı Ali’de ilk 

kez çocukların, çocuk oldukları vurgulanmış ve uygulanma imkânı olmamakla 

birlikte okuldan alınıp işe gönderilmeleri yasaklanmıştır.13 1838 yılına gelindiğinde 

Meclîs-i Umûr-ı Nâfia tarafından hazırlanan raporla çocukların kişisel özelliklerine 

dikkat çekilmiş ve mahalle mekteplerinde uygulanan eğitim öğretim faaliyetleri 

eleştirilmiştir.14 1847 yılında sıbyan mektebi hocaları için yayınlanan tâlimatnâmede 

derslerde yapılacak olan açıklamaların çocuğun anlayabileceği; diğer bir ifadeyle 

gelişim özelliklerine uygun bir şekilde olması gerektiği üzerinde durulmuş, çocuğun 

doğasından istifade edilerek ders işlenmesi tavsiye edilmiştir. Ayrıca çocukların yazı 

yazmayı sevdikleri ifade edilerek, elifbâ öğretimi sırasında çocuklara yazı 

yazdırılmasının çocukların hem fıtratı gereği ilgisini çekeceği hem de öğrenmeyi 

kolaylaştıracağı belirtilmiştir.15 Söz konusu rapor ve fermanlar, sıbyan 

mekteplerindeki derslerin öğrencilerin gelişim basamaklarına uygun şekilde 

yapılması gerektiği yönündeki çabaların bir sonucu olarak görülebilir. Ayrıca rapor 

ve fermanlarda yazıldıkları dönemin aksine, öğrenciyi ön planda tutmaları dikkat 

çekmektedir. Bu bakış açısı, derslerde kullanılan elifbâları da etkilemiş ve 

yüzyıllardır kullanıldığı kabul edilen kadim Elifbâ’nın dışında yeni elifbâlar 

hazırlanmaya başlamıştır. Daha önceden de ifade edildiği gibi elifbâlar, sıbyan 

mekteplerinin birinci senesinde mektebe yeni başlayan, 4-7 yaş aralığındaki 

çocuklara Kur’an ve Osmanlı Türkçesi öğretmek amacıyla hazırlanmıştır. Bahis 

konusu bu elifbâlar öğrenciye görelik ilkesi bağlamında değerlendirildiğinde 

harflerin, hareke ve işaretlerin öğretimi açısından gelişim kaydedildiği belirlenmiştir. 

Harflerin gruplandırılarak öğretilmesi: İncelenen elifbâların bazıları, 4-7 yaş 

aralığında çocuklar için görsel olarak karmaşık, içerik olarak yoğundur.16 Mesela, 

_____________________________ 
12 Cüneyd Okay, Osmanlı Çocuk Hayatından Yenileşmeler (1850-1900),  İstanbul, Kırkambar 

Yayınları, 1998, s. 28.; Orhan Okay, “Edebiyat Dünyasında Çocuk”, Çocuk Edebiyatı Yıllığı, 

İstanbul: Gökyüzü Yay., 1987, s. 61. 
13 Ahmed Cevdet Paşa, a.g.e., s. 278. 
14 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 8-10. 
15 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, s. 3-4. 
16 Örnek olarak bkz.: Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 2-10.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 2-25; Abdi Kamil, 

a.g.e., s 15-25.; Ahmed Hamdi, Rehnümâ-i Kırâat yahud Yeni Elifbâ, y.y., 1322, s. 10-20. 



106 
 

kadim Elifbâ dâhil olmak üzere pek çok elifbâda harflerin tamamı bir derste 

verilmiştir. Öğrencilerin bütün harfleri bir derste öğrenmeleri mümkün olmadığından 

bazı yazarlar, bu sayfayı öğrencinin öğrenme hızına göre gruplandırarak öğretme 

yoluna gitmişlerdir.17 1860’lı yıllardan itibaren ise tamamı ilk sayfada verilen 

harflerin, gruplandırılarak öğretilmesi elifbâlara yansımaya başlamıştır.18 

İsmail Gaspıralı ise 1890 yılında hazırladığı Hâce-i Sıbyân’da harflerin 

tamamını ilk sayfada vermek yerine gruplandırarak ve seslerine vurgu yaparak 

öğretmeyi hedeflemiştir. Böylece harflerin şekillerinin ve seslerinin öğrenilmesini 

zamana yaymıştır. Aynı zamanda elifbâdaki okumaların azdan çoğa ve kolaydan zora 

doğru verilmesinin uygun olduğunu belirtilmiş ve öğrencinin gözünü korkutmamak 

için okuma sırasındaki usul ve şartların azar azar öğretilmesi gerektiği ifade 

edilmiştir. Bir ders öğrenilmeden diğer derse geçilmemesini öneren yazar, elifbâdaki 

örneklerin öğrenmek için yeterli olmaması durumunda, hoca tarafından benzer 

nitelikte örnek okumalar yaptırılması tavsiye etmiştir.19  

1890 yılından sonra ses yöntemi esasına göre hazırlanmaya başlayan 

elifbâlardaki harflerin tek tek öğretilmesi çocuk açısından öğrenmeyi kolaylaştıracak 

bir uygulamadır. Harflerin şekilleri öğretilirken başta, ortada ve sonda yazılışlarının 

verildiği karmaşık sayfalar yerine harflerin hiç değişmeyen kısımlarının öğretilmesi 

de bu ilkenin elifbâlardaki bir tezahürü niteliğindedir.20 

Ahmed Cavid Elifbâ’sında (h.1325/1907) ise harfleri büyük puntolarla 

yazılmış ve tamamı için iki ders ayrılmıştır. Bu dersin nasıl işleneceğine dair 

dipnotta; “Birinci ve ikinci dersler şakirdanın (öğrencinin) istidatlarına göre birkaç 

derse taksim olunup ta’lim edilmesi muallim efendilerin görüşlerine bırakılmıştır.” 

_____________________________ 
17 Örnek olarak bkz.: Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 18.; Selim Sabit , Elifbâ-yı Osmânî, s. 

4.; Selim Sabit, Risâle-i Elifbâiyye, s. 2.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 22.; Azmi, a.g.e., s. 2, 7.; Ahmed 

Nazif, a.g.e., s. 3.  
18 Örnek olarak bkz.: Tahsin, a.g.e., s. 14-19.; Eğinli Mehmed Nuri, a.g.e., s. 1-2.; Mehmed Nuri, 

a.g.e., s. 10-13. 
19 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 5. 
20 Örnek olarak bkz.: Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, 13.; Ali İrfan, a.g.e., s. 3, 16, 37-38.; M. 

Şerif, a.g.e., s. 39. 



107 
 

açıklamasına yer verilmiştir. Harf yöntemi esasına göre hazırlanan bazı elifbâlarda da 

harflerin muallim tarafından çocukların kabiliyetlerine ve öğrenme hızlarına göre 

daha fazla derse bölünebileceği de ifade edilmiştir.21  

Hareke ve işaretlerin aşama aşama öğretilmesi: Harf yöntemi esasına göre 

hazırlanan elifbâlarda harekeli harften heceye, heceden kelimeye doğru bir süreçle 

okuma öğretilmektedir. Bu bilgiden hareketle kadim Elifbâ’nın hareke öğretim 

sayfasında her bir harfin üzerine üstün, esre ve ötre yazılarak tüm harekeli okumalar 

aynı sayfada öğretilmek istenmiştir. Görsel olarak karmaşık olan bu dersin öğretimini 

kolaylaştırmak için ileride ayrıntılı olarak işlenecek olan heceleme yaptırılmış 

böylece öğrencilere kolaylık sağlanmak istenmiştir. Fakat uygulamanın zaman içinde 

kolaylaştırmak yerine öğrenmeyi daha da zorlaştırdığı görülmüştür.22 

Konuyla ilgili olarak Tarz-ı Cedid Üzere Müretteb Osmanlı Elifbâsı’nda 

(1310/1893-95) 4-5 yaşında çocuklar ile hiç Türkçe bilmeyenlere üç dört ayda 

Kur’an ve Osmanlı Türkçesi okuma öğretilebileceğine dair açıklamalar 

bulunmaktadır. Elifbâda harfler, beşer beşer ayrılarak 14 derse bölünmüş, tek bir harf 

üzerine yazılan üstün, esre ve ötre harekenin öğretimi için 6 ders, tek heceli cezm 

harekenin öğretimi için ise 5 ders ayrılmıştır. Yazılan harf ve hecelerin açık ve 

anlaşılır olması, yeni öğrenilen konu ile ilgili okuma metinlerinin fazla ve uzun 

olmaması öğrencilerin sıkılmadan ve dikkatleri dağılmadan derslerini 

öğrenebilmeleri açısından önemlidir.23  

Ali Rıza Efendi’nin Mükemmel Elifbâ-yı Osmân’sinde (1314/1899), hareke 

öğretimi tablolarının altına “Bu harfler çocuklara ibtida (başlangıçta) bir satır, biraz 

kuvvet hâsıl olunca iki satır ve nihayet üç satır verilip ziyade verilmemeli” uyarısı 

yapılmaktadır. Yazarın bu uyarısından, hareke öğretimi sırasında öğrencilerin yeni 

öğrendikleri harekeleri pekiştirmeleri için zaman ihtiyaçları olduğu anlaşılmaktadır. 

_____________________________ 
21 Ahmed Cavid, a.g.e., s. 18.; Ayrıca bkz: Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 22.; Tahsin, a.g.e., s. 14-19.; Eğinli 

Mehmed Nuri, Elifbâ, İstanbul, Cemal Efendi Matbaası, 1316, s. 1-2.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 10-

13. 
22 Ayrıntılı bilgi için bkz. tezin 147-163. sayfaları. 
23 Ahmed Fazıl, Tarzı Cedid Üzere Osmanlı Elifbâsı, s. 9-16. 



108 
 

Başlangıçta bir satır ders yeterli görülüp, ilerleyen derslerde iki veya üç satıra 

çıkılabileceği ifade edilmiş, ancak üç satırdan fazlasının öğrenciye uygun olmadığını 

belirtilmiştir.24  

Bireysel Farklılıklara Göre Öğretim Yapılması: Elifbâ öğretimi sırasında 

hızlı öğrenen çocuklar için özel çalışmalar, yavaş öğrenenler için ilave alıştırmalar 

yapılması harf öğretiminde izlenen diğer bir yoldur. Bununla ilgili Ahmed Edib ve 

Veled Çelebi öğrencilerin Kur’an’ı daha güzel okumaları için Kur’an-ı Kerim 

Tilavetine Medhal (1339/1921-23) isimli bir eser hazırlamışlardır. Bu eserde hemze 

ile ilgili açıklamalara yer verilmiş ve bu açıklamaların normal Kur’an okuyucularına 

ağır geleceğine ve gereksiz olacağına dikkat çekilerek bu örneklerin hocalar ve zeki 

çocuklar için olduğu ifade edilmiştir.25 Azmi ise Elifbâ’sında (1312/1897) çocukların 

harfleri kendi kendilerine öğrenemeyeceklerini; bunun ancak öğretmen maharetiyle 

olabileceğini ve bu hususta öğretmenlerin çok çaba sarfetmesi gerektiğini 

vurgulamıştır. Diğer yandan ders sırasında öğretmenlerin tahta önünde hazır ve 

ayakta olması gerektiğini belirtmiş öğrencilerin sıra ile tahtaya kaldırılmasını ve 

onlara yazı yazdırılmasını tavsiye etmiştir.26 

İncelenen elifbâlarda bilinenden bilinmeyene ilkesinin de dikkate alındığı 

görülmüştür. Öğrenciye önceden öğrendiği bilgilerden hareketle yeni bilgiler 

öğretilmesi günümüzde bilinenden bilinmeyene ilkesi olarak isimlendirilmektedir.27 

Zira öğrencinin öğrendiği bilgilerden başlayarak yeni bilgiler öğrenmesi, öğrenmeyi 

kolaylaştırmasının yanı sıra öğrendiği bilgilerin anlamlı hale gelmesi açısından da 

önemlidir.28 İncelenen elifbâlarda harf öğretimi sırasında elifbâda yer verilen bitki, 

hayvan ve çeşitli nesnelerin isimleri ile harflerin sesleri arasında ilişki kurulması bu 

ilke bağlamında değerlendirilebilir. Zira tavşanı tanıyan ve resmini gören çocuğun o 

sayfada öğretilmek istenen harfi daha kolay öğreneceği düşünülmektedir. Bu husus 

_____________________________ 
24 Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 13. 
25 Edib ve Çelebi, Kur’an-ı Kerim Tilavetine Medhal, s. 24. 
26 Azmi, a.g.e., s. 1. 
27 Küçükahmet, a.g.e., s. 44.; Cavit Binbaşıoğlu, Eğitim Psikolojisi, 9. bs., Ankara, Yargıcı Matbaası, 

1995, s. 263. 
28 Dirik, a.g.e., s. 110. 



109 
 

birçok elifbâda yer almaktadır.29 Ayrıca birbirine benzeyen harfler nokta sayıları ve 

yerleri belirtilerek ح harfinin noktası yok, ج harfinin karnında noktası var, خ harfinin 

üzerinde noktası var örneklerinde olduğu gibi bazı tanımlamalarla 

öğretilebilmektedir.30 Ayrıca harflerinin seslerinin öğretimi sırasında bilinenden 

bilinmeyene kolay ulaşılması sebebiyle öğrencilerin duyduğu veya günlük hayatta 

kullandıkları “ahh, vayy, vızzz gibi” doğal seslerden istifade edilmektedir.31 

Hareke ve işaretleri önceden öğrendikleri bilgilerden hareketle öğretmeyi 

hedefleyen elifbâlar bulunmaktadır. Mesela ilk olarak üstün, esre ve ötre hareke 

öğretildiyse imlâ harfleri öğretilirken bu harflere atıf yapılmış; önce imlâ harfleri 

öğretildiyse üstün, esre ve ötre imlâ harfleri örnek gösterilerek öğretilmesi yolu 

izlenmiştir.32 Benzer şekilde elifbâlarda şedde işaretinin bir cezm ve bir harekeden 

oluştuğu görsel olarak ifade edilmiş ve kelimenin ilk olarak cezm daha sonra 

üzerinde bulunan harekenin sesi ile okunduğu belirtilmiştir.33 

3.2. Genel Öğretim Yöntemleri 

Elifbâ derslerinde usul-i cedid hareketine kadar elifbâ öğretimi genellikle 

anlatım, gösterip yaptırma ve bireysel öğretim yöntemi kullanılarak yapılmaktayken 

usul-i cedid hareketiyle beraber kullanılan yöntemlerin çeşitlendiği anlaşılmaktadır. 

Bu yöntemler, başta grup çalışması olmak üzere, düz anlatım, soru cevap, yazarak ve 

hikâye anlatımı yoluyla öğretimdir. Yazarlar, hazırladıkları elifbâlarının öğretiminde 

_____________________________ 
29 Örnek olarak bkz.: Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 14.; Abdülkadir, a.g.e., s. 8.; Kemal, Elmas Elifbâ, 

1337, s. 14, 34.; Ali İrfan, Son Elifbâ-yı Osmânî, Dersaâdet, Şems Matbbası, 1328, s. 7-31.; Fikri, 

a.g.e., s. 12.; Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 8-14.; Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum, s. 

3-19.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 7-18.; Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 3-24.; Haydar ve Hıfzı, 

a.g.e., 3-32.   
30 Örnek olarak bkz.: Muhammed Raşid, a.g.e., s. 4.; Necib, a.g.e., s. 9-10.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 4.; 

Abdi Kamil, a.g.e., s. 5.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 14.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 13-14.; Ahmed 

Fazıl, a.g.e., s. 8.; Muhammed b. Muhammed, a.g.e., s. 5.; Ş. Sami, Küçük Elifbâ, 4. bs., İstanbul, 

Karabet Matbaası, 1311, s. 5-7.; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 5. 
31 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 10-13. 
32 Örnek olarak bkz.: Salih İhsan, a.g.e., s. 33.; Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 6.; Abdulkadir, a.g.e., s. 

15-16. 
33 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 6.; Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 76.; Tırnovalı Muhammed Nuri, 

a.g.e., s. 44, 45.; Mihri, a.g.e., s. 27.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 43.; Darüşşafaka Elifbâsı, s. 16-17. 

Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 4-11.; Fikri, a.g.e., s. 42.; Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 32.; Mahmud Nedim, 

a.g.e., s. 3-4.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 9,10,26.; Hıfzı ve Cevad, a.g.e., s. 16-19.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 

4-6.; Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 16.; Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 4. 



110 
 

uygulanacak olan yöntemleri, önsözlerde, konuların öğretimi sırasında öğretmenlere 

yapılan sayfa sonu yönlendirmelerinde ve elifbâlarının daha etkili kullanılması 

amacıyla hazırlanan öğretmen kılavuzlarında açıklamışlardır. Söz konusu yöntemleri 

aşağıdaki gibi sıralamak mümkündür. 

3.2.1. Bireysel Çalışma Yöntemi 

Sıbyan mekteplerinin belirli bir kayıt döneminin olmaması derslerde 

öğrencilerin seviyelerinin birbirinden farklı olmasını beraberinde getirmekteydi. 

Ayrıca sınıflarda levha ve yazı tahtası gibi öğrencilerin dikkatini bir noktaya 

toplayacak araç gereç ve görsel malzemelerin bulunmaması derslerdeki verimi 

olumsuz etkilemekteydi. Bu sebeple dersler öğrencilerin teker teker çağrılarak 

okutulmasıyla; diğer bir ifade ile usûl-i infirâdiye (bireysel yöntem) kullanılarak 

yapılmaktaydı. Az öğrencinin olduğu sınıflarda uygulanabilecek olan bu yöntem, 

kalabalık sınıflarda ciddi zaman kaybına, sınıf içi disiplinin bozulmasına, 

öğrencilerin kontrollerinin kaybedilmesine ve motivasyon kaybına sebep 

olmaktaydı.34  

Bu husus 17. yüzyılın ortalarından itibaren hazırlanan eserlerde dile 

getirilmeye başlanmıştır. Konuyla ilgili olarak 1261/1845 yılında yazılan Nevhatü’l-

Uşşâk isimli eserin sahibi Mehmet Efendi; “Oturdular çû tertib üzre sıbyân, kimi 

hece okurdu kimi Kur’an, önümde her biri tekrar iderdi, alub dersini yerine giderdi” 

cümleleriyle sıbyan mekteplerinde öğrencilerin hocanın önünde düzen ve tertip üzere 

oturduklarını, kimilerinin elifbâ okurken kimilerinin Kur’an okuduğunu; yani 

birbirlerinden farklı derslerde olduklarını vurgulamıştır. Bununla birlikte hocanın her 

bir öğrenciyle ayrı ayrı ilgilendiğini belirterek bireysel olarak ders aldıklarını 

anlatmıştır.35 Bireysel yöntemle öğretimin 19. yüzyılın sonlarına kadar devam ettiği 

ve bu yöntemin sınıf bütünlüğü sağlanamaması sebebiyle derslerin verimsiz geçtiği 

_____________________________ 
34 Selim Sabit Efendi, Rehnümâ-i Muallimîn, 1870, s. 5-6.; Hasan Sabri Ayvazof, Usûl-i Tedris ve 

Talim-i Terbiye, Bahariye Matbaası, 1906, s. 11. 
35 Mehmed bin Receb, Nevhatü’l-’Uşşâk, İstanbul, 1261, s. 16. 



111 
 

sıbyan mektepleri ile ilgili yazılan raporlarda ve söz konusu döneme dair hatıratlarda 

yer almıştır.36 

3.2.2. Grup Çalışması Yöntemi 

Usul-i cedid hareketinin etkisi ile sıbyan mekteplerinde yapılmaya çalışılan 

yeniliklerden biri de sınıflara levha ve yazı tahtası gibi araç gereçlerin getirilmesidir. 

Bu yenilik sayesinde elifbâ öğretimi sırasında kullanılan usul değişmekte ve usul-i 

ictimaiye (toplu yöntem) kullanılarak öğretim yapılmaya başlanmaktadır. Bu usulde 

hoca mektepte bulunan öğrencileri seviyelerine göre sınıflandırarak ders 

yapmaktadır. Sınıflar öğrencilerin yaş ve kabiliyetlerine göre değil de derslerine göre 

teşkil edildiğinden bu usul, bazı öğrencilerin dersten yeterince istifade edememesi 

sonucunu doğurabilmektedir. Öte yandan topluca ders yapılırken bir öğrenciye 

sorulan soru ve verilen cevaptan diğer öğrenciler de istifade edeceği için zaman ve 

enerji tasarrufu sağlamaktadır.37 

Elifbâ öğretimi uygulanan grup çalışması yönteminde, hoca sınıfta bulunan 

levha veya tahtayı aktif olarak kullanmakta, yazıdan istifade etmektedir. Konuyla 

ilgili elifbâlarda grup olarak ders yapılmasına yönelik hocaları yönlendirmek üzere 

notlar bulunmaktadır.38 

3.2.3. Gösterip Yaptırma Yöntemi 

Elifbâ öğretiminde uygulanan gösterip yaptırma yöntemi, öğretilmek istenen 

dersin önce hoca ardından öğrenciler tarafından da seslendirilmesidir. Bu yöntemde 

uzun izahlar yapmak yerine okuyuşun nasıl yapıldığı gösterilir böylelikle hem daha 

iyi öğrenme sağlanır hem de geri dönüt alma imkânı olduğu için hatalar hemen 

_____________________________ 
36 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 8-13.; Ayrıca bkz.: Ahmet Rasim, Falaka, Haz. Sabri Koz, İstanbul, Arba 

Yay., 1987, s. 21-44.; Hasan Ali Yücel, Geçtiğim Günlerden, İstanbul, İletişim Yay., 1990, s. 34-

44. 
37 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 6.; Hasan Sabri Ayvazof, a.g.e., s. 12. 
38 Örnek olarak bkz.: Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 10-15.; Tırnovalı Muhammed Nuri, 

a.g.e., s. 3-7.; Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 9-10.; Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 2-5.; Abdulkadir, 

a.g.e., s. 7.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 6. 

 



112 
 

düzeltilir. Aynı zamanda görme ve işitme duyusu aynı anda kullanıldığı için diğer 

yöntemlere göre daha fazla verim elde edilir. Özellikle elifbâ öğretiminin bir ses 

öğretimi olduğu düşünüldüğünde öğrencilerin “alıştırma ve uygulama yaptırarak 

öğrenmesi çok önemlidir.”39 Zira öğrenilecek olan metnin nasıl seslendirildiğini 

duymamış olan bir öğrencinin, metni doğru seslerle okuması zordur. Bununla 

beraber, öğrencinin okunacak olan metni önce öğretmeninden duyup daha sonra 

seslendirdiğinde daha doğru sesler çıkaracağı açıktır. Öte yandan İslam tarihine 

bakıldığında bu yöntemin, ilk Kur’an öğretim yöntemi olduğu bilinen bir gerçektir. 

Hz. Muhammed, vahiy meleği Cebrail’den Kur’an ayetlerini sema (işitme, dinleme) 

yolu ile öğrenmiş, duyduğu ayetleri arkadaşlarına ve her yıl Ramazan ayında 

Cebrail’e arz (göstermek, ibraz etmek) yolu ile aktarmıştır. Aynı zamanda 

öğretmenin öğrenilecek olan metni seslendirmesinin hemen ardından öğrencinin 

hocasına okuması usulü de, eda (yerine getirme) olarak ifade edilmiştir ki 

günümüzde gösterip yaptırma yöntemi olarak isimlendirilmektedir.40 

Elifbâ öğretiminde bu yöntemin kullanılması, daha önce ayrıntılı olarak izah 

edildiği gibi 1847 yılında sıbyan mektebi hocaları için yayınlanan talimat ve 1865 

yılında Selim Sabit tarafından hazırlanan Rehnümâ-i Muallimîn (t.y) isimli öğretmen 

kitabında önerilmiştir. Bu iki metinde derslerin önce hoca sonra da öğrenci 

tarafından seslendirilmesi tavsiye edilmiştir.41 Ayrıca Ahmet Rasim’in (1864-1932) 

ilk dersini anlattığı hatıratında harf öğretiminde hocasının kullandığı yöntemi şu 

şekilde uyguladığını anlatmaktadır: 

 “Cüzümü çıkardım. Elifbânın yaprakları bir tarafta tavus tüyleri bir tarafta: 

Hoca: Elif 
Öğrenci: Elif 

-Be 
-Be 

_____________________________ 
39 Mehmet Zeki Aydın, Din Öğretiminde Yöntemler, Ankara, Nobel Yay., 2004, s. 194-195.; 

Nurullah Altaş, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretimi, Ankara, Nobel, 2001, s. 102-

103.; Hesapçıoğlu, a.g.e., s. 229.; Leyla Küçükahmet, a.g.e., s. 63.; Mustafa Öcal, Din Eğitimi ve 

Öğretiminde Metodlar, Ankara, TDV Yay., 1990, s. 266. 
40 Necati Tetik, Başlangıçtan IX. Hicri Asra Kadar Kıraat İlminin Ta’limi, Ankara, İşaret Yay., 

1990, s. 92-99. 
41 Sıbyan Mekatibi Hâce Efendilere İta Olunacak Tâlimat, 1263, s. 3-4.; Selim Sabit, Rehnümâ-i 

Muallimîn, s. 10-15. 



113 
 

-Te 

-Te 
-Se 
-Se  

Cim’de durduk. O günlük dersim buydu. Ders bitince hoca bana dedi ki: 
-Dersin bu kadar. (…). Anladın a. (…). Annene söyle. Sana bizim 
mektepteki elifbâlar gibi bir elifbâ alsın.”42 

 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı gibi Rasim, harfleri önce hocanın sonra 

kendisinin seslendirdiğini ifade etmekte ve hocanın ilk ders için kendisine yalnızca 

dört harfi ödev olarak verdiğini söylemektedir. Ayrıca devam ettiği mektepte hocanın 

mektepte kullanılan elifbâdan almasını istemesinden derslerde bütünlüğü sağlamak 

amacıyla tüm sınıfın aynı elifbâyı kullandığı anlaşılmaktadır. Yine aynı şekilde ilk 

dersle ilgili anısını anlatan Hasan Âli Yücel (1897-1961) de ilk derste harflerin 

tamamını önce hoca, sonra kendisi olmak üzere üç kez okuduklarını ardından 

hocanın tüm harfleri kendisine ödev olarak verdiğini ifade etmektedir.43 Harf ve 

harekelerin seslerinin öğretiminin yanı sıra şekillerinin öğretimi sırasında da gösterip 

yaptırma yöntemi kullanılmıştır. Harflerin ve harekelerin şekillerinin önce hoca 

sonra da öğrenciler tarafından yazılması bu yönteme örnek olarak verilebilir.44 

3.2.4. Düz Anlatım Yöntemi 

Bilgi vermek amacıyla öğretmenin anlattığı, öğrencinin ise dinlediği 

yöntemdir. En eski ve en çok kullanılan yöntemlerden olan düz anlatım, derse giriş 

sırasında, bir konu aktarılırken veya özetlenirken kullanılmaktadır. Tek başına 

kullanıldığında öğrenciyi pasifleştirdiği, hazırcılığa ve ezberciliğe alıştırdığı için 

önerilmemektedir.45 Ancak diğer yöntemlerle birlikte kullanıldığında verimli bir ders 

işlenmesine yardımcı olmaktadır. Daha önceden ayrıntılı olarak izah edilen 1847 

yılında sıbyan hocaları için hazırlanan tâlimatnâmede gösterip yaptırma yönteminin 

yanı sıra düz anlatım yönteminin de kullanılması önerilmiştir. Talimatta harfler fetha 

_____________________________ 
42 Rasim, a.g.e., s. 21-44. 
43 Yücel, a.g.e., s. 34-44.; Benzer hatıralar için bkz.: Kara ve Birinci, a.g.e., s. 259, 268, 303, 376. 
44 Örnek olarak bkz.: Tahsin, a.g.e., 2-6.; Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 23.; Mehmed Halid, Kur’an 

Muallimi, s. 4.  
45 Beyza Bilgin, Mualla Selçuk, Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, Ankara, Akid Yayıncılık, 

1991, s. 109-11.; Mehmet Faruk Bayraktar, İslam Eğitiminde Öğretmen Öğrenci Münasebetleri, 

6. bs., İstanbul, İFAV., 2007, s. 176-178.; Nurullah Altaş, a.g.e., s. 72-75.; Aydın, a.g.e., s. 85-88. 



114 
 

hareke ile ج’e kadar okunduktan sonra “Şekl-i ا böyledir ve bu harfe الف derler” 

şeklinde tüm harflerle ilgili çocukların anlayabileceği ifadelerle açıklamalar 

yapılması istenmiştir.46 Aynı şekilde Selim Sabit’in Rehnümâ-i Muallimîn (t.y) isimli 

öğretmen kitabında, harflerin şekillerinin özellikleri ve diğer harflerden ayrılan 

yönleri üzerinde öğrencilere bilgi verilmiştir.47  

Anlatım yöntemi genellikle harflerin tanıtımı, hareke ve işaretlerin 

öğretiminde benimsenmiştir. Kadim Elifbâ’dan sonra hazırlanan ilk elifbâların 

bazılarında öğretmenlere yönelik bilgi içerikli notlar bulunmaktadır.48 Bu notlarda, 

harflerin şekilleri, bitişme özellikleri, harekelerin harflere verdiği sesler gibi konular 

yer almaktadır. Böylelikle yazarlar, hem elifbâyı okutacak öğretmeninin bilgilerini 

tazelemekte hem de öğrenciye konuyu nasıl aktaracağına dair yönlendirmeler 

yapmaktadır. Ancak ilerleyen yıllarda hazırlanan elifbâlarda genellikle bu tür bilgi 

içerikli metinlere sadece önsözlerde yer verilmeye başlanmıştır.49 

Salih İhsan’ın, Osmanlı Lisanı Elifbâsı’nda (h.1326/1908) dersin öğretimi 

sırasında giriş mahiyetinde anlatım yöntemi, geri dönüt alabilmek amacıyla da soru-

cevap yöntemi; nadiren de, harf ve heceleri okuturken gösterip yaptırma yöntemini 

kullandığı görülmektedir. Konuyla ilgili elifbâdaki 12. ders şöyledir: 

 diş gibi yazılır, iki ( ي ) harfi iki harfin arasına girecek olursa şöyle ى“
tarafına gelecek harfler uçlarına eklenebilir. Baştan olanları bilirseniz 
kuyrukları kesik olur. Nihayetinden bitişecekler olduğu gibi hiç 
bozulmadan yazılır. Yalnız غ , ع harflerinin ağızları şöyle ( غ , ع ) kapalı 
olur. پ , ث , ت , ب harfleri de ortada tıpkı (ي ) gibi yazılır. İşte bu kadar! 
Şunları okuyunuz.”50 

Yukarıdaki örnek ders sunumunda da anlaşılacağı gibi yazar, harflerin 

bitişirken aldığı şekilleri, anlatım yöntemini kullanarak öğrencilerine aktarmaktadır. 

ب  , ى  غ , ع ,harflerinin kelime ortasında bir diş üzerine yazıldığını پ , ث , ت ,

_____________________________ 
46 Sıbyan Mekatibi Hâce Efendilere İta Olunacak Tâlimat, 1263, s. 3-4. 
47 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 13. 
48 Örnek olarak bkz.: Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 8-10.; Mehmed Raşid bin Halil, a.g.e., s. 3-41.; 

Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 4-8.; Necib, Elifbâ-yı Osmânî, s. 1-4. 
49 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 1-6.; Selim Sabit, Elifbâ-yı s. 2-6.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 6-15. 
50 Salih İhsan, a.g.e., s. 32. 



115 
 

harflerinin ise sondan bitişirken ağızlarının kapalı olarak yazıldığını aktardıktan 

sonra, örnek kelimeleri kendisi hiç okumadan, doğrudan öğrencilerin okumasını 

istemektedir.51  

Abdullah Vehbi, Usûl-i İbtidai yahud Muallimlere Rehnüma (1315/1899) 

isimli öğretmen kılavuzunda, harekelerin öğretimi sırasında öncelikle bir harfin 

tahtaya yazılıp üzerine öğretilecek olan harekenin çizilmesini önermektedir. 

Ardından mesela üstün hareke için “Bu harfin ismi üstündür. Harfi ‘  .diye okutur ’بَ

‘ demeyecekler, sadece ’بَ üstün بَ‘  diyecekler” şeklinde açıklamalar yapılarak ’بَ

konunun öğretilmesi gerektiğini ifade etmektedir.52 

3.3.5. Soru Cevap Yöntemi 

Öğretmenin, öğrencileri aktif hale getirmek, konuyu pekiştirmek ve 

ezberciliği ortadan kaldırmak amacıyla ders sırasında öğrencilere hazıladığı soruları 

sorması ile yapılan öğretim yöntemidir. Sorular, bilgi aktarmak, öğrencinin konuyu 

ne kadar kavradığı öğrenmek ve alınan cevaplardan yola çıkılarak öğrencinin ilgi, 

bilgi ve ihtiyaçları belirlemek amacıyla hazırlanmaktadır. Sorular sadece konuyu 

tekrarlamayı değil aynı zamanda düşünmeyi de sağlamalıdır.53  

Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn’de öğretilecek olan ders çocuklara 

aktarıldıktan sonra dersin ne kadar kavrandığını anlamak amacıyla sorular 

yöneltilmesini önermiştir. Mesela, “Heceleme ve Okumanın Öğretim Şekli” başlıklı 

konunun ardından şu soruların öğrencilere sorulmasını tavsiye etmiştir.  

“Harekât-ı selase (üç hareke) ile (ب ) harfinasıl tehecci olunur (hecelenir)? 
Hurûf-ı imlâ ile (ج ) harfi nasıl hecelenir? 

 ?harfinin sadaca farkları nedir ( ص ) harfinin ( س )
 harfinin mahreçleri nedir? (…)”54 ( س ) harfiyle ( ث )

_____________________________ 
51 Salih İhsan, a.g.e., s. 22, 32 
52 Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 10. 
53 Bilgin ve Selçuk, a.g.e., s. 120-121.; Altaş, a.g.e., s. 94-96. Küçükahmet, a.g.e., s. 58-59.; 

Hesapçıoğlu, a.g.e., s. 180.; Aydın, a.g.e., s. 211-212.; Öcal, a.g.e., s. 249. 
54 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 15. 



116 
 

Yukarıdaki sorulardan anlaşılacağı gibi harflerin sesleri arasındaki benzerlik 

ve farklılıklara dikkat çekilmekte ve öğrencilerin bu ses farklılıklarını fark etmesi 

hedeflenmektedir.55 

Selim Sabit’in hazırladığı sorulardan, derste bu konuların öğretildiği, sorular 

sayesinde de hem ders tekrarı yapıldığı hem de öğrencilerden geri dönüt alındığı 

anlaşılmaktadır. Ali Rıza Efendi ise Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1314/1899) 

harflerin ne kadar öğrenildiğini ölçebilmek amacıyla harfleri noktasız, bir noktalı, iki 

noktalı, üç noktalı olarak tasnif etmekte ve öğrencilerden bu harfleri saymalarını 

istemektedir. Verilen cevapları “İş bu mizanlara hakkıyla cevap verenler harfleri 

anlamış olduklarından ileriye doğru götürüp, anlamayanlara baştan bir ders daha 

verilmekle beraber ilerisini dahi terk etmemek elzemdir.” cümlesiyle 

değerlendirmektedir.56 Yani yazar, sorulara doğru cevap verenlerin dersi 

geçebileceğini, tam olarak cevap veremeyenlerin geçmiş dersleri tekrar etmekle 

birlikte gelecek derslere de devam etmesi gerektiğini ifade etmektedir. Yazarın bu 

önerisinden, geçmiş dersleri tekrar etmesi gereken çocukların hem ders 

motivasyonunu düşürmemek hem de gelecek derslerden kopmasını engellemek 

amacıyla böyle bir öneride bulunduğu çıkarılabilir. 

Elifbâlarda sorulan soruların genellikle öğrencilerin bilgilerini ölçmek 

amacıyla hazırlandığı anlaşılmaktadır.57 Salih İhsan Osmanlı Lisanı Elifbâsı’nda 

(h.1326/1908), harfleri düz ve karışık olarak verdikten sonra, öğrencilere sorulmak 

üzere hazırlanmış “Hangi harfler birbirine benziyor? Hangilerinde nokta var? Bazı 

harflerde nokta var da bazılarında niye yok? Hem bazı harflerde bir, bazısında iki, 

bazılarında üç nokta var; acaba niçin?” şeklinde sorulara yer vermiştir.58 Bu sorularla 

yazar, öğrencilerin harfler konusundaki bilgilerini ölçmenin yanı sıra harfler üzerinde 

düşünmelerini sağlamaya çalışmıştır. 

_____________________________ 
55 Azmi, a.g.e., s. 4. 
56 Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 15. 
57 Örnek olarak bkz.: İsmail Gaspıralı, a.g.e., 2-15.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 10-12.; Abdulkadir, 

a.g.e., s. 11.; Fikri, a.g.e., s. 7.-37. 
58 Salih İhsan, a.g.e., s. 22.; Fikri, a.g.e., s. 5. 



117 
 

Fikri, Türkçe Yeni Elifbâ’sında (1330/1912-15) harf öğretimi sırasından 

birbirine benzeyen harflerin müstakil hali ile bitişirken aldıkları şekilleri yan yana 

yazdıktan sonra konuyla ilgili soruları sorarak cevaplandırmıştır. Mesela  ج , چ , خ , ح 

harflerinden oluşan grubun altında aşağıdaki soru ve cevaplara yer verilmiştir.  

“Hoca: Şu çizgileri benzeyen harfleri birbirinden nasıl ayırırsınız? 
Öğrenci: Bu çizgileri birbirine benzeyen harfleri noktaları ile birbirinden 

ayırırım. 
Hoca: Bu harflerin adlarını söyleyiniz! 
Öğrenci: Başının altında bir nokta olan harfin adı cîm ج , Başının altında üç 

noktası olan harfin adı çîm چ , hiç noktası olmayan harfin adı hâ ح , başının 
üztünde bir noktası olan harfin adı hı خ . 

Hoca: Hı’nın başının üstündeki noktayı altına koyarsak adı ne olur? 
Öğrenci: Hı’nın başının üstündeki noktayı altına koyarsak cim olur. Şöyle 

  ج – خ
Hoca: Hâ’nın noktası var mıdır? 
Öğrenci: Hâ’nın noktası yoktur.(…).”59 

Benzer şekilde Azmi de, Elifbâ (1312/1897) isimli eserinde غ harfinin 

üstündeki, ل harfinin altındaki hareke nedir ve o hareke ile o harf nasıl okunur 

şeklinde sorular sorarak harf ve harekelerin pekiştirilmesini sağlamaya çalışmıştır.60 

Abdi Kamil ise, Elifbâ’sında (1314/1899) harfleri, imlâ harflerini, üstün, esre, ötre ve 

cezmi öğrettikten sonra bir okuma parçasına yer vermiştir. Bu okuma parçasının 

harekelerle ilgili bölümü şu şekildedir: 

“-…Evet, siz artık büyüdünüz. Her şeye aklınız eriyor. Bundan sonra size 
çalışmaktan başka hiçbir şey yoktur. Harfleri iyi bellemişsiniz. Pek a’la. Ya 
hareke ne demek olduğunu anladınız mı? 

-Anladığım kadarını söyleyeyim bakınız. Eğer noksanım var ise siz elbet 
tamamlarsınız. Harflerin sadasını bildiren işaretlere hareke diyorlar. O 

işaretler üç tanedir. Biri üstün işaretidir. Bu işaret hangi harfin üzerine 
gelirse o harfe  ؘا sadası veriyor. Biri esre işaretidir. Bu işaret hangi harfin 
altına gelirse o harfe  ِا sadası veriyor. Biri ötre işaretidir. Bu işaret hangi 
harfin üzerine gelirse o harfe  ُا sadası veriyor. Bunlardan başka bir de cezm 
işareti var. Bu işaret hangi harfin üzerine gelirse o harf başlı başına 
okunmayıp üst tarafındaki harfe katılacağı anlaşılır. Fakat söylediğim dört 

işaret Kur’an-ı Kerim yazılarında kullanıldığı hocamız efendi bize ayrıca 
söyledi. Nasıl noksanım var mı?”61 

_____________________________ 
59 Fikri, a.g.e., s. 12-36-39. 
60 Azmi, a.g.e., s. 2, 16. 
61 Abdi Kamil, a.g.e., s. 32-33. 



118 
 

Yukarıdaki metinden de anlaşılacağı gibi yazar bu metni öğretmiş olduğu 

konuları pekiştirmek amacıyla yazmıştır. Öncelikle öğrencileri konuları güzelce 

öğrendiklerine dair motive etmiştir. Ardından harekelerle ilgili ne öğrendiklerini 

anlamak amacıyla soru sormuş ve öğrencilerden birinin cevabına yer vermiştir.  

3.2.6. Hikâye Anlatım Yöntemi 

Ses yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlarda aslolan harflerin seslerinin 

kavranması olduğu için Mehmed Masum, elifbâya başlamadan evvel bu seslerin 

öğretilmesi gerektiğini belirtmişitir. Harflerin sesleri öğretildikten sonra elifbâda 

harflerin şekillerinin öğretimi üzerine yoğunlaşılacağını, bu sebeple harf öğrenme 

sürecinin doğru seslerle ve daha hızlı ilerleyeceğini ifade etmiştir. Seçtiği 

hikâyelerde “ahh, ufff, vızzz, ssss” gibi doğal seslerden istifade eden yazar, bu 

seslerin aynı zamanda harflerin gerçek seslerini yansıtmasını istemiştir. Konuyla 

ilgili örnek hikâyelerden birinde Numan isminde bir çocuğun annesini korkutması, 

bu korku sonucunda annesinin “Aaaaa” diye bağrıması konu edilmiştir. Bir başka 

hikâyede ise aynı çocuğun arkadaşlarını korkutmak için çalılıkların arasına 

saklanarak yılan sesini taklit ettiği anlatılmış, başına atılan bir taş dolayısıyla “ufff” 

nidasını çıkarması konu edilmiştir. Bu iki hikâyeden hareketle او , ص , آ ve ف 

seslerinin öğretilmesi hedeflenmiştir. Mehmed Masum, elifbâsında birden bire yani 

sesler üzerinde çalışılmadan okuma yazma öğretmeye girişmenin temelsiz ve 

çocukların zararına bir hareket olduğunu ifade ederek elifbâsında uyguladığı usulün 

önemini vurgulamıştır.62 

3.3. Teknikler 

3.3.1. Çağrışım Yoluyla Öğretim Tekniği 

Daha önce de belirtildiği gibi elifbâ derslerinde harflerin öğretimi önemli bir 

yere sahiptir. Tarih boyunca öğrencilere harflerin doğru kavratılabilmesi amacıyla 

çeşitli yöntem ve teknikler denenmiştir. Bu tekniklerden biri olan çağrışım yoluyla 

öğretim, harflerin çocuğun dünyasında olan çeşitli nesnelere benzetilmesi esasına 

_____________________________ 
62 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 9-12. 



119 
 

dayanmaktadır. Harflerin tamamının bir derste öğretildiği dönemlerde harflerin isim 

ve şekillerini ezberletmek için örnekteki gibi çeşitli metinler oluşturulmuştur: 

 deve ج ,ona benzer ث ,ona benzer ت ,beli eğrice ب ,çubuk gibidir الف“
boyunlu (ج şeklinin gamal yani جمل Feniki veya Arabisinden alındığı da 

biliniyormuş), ح ona benzer, خ ona benzer, د deve dudaklı;  ذ  ona benzer; ر 
orak (yarım çember bicinde yassı bıçak)  gibi ز  ona benzer, س üç dişli, ش 

ona benzer; ص badem gözlü; ض ona benzer, ط teke kulaklı, ظ ona benzer; 
 ل ,eğri büğrü ك ;ona benzer ق ,kuzu başlı ف ,ona benzer غ ,ağzı açık ع

çünan (onun) gibi; م çomak (baş kısmı yuvarlak sopa)  gibi ن çanak 
(yayvan kap)  gibi ھ iki gözlü; و başı eğrice, ى sitil (madeni kova) kollu.”63 

Yukarıdaki metinde de görüleceği gibi harfler şekil benzerliklerinden istifade 

edilerek çubuk, deveboynu, orak, teke kulağı, kuzu başı ve çomak gibi o dönem 

çocuklarının dünyasında olan ilgili nesnelere benzetilerek öğretilmeye çalışılmıştır. 

Harflerin şekillerini öğretmek amacıyla yapılan bu benzetmelerin uzun süre 

kullanıldığı ve zamanla harfin şekline benzetilen nesnelerin aşağıdaki metinde 

olduğu gibi değiştiği görülmektedir: 

“Elif mertek (çam veya kavak ağacı) gibi; Be tekne (kase) gibi; Te, ona 
benzer; Se, ona benzer; Cim, karnı yarık; Ha, ona benzer; Hı, ona benzer; 

Dal, beli bükük; Zel, ona benzer; Rı, çengel gibi Ze, ona benzer; Sin, üç 
dişli; Şın, ona benzer; Sat, deve dudaklı; Dat, ona benzer; Tı, tavşan 
kulaklı, Zı, ona benzer; Ayn, ağzı açık; Gayn, ona benzer; Fe, kuzu başlı; 
Kaf, koyun başlı; Lam, orak gibi; Mim, çomak gibi; Nun, çanak gibi.”64 

Yukarıdaki metinden de anlaşılacağı gibi harflerin şekilleri, kavak ağacı, 

kâse, çengel, tavşankulağı ve kuzu başı gibi farklı nesnelere benzetilmiştir. Bu 

örnekler dışında ا harfinin oklağaça (oklava), ق harfinin kadıya, ك harfinin sındıya 

(makas) benzetlidiği; ا ükrek, ب bükrek, ل oracık, م çomacık, ن çanacık şeklinde 

tekerleme gibi metinler de kullanıldığı anlatılmaktadır.65 Bununla beraber harflerin 

özelliklerini öğrenciye aktaran, benzerliklerine değil farklılıklarına dikkat çekmeye 

çalışan metinler de bulunmaktadır. Mesela, “الف te yok, ب altında bir nokta, ت 

üstünde iki nokta, ث üstünde üç nokta, ج karnında bir nokta, ح’da yok ila ahir…” 

şeklindeki ifadelerle noktalı ve noktasız harfler ile noktalı harflerde noktaların harfin 

_____________________________ 
63 Necib Asım, a.g.m., s. 132. 
64 Fuat Baymur, a.g.e., s. 27, 32. 
65 Kara ve Birinci, a.g.e., s. 317, 321. 



120 
 

neresinde olduğu öğretilmeye çalışılmıştır.66 Benzer şekilde olan harflerin yan yana 

sıralanmasıyla hazırlanan Arap alfabesinde, harfi şekil ve ses olarak doğru kavramak 

ve diğer benzer harflerden ayırt edebilmek için harflerin benzerliklerinden ziyade 

farklılıklarına vurgu yapılması daha önemlidir. 

Elifbâ öğretiminde 1900’lü yılların başlarında çağrışım yoluyla öğretim 

yapılırken resimlerden istifade edildiği ve çoğu zaman resimdeki hayvan, bitki veya 

nesnenin ilk hecesi ile harfin ilk hecesinin arasında ses benzerliği kurulduğu 

belirlenmiştir.67 Bazı elifbâlarda ise kelime ile resim -arı kelimesi ile arı resmi- 

arasında ses benzerliği kurulmuştur.68 Aynı zamanda kullanılan resimler ile harflerin 

şekilleri arasında da çağrışım yapılmıştır. Mesela Ali İrfan ا harfinin hasır çöpü kadar 

yukarıdan aşağıya dikine çizgi çizilerek elde edildiğini, ب harfinin yayvan tekneye 

benzediğini ve altında bir noktası olduğunu, ن harfinin çukurca tekneye benzediğini 

ve üzerinde bir nokta olduğu ifade etmiştir.69  

Bunlara ilave olarak harekelerin harfe verdiği sesler izah edilirken öğretmenin 

ellerini kullanması beden dilinden istifade edilmesi bakımından önemli olduğu kadar 

öğrencinin el hareketi ile sesi bütünleştirmesi sayesinde öğretimi de olumlu 

etkileyeceği kabul edilmektedir. Konuyla ilgili olarak Feth-i Kırâ’at yâhûd Amelî ve 

Nazarî Elifbâ-yı Osmânî (1326-1328/09) isimli eserde ا harfinin yukarı, ى harfinin 

aşağı çekerek okuttuğu, و harfinin sivri, ه harfinin ise yukarı çekmeden okuttuğu 

belirtilmiştir.70 Bu ifadeleri Abdülkadir Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî’sinde 

(1327/1909-12) Resim 3.1’de olduğu gibi gibi görselleştirilmiştir.71 

_____________________________ 
66 Necib Asım, a.g.m., s. 132. 
67 Örnek olarak bkz.: Harputi Mehmed Ali, a.g.e., s. 2-5.; Mustafa Faik, Yeni Usul Resimli, s. 8-9.; 

Fikri, a.g.e., s. 15.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 8-10.; Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ 

Okuyorum, s. 8-12. 
68 Örnek olarak bkz.: Fikri, a.g.e., s. 15.; Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 13-15.; Ali Haydar, Tecrübeli Kolay 

Elifbâ, s. 3-7.; Abdülkadir, a.g.e., s. 9-11. 
69 Mustafa Faik, Usûl-i Savtiyye ve Ameliyye, s. 9-27.; A. İrfan, a.g.e., s. 3. 
70 Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 14. 
71 Abdülkadir, a.g.e., s. 8-11. 



121 
 

 

Resim 3.1: Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî’de (1327/1909-12) Hareke Öğretimi. 

Yukarıdaki soldan sağa doğru birinci resimde harekenin harfe a sesi, ikinci 

resimde e sesi, üçüncü resimde ı ve i sesi, dördüncü resimde u, ü, o ve ö sesi verdiği 

tarif edilmiştir. Mehmet Ali Harputi Resimli İlâveli Nev Usûl Taʽlîm-i Kırâ’at yâhûd 

Elifbâ-yı Türkî’de (1326-/1909) iki harfi birbirine bağlamaya yarayan cezm işaretini 

öğretirken yukarıdaki resimlere ek olarak tokalaşma görseline yer vermiştir.72 

3.4. Elifbâya Özgü Öğretim Yöntemleri 

Okuma yazma öğretimi sırasında konunun inceliklerinin daha iyi 

kavranabilmesi ve dersin daha verimli hale getirilmesi amacıyla çeşitli usuller 

geliştirilmiştir. Özellikle harflerin, hecelerin ve kelimelerin daha hızlı okunup 

anlaşılabilmesi için geliştirilen bu usullerden elifbâ derslerinde de istifade edilmiştir. 

İncelediğimiz dönemde (1824-1928) sıbyan ve ibtidai mekteplerindeki elifbâ 

derslerinde harf, hece, ses, kelime ve karma usulün kullanıldığı belirlenmiştir. Hece 

yönteminin 1911 yılından itibaren sadece Kur’an öğretiminde; kelime ve karma 

usulün ise yine 1911 yılından sonra sadece Osmanlı Türkçesi öğretiminde 

kullanıldığı görülmüştür. 

3.4.1. Elifbâlarda Harf, Hareke ve İşaretlerin Öğretilmesi 

Dillerin asıl unsuru olan seslerin, sembollerle ifade edilmiş hallerine harf 

denilmektedir. Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye (1330/1912-15) isimli öğretmen 

kılavuzunda ses ve harfi, “Okurken olsun konuşurken olsun esâsen vazîfe gören 

savttır (sestir). Harf nâmı altında gördüğümüz eşkâl-ı mahsûsa ise kullandığımız 

_____________________________ 
72 Mehmet Ali Harputi, a.g.e., s. 6-11. 



122 
 

seslerin hârici muhtıralarından (hatırlatma) ibâretdir.” cümlesiyle tanımlamaktadır.73 

Herhangi bir dilde yazılmış bir metni doğru okuyabilmenin ilk adımı hiç kuşkusuz o 

dilin seslerini ve seslerinin sembolü olan harflerini öğrenmektir. Bu yüzden harf 

öğretimi, elifbâ öğretiminin en temel unsurlardan biridir. Zira öğrenilecek olan dili 

bilmeyenlerin harflerin sesini, şeklini ve ismini öğrenmesi gerekmektedir. Bu başlık 

altında elifbâ öğretimine konu olan Arap harfleri, bu üç unsur üzerinden ele 

alınacaktır. Dil öğreniminde asıl unsur ses olmasına rağmen bahsi geçen harflerle 

ilgili açıklamaların daha iyi anlaşılması açısından harflerin seslerinden önce 

isimlerinin ve şekillerinin öğretimi hakkında bilgi verilecek daha sonra harflerin 

seslerinin öğretimi üzerinde durulacaktır.  

Arap alfabesindeki harfler geçmişten günümüze farklı şekillerde sıralanmıştır. 

Mesela Hz. Peygamber devrinde kullanılan ebced sıralaması, Abdülmelik bin 

Mervan zamanında Nasr b. Âsım (ö.89/707) ve Yahyâ b. Ya’mer (ö.129/746) 

tarafından hazırlanan ve günümüzde de kullanılan benzer şekildeki harflerin yan 

yana yazılmasıyla oluşturulmuş hurûf-ı hecâ tertibine göre sıralanmıştır.74 Bu konu 

hakkında çalışan Halil b. Ahmed (ö.175/791) Sîbeveyhi (ö. 180/796) ve İbn Cinnî 

(ö.392/1002) gibi Arap dilbilimcileri hurûf-ı hecâ tertibinden farklı sıralamalar 

yaparken, kıraat âlimleri de harfleri mahreçlerini esas alarak başka bir sıra ile 

düzenlemişlerdir.75 Bu çalışmada incelenen elifbâların çoğu, لا dâhil edilerek hurûf-ı 

hecâ tertibine göre sıralanmıştır.76 Aşağıdaki tabloda Arap harflerinin müstakil 

şekilleri ile Osmanlı Türkçesi ve Arapça isimlerine yer verilmiştir: 

 

_____________________________ 
73 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 2-3. 
74 Necib Asım, a.g.m., s. 131.; Uzun, “Ebced”, s. 68. 
75 İbn Manzûr Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî, “Harflerin İsimleri, Yapıları ve Özellikleri”, 

Marife Dini Araştırmalar Dergisi, Yıl:12, S:1, Bahar 2012, s. 187-188.  
 harfinin ا desteğine yazılmış ل .harfinin birleşmesinden oluşan yeni bir harf değildir ا ve ل , لا 76

şeklidir. Halil b. Ahmed’in (ö.175/791) bu harfin ilk ucu hemze (elif) ikinci ucu lam’dır 

açıklamasından yola çıkarak varlığının o yıllardan öncesine dayandığını söylemek mümkündür. 

Yazılışı itibarıyla تا , با hecelerinden farkı olmadığı için alfabe içerisinde okunuşunun lamelif olarak 

değil de ٰلا olarak seslendirilmesi daha uygundur. Ayrıntılı bilgi için bkz. Elifbâ Cüzü, 1826, s. 1.; 

Mahmud Bedreddin Yazır, Medeniyet Âleminde Yazı ve İslam Medeniyetinde Kalem Güzeli, 

Ankara, Ayyıldız Matbaası, 1972, s. 62-64. İncelenen elifbâlarda لا diğer harfler gibi bir harf kabul 

edildiği için çalışma boyunca harf olarak değerlendirilecektir. 



123 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tablo 3.1: Harflerin Arapça ve Osmanlı Türkçesi İsimleri.
78

 

_____________________________ 
77 Mehmed İzzet, a.g.e., s. 7. 
78 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 10-11. 

Osmanlı Türkçesi 

ismi 

Arapça 

İsmi 

Harfin 

şekli  ْا الَِفْ  الَِف 

 ب باءْ  به

 ت تاءْ  ته

 ج جيم جيم

 ح حاءْ  حه

 خ خاءْ  خى

 د دالْ  دالْ 

 ذ ذالْ  77  ذل -ذالْ 

ى  ر راءْ  ر 

 ز زاءْ  زه

 س سيْن سيْن

 ش شيْن شيْن

 ص صادْ  صدْ

 ض ضادْ  ضدْ

 ط طاءْ  طى

 ظ ظاءْ  ظى

 ع عيْن عيْن

 غ غيْن غيْن

 ف فاء فه

 ق قافْ  قفْ 

 ك كافْ  كفْ 

 ل لامْ  لام

 م ميمْ ميمْ

 ن نون نون

 و واوْ  واوْ 

 ھ ھاءْ  ھه

فْ  فْ  لامْ الَِ  لا لامْ الَِ

 ياءْ  يه

 

 ى



124 
 

Harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâların öğretiminde olduğu gibi 

geçmişten günümüze yaygın olarak Kur’an öğretiminde de takip edilen yol, önce 

harflerin isimlerinin ve şekillerinin öğretilmesidir. Ancak çoğu zaman, isimleri 

ezberlenen harflerin şekillerinin tam olarak kavranamadığı bilinmektedir. Tablo 

3.1’de görülenceği gibi Arap alfabesinde لا ile beraber 29 harf bulunmaktadır. 

Harflerin Arap alfabesi ve Osmanlı Türkçesi’ndeki isimleri karşılaştırıldığında bazı 

harflerin aynı ( ع , د , ا gibi ), bazılarının ise farklı (خ , ح , ص , ر gibi) isimlendirildiği 

görülmektedir. Bu farklı isimlendirme durumunu Tırnovalı Muhammed Nuri’nin 

Müntehab Elifbâ-yı Osmânî (1311/1896) isimli elifbâsında iki başlık altında ele 

almaktadır. Öncelikle, “Hurûf-ı hecâ-yı Osmânî’nin isim ve müsemmâ ve lügât ve 

mahârice tatbîkan kırâ’ati” başlığı altında Arap alfabesinde kullanılan isimlerine; 

diğer sayfada ise “Hurûf-ı hecâ-yı Osmânî’nin zebânzed yani beyne’n-nâs lakırdıda 

söylenmekte olan isim ve müsemmâları” başlığı altında ise harflerin Osmanlı 

Türkçesi’nde kullanılan isimlerine yer verilmektedir.79 Bu ifadelerden, söz konusu 

harflerin sözlük ismi olarak Arap alfabesinde kullanılan ve çıkış yerlerine uygun olan 

isimlerinin olduğu, ancak aynı harflerin halk arasında farklı isimlerle anıldığı 

anlaşılmaktadır. Halk arasında yaygın olan bu isimlendirme günümüze kadar devam 

etmektedir.  

Arapçada harfler sağdan sola doğru bitişik olarak yazılmaktadır. Bu yüzden 

incelenen elifbâlarda harflerin müstakil yazılışlarının yanı sıra, başta, ortada ve sonda 

yazılırken aldıkları şekillerin öğretimine yer verilmekte, ayrıca harflerin şekilleri 

bakımından; noktalı, noktasız, bir noktalı, iki noktalı, üç noktalı gibi nasıl 

gruplandırıldığı üzerinde durulmakta ve harflerin topluca veya grup halinde 

öğretilmesi sırasında uygulanan esaslara değinilmektedir.  

_____________________________ 
 Osmanlı alfabesini meydana getiren harflerin sözlükte geçen ve okuma sırasında çıkış yerlerini 
gösteren isimleri ve şekilleri.  

 Osmanlı alfabesini meydana getiren harflerin alışılmış yani halk arasında kullanılan isimleri ve 

şekilleri. 
79 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 11. 



125 
 

Elifbâ öğretiminde harflerin şekillerinin olduğu kadar seslerinin de doğru 

olarak kavranması, Kur’an’ın hatasız okunabilmesi için önemli bir yere sahiptir.80 Bu 

sebeple elifbâlarda harflerin Arap dili fonotiğine uygun olarak öğretilmesi 

gerekmektedir. Zira kıraat âlimi İbnü’l Cezerî’nin (öl.833/1429) ifadesiyle harfler 

“hakkını ve müstehakkını*” vererek öğretilmelidir.81 İmam Cezeri’ye göre Kur’an, 

mutlaka tecvidli okunmalıdır; tecvid ilminin ilk konusu ise harflerin mahreçleri ve 

sıfatlarıdır.82 Harfin çıktığı ve başka harflerden ayrıldığı yer anlamına gelen mahreç, 

harfin başında vasl hemzesi* getirip cezmli  َْاب veya şeddeli   َاب olarak telaffuz 

edilerek tespit edilmektedir.83 Harflerin sıfatı ise aynı mahreçten çıkan harflerin 

birbirlerinden ayrılmasını sağlayan arızi özelliklerdir.  

Kur’an’ın doğru olarak okunabilmesi ve doğru anlamlar çıkarılabilmesi için 

harflerin sada-yı asliyye olarak da ifade edilen mahreçlerinin ve sıfatlarının bilinmesi 

gerekmektedir.84 Mesela Arapça’da   َخَلَق  yarattı,  َحَلَق tıraş etti,  َكَ ھَل  helak etti;.yine aynı 

şekilde اسِم isim demek olurken, اثِم günah anlamına gelmektedir. Bu gibi örnekleri 

çoğaltmak mümkündür. Bu yanlışlar Kur’an’ın hem yanlış anlaşılmasına hem de 

anlamın değişecek olması sebebiyle İslam’ın temel şartlarından biri olan namazın 

bozulmasına yol açacaktır. Bahsi geçen bu büyük hataların yapılmaması Kur’an’ın, 

doğru öğrenilmesi ile yakından ilgilidir. Konuyla ilgili yaptığımız incelemede 

_____________________________ 
80 Arap harfleri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Alican Dağdeviren, “Kur’an Kıraatinin Ana 

Dinamiği: Harfler”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi S. 17, 2008, s. 81.; Ali el-

Ensârî, a.g.m., 185-188. 
* Her harfin hakkı ifadesi ile herhangi bir harfin “sıfât-ı lâzime” diye nitelenen ayrılmaz vasfı 

kastedilir. Her harfin müstehakkını ifadesi ile herhangi bir harfin “sıfât-ı ârıza” diye nitelenen geçici 

vasıfları kastedilir. 
81 Muhammed b.Muhammed el-Cezeri, Risale-i Cezeri ve Tercemesi, Çev. Hüseyin Karputoğlu, 

İstanbul, Metinler Matbaacılık, 1983, s. 6. 
82 Tecvid ilmine başlarken; “Sonra Mukaddime ismi ile isimlendirilen şu risaleyi bilmek lazımdır. 

Kur’an okuyanların bu risaleyi bilmeleri vaciptir. O takdirde Kur’an-ı Kerim’e başlamadan önce 

okuyucuların bunu bilmeleri farzdır.” (Sonra şu (risale) Kur’an okuyucusunun bilmesi gereken bir 

mukaddimedir. Çünkü Kur’an okuyanları(n okumaya) başlamadan önce (şunları) bilmeleri gerekir.)  

el-Cezeri, a.g.e., s. 10.; M. Sadi Çögenli, Mukaddimetü’l-Cezeri ve Tercümesi, y.y., 2000, s. 1.; 

İbrahim Tanrıkulu, “Kur’an Öğretimine ve Hıfzına Dair Bazı Mülahazalar”, I. Uluslararası Din 

Görevlileri Sempozyumu, Yecder Kitapları, 2010, s. 63-64. 
* Vasl hemzesi: Hemze ile başlayan kelimelerin önünde bulunan, yazıda mevcut, kendisi ile 

başlanınca okunan fakat kendisinden önce harekeli bir harf gelince okunmayan hemzelere denir. 
83 İbn Cezeri, Tayyibeüt’n-Neşr, Haz. Ali Osman Yüksel, İstanbul, İFAV, 1996, s. 281-282; Temel, 

a.g.e., s. 92; Pakdil, a.g.e., s. 85.; Karaçam, a.g.e., 205.;Yaşar Kurt, Kur’ân Tilâvetinde Mehâric-i 

Hurûf, https://mushaflariinceleme.diyanet.gov.tr., (Çevrimiçi) 21.6.2018. 
84 Çetin, a.g.e., s. 111. 



126 
 

elifbâların bazılarında Arap dili fonotiğine uygun harf öğretimi yapılırken, 

bazılarında Türkçe’de kullanılan seslerinin ön planda olduğu görülmüştür. Bu 

sebeple Türk ve Arap alfabesindeki harflerin benzerliklerinin ve farklılıklarının 

bilinmesi önem arzetmektedir. Yapılan araştırma neticesinde günümüzde Arap ve 

Türk alfabesindeki harflerin birbirine yakın ancak farklılıkları olan 

karşılaştırmalarının olduğu görülmüştür. Konuyla ilgili çalışmalardan birinde harfler 

şu şekilde tasnif edilmiştir: 

“Türkçemizde karşılığı bulunmayan “ث : sâ”, “ح : hâ”, “خ :ha”, “ذ :zâl”, 

 ayn” gibi veya telaffuzunda bazı farklılıklar : ع“ ,”za : ظ“ ,”dad : ض“
bulunan “ج : cîm”, “ش : şîn”, “ط : ta”, “ق : kaf” ve “و : vâv” gibi harflerin 
çıkarılması ayrıca bir dikkat gerektirmektedir.”85 

Kur’an kıraati eksenli yapılan bu tasnife ek olarak Arap harfleri dilciler 

tarafından Karşıtsal Çözümleme* yöntemi ile değerlendirilmiştir. Bu 

değerlendirmede Arapça’da bulunup Türkçe’de bulunmayan 13 harfin خ , ح , ذ ,ث , ء , 

 harfleri olduğu tespit edilmiştir. Bu harflerin öğretimi ile و , ق , غ , ع , ظ , ط ,ض , ص

ilgili yapılan açıklama şu şekildedir: 

 “Bu sesler öğrencilerin en fazla zorlandıkları seslerdir. Öğrenci bu sesleri 
telaffuz etmek için anadilinden olumsuz aktarımda bulunmaktadır. 
Sözgelimi ث  ve ص  sesleri için S , ح ve خ için H , ذ ve ظ için Z, ط için T, ع 

için U, Ü, O, Ö ve İ, غ için G, و  için V sesini çıkarmaktadırlar. Kimi 
zaman da غ ve ق seslerinde olduğu gibi bu zor seslerin ikisini 

karıştırabilmektedirler. Bu nedenle bu ses grubu güçlük sıra 
düzenlemesinde en zor sesler arasında yer almaktadır.”86 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı gibi söz konusu bu 13 harf, telaffuzunda 

öğrencilerin en çok zorlandıkları harflerdendir. Öğrencilerin bu sesleri Arap 

harflerinin kendi mahreçleri yerine, Türkçe’de bulunan benzer seslerini kullanıp 

olumsuz aktarımda bulunarak telaffuz ettikleri ifade edilmektedir. Buna göre ث ve ص 

sesleri için S, ح ve خ için H, ذ ve ظ için Z, ط için T, ع için U, Ü, O, Ö ve İ, غ için G , و 

için V sesinin kullanıldığı belirtilmektedir. Bu harfler dışında kalan 15 harfin ise; ب , 

_____________________________ 
85 Dağdeviren, a.g.m, s. 81. 
* Yabancı bir dil ile Türkçedeki harflerin söyleyiş biçimi ve çıkış yerlerine göre karşılaştırılması.  
86 Tahirhan Aydın, “Arapça ve Türkçe’de Sesler -Karşıtsal Çözümleme-”, EKEV Akademi Dergisi, 

y: 14, Yaz 2010, s. 44. 



127 
 

 harfleri olduğu, Arapça ve Türkçe’de ى , ه , ن , م , ل , ك , ف , ش , س , ز , ر , د , ج , ت

ortak oldukları vurgulanmaktadır.87 Ancak bu seslerin de tam olarak birbirlerinin 

seslerini karşılamadığı, yakın boğumlama yeri ve telaffuza sahip oldukları ifade 

edilmektedir.88 Yukarıda verilen iki tasnif bir bütün olarak değerlendirildiğinde ; ب , 

 harflerinin her iki dilde neredeyse aynı olduğu ى , ه , ن , م , ل , ف , س , ز , د , ت

anlaşılmaktadır. Bu harfler dışında kalan harflerin öğretiminde ise daha fazla özen ve 

dikkat gösterilmesi gerekmektedir. 

Harflerin mahreçlerinin hakkıyla öğretilmesi ve öğrencilerin Kur’an’ı yanlış 

okumasının önemi ve gerekliliği 1881 yılında yayınlanan bir ihtarnamede şu 

cümlelerle ifade edilmiştir: 

“(…) Yeni okumağa başlayan çocuklara dahi harflerin mahrec ve 
sadâlarını hakkıyle ve lâyık-ı vechile okuyup söylettirmeğe ve sâdece 

birbirine benzeyen ( آ ) “a” “’a” ( عا ) harfleri gibi hurûfu mahallinde ve 
doğru telâffuz ettirmeğe ziyâdesiyle iʽtinâ ve himmet olunmalıdır ki, ehl-ü 

iyâl maʽnâsına olan “âl” (آل ) kelimesini “alâ” (على) maʽnâsına gelen “âl” 
 gibi telâffuz edip de maʽnâ tağayyür etmemesi pek ehemdir. Zîrâ ekser ( آل)
etfâlin “sof'i” ( صوف ) “seyf” ( سيف ) ve “yevm” ( يوم  ) kelimesini “yim” 
 okudukları bi’z-zât istimâ’ edilmiş ve bu ise muʽallim efendilerin ( ييم)
adem-i dikkat ve mübâlâtından neş’et eylediği anlaşılmıştır. O maʽsûm 

çocuklar zikr olunduğu vechile harflerin mahreç ve sadâlarını yanlış 
belledikleri hâlde, bu yüzden vukûʽa gelecek hatâdan ve bâ-husûs Kur’ân-ı 

azîmü’ş-şân’ı böyle yanlışlıkla kırâ’at ve tilâvetleri esnâsında hâsıl olacak 
günâhdan hâce efendiler de mes’ûl ve hisse-mend olacakları ve lisânı bu 
yolda alışmış çocuklar var ise onları düzeltmeye çalışmak şiʽâr-ı 

memdûhasından ve hele Kur’ân-ı azîmü’ş-şân ta’lîm ve kırâ’at olunurken 

tecvîd ve secâvende riʽâyet ve ma’âzallâh “rubbe tâl” sırrına 
mazhariyetden mücânebet ile hüsn-i tertîl ve tilâvet ve Kur’ân-hânlık 
vazîfe-i cemîlesinden bulunduğu cihetle, şu dekâyık-ı mühimme ve 

mu’tenâya dikkat ve baʽzen maʽa’t-teessüf işitilip görüldüğü gibi aksi hâl 
vukû’ ve devâmıyla dünyevî ve uhrevî mes’ûliyetden mücânebet 
olunmasının ve hatm-i Kur’ân ile beraber resâ’il-i sâ’ireyi dahi güzelce 

_____________________________ 
87 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Emrullah İşler, “Türklerin Arapçanın Ünsüzlerinde Karşılaştıkları Sorunlar 

ve Çözüm Önerileri”, EKEV Akademi Dergisi, C.III, S:2, Güz 2001, ss. 243-255.; Tahirhan Aydın, 

Arapça Ve Türkçe’de Sesler -Karşıtsal Çözümleme-, EKEV Akademi Dergisi, Yıl:14, S:44, Yaz 

2010, ss. 321-334.; Namık Özgeçit, “Arapça Ve Türkçede Ünlü Ve Ünsüzlerin Birbirlerine Etkisi -

Karşıtsal Çözümleme-”, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri  Enstitüsü, Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, 2017, 20-26. 
88 Ayrıntılı bilgi için bkz; Tahsin Banguoğlu, Ana Hatlarıyla Türk Grameri, İstanbul, Dergâh Yay. , 

1979, s. 25-33.; Aydın, a.g.m., s. 328, 331.; İşler, a.g.m., s. 327. 
 “Rubbe tâlin yel’anühü’l- Kur’an” (Hadis) Türkçe’si: “Nice Kur’an okuyan vardır ki Kur’an ona 

lanet eder”  



128 
 

okutturulmalarının herkes dâhilinde bulunan mekâtib muallimleri efendileri 

yolu ile ve iş bu muhtıranın irâ’esiyle tefhîm ve ara sıra dolaşıp içlerinden 
tenbîhât ve te’kîdâtı ısgâ etmeyenler (dinlemeyenler duymayanlar) görülür 
ise taleben li-merzâtillâhi teʽâlâ doğrucasını dâ’ireye ihtâr eylemeleri 
hâssaten ricâ olunur.”89 

Yukarıdaki ihtarnameden de anlaşılacağı üzere, yeni okumaya başlayan 

çocuklara harflerin mahreçlerinin öğretilmesi ve harflerinin seslerinin hakkıyla 

belletilmesi gerektiği üzerinde durulmaktadır. Özellikle ا ve ع gibi ses bakımından 

yakın gibi görünen harflerin daha dikkatli şekilde öğretilmesi hususu, Kur’an 

öğretimi açısından önemli bir uyarıdır. Zira öğretmenlerin dikkatsizliği ve ilgisizliği 

sebebiyle öğrencilerin harflerin mahreçlerini yanlış kavraması neticesinde Kur’an 

okurken yapacakları hatalar ve okuma sırasında oluşacak günahlar hocalarının 

sorumluluğundadır. Bu sorumluluk ne kadar ağırsa, dili yanlış mahreçlere alışmış 

öğrencileri düzeltmek için çaba sarfetmek de bir hoca açısından o kadar kıymetlidir. 

Kur’an öğretilirken öğrencilerle ilgilenmek özen ve dikkat isteyen bir vazife 

olmasına rağmen ne yazık ki hocaların bazıları bu sorumluluktan kaçınmaktadır. 

Uyarı niteliğindeki bu açıklamadan harflerin çok önemli ve gerekli olduğu halde 

doğru mahreçlerle öğretilmediği, hocaların bu konuda üzerine düşen vazifeleri 

hakkıyla yerine getirmekdikleri anlaşılmaktadır. 

Arap alfabesindeki tüm harfler sessiz harf olarak kabul edildiğinden, harflerin 

telaffuzu sırasında çıkan sesleri yönlendirmek için hareke adı verilen şekiller 

kullanılmaktadır. Harekelerin ismi, şekli ve kendine has bir sesi bulunmaktadır. 

Elifbâ öğretiminde önemli bir yere sahip olan hareke ve işaretler yazarların tercih 

sırasına göre öğretilmektedir.  

Aşağıda Arapça’da sesli harf yerine kullanılan harekelerin Arapça ve Osmanlı 

Türkçesi’ndeki ismi ve şekli yer almaktadır. 

1. Fetha-Üstün ( َـ ) 

2. Kesra-Esre ( ِـ ) 

_____________________________ 
89 Mahmud Cevad, a.g.e., s. 210-211. 



129 
 

3. Damme-Ötre ( ُـ ) 

 

Elifbâ öğretimi sırasında harekeler dışında harflerin okunmasına yardımcı 

olan bazı işaretlerin öğretimine de yer verilmektedir. Aşağıda bu işaretlerin 

isimleri ve şekilleri verilmiştir: 

1. Tenvin-İki üstün ( ًـ ) 

2. Tenvin-İki esre ( ٍ ) 

3. Tenvin-İki üstün ( ٌ ) 

4. Cezm ( ْـ ): Bu işaret harfi harekesiz yapmak için kullanılır. Harfin kendi 

sesini verir. 

5. Şedde ( ّـ ) : Bir harfin iki kere okunacağını göstermek için kullanılır. Harf 

önce sakin sonra da üzerindeki harekenin sesine göre seslendirilir. 

Med ve çeker, Kur’an’da kullanılan işaretlerdendir. Fakat bu iki işaret, 

çalışmamızda tecvid kuralları başlığı altında incelenmektedir. Elifbâlarda bu hareke 

ve işaretlerin yanı sıra Osmanlı Türkçesi okuyabilmek için kullanılan ve imlâ harfleri 

olarak isimlendirilen ه , ى , و , ا harflerinin öğretimine yer verilmektedir. Ancak 

Osmanlı Türkçesi öğretimi çalışmamızın sınırları dışında olduğu için bu konuya yer 

verilmeyecektir.90  

3.4.1.1. Osmanlı Türkçesi ve Kur’an Elifbâlarında Elifbâ 

Öğretimi 

Hem Osmanlı Türkçesi hem de Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlarda 

Arap alfabesine  گ , ڭ , ژ , چ , پ harfleri ilave edilmiş böylece harflerin sayısı 33’e 

çıkarılmıştır. Çalışmamızın konusu Osmanlı Türkçesi öğretimi olmadığı için hangi 

elifbâda bu harflerin nasıl öğretildiğine değinilmemiştir. Bu başlık altında özellikle 

Osmanlı Türkçesi öğretimi için geliştirilen, elifbâ öğretimine özgü yöntemlerinden 

olan harf yöntemi ve ses yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlar ayrı ayrı ele 

alınmaktadır. Böylece elifbâların gelişim ve değişimleri ortaya konmakta ve 

_____________________________ 
90 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Namık Kemal Şahbaz, Türkiye’de İlkokuma ve Yazma Öğretiminin 

Tarihsel Gelişimi-1, Ankara, Milli Eğitim Bakanlığı Yay., 2009. 



130 
 

elifbâlarda tercih edilen öğretim yönteminin elifbâlara olan yansımaları 

değerlendirilmektedir. 

3.4.1.1.1. Harf Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâlar  

Tezimize esas aldığımız elifbâların bir kısmında kullanılan 

Harf/tesmiye/adlandırma yöntemi, özellikle sesi isminden farklı olan harflerin 

öğretiminde kullanılan kullanılmaktadır. Bu yönteme göre ilk harf öğretimi sırasında 

harflerin kelime içerisinde telaffuz edilen sesleri değil, isimleri öğretilmektedir. Daha 

sonra iki, üç, dört harfli heceler telaffuz edilip okutulmaktadır.91 Dolayısıyla bu 

yönteme göre ج harfi öğretilirken harf sesi ile değil, جيم ismi ile öğretilmektedir. 

Şimdi, harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlarda harflerin isimlerinin, 

şekillerinin ve seslerinin öğretiminin nasıl yapıldığı ele alınacaktır. 

3.4.1.1.1.1. Harflerin İsimlerinin Öğretilmesi 

Harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlarda ilk olarak, sırasıyla yazılmış 

harflerin isimleri öğretilmektedir. Elifbâlarda harflerin Osmanlı Türkçesi isimleri 

 şeklinde mi ( جيم , ثاء , تاء , باء , الف) yoksa Arapça isimleri ,(جيم , ثه , ته ٬ به ,الف)

öğretileceğine dair genellikle bilgi verilmemiştir. Ancak, bazı elifbâlarda harflerin 

isimlerinin öğretimi için özel sayfa ayrılmış, bazılarında ise bu açıklamalara 

önsözlerde yer verilmiştir. Konuyla ilgili kadim Elifbâ’da, Mehmed Rüşdî’nin 

Nuhbetü’l Etfâl (h.1274/1858) ve Selim Sabit’in Elifbâ-yı Osmânî’sinde 

(h.1290/1874) yine Selim Sabit’in Rehnümâ-i Muallimîn (t.y) isimli öğretmen 

kitabında ve Abdullah Vehbi’nin Usûl-i İbtidai yahud Muallimlere Rehnüma 

(1315/1899) isimli öğretmen kitabında harflerin Arapça isimleri ile öğretilmesi 

önerilmektedir.92 Mehmed Şemseddin’in Çocuklara Kılavuz Elifbâ’sında 

(1316/1899-01) harflerin Osmanlı Türkçesi isimleri kullanılmaktadır.93 Tırnovalı 

_____________________________ 
91 Gray, a.g.e., s. 90.; Firdevs Güneş, Ses Temelli Cümle Yöntemi ve Zihinsel Yapılandırma, 

Ankara, Nobel, 2007, s. 168, Binbaşıoğlu, a.g.m. , s. 8. 
92 Elifbâ Cüzü, s. 2-7.; Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 4-9.; Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî, s. 11.; Selim 

Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 11.; Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 10.  
93 Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 4.; Mehmed İzzet, a.g.e., s. 7-9. 



131 
 

Muhammed Nuri’nin Müntehab Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1311/1896) ise harflerin 

Osmanlı Türkçesi, Arapça ve Farsça isimlerine yer verilmektedir.94 

3.4.1.1.1.2. Harflerin Şekillerinin Öğretilmesi 

Kur’an’ı okuyabilmek için önemli bir aşama olan harf öğretimi, harf yöntemi 

esasına göre hazırlanan elifbâların çoğunda topluca ilk sayfada yapılmaktadır.95 

Yüzyıllar boyunca hem Kur’an hem Osmanlı Türkçesi öğretimi amacıyla kullanılan 

kadim Elifbâ’da da harflerin toplu halde ilk sayfada verildiği görülmektedir (Bkz. 

Resim 3.2). 

 

Resim 3.2: Kadim Elifbâ’da (t.y) Harf ve Hareke Öğretimi. 

Yukarıda resimde görüldüğü üzere kadim Elifbâ’nın ilk sayfasında 29 harfin 

tamamı tek bir sayfada verilmiştir. Bu sayfanın amacı, harflerin müstakil şekillerinin 

öğretilmesi ve Arapça isimlerinin sırası ile ezberletilmesidir. Söz konusu sayfa 

_____________________________ 
94 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 10-11. 
95 Örnek olarak bkz.: Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 6.; Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 6; Muhammed 

Hanefi, a.g.e., s. 2.; Selim Sabit, a.g.e., s. 6.; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 4.; Abdülfettah, a.g.e., s. 6. 

 



132 
 

incelendiğinde 29 harfin tamamının sıbyan mekteplerine yeni başlayan 4-6 yaş 

aralığındaki çocukların öğrenemeyecekleri aşikârdır. Diğer yandan harfler tam 

anlamıyla öğrenilmeden hareke öğretiminin yapıldığı derslere geçildiğinden cüz 

boyunca ve sonrasında beklenen verim elde edilemeyeceği bir gerçektir. Bu durumun 

yanlışlığı yıllar sonra yazılmış hatıratlarda yer almaktadır. Mesela, Vasiyetnâme-i 

Sıbyan96 adlı eserin yazarı olan Mustafa, elifbâ öğrenme sürecini anlattığı eserinin 

giriş sayfasında 1818 yılında 7 yaşındayken sıbyan mektebine başladığını, 3 yıl 

eğitim aldıktan sonra hatim etmeye yaklaşmasına rağmen Osmanlı Türkçesi’nden 

hiçbirşey anlamadığını ifade etmektedir.97 Aşağıdaki alıntıda, Yahya Kemal de 

(1884-1958) 3 yıl boyunca elifbâyı okumaya çalışmasına rağmen öğrenemediğini, 

babasının kendisine rastgele harfler sorduğu zaman cevap veremediğini belirtmekte 

ve babasının kendisini elifbâ öğrenebileceği başka bir mektebe vereceğini dile 

getirdiğini aktarmaktadır: 

“Yeni mektebe gide gele üç sene geçmişti. Lakin cüz kılıfımdaki elifbâyı 
henüz söktürememiştim. (…) Babam arada sırada elifbâ cüzünü açarak 

harfleri sorardı. Bilemezdim; hemen mahalle mektebine küfretmeye 
başlardı. Beni öğrenebileceğim bir mektebe vereceğini söyler dururdu. 
(…)”98  

Yukarıdaki örneklerin sayısını artırmak mümkündür.99 Dolayısıyla harflerin 

tamamının ilk sayfada toplu hâlde ve kısa bir zaman diliminde öğretilmesinin zor 

olduğu anlaşılmaktadır.  

Harflerin Tamamının Bir Dersin Konusu Olması: Arap alfabesine Osmanlı 

Türkçesi okumak için gerekli olan ڭ , ژ , چ , پ harflerinin ilave edildiği ilk elifbâ 

1856 yılında basılan Elifbâ isimli eserdir. Bu elifbâda 32 harfin öğretimi 

yapılmaktadır.100 Bazı elifbâ yazarları ilk harf öğretimi sırasında Arap alfabesindeki 

_____________________________ 
96 Osman Ergin tarafından Türkiye Maarif Tarihi isimli eserinde tanıtılan eserin Kitapçı Raif 

Yelkenci’de (1894-1974) olduğu not düşülmüştür. Ancak esere sahaflarda ve kütüphanelerde 

ulaşılamamıştır. 1863 tarihinde yazılan 348 sayfalık eserin içerisinde altı veya sekiz ayda çocuklara 

Kur’an okumayı öğretecek bir elifbânın varlığından söz edilmektedir.  
97 Ergin, a.g.e., C.I-II., s. 462-463. 
98 Yahya Kemal, a.g.e., s. 1-2, 21-29. 
99 Kara ve Birinci, a.g.e., s. 259, 268, 303, 354, 376. 
100 Elifbâ, 1272, s. 1. 



133 
 

harflerin müstakil yazılışlarına ek olarak harflerin yazım sırasında aldıkları farklı 

şekillere de yer vermişlerdir.101 Bu yazarlardan biri olan Abdülcebbar Dağıstanî,  

Eser-i Hâme (h.1291/1874) isimli eserinin ilk sayfasında; Arap alfabedesindeki 28 

harfe ilave olarak  ﮴ہ  harfinin farklı ز ve ر harfleri ile ہ , ه , ه , ه , ھ , ك , م , غ , ع , ة , ة , 

yazılışlarını da ilave etmiştir. Bu durumda aşağıdaki örnek sayfanın sağ tarafındaki 

ilk bölümde de görüleceği üzere kelime içerisinde müstakil halinden farklı şekil alan 

harfler ayrıca yazılarak 29 olan harf sayısını 41’e kadar çıkarmıştır (Bkz. Resim 

3.3).102  

 

Resim 3.3: Eser-i Hâme’de (h.1291/1874) Harflerin Şekillerinin Öğretimi. 

İncelenen elifbâların bazılarında harflerin tamamı bir dersin konusu olarak 

verilmesine rağmen yazarları muallimlere harflerin gruplandırılarak öğretilmesini 

tavsiye etmişlerdir. Konuyla ilgili Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî’sinde (h.1290/1874) 

Osmanlı Türkçesi’nde kullanılan harflerin tamamını ilk sayfada vermiş ve Rehnümâ-

i Muallimîn isimli eserinde bu sayfanın nasıl öğretilmesi gerektiğini ayrıntılı olarak 

_____________________________ 
101 Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 10.; Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 2. 
102 Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 6.  



134 
 

aktarmıştır. Birinci bölümde de izah edilen bu görüşleri şu şekilde özetlemek 

mümkündür:103 

 Muallimin harfleri gruplara ayırması ve Arapça isimlerini söylemesi, 

 Harflerin grup olarak öğrencilere söyletilmesi, 

 Harflerin isimlerini her bir öğrenciye tek tek söyletilmesi, 

 Harflerin isimlerinin ezberletilmesi, 

 Muallimlerin harflerin şekillerini göstererek birbirlerinden farklı olan 

yönlerini ve özelliklerini söylemesi, 

 Öğretilen harflerin karışık olarak yazılarak tekrar ettirilmesi, 

 Soru sorularak geri dönüt alınması. 

Selim Sabit’in bu önerileri kendi dönemi dikkate alındığında elifbâ öğretimi 

açısından çok önemlidir. Zira harflerin gruplar halinde ve her bir harf üzerinde 

durularak öğretilmesi, harflerin kavranması açısından yerinde bir uygulamadır.  

Harflerin Karışık Olarak Yazıldığı Sayfalar: Harflerin daha iyi 

öğretilebilmesi için harfler topluca ilk sayfada verilip sırasıyla ezberletildikten sonra, 

şekillerinin doğru olarak kavranıp kavranmadığını tespit etmek amacıyla etkinlikler 

ve ilave sayfalar hazırlanmıştır. Mesela, Mehmet Rüşdî h.1274/1858 yılında 

hazırlamış olduğu Nuhbetü’l Etfâl’de harflerin iyice kavranması için elifbânın 

içerisine delikli bir kâğıt koymuş ve öğretmenlerin bu delikli kâğıt yardımıyla 

öğrencilere harfleri karışık olarak sormalarını tavsiye etmiştir.104 Daha sonraki 

yıllarda hazırlanan elifbâlarda ise yazarlar geri bildirim almak maksadıyla harflerin 

karışık olarak yazıldığı derslere yer vermişlerdir. 

Yaptığımız araştırma neticesinde söz konusu yazarların başında h.1281/1863 

yılında ilk baskısını yapan Elifbâ-yı Osmânî’nin yazarı Necib gelmektedir. İlk 

_____________________________ 
103 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 18.; Selim Sabit , Elifbâ-yı Osmânî, s. 4.; Selim Sabit, 

Risâle-i Elifbâiyye, s. 2. 
104 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 4-7.; Nuhbetü’l Etfal hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Tarık Aksoy, 

“Doktor Rüştü’nün Nuhbetü’l-Etfâl İsimli Eserinin Türkçe Öğretimi Açısından 

Değerlendirilmesi", Abant İzzet Baysal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, 2007.  



135 
 

baskıda harflerin karışık olarak yazıldığı sayfaya yer vermeyen yazar, h.1285/1868 

yılından itibaren hazırlanan nüshalarda harflerin karışık olarak verildiği bir derse yer 

ayırmıştır.105 Mehmed Rüşdî’nin delikli kâğıt etkinliği ve harflerin karışık olarak 

verildiği bu sayfaların harflerin isimlerinin, şekilleri öğrenilmeden alfabetik sıraya 

göre ezberden sayılmasının önüne geçmek için hazırlandığı söylenebilir. Bu ilk 

örneklerden sonra elifbâların çoğunda harflerin karışık olarak yazıldığı sayfaya yer 

verilmektedir.106 Mesela, Tırnovalı Muhammed Nuri, Müntehab Elifbâ-yı 

Osmânî’sinde (1311/1896) öğretilecek olan konuları aylara, haftalara ve günlere 

bölerek programlamıştır. Bu program içerisinde bir haftayı sadece harflerin isim ve 

şekil olarak öğretilmesine ayırmıştır. Ayrıca elifbâsında harflerin karışık olarak 

yazıldığı sayfanın altına, “Muallim ve ebeveyn işte bu karışık elifbâları mübtedi 

çocuklara en ziyade talim ve temrin etmelidirler.” notunu düşerek öğrencilerin 

harfleri sırasıyla ezberden okumaktan ziyade, gördüğü yerde isimleriyle doğru bir 

şekilde söylemesi gerektiği konusunda uyarıda bulunmuştur.107 

Eğinli Mehmed Nuri, Elifbâ’sında (1316/1901) 3 ders boyunca karışık harf 

çalışması yaptırarak harf öğretimine vermiş olduğu önemi gösterirken Ali Rıza 

Efendi de Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1314/1899) harflerin karışık olarak 

verildiği tabloyu okuyamayanların elifbâya baştan başlamaları gerektiğini ifade 

ederek harflerin karışık olarak tekrar edilmesinin önemine dikkat çekmiştir.108 Bütün 

bu örnekler harf öğretimine verilen önemi ve bunun için özel olarak ayrılan 

sayfaların ehemmiyetini göstermektedir. 

Harflerin Nokta Durumlarına Göre Tasnifi: Elifbâ yazarlarının bazıları 

harflerin tamamını ilk sayfada toplu halde verip harflerin şekil, isim ve ses olarak 

_____________________________ 
105 Necib, Elifbâ-yı Osmânî, 1280, s. 4. 
106 Örnek olarak bkz.: Muhammed b.Muhammed, a.g.e., s. 4.; Abdülfettah, a.g.e., s. 7.; Ali Hıfzı, 

a.g.e., s. 3.; Ş.Sami, a.g.e., s. 4.; Elifbâ, 1272, s. 4.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 4.; Hüseyin Fehmi 

ve Mehmed Galib, a.g.e., s. 4.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 3-5. 
107 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 8-14. 
108 Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 11.; Eğinli Mehmet Nuri, a.g.e., s. 40.; Tırnovalı Muhammed Nuri, 

a.g.e., s. 8-14. 



136 
 

öğretilmesinden hemen sonra hareke öğretimine geçerken109, bazı yazarlar harflerin 

şekillerinin daha iyi kavranması amacıyla harfte bulunan noktaların yerlerine ve 

sayılarına dair bilgi vermektedirler.110 Böylece harflerin özellikleri öğrenciye 

aktarılırken harflerin benzerlikleri değil, farklılıklarına dikkat çekilmeye çalışılmış 

olmaktadır. Mesela Risâle-i Elifbâiyye (h.1280/1863) isimli elifbâda harfler önce 

noktalılar ve noktasızlar olarak tasnif edilmekte daha sonra altında bir noktası olan, 

üstünde iki noktası olan, altında üç noktası olan ve üstünde üç noktası olan harfler 

olarak gruplandırılmaktadır.111 Müntehab Elifbâ-yı Osmânî’de (1311/1896) ise 

harflerin özellikleri ayrıntılı olarak izah edildikten sonra öğretmenlere hitaben; 

“Şâkirdânı ayrı ayrı tahta başına celb idüp düz elifbâyı başından tâ nihâyetine kadar 

yazmalı ve noktalarının mahallerini güzelce tefhîm itmelidir.” uyarısı yapılmaktadır. 

Bu uyarı notu ile yazar, öğretmenlerin öğrencilerini tek tek tahtaya kaldırarak 

alfabeyi baştan sona yazdırmasını, harflerin nokta yerlerini iyice öğreterek 

öğrencilerin harfleri doğru yazabilmelerinin sağlanmasını istemektedir.112 Musahhah 

Elifbâ-yı Osmânî (1322/1907) isimli eserde de aynı şekilde harflerin isimleri, 

şekilleri, nokta sayıları ve noktaların yerlerine doğru bir yol izlenmekte ve bu konu 

için 7 ders ayrılmaktadır.113 Ş. Sami ise Küçük Elifbâ’sında (1311/1894-96 ) harfler 

arasındaki benzerliğe dikkat çekerek harflerin şekillerini birbirlerinden ayıran temel 

unsurun Resim 3.4’teki gibi noktalar olduğunu dile getirmektedir.114 

_____________________________ 
109 Örnek olarak bkz.: Nasıf b. Mü’min el-Maluf, Elif Cüzü, Paris, 1263, s. 3.; Selim Sabit, Elifbâ-yı 

Osmânî, s. 6.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 20. 
110 Örnek olarak bkz.: Muhammed Raşid, a.g.e., s. 4.; Necib, a.g.e., s. 9-10.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 4.; 

Abdi Kamil, a.g.e., s. 5.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 14.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 13-14.; Ahmed 

Fazıl, a.g.e., s. 8.; Muhammed b. Muhammed, a.g.e., s. 5.; Ş. Sami, a.g.e., s. 5-7.; Ahmed Nazif, 

a.g.e., s. 5. 
111 Muhammed b. Raşid, a.g.e., s. 4.; Muhammed b. Muhammed, a.g.e., s. 5. 
112 Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 17. 
113 Musahhah Elifbâ-yı Osmânî, s. 3-7.  
114 Ş. Sami, a.g.e., s. 5. 



137 
 

 

Resim 3.4: Küçük Elifbâ’da (1311/1894-96 ) Harf-Nokta İlişkisi. 

Harflerin gruplandırılarak öğretilmesi: Harf öğretimi başlığı altında buraya 

kadar incelenen elifbâlarda, harflerin tamamının ilk sayfada topluca verildiği ve 

elifbâ öğretimine harflerin isimlerinin öğretimi ile başlandığı görülmüştür. Elifbâlar 

bu şekilde harf yöntemi esasına göre hazırlanmaya devam ederken 1890 yılından 

itibaren ses yöntemi ile yazılmış olan elifbâlar yayınlanmaya başlamıştır. Bu 

elifbâlarda genel olarak harflerin grup halinde ya da tek tek öğretilmesi esas 

alınmıştır. 1890 yılından sonra muhtemelen bu yöntem ile hazırlanmış elifbâların 

etkisi ile harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlarda da harflerin 

gruplandırılarak öğretilmeye başlandığı görülmektedir. Mesela Ahmed Fazıl, 

1310/1893-95 yılında hazırladığı Tarzı Cedid Üzere Müretteb Osmanlı Elifbâsı’nda 

harfleri topluca ilk sayfada vermek yerine beşerli gruplar halinde 13 derste öğretmeyi 

hedeflemektedir. 52. derse kadar sadece harf ve harekelerin öğretimine yer verilen 

eserde bu dersten sonra harflerin bitişirken almış oldukları şekillerin öğretimine 

geçilmektedir.115 Dolayısıyla harflerin gruplandırılarak öğretilmesi, elifbâ 

hocalarının insiyatifinde olan veya elifbâ yazarlarının tavsiye ettiği bir uygulama 

iken 1890 yılından itibaren artık elifbâlarda belirgin şekilde görünür hale gelmiştir.  

_____________________________ 
115 Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 22. 



138 
 

Azmi, harfleri gruplamaya başladığı sayfadan itibaren dersleri planlamakta ve 

harf öğretimi sırasında harfleri noktasız yazılışları ile vererek aynı çizgi üzerinden 

elde edilen harfleri - چ , خ , ح , ج ve ذ , د gibi -bir grup içerisinde öğretmektedir (Bkz. 

Resim 3.5). Grup sonlarına öğrencilere sorulmak üzere “ط ile ظ harfinin yazılışında 

ne fark vardır? ط ve ت harfinin telaffuzları nasıldır? ض ve ظ arasında bir münasebet 

var mıdır?” gibi harflerin ses ve şekilleri ile ilgili sorulara yer vererek öğrenilen 

bilgilerin pekiştirilmesini hedeflemektedir.116 

 

Resim 3.5: Elifbâ’da (1312/1897) Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi harflerin öğretildiği sayfalar diğer 

elifbâlardan farklı hazırlanmıştır. Gruplar tasnif edilirken harflerin çizgileri esas 

kabul edilmiş, benzer şekildeki harfler birlikte öğretilmiştir. Azmi’nin hazırlamış 

olduğu dersler elifbâ derslerinde öğretim yöntemlerinin kullanılması, çocuğa göre 

öğretim yapılması ve kitaptan ziyade öğretmenden istifade edilmesine olanak 

sağlanması bakımından önemlidir.117 Aynı şekilde 1317/1902 yılında basılan Elifbâ 

isimli eserde harflerin tamamı ilk sayfada yazılmış olmasına rağmen, sayfa sonunda 

yapılan uyarıda, harflerin şekillerinin muallim tarafından küçük gruplar halinde 

_____________________________ 
116 Azmi, a.g.e., s. 2, 7. 
117 Azmi, a.g.e., s. 3 ( د ). 



139 
 

öğretilmesi ve öğrencinin zihnine yerleşmesi için çaba sarf edilmesi önerilmiştir.118 

Ahmed Nazif de, Tertîb-i Sânî Elifbâ-yı Cedîd’inde (h.1327/1910) harflerin 

tamamını ilk sayfada vermesine rağmen, önsözünde yapmış olduğu açıklamalarda 

alfabeyi öğrenmenin tüm ilimlerin kaynağı ve esası olduğunu vurgulayarak elifbâya 

başlama ve öğretim usulü ile ilgili şu bilgileri vermiştir:119 

 Elifbâyı öğrenmeye başlayacak olan öğrencilere, harfleri okumaya 

başlamadan önce elifbânın ilk sayfasında yazılı olan (  َالِحِين ى بِالص  ا وَالْحِقن   , رَب ِ  زِدْنىِ عِلْم 

مْ  بِالخَيْرِ  رْ  رَب ِ  تمَ ِ رْ  ولَا  تعُسَ ِ  .) dualar uğurlu ve bereketli kabul ederek okutulmalıdırرَب ِ  يسَ ِ

 İlk olarak muallim tarafından ا harfinden ى harfine kadar harflerin tamamı 

okunmalıdır. 

 Bir derste alfabenin yazılı olduğu bir satır önce düzden daha sonra da tersten 

okutulmalıdır. 

 Öğrenci, elifbâda belirlenmiş olan dersi, bir derste başaramazsa iki veya üç 

ders aynı derse çalıştırılmalıdır. 

 Öğrenci, her okuduğu dersi defterine yazmalıdır. 

 Öğretim sırasında şiddet ve hiddet gösterilerek öğrencilerin zihinleri 

köreltilmemeli, öğrenciler daima taltif edilerek onların istek ve neşeleri artırılmalıdır. 

Yazarın önerilerinden, harf öğretimine önem verdiği; harfleri toplu hâlde 

vermesine rağmen gruplandırarak öğretilmesini önerdiği ve öğrencinin hızına göre 

öğretim yapması için elifbâyı kullanan muallimleri uyardığı anlaşılmaktadır. Elifbâda 

öğrencilerin öğrenme hızları birbirinden farklı olduğu için öğretim sırasında 

yumuşak davranılması önemle vurgulanmaktadır. Sert davranışların başarısızlık 

getireceği belirtilerek öğrencinin motivasyonunun yüksek tutulması tavsiye 

edilmektedir. 

_____________________________ 
118 Elifbâ, 1317, s. 2.  
119 Ahmed Nazif, a.g.e., s. 3. 

   Rabbim ilmimi artır ve beni salihlerin arasına kat. 
 Rabbim kolaylaştır zorlaştırma ve (işimi) hayırla tamamla. 



140 
 

Bazı elifbâlarda harfler ilk sayfada topluca verilmiş olmasına rağmen dersler 

ikinci sayfadan itibaren planlanmakta ve harfler gruplandırılarak öğretilmektedir.120 

Harfleri gruplara ayırarak planlayan yazarlardan bir diğeri olan Tahsin’in, Osmanlı 

Elifbâsı’nda (1313/1896-98) ders hazırlıklarının öğrencilerin arzusuna 

bırakılmaması, çocukların zihinleri derse adapte oluncaya kadar muallimlerin 

gayretli olması gerektiği ifade edilmektedir. Elifbâ öğretimi sırasında gösterip 

yaptırma yönteminin kullanılması, her bir harfin üzerinde ayrı ayrı durulması, bir 

grup harf öğrenilmeden diğer gruba geçilmemesi harf öğretimi sırasında dikkat 

edilmesi gereken hususlardandır.121 Aynı şekilde gruplara ayırarak öğretim yapmayı 

planlayan yazarlardan biri olan Hüseyin Hıfzı, Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî’de 

(1328/1913) harfleri alfabetik sıraya göre; Eğinli Mehmet Nuri ise, Elifbâ’sında 

(1316/1901) harfleri noktaları ve şekil benzerliklerine göre gruplandırmaktadır (Bkz. 

Resim 3.6).  

 

Resim 3.6: Elifbâ’da (1316/1901) Harflerin Tasnifi. 

_____________________________ 
120 Örnek olarak bkz.: Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 6-8.; Tahsin, a.g.e., s. 14-19.; Eğinli Mehmed Nuri, 

a.g.e., s. 1-2.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 10-13.; Azmi, a.g.e., s. 2. 
121 Tahsin, a.g.e., s. 2-6. 



141 
 

Eğinli Mehmed Nuri, 14 ders boyunca yalnızca harflerin müstakil şekilleri 

üzerinde çalışma yaptırmaktadır. Eserinde altta bir noktası olan ب ile üstte bir noktası 

olan ن harfini; altta iki noktası olan ي ile üstte iki noktası olan ت harfini; altta üç 

noktası olan پ, üstte üç noktası olan ث harfini aynı gruba koyarak tasnif 

etmektedir.122 Ahmed Cavid ise kendi adını taşıyan elifbâsında (h.1325/1907), 

harfleri iki gruba ayırmakta ilk harf öğretimi sırasında harflerin müstakil şekillerinin 

yanı sıra, başta ortada ve sonda yazılırken aldıkları şekilleri de öğretmeyi 

hedeflemektedir. Harfleri iki gruba ayrılmasına rağmen öğrencilerin öğrenme 

durumları değerlendirilerek bir derste kaç harf öğretileceği hususunu öğretmenin 

tercihine bırakmaktadır.123  

Harflerin başta, ortada, sonda yazılışlarının öğretimi: İncelenen elifbâlar, 

hem Osmanlı Türkçesi hem de Kur’an öğretimi için hazırlandığından ve bu 

elifbâlarla öğrenciye okuma ile birlikte yazma da öğretildiğinden harflerin yazım 

sırasında almış oldukları şekillerin öğretimi önemli bir başlıktır. Bu sebeple harflerin 

kelime içerisindeki yerine göre başta, ortada ve sonda yazılırken aldıkların şekillerin 

daha iyi kavranması amacıyla elifbâlarda farklı derslere yer verilmiştir. Kadim 

Elifbâ’da harflerin bitişirken almış oldukları şekillere dair özel bir çalışma mevcut 

değildir. İlk kez 1856 yılında basılan Elifbâ’da harflerin başta ortada ve sonda 

yazılışlarının öğretimi için ders ayrılmıştır (Bkz. Resim 3.7).124 Daha sonra 

hazırlanan elifbâlarda da bu sayfa yaygın olarak kullanılmıştır.125 

_____________________________ 
122 Eğinli Mehmet Nuri, a.g.e., s. 40. 
123 Ahmed Cavid, a.g.e., s. 18-19. 
124 Elifbâ, 1272, s. 1-2. 
125 Örnek olarak bkz.: Usûl-i Cedide Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü, s. 2-3.; Nasıf b. Mü’min, a.g.e., 

s. 3-4.; Abdi Kamil, a.g.e., s. 6.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 6-7.; Muhammed b. Muhammed, a.g.e., 

s. 6-9. 



142 
 

 

Resim 3.7: Elifbâ’da (1272/1856) Harflerin Başta, Ortada ve Sonda Yazılışları. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi harfler, yazım sırasında müstakil 

hallerinden farklı şekiller almaktadır. Harflerin baş ve gövde/kuyruk/kâse olarak iki 

kısımdan oluştukları kabul edildiğinde kelime içerisinde bazı harflerin gövdelerinin 

 , ه , ى ) yazılmadığı, bazı harflerin ise tamamen farklı (gibi ض , ص , ش , س , خ , ج , ح)

 gibi) şekil aldığı görülmektedir. Ancak yazım sırasında şeklini aynen ك , غ , ع

koruyan harfler de ( ز , ر , و gibi) bulunmaktadır. Yukarıdaki tablo incelendiğinde ( ه 

 gibi) istisnalar olmakla birlikte, harflerin baş olarak isimlendirilen asli ى , غ , ع , ك ,

kısımlarının hiç değişmediği görülmektedir. Bu asli kısım, harfin diğer harflerden 

ayrılmasına olanak sağladığı için çalışma boyunca alamet-i farika olarak 

isimlendirilecektir.126  

Nuhbetü’l Etfâl’de de harflerin bitişirken aldıkları şekiller, tablo halinde 

Resim 3.8’deki gibi verilmekte ve konu ile ilgili bazı açıklamalar yapılmaktadır.127 

_____________________________ 
126 Abdullah Açık vd. , a.g.e., s. 9. 
127 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 9. 



143 
 

 

Resim 3.8: Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) Harflerin Başta, Ortada ve Sonda Yazılışları. 

Yukarıdaki resmin sol tarafındaki sayfanın kenar yazısında da görüleceği gibi 

harflerin bazılarının birbirine bitiştiği, bazılarının ise bitişmediği izah edilmektedir. ا 

 ,harfleri kendilerinden önceki harflere bitişmesine rağmen و , ژ , ز , ر , ذ , د ,

kendilerinden sonra gelen harflere bitişmediği için tabloda bazı bölümlerin boş 

olduğu belirtilmektedir. Nuhbetü’l Etfâl’in (h.1274/1858) yazıldığı yıl dikkate 

alındığında bu açıklamaların yapılması 1847 yayınlanan talimatta önerilen usul-i 

cedid üzere elifbâ öğretiminin, elifbâlara yansımasını göstermesi açısından önemli 

bir gelişmedir.128 

Harflerin kelime içerisinde aldıkları şekillerin öğretimi için bazı elifbâlarda 

tek bir ders ayrılırken bazılarında ders sayısı dokuza kadar çıkmaktadır.129 Dersler ve 

sayfa sayıları arasındaki azlık veya çokluk, yazarların harfleri gruplandırarak 

öğretmesi, her bir grup arasında öğretilen harflerin şekillerini tekrar ettirmesi, okuma 

_____________________________ 

128 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, s. 3-4. 
129 Örnek olarak bkz.: Mehmed Raşid b. Halil, a.g.e., s. 9-13.; Necib, a.g.e., s. 18-21.; Selanikli 

Tevfik, a.g.e., s. 45.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 4.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 22-24.Tırnovalı Muhammed 

Nuri, a.g.e., s. 28-37.; Tahsin, a.g.e., s. 14-19.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 6-10.; Ahmed Hamdi, 

a.g.e., s. 4-9. 



144 
 

örneklerini çoğaltması, sayfa düzeni veya yazı puntosunun büyük ya da küçük 

oluşundan kaynaklanmaktadır. Ancak harflerin şekillerinin öğretimi sırasında bir 

ders kavratılmadan diğer derse geçilmemesi gerektiği, yazarların hem fikir olduğu bir 

konudur. 

Harflerin yazım sırasında aldıkları şekillerin öğretim zamanında da 

farklılıklar vardır. Harflerin müstakil olarak yazılışı iyice belletildikten sonra bitişik 

olarak yazılan şekillerinin öğretimine geçilmesini doğru bulan yazarlar olduğu 

gibi130, bu konuyu hareke öğretiminden sonraya bırakan yazarlar da 

bulunmaktadır.131 Mesela, Muhammed Raşid b. Halil, Risâle-i Elifbâiyye 

(h.1280/1863) isimli eserinde harflerin yazımı sırasında aldıkları şekillerin 

öğretiminin hareke öğretiminden sonra yapılmasını önermektedir (Bkz. Resim 

3.9).132  

 

Resim 3.9: Risâle-i Elifbâiyye’de (h.1280/1863) Alamet-i Farika Vurgusu. 

_____________________________ 
130 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Risalesi, s. 3.; Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 6.; Abdi Kamil, a.g.e., s. 

6.  
131 Örnek olarak bkz.: Nasıf b. Mü’min, a.g.e., s. 3-4.; Necib, a.g.e., s. 18.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 22-

24. 
132 Muhammed Raşid b. Halil, a.g.e., s. 8-12. 



145 
 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere harflerin hiç değişmeyen asli 

unsurları gövde kısımlarından ayrı yazılarak bu bölümlerin harfin aslı olduğu 

vurgulanmaktadır. Ancak harflerin bitişirken aldığı şekillerin öğretimi için alamet-i 

farikalarına dikkat çekilmesi yetersiz görülerek, harflerin başta, ortada ve sonda 

yazılışlarının öğretimi için 5 sayfa daha ayrılmaktadır. Feyzü’l Amim fi Esrari’t 

Ta’lim isimli elifbânın yazarı Mehmed Cevdet de 1290/1874-75 yılında beşinci 

baskısı yapan elifbâsının ilk dersinde, harflerin müstakil şekillerinin yanı sıra 

bitişirken aldıkları şekillere de yer vermektedir (Bkz. Resim 3.10).133 

.  

Resim 3.10: Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki elifbânın ilk ders olarak hazırlanan sağ taraftaki sayfasında 

harflerin başta, ortada ve sonda yazılışları da dâhil olmak üzere tüm şekillerinin 

birlikte verildiği, sol taraftaki sayfada ise aynı harflerin karışık olarak yazıldığı 

görülmektedir. Harflerin karışık olarak yer aldığı bu sayfa, daha önce bahsi geçen 

Necib’in hazırladığı Elifbâ-yı Osmânî’den (h.1281/1864) farklı olarak harflerin 

_____________________________ 
133 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 1-2. 



146 
 

müstakil şekillerinin yanı sıra bitişirken almış oldukları şekilleri de ihtiva etmektedir. 

Söz konusu elifbâda harflerin rahat bir şekilde okunması ve iyice tanınmasının önemi 

belirtilmekte; ayrıca harflerin yazımı sırasında nerelerinin atılıp nerelerinin kaldığına 

dikkat etmek gerektiği hususunda uyarıda bulunulmaktadır. Mesela, ص , س , ع , ج 

gibi harflerin kâselerinin atılıp yalnız başlarının kaldığı ve harflerin bu baş 

kısımlarından tanınacağının tahta üzerinde öğrenciye anlatılmasını gerektiği ifade 

edilmektedir. İlk kez bu elifbâda harflerin alamet-i farikası tanımlanmakta ve ilk harf 

öğretimi sırasından harflerin tüm yazılışları birlikte öğretilmektedir.134 

Abdullah Vehbi, Usûl-i İbtidâî yâhûd Muallimlere Rehnümâ (1315/1899) 

isimli öğretmen kitabında harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlar kullanılırken 

harflerin öğretimi sırasında aşağıdaki sıranın takip edilmesini tavsiye etmektedir.  

 Harfler beşerli gruplara ayrılmalı, 

 Her harfin müstakil şekli tarif edilmeli, 

 Her harfin şekli tahtaya yazılıp öğrencilere gösterilmeli, 

 Ellerinde bulunan elifbâlara baktırıp Arapça isimleri ile okutmalı, 

 Harflerin şekilleri ve isimleri ezberletilmeli, 

 Harflerin mahreçlerine dikkat edilmeli (İleride tecvid okumak ve imlâ 

öğrenmek için zahmet çekilmemesi için), 

 Harflerin her biri karışık olarak tahtaya yazılmalı, öğrencilerin öğrenip 

öğrenmediği tespit edilmeye çalışılmalı, 

 Harfler öğrencilere yazdırılmalı.135 

 

Harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâların öğretimi ile ilgili olarak 

Abdullah Vehbi’nin ders işleme usulüne benzer öneriler, ilerleyen yıllarda da 

yapılmıştır.136 

_____________________________ 
134 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 2-7.; Ayrıca bkz.: Darüşşafaka Elifbâsı, s. 2.; Harputi Mehmed Ali, 

a.g.e., s. 2-5.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 18-19. 
135 Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 9-10. 



147 
 

3.4.1.1.1.3. Harflerin Seslerinin Öğretilmesi 

Yeni bir dilin öğretildiği her ortamda o dile ait seslerin öğretilmesi de 

zaruridir. Elifbâ dersleri ile resmi ders programlarına göre 1913 yılına kadar önce 

Kur’an daha sonra Osmanlı Türkçesi öğretimi hedeflendiği için Arap harflerinin 

kendine has fonotiğine uygun şekilde öğretilmesi beklenmektedir. Elifbâlar bu bakış 

açısıyla değerlendirildiğinde harflerin seslerinin öğretimine dair elifbâlara yansıyan 

açıklamaların sınırlı olduğu görülmüştür. İlk sayfasında harflerin şekilleri ve 

isimlerinin çalışıldığı kadim Elifbâ’nın el yazması nüshalarında harflerin seslerinin 

öğretimine dair herhangi bir açıklama mevcut değildir. Ancak ilerleyen yıllardaki 

baskılarında üçüncü sayfadan itibaren sayfanın başında harfin mahreci, sonunda ise 

harfin sıfatı hakkında kısa bir bilgi verilmektedir (Bkz. Resim 3.11).137  

 

Resim 3.11: Kadim Elifbâ’da (t.y)  ب Harfinin Öğretimi Sayfası. 

 
136 Örnek olarak bkz.: Ahmed Nazif, a.g.e., s. 3.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 6,22.; Elifbâ, 1317, s. 2.; 

Tahsin, a.g.e., s. 14-19. 
137 Karşılaştırınız: Elifbâ Cüzü, t.y., TSMK, EH, 436-437; Elifbâ Cüzü, t.y., SYEK, 2561/165.; 

Elifbâ Cüzü, 1296, s. 4. 



148 
 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi ب harfinin mahreci, “ب’nın mahreci iki 

dudaktan ğunne ile hayşumdan gelir” ifadesiyle; sıfatı ise “ب’nın hakları aşikâre, 

açık, ince okumak depretmek” ifadesi ile açıklanmıştır. Bu bilgilerle beraber tüm 

sayfa boyunca cezmli ب ile üstün, esre ve ötreli örnekler yazılarak harfin doğru 

sesinin öğrencide yerleşmesi sağlanmak istenmiştir. Baştan sona cüzde her harfin 

mahreci ve sıfatı hakkıda bu şekilde kısa bilgi verilmektedir.138 

Bazı yazarlar harfleri, şekil ve isim olarak öğretirken aynı zamanda Arap 

alfabesinde olduğu gibi doğru mahreçlerinin de kavratılabilmesi amacıyla 

açıklamalara yer vermektedirler. Mesela Muhammed Raşid bin Halil, Risâle-i 

Elifbâiyye (h.1280/1863) isimli elifbâsında her harfin sesi ve mahreci olduğu ifade 

ettikten sonra bir harfin mahrecini bulmak için, o harfin önüne hemze getirip, harfi 

 .örneklerinde olduğu gibi cezmli okumak gerektiği belirtmektedir ارؚْ  , ادؙْ  , اجؚْ  , ابؘْ 

Böylelikle ilk kez bir harfin mahrecini tespit edebilmek için uygulanacak yöntem bir 

elifbâda yer almıştır. Yazar, aynı zamanda harfleri, kalın harfler ظ , ط , ض , ص , خ , ح 

 olmak üzere iki ك , ء , ز , ت , د , س , ه ve bu harflerin karşılığı olan ince harfler ق , ع ,

gruba ayırmıştır.139 Bu gruplandırma ile Türkçe bakımından birbirine yakın gibi 

görünen bu harflerin seslerinin aslında farklı olduklarına vurgu yapılmıştır. Bu 

şekilde harfleri sesleri bakımından tasnif eden başka elifbâlar da bulunmaktadır.140  

Necib de harflerin doğru çıkış yerleri ile öğretilmesine önem vermektedir. 

Elifbâ-yı Osmânî (h.1281/1863) isimli elifbâsında, bir harf telaffuz edilmek 

istendiğinde harfe ağzın hangi tarafından başlanırsa harfin mahrecinin orası olduğunu 

ifade ederek bir mahreçten çıkan harfler başlığı altında şu bilgilere yer vermektedir: 

 harfi Arabî lisanında peltekçe yani dilin ucuyla telaffuz olursalar ذال ve ثا“

da Osmanlı lisanı arasında ثا’yı ذال ,سين’ i زا bir mahreçten telaffuz ederek, 
 hurûf-ı ق , ع , ظ , ط , ض , ص , خ , ح .gibi okurlar ظا harfini de ekseriya ضاد
sekilesi (kalın harfleri) daima harekeyi sekile (kalın hareke) ile okunarak 

_____________________________ 
138 Elifbâ Cüzü, s. 4. 
139 Muhammed Raşid bin Halil, a.g.e., s. 4-42. 
140 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 9.; Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 18. 



149 
 

hem (benzer mahreçleri) bulunan ك , ء , ز , ت , د , س , ه hurûf-ı hafifesinden 
(ince harflerinden) fark olunurlar.”141 

Yukarıdaki açıklamadan da anlaşılacağı gibi Arap harflerinin sesleri ile 

Osmanlı Türkçesindeki harflerin sesleri birbirinden farklı telaffuz edilmektedir. 

Bununla beraber Arapçadaki bazı harflerin Osmanlı Türkçesinde dile kolay gelen 

yakın sesler ile değiştirildiği belirtilerek, ث harfinin ذ , س harfinin ض , ز harfinin de  

 gibi seslendirildiğine dikkat çekilmektedir. Ayrıca elifbâda, üstün hareke ظ

konusunda  َظَ  زَ  ,ضَ  دَ  ,صَ  س gibi; cezm konusunda  ؘْاهؘْ  احؘْ  - اثَْ  اصَْ  اس gibi örneklere yer 

verilerek harflerin sada-yı asliyelerini dile doğru şekilde yerleştirilmesi ve Osmanlı 

Türkçesi açısından yakın sesli olan bu hecelerin hoca nezaretinde okunarak doğru 

telaffuz edilmesi hedeflenmektedir. Bu örnekler Kur’an’ın doğru seslerle 

okunmasına zemin hazırladığı için önemlidir.142 

Selim Sabit de öğrencilere harflerin mahreçlerinin tarif edilip ص , س , ث gibi 

ses bakımından birbirine benzeyen harflerin benzerliklerinin ve farklılıklarının 

öğrenciye açıklanması gerektiğini belirtmektedir. Ayrıca öğrencilere “ س harfi ile ص 

harfinin sadaca farklılıkları nedir?, ث harfiyle س harfinin mahreçleri nedir?” gibi 

sorular sorularak öğrenilen bilgilerin pekiştirilmesini hedeflemektedir.143  

Abdülfettah da Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî’sinin (y.y.) önsözünde harflerin 

doğru mahreçlerle öğrenilmesine dikkat ettiğini ifade ederek elifbâ içerisindeki zor 

okunan kelimelerin öğretmen nezaretinde okunup doğru seslerin öğrencilerden 

alınmasının önemine şu cümlelerle vurgulamaktadır: 

“Gerçi risâlenin emsile-i hecâ’iyyesinde (hecelerle ilgili örneklerinde) 
hurûf-ı muttasıla ve gayr-ı muttasılanın sûret-i mütenevviʽa-i müteheccisini 

(farklı heceleme şekillerini) irâ’e eden sahîfeler şâkirdânın kolaylıkla 
kırâ’at idemeyecekleri derecede tenâfürü (kulağa hoş gelmeyen sesleri) 
şâmil görülürse de kırâ’atı müşkil esvât-ı mütenâfir hecelerin (kulağa hoş 

gelmeyen hecelerden oluşan seslerin) sehlü’l-kırâ’at (kolay okunan) 
hecelerden ziyâde talebenin lisânını yatıştırmaya ve mahâric-i hurûfu 
hakkıyla telaffuza hizmet eylediği bi’t-tecribe sâbit olduğundan muʽallim 

_____________________________ 
141 Necib, a.g.e., 1281, s. 2-3. 
142 Necib, a.e., s. 9. 
143 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 10-15. 



150 
 

efendilerin bu bâbda cüz’îi hizmet sarfıyla misâlleri güzelce kırâ’at 

ettirmelerinden muntazır olan fevâ’id bir iki ay zarfında tezâhür ederek 
risâlenin Arabî ve Fârisî kelimelerini şâmil olan sahîfelerini tıpkı Türkçe 
kelimelerde olduğu gibi bi-lâ tekellüf kırâ’at ettikleri kelimeleri 
görülüyor.”144 

Yukarıdaki alıntıda yazar, Resim 3.12’de görülen elifbâya seçilmiş olan örnek 

kelimeleri, öğrencilerin kolaylıkla okuyamayacaklarını ve kelimelerin kulağa hoş 

gelmeyen seslerden oluştuğunu belirtmektedir. Ancak bu örneklerin, öğrencinin 

harflerin mahreçlerini kavraması ve doğru seslerini çıkarması bakımından kolay 

okunan hecelerden daha faydalı olduğunu ifade etmektedir. Hoca nezaretinde yapılan 

bu okumaların öğrenciyi bir iki ay zarfında beklenen okuma seviyesine ulaştıracağını 

daha önceden tecrübe ettiğini vurgulamaktadır. 

 

Resim 3.12: Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî’de (t.y) Örnek Dersler. 

Yukarıdaki resimde görüleceği gibi alfabetik sıraya göre birbirini takip eden 

üç harften önce üstün, esre ve ötreli, daha sonra da iki üstün, iki esre ve iki ötreli 

kombinasyonlar oluşturulduğu ve seçilen örnek kelimelerin anlamlı olmasına özen 

_____________________________ 
144 Abdülfettah, a.g.e., s. 3-5. 



151 
 

gösterilmediği anlaşılmaktadır. Bu şekilde hazırlanan örnek hecelerin harflerin 

mahreçlerinin daha iyi çıkarılmasına olumlu katkı yaptığı ifade edilmektedir.  

Abdullah Vehbi de harflerin seslerinin öğretimi ile ilgili olarak şu 

değerlendirmede bulunmaktadır: 

“Harflerin şekilleri, isimleri ve müsemmâlarını güzelce öğretmeli ve 
güzelce hıfz ettirmeli. Ve bu sırada mahâric-i hurûfu dahi hakkıyla 
belletmelidir ki ileride tecvîd okumak ve imlâ öğrenmek için zahmet 
çekmesin.145 

Yukarıdaki alıntıdan harflerin şekillerinin, isimlerinin ve seslerinin 

öğretimine önem verildiği; harflerin mahreçlerinin öğrenilmesinin ileride görülecek 

olan tecvid ve imlâ derslerine hazırlık olması bakımından önemli olduğunun 

vurgulandığı anlaşılmaktadır. Her ne kadar elifbâ dersinde mahreç konusuna giriş 

yapılsa da, tecvid dersi için hazırlanan kitaplarda harflerin mahreçleri konusuna yer 

verilmesi sada-yı asliyye olarak ifade edilen mahreç öğretiminin, aslında tecvid 

dersinin konusu olduğunu gösterir niteliktedir.146 Harflerin doğru seslerine vurgu 

yapan bu açıklamaların yanı sıra Arap alfabesine göre sesleri birbirinden farklı olan 

harfleri “ ظ = ض ” şeklinde yazarak aynı harfmiş gibi öğretmeyi hedefleyen elifbâlar 

da bulunmaktadır.147 

Kur’an ve Osmanlı Türkçe’si öğretiminde kullanılmak üzere harf yöntemi 

esasına göre hazırlanan (1856-1928) elifbâlar, harf öğretimi bakımından ele 

alındığında zaman içerisinde değişim açık şekilde görülmektedir. Kadim Elifbâ’da 

harfler topluca ilk sayfada öğretildikten sonra tekrar üzerinde çalışılmadan hareke 

öğretimine geçilmiş, 1856 yılından sonra hazırlanan elifbâların çoğunda harflerin 

pekiştirilmesi amacıyla karışık olarak verildiği ve harflerin başta, ortada, sonda 

yazılışlarının öğretildiği özel sayfalar hazırlanmıştır. Ayrıca bazı elifbâlarda harfler 

_____________________________ 
145 Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 10. 
146 Örnek olarak bkz.: Abdi Kamil, Tecvid, 1299, 4-9.; Tecvid, İstanbul, 1314, s. 3.; Yusuf Rıza, En 

Kolay Tecvid, İzmir, Şems Matbaası, 1329, 3-4.; Hafız Ferid, Sualli ve Cevaplı Tecvid, 

Dersaâdet, 1324, s. 28-29. 
147 Örnek olarak bkz.: Muhammed b. Muhammed, a.g.e., s. 15; Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 

24.; Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 31. 



152 
 

incelik, kalınlık durumlarına, nokta sayılarına, noktaların harfin altında veya üstünde 

olma durumlarına göre tasnif edilmiştir. Tüm bu ilave dersler harflerin şekillerinin ve 

isimlerinin ilk sayfada ezbelenerek geçilmesi; bu sebeple öğrenilememesi durumuna 

karşı alınmış tedbirler niteliğindedir. Diğer yandan bazı elifbâlarda harflerin daha iyi 

kavranması amacıyla 1890’lı yıllara kadar harflerin gruplara ayrılarak öğretilmesi 

tavsiye edilmiştir. 1890 yılından sonra ise bu tavsiyeler elifbâlarda görünür hale 

gelmiş; harfler gruplandırılarak öğretilmeye başlanmıştır. İncelenen elifbâların 

bazılarında harf öğretimi sırasında yazı çalışması yaptırılmaya başlanmış ve harflerin 

isimlerinin öğretimi sırasında resimlerden istifade edilmiştir.  

3.4.1.1.1.4. Harekelerin Öğretilmesi 

Harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlarda harf öğretiminden sonra 

önemli bir yere sahip olan harekelerin öğretiminde harekenin şeklini ile birlikte 

sesinin de kavranması gerekmektedir. Harekelerin öğretilmesi ile heceler 

çözülebilmekte ve kısa süre içinde kelime ve metinlerin okunmasına geçilmektedir.  

Üç harekenin bir dersin konusu olması: Harf yöntemi esasına göre 

hazırlanan kadim Elifbâ’da harflerinin şekil ve isimlerinin öğretilmesinin ardından 

hareke öğretimine geçilmektedir. Sayfanın başında tüm hareke, işaret ve harflerde 

bulunan noktalar gösterilmektedir. Bu usul ileride hazırlanan elifbâlarda da devam 

etmektedir.148 Aynı sayfada tablo içerisinde ا harfinden ى harfine kadar tüm harfler 

üstün, esre ve ötre ile harekelenmektedir. Bir harfin üzerine üç harekenin yazıldığı, 

görsel olarak karışık olan bu sayfada Resim 3.13’te görüleceği gibi 85 ayrı sesin 

öğretimi yapılmaktadır.  

_____________________________ 
148 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Cüzü, 1272, s 3.; Elifbâ Risalesi, 1283, s. 2. Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 

5, 12.; Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 40. 



153 
 

 

Resim 3.13: Kadim Elifbâ’da (t.y) Hareke Öğretimi. 

Öğrencilerin 4-6 yaş aralığında olduğu dikkate alındığında yukarıdaki 

resimde görülen sayfanın, harfleri isimleriyle yeni ezberlemiş olan öğrenciler 

tarafından algılanmasının ve seslendirilmesinin zor olduğu ortadadır. Zira 

öğrencilerin bir önceki sayfada كف , طى , الف ismi ile öğrendiği harfleri bu sayfada,  َاِ  ا 

 sesleriyle okuması beklenmektedir. Bununla berbaber, bir harfin كُ  كِ  كَ  - طُ  طِ  طَ  - اُ 

üzerinde Kur’an’da örneği bulunmayan bir yazım şekliyle farklı ses veren üç 

harekenin olması da algılamayı ve okumayı zorlaştıran diğer bir husustur. Bu zorluğu 

gidermek için derslerde ileride bahsi geçecek olan hecelemenin yapıldığı 

anlaşılmaktadır.  

1856-1863 yılları arasında basılan Elifbâ (h.1272/1856), Nuhbet’ül Etfal 

(h.1274/1858), Usûl-i Cedîde Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü (h.1275/1863), Risâle-i 

Elifbâiyye (h.1280/1863) isimli elifbâlarda üstün, esre ve ötre harekelerinin aynı 

kadim Elifbâ’da olduğu gibi bir harfin üzerine üç harekenin yazılması suretiyle 



154 
 

hazırlanmıştır.149 Söz konusu eserlerin yazarları, elifbâlarda yenilik yapılması 

gerektiği fikri ile elifbâ hazırlamalarına rağmen hareke öğretiminde herhangi bir 

değişikliğe gitmemeleri kadim Elifbâ’nın etkisinde kaldıklarıni göstermektedir.150  

Konuyla ilgili olarak Mehmed Rüşdî’ye ait olan Nuhbetü’l Etfâl’de, harfler 

topluca ilk sayfalarda verildikten sonra, hareke öğretimine başlamadan önce Osmanlı 

Türkçesinde, üstün, esre ve ötre olarak isimlendirilen harekelerin Arapça’da fetha, 

kesra ve damme; iki üstün, iki esre ve iki ötre olarak isimlendirilen işaretlerin ise 

Arapça’da tenvin olarak isimlendirildiği belirtilmektedir. Ayrıca cezm işaretinin 

harfleri birleştirdiği, şeddenin ise bir harfi iki kez okuttuğuna dair açıklamalara yer 

bulunmaktadır.151 İlerleyen yıllarda hazırlanan elifbâların bazılarında da harekeler 

hakkında açıklamalara yer verilmektedir.152 Konuyla ilgili olarak Ali Hıfzı 

Mükemmel Osmanlı Elifbâsı’nda (1310/1893-95) “üstün hareke ağız açarak  َا sadası 

verir, esre hareke  ِا sadası vererek aşağıya çeker, ötre hareke dudağı büzerek  ُا sadası 

verir” şeklinde açıklarken,153 Ahmed Cavid kendi adını taşıyan elifbâsında 

(h.1325/1907), “üstün, üstünden düz okutur, esre altından düz okutur, ötre öne doğru 

sivri okutur” şeklinde izah etmektedir.154 Elifbâların bazılarında ise açıklama 

yapılmaksızın doğrudan harfler harekelenerek yazılmaktadır.155 Bir kısım elifbâda ise 

harekelerin harflere nasıl ses verdiği ve okuma sırasındaki görevlerinin neler 

olduğunun öğrencilerine ağızdan öğretilmesi gerektiği belirtilerek özellikle bu 

konuda açıklama yapılmadığı vurgulanmaktadır.156 

Necib h.1281/1864 yılında hazırladığı Elifbâ-yı Osmânî’de harf öğretimini 

tamamladıktan sonra o zamana kadar hazırlanan elifbâlardan farklı olarak Resim 

_____________________________ 
149 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Cüzü, 1279, s. 3.; Elifbâ, 1272, s. 1-2.; Usul-ü Cedide Üzere Müretteb 

Elifbâ Cüzü, s. 4.; Mehmed Raşid b. Halil, a.g.e., s. 5.; Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 11.; Muhammed 

Raşid b. Halil, a.g.e., s. 5. 
150 Ali Haydar, Elifbâ Kitâbiyâtı, s. 358-359. 
151 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 9-10.  
152 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Cüzü, 1279, s. 2.; Necib, a.g.e., s. 4-6. Mehmed Cevdet, a.g.e., s.; Abdi 

Kamil, a.g.e., s. 91.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 46-47.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 40-42. 
153 Ali Hıfzı, a.g.e., s. 5-6.; Abdi Kamil, a.g.e., s. 7-8 
154 Ahmed Cavid, a.g.e., s. 5. 
155 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Risalesi, s. 4.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 8-9.; Ş. Sami, a.g.e., s. 8-9. 
156 Örnek olarak bkz.: Fikri, a.g.e., s. 10.; Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 11. 



155 
 

3.14’te görüleceği gibi üstün, esre ve ötre harekeleri ayrı ayrı yazılmış olan harflerin 

üzerine yerleştirmiştir. Bu yazım şekli o dönemde hareke öğretimi açısından çok 

önemli bir gelişmedir. Zira artık harekeli harfler, hecelemeye gerek duyulmadan 

doğrudan rahatça okunabilecektir. 

 

Resim 3.14: Elifbâ-yı Osmânî’de (1281/1864) Hareke Öğretimi. 

Necib’in yukarıdaki sayfanın sağ tarafında görüldüğü şekilde verdiği hareke 

öğretim sayfası daha sonra hazırlanan elifbâlarda da kullanılmıştır.157 Necib, 

yukarıda sol tarafta bulunan sayfada olduğu gibi Türkçe açısından benzer olan sesleri 

yan yana yazarak hoca nezaretinde harflerin asli seslerine uygun olarak telaffuz 

edilmesini hedeflemektedir. Ayrıca elifbâsında ق , ع , ظ , ط , ض , ص , خ , ح 

harflerinin harekeleriyle okunurken sese kalınlık verilerek, benzer olan ت , د , س , ه , 

 harflerinden ayırt edilmeleri gerektiğini ifade ederek harflerin seslerinin ك , ء , ز

öğretimine verdiği önemi ortaya koymaktadır.158 Benzer açıklamalara Muhammed 

_____________________________ 
157 Örnek olarak bkz.: Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 49-50.; Musahhah Elifbâ-yı Osmânî, s. 

8.; Ş. Sami, a.g.e., s. 8-9. 
158 Necib, a.g.e., s. 2, 10-11. 



156 
 

Raşid b. Halil’in Risâle-i Elifbâiyye (h.1280/1863) isimli elifbâsında de yer 

verilmektedir.159 

Necib’in hazırladığı Elifbâ-yı Osmânî’den (h.1281/1864) bir yıl sonra Selim 

Sabit tarafından h.1282/1865 yılında Risâle-i Elifbâiyye yayınlanmıştır. Yazar, bu 

elifbâda bazı değişiklikler yapmış ve aşağıda Resim 3.15’te görüleceği gibi 

h.1290/1873 yılında Elifbâ-yı Osmânî ismi ile tekrar yayınlamıştır.  

 

Resim 3.15: Elifbâ-yı Osmânî’de (h.1290/1874) Hareke Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere Selim Sabit, harekelerin ve imlâ 

harflerinin öğretimini aynı sayfada yapmaktadır. 1925 yılında yayınlanan Tedrisat 

Mecmuası’nda Muallim Cevdet imzalı yazıda Selim Sabit’in öğrencisi Kilisli 

Muallim Rıfat’ın konuyla ilgili açıklamaları yer almaktadır. Buna göre Muallim 

Rıfat, Selim Sabit’in yazmış olduğu elifbâyı “O zamana kadar bizde tatbik 

edilegelmiş olan gayet muzır ve ürkütücü bir hece usulüne karşı yazılmış olduğu 

cihetle başlı başına hayırlı bir inkılab” olduğunu belirtmektedir.160 Selim Sabit’in 

_____________________________ 
159 Muhammed Raşid b.Halil, a.g.e., s. 4. 
160 Muallim Cevdet, a.g.m., s. 320. 



157 
 

harekeleri ve imlâ harflerini aynı derste öğretmeyi hedeflemesi önemli bir 

değişikliktir.  

Her harekenin ayrı derste öğretilmesi: Üstün, esre ve ötre hareke tek bir 

dersin konusu olarak işlenirken h.1283/1867 yılında yayınlanan Elifbâ Risalesi’nden 

itibaren ayrı ayrı konular olarak öğretilmeye başlanmıştır (Bkz. Resim 3.16).161  

 

Resim 3.16: Elifbâ Risalesi’nde (h.1283/1867) Hareke Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi Elifbâ Risalesi’nde alfabenin tamamı 

üstün, esre ve ötre harekeleriyle seslendirilmiştir. Bu usul sözkonusu elifbânın 

yazıldığı dönem itibarıyla önemli bir değişimdir ve ilerleyen yıllarda hazırlanan 

elifbâlarda yaygın olarak kullanılmıştır.162 

Harekelerin, harflerin başta, ortada ve sonda yazılılırken aldıkları şekiller 

üzerinde öğretilmesi: Araştırmamız sırasında hareke öğretiminde birbirinden farklı 

yollar izlendiği görülmüştür. Mesela Mehmed Cevdet, harekelerin öğretiminde, 

_____________________________ 
161 Cemiyet-i Tedrisiye-i İslamiye, Elifbâ Risalesi, İstanbul, Tasvir-i Efkâr Gazetehanesi, 1283, s. 4-

5. 
162 Örnek olarak bkz.: Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 13-15.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 5-6.; Mehmed Şemseddin, 

a.g.e., s. 32-33.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 22-23.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 11-13. 



158 
 

1856-1874 yılları arasında kullanılan elifbâlardan farklı bir yol izlemiştir. Yazar, 

harekeleri harflerin müstakil şekilleri üzerinde değil, başta, ortada ve sonda 

yazılırken aldıkları şekiller üzerine yerleştirmiş önce sırasıyla sonra karışık olarak 

Resim 3.17’deki gibi yazarak öğretmiştir.163 

 

Resim 3.17: Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) Hareke Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi Mehmed Cevdet harekeleri harflerin 

bitişirken aldıkları şekiller üzerine yazarak hem hareke öğretimi yapmakta hem de 

daha önce öğretilen harflerin bitişirken aldıkları şekilleri tekrar ettirmektedir.  

Konuyla ilgili başka bir örnek aşağıdaki Resim 3.18’de görülmektedir. Buna 

göre Selanikli Tevfik, Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1304/1887-89) harekelerin 

_____________________________ 
163 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 19. 



159 
 

özelliklerini ve harfe nasıl ses verdiklerini öğrencilere anlattıktan sonra alamet-i 

farikaları üzerinden hareke öğretimi yapmaktadır.164 

 

Resim 3.18: Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’de (1304/1887-89) Hareke Öğretimi. 

İlerleyen yıllarda hazırlanan elifbâların bir kısmında da derse konu olan 

hareke, harflerin müstakil şekilleri yerine bitişirken aldıkları şekiller üzerine 

yazılmıştır.165 

Hareke Öğretiminde “Heceleme” Uygulamasının Geçirdiği Süreç: 

Araştırmamız sırasında hareke öğretiminde yukarıda bahsi geçtiği şekilde elifbâlara 

yansıyan değişikliklerin yanı sıra harekeler öğretilirken uygulanan usullerde de 

değişiklikler olduğu tespit edilmiştir. Mesela kadim Elifbâ’da hareke öğretimi 

sayfasının Resim 3.13’te görüldüğü üzere görsel olarak karışık olması öğrencilerin 

bu sayfayı algılamasını zorlaştırmıştır. Bu zorluğu gidermek amacıyla harflerin 

_____________________________ 
164 Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 4-11. 
165 Örnek olarak bkz.: Ali Hıfzı, a.g.e., s. 5-6.; Muhammed Vehbi, a.g.e., s. 11.; Abdülfettah, a.g.e., s. 

9.; Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 17-21. 



160 
 

hareke ile okunuşu öğrencilere derste yapılan heceleme ile kavratılmaya çalışılmıştır. 

Bu hecelemede üç hareke ile işaretlenmiş olan harfin, “Elif üstün e, elif esre i, elif 

ötre ü, be üstün be, be esre bi, be ötre bü, te üstün te, te esre ti, te ötre tü, se üstün se, 

se esre si, se ötre sü…” şeklinde öğretildiği anlatılmaktadır.166 Harfin ismi, harekenin 

ismi ve son olarak da ortaya çıkan sesin söylenmesi şeklindeki heceleme, her ne 

kadar anlamlı olmayan167, fevkalade güç168 muzır ve ürkütücü169 olarak ifade edilse 

de elifbânın hareke öğretim sayfası dikkate alındığında öğrenmeye yardımcı olduğu 

söylenebilir. Zira sadece bir tane ا  harfinin üzerinde, üstün ve ötre; altında da esre 

işareti olduğu dikkate alındığında çocuğun hangi sesi neden çıkardığını anlaması 

açısından; ا  harfinde üstün hareke var e sesi ile ا harfinde esre hareke var i sesi ile ا 

harfinde ötre hareke var û sesi ile okunur, manasında yapılan bu açıklama o dönem 

için öğrencinin görsel ve eğitsel olarak karışık bulunan bu sayfayı algılamasına 

yardımcı olmaya çalışmaktadır. Ancak bu hecelemenin zamanla, “Elif üsü (üstün) e; 

elif esa (esre) i; elif üstü  (ötre) ü; bessün (iki üstün) be, (...)”, “Elifüsün e, elifesai, 

elifetörbü, besün be, feyesabi, feyetörbü”, “Elif eyli ele ülü ümbür leyli beb, beb”170, 

şeklinde okuyuşlara dönüştüğü, hocanın ve öğrencinin ne söylediğini anlayamadığı 

bir hale geldiği aktarılmaktadır.171 Bu şekilde harfleri ve harekeleri yutarak, sesleri 

ise değiştirerek okumanın yukarıda Resim 3.13’teki harekeli harflerle ilgisinin 

kurulması ve harekeli harf seslerinin doğru olarak öğrenilmesi neredeyse 

imkânsızdır.  

Kadim Elifbâ’daki bu heceleme ilk olarak Nuhbet’ül Etfal’de (h.1274/1858) 

değişikliğe uğramıştır. Nuhbet’ül Etfal’de de kadim Elifbâ’daki sistemle 34 harf, 

üstün, esre ve ötre ile harekelenmiş ve 102 ayrı sesin aynı tabloda öğretilmesi 

hedeflenmiştir. Mehmed Rüşdî, elifbâsında harf yöntemini kullanmakla birlikte 

_____________________________ 
166 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 14.; Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 11.; Ayrıca bkz: Baymur, 

a.g.e., s. 32.; Ali Rıza Bey, a.g.e., s. 13-21.; Yücel, a.g.e. s. 40-44.; Kara ve Birinci, a.g.e., s. 298. 
167 Akyüz, Türk Eğitim Tarihi M.Ö.1000-M.S. 2012, s. 204. 
168 Baymur, a.g.e., s. 32. 
169 Muallim Cevdet, a.g.m., s. 360. 
170 Hecelemenin söz konusu seslere dönüşmesi mektep hatıralarını anlatan kişilerin sehven eksik veya 

yanlış hatırlamaları ile ilgili olabilir. Fakat 1850-1920 yılları arasında mektebe devam eden farklı 

kişilerin benzer bilgiler aktarması hecelemenin ifade edilen şekilde değiştiğini ortaya koymaktadır.  
171 Necib Asım, a.g.e., s. 132.; Muallim Cevdet, a.g.m., s. 360.; Baymur, a.g.e., s. 32.; Kara ve 

Birinci, a.g.e., s. 298, 310, 355. 



161 
 

geçmişte yapılan hecelemeyi sayfa kenarında eleştirerek kendisi aşağıda verildiği 

şekilde okunmasını önermiştir: 

“Elif dediğimiz asla hareke kabul etmeyub daima sakin olur. Elif suretinde 
yazılan hemzeler daima harekât-ı mütenevvi’a ile müteharriktir. Mesela, 

 tabirleri hata; Hemze اكُ   ötre كاف + الف , اجِ   esre  جيم + الف , ابَ   üstün با + الف
 tabirleri sevab olup اكُ   ötre كاف + hemze , اجِ   esre  جيم + hemze , ابَ   üstün با +
 كا ,  جا ,با dediğimizde كا = الف + كاف ,  جا = ا لف + جيم , با =الف + با
lafızlarındaki elifler, eliftir.   َاُك   , اِج , اب lafızlarındaki elifler elif olmayıb 
müteharrik olduğu için hemze olduğu müntehi tarafından mübtediye ifade 
ve beyan olunması mercudur.” 172 

 Yukarıdaki açıklama ile yazar, uzun yıllar boyunca yapılmış olan galat-ı 

meşhuru düzeltmeye çalışmaktadır. Bu nedenle, ilk olarak ا harfinin harekesizken 

isminin “Elif”, harekeliyken isminin ise “Hemze” olduğunu belirtmektedir. Daha 

sonra hareke öğretimi sırasında heceleme yapılırken ا “elif” ismi yerine, “hemze” 

isminin kullanılması gerektiğini ifade etmektedir. Harekelerin öğretiminin nasıl 

yapılması gerektiğini açıkladığı bölümde; “Hemze üstün  َا, hemze esre  ِا, hemze ötre  ُا 

tabirleri ile birer birer okudub; elifü-sü  َنه, elife-se  يِى   elifü-tü  رُو  hecâlarında 

füsüne, feseyi, futuru deyu hecâlattırmak galatdır.  Ve minvali muharrer üzre 

okutdukda bir kerecik da hecelarını okudurlar.” diyerek yine yaygın yapılan bir 

hatayı ortaya koymaktadır. Ayrıca heceleyerek okuma bitirildikten sonra, bir kere de 

hecenin görüldüğü şekilde doğrudan -   ا   ا   ا - olarak okunmasını önerilmektedir. 

Elifbâda, okuma sırasında sadece yazıda mevcut olan harflerin seslerinin çıkarılması 

ve ek seslerden kaçınılması gerektiğine vurgu yapılmaktadır. Ayrıca yazar, harflerin 

Kur’anî tabir olunan seslerini çıkartmak suretiyle okumak gerektiğini ifade ederek 

Arap harflerinin mahreçlerine uygun okunması gerektiğine dikkat çekmektedir.  

Selim Sabit ise elifbâsında bahsi geçen bu iki hecelemeden farklı bir 

heceleme önerisinde bulunmuştur. Resim 3.15’teki sayfanın nasıl öğretilmesi 

gerektiğini şu cümlelerle izah etmektedir: 

“Harekeler dahi ber vech-i meşrûh (açıklandığı üzere) taʽlîm levhasında 
gösterilerek isim ve sadâlarıyla berâber vazʽ olunacak mahalleri âtî veçhile 

_____________________________ 
172 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 11-12. 



162 
 

(aşağıdaki şekilde) sıbyâna taʽlîm olunur. Şöyle ki evvelâ ( ؘ   ؚ  ؙ   ) 

harekeleri bu vechile levhaya resm edilerek isimleri yaʽnî (üstün, esre, ötre) 
taʽbîrleri vazʽ olunacak mahalleri gösterildikten sonra sadâları dahi (  َ  (اُ    اِ    ا
sûretiyle taʽlîm ve irâ’e kılınup (...) Örneğin, ( ج ) harfinin harekât-ı selâse 
(üç hareke, üstün, esre, ötre) ile hecelenmesinde “جيم üstün (  َج ), جيم esre     
 ( جُ  ) اُ  ( ج ) , ( جِ  ) اِ  (ج) , ( جَ  ) اَ  ( ج ) denilmeyüp belki ”( جُ  ) ötre جيم ,( جِ  )

denilerek teheccî olunduğu gibi kezâllik hurûf-ı imlâ ile telaffuz ve 
teheccîsinde dahi ( الف جيم ) üstün ( جا ), ( يا جيم ) esre (جى ), (واو جيم ) ötre ( 
 denilerek ( جو ) واُ  ( جُ  ) ,( جى) ئى ( جِ  ) ,( جا ) آ ( جَ  ) denülmeyüp belki ( جو
teheccî olunmalıdır.”173 

Yukarıdaki metindende anlaşılacağı gibi Selim Sabit, hareke öğretiminin şu 

şekilde yapılmasını önermektedir: 

 Harekeler talim levhasına yazılmalı. 

 Harekelerin isimleri (üstün, esre, ötre) ve üstün harekenin e, esre harekenin i, 

ötre harekenin ise u sesi verdiği ifade edilmeli. 

 Harekelerin harflerin neresine yazıldıkları izah edilmeli. 

 İmlâ harfleri ( ى و ھ ا ) harflerinden (ھ ا) harfleri üstün, ( و ) harfi ötre, ( ى ) 

harfinin ise esre makamında kullanıldığı açıklanarak sesleri ile birlikte öğretilmeli.  

 Harfler ve harekeler şekil ve isim olarak öğretildikten sonra okuma ve 

hecelemeye geçilmeli.  

Harf yönteminde harfin adı, harekenin adı ve ardından hareke doğrultusunda 

ortaya çıkan sesin söylenmesi şeklinde yapılan okuma, Selim Sabit’in önerdiği 

heceleme ile harfin hareke ile çıkan sesi, harekenin sesi ve ardından hareke 

doğrultusunda ortaya çıkan sesin söylenmesi şeklinde yapılmaya başlanmaktadır. 

Buna göre Selim Sabit, “(جüstün   َج جِ   esre ج) ,( جُ   ötre ج) ,( )” olarak değil “(اَ 174 ج)  َج, 

 şeklinde heceleme yapılmasını önermektedir.175 Aynı heceleme ”جُ  (اُ  ج) , جِ  (اِ  ج)

usulünü Elifbâ-yı Osmânî (h.1290/1874) isimli elifbâsında da “( َاَ  ب)  َ(اُ  بُ ) , بِ  (اِ  بِ ) ,ب 

_____________________________ 
173 Selim Sabit, a.g.e., s. 12, 14.; Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 12-13. 
174 Rehnümâ-i Muallimîn isimli eserinde harfi ( ج ) olarak harekesiz şekilde yazan yazar, zihinlerde 

harfin ne şekilde telaffuz edileceğini –harekeli olarak veya ismini kullanarak- muğlak bırakmıştır. 

Ancak Elifbâ-yı Osmânî isimli elifbâsının mukaddimesinde heceleme usulünü anlatırken ( َب ) 

yazarak harfin harekeli olarak söylenmesini önerdiği göstermiştir. 
175 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, y.y., s. 4. 



163 
 

 şeklinde tarif etmektedir.176 Bu haliyle Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî’de kadim ”بُ 

Elifbâ’nın hareke öğretim sayfasında izlenen yoldan farklı olarak her harfi ayrı ayrı 

 şeklinde harekelediğinden heceleme sırasında harekenin isminin سؙ  سِ  سؘ 

söylenmesine gerek duymamıştır. 

Selim Sabit, öncelikle harflerin Arapça isimlerini öğretip harekeleme 

sırasında yukarıda belirtildiği gibi harf ve harekelerin sesleri üzerinden heceleme 

yaptırırken; öğrencisi Muallim Rıfat, hocasının heceleme yapmadan doğrudan 

harekeli harfleri  ؘسؙ  سِ  س şeklinde okumayı tavsiye ettiğini belirtmektedir.177 Fakat 

Selim Sabit’in hazırladığı Risâle-i Elifbâiyye (h.1282/1866), Rehnümâ-i Muallimîn 

(t.y) ve Elifbâ-yı Osmânî (h.1290/1874) isimli eserler Muallim Rıfat’ın söylediklerini 

doğrulamamaktadır. Selim Sabit’in ses yöntemin ilk uygulayıcısı olduğunu 

düşünenler olmakla birlikte Selim Sabit, kendi hazırladığı eserlerde ilk olarak 

harflerin isimlerinin öğretilmesi gerektiğini defaatle tekrar etmektedir. Onun önerdiği 

yenilik, hareke öğretimi sırasında yapılan hecelemenin, harflerin ve harekelerin 

sesleri ile yapılmasıdır. Selim Sabit bu önerisiyle harflerin ve harekelerin seslerine 

dikkat çekmektedir. Dolayısıyla Selim Sabit’in ses yönteminin ilk uygulayıcısı değil 

ses yönteminin temellerinin atan kişi olduğu söylenebilir. 

Mehmed Cevdet ise Feyzü’l Amim fi Esrari’t Talim’de (1290/1874-75) 

heceleme yapmaya gerek olmadığını, harekeli harflerin doğrudan 

seslendirilebileceğini belirterek dönemin ilerisinde bir açıklamada bulunmaktadır. 

Elifbâsında önce imlâ harfleri ve cezmin öğretimi yapılmakta ardından harekelerin 

öğretimine geçilmektedir. İmlâ harfleri ile yazılan okunuşların uzun okunuş, 

harekelerle olan okunuşların ise kısa okunuş olarak ifade edildiği belirtilerek hareke 

öğretiminde izlenmesi gereken yolu şu şekilde açıklanmaktadır:178 

_____________________________ 
176 Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Matbaa-i Amire, s. 4. 
177 Kilisli Muallim Rıfat, a.g.m., s. 1352-1353. 
178 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 16-20. 



164 
 

1. İmlâ harfleri ile öğrenilen okuyuşlar üzerinden -ه harfinin verdiği ses üstün, ى 

harfinin verdiği ses esre, و harfinin verdiği ses ötre harekelerini ifade eder şeklinde- 

üstün, esre ve ötre harekeleri tarif edilmelidir.  

2. Öğrenciye harekelerin harfin neresine yazıldığı ve ismi söylenmelidir. 

3. Örnek okumalar yapılırken harfin üzerindeki veya yanındaki harekeler ve 

harfe verdikleri sesler düşünülerek kelimeler tane tane okunmalıdır. 

4. Öğrenci yanlış okuma yaparsa hocası kuralı kendisine hatırlatmalı hatasını 

kendisinin bulmasını sağlamalıdır.179 

Mehmed Cevdet ile aynı düşüncede olan Abdülcebbar Dağıstanî de, hareke 

öğretimi sırasında heceleme yapmaya gerek olmadığını Eser-i Hâme’de 

(h.1291/1874) şu cümlelerle izah etmektedir: 

“(...) Evvel sadâ ile sadâ verilmek lâzımdır ki, muhâtab evvel sadâdan 

eşkâlin hey'etini anlayup meselâ (  َاُ  , اِ  , ا ) dendiğinde muhâtab bilsin ki (  َ  ( ا
elifi fetha ile söyledi, (  ِا ) elifi kesre ile söyledi (  ُا ) yaʽnî elifi zamme ile 
okudu. Ve böylece başka harfler ne çok keskin ne çok alçak okuna! Bir 
hadd-i i’tidâlde okunmalıdır ki medd anlaşılmaya!”180 

Yukarıdaki açıklamadan hareke öğretimi sırasında heceleme yapılmaksızın 

harfin harekeli sesinin söylenmesinin yeterli olacağı anlaşılmaktadır. Ayrıca 

kelimeler okunurken uzatma yapılmaması konusunda uyarıda bulunularak gereksiz 

medli okuyuşların önüne geçilmesi hedeflenmektedir.  

1890’lı yıllara gelindiğinde usul-i cedid hareketinin elifbâlara yansıması 

olarak ortaya konan ses yönteminin yaygınlaştırılmaya çalışılması, harf yöntemi ile 

hazırlanan elifbâları da etkilemiş görünmektedir. Konuyla ilgili olarak Selim Sabit’in 

hareke öğretim sayfasının aynısı kullanan Tırnovalı Muhammed Nuri’nin, Müntehab 

Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1311/1896) heceleme yapmayı pösteki saymaya 

benzetilirken; Azmi’nin Elifbâ’sında (1312/1897) hecelemenin hiçbir manasının ve 

_____________________________ 
179 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 96-99. 
180 Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 8. 



165 
 

faydasının olmadığı vurgulanmakta; okuma sırasında harfleri, üzerine gelen hareke 

ile seslendirmenin yeterli olduğu belirtilmektedir.181  

Tahsin’in ise Osmanlı Elifbâsı’nda (1313/1896-98) hareke öğretiminde 

uygulanmak üzere yeni bir usul önerisinde bulunmaktadır. Bu usulü uygulama 

aşamaları şu şekilde sıralanmıştır:  

1. Harekenin tahtaya yazılması ve isminin söylenmesi, 

2. Öğretilen hareke ile sözlü çalışma yapılması, 

3. Öğretilen harekenin sayfasının tahtaya yazılması, 

4. Sayfanın hoca tarafından sesli okunması, 

5. Sayfanın öğrenciler tarafından sesli okunması, 

6. Öğrencilerin teker teker sayfayı okuması, 

7. Hatalı okumaların düzeltilmesi. 

Yukarıda ortaya konan aşamalardan anlaşılacağı üzere Tahsin, öğretilecek 

olan harekenin toplu usul ile önce kitap kullanılmaksızın ses olarak daha sonra 

tahtada yazılan kelimeler üzerinden gösterip yaptırma yöntemi ile çalışılmasını 

önermektedir.182  

Konu ile ilgili Abdullah Vehbi, Usûl-i İbtidâ’î yâhûd Muʽallimlere Rehnümâ  

(1315/1899) isimli eserinde harekelerin açıklanarak öğretilmesini önermekte, 

heceleme yapmaya gerek olmadan; harf, hareke ve metinlerin izah ve seslendirme ile 

öğretilebileceğini dile getirmektedir. Eserde harflerin mahreçlerine dikkat edilerek 

öğretilmesi gerektiği ifade edildikten sonra hareke öğretimi usulü şu şekilde 

anlatılmaktadır: 

“Harfler öğrenildikten sonra tahtaya bir harf yazıp üzerine üstün ( ََ ) 
işâretini çizip, bu işâretin ismi üstündür. Harfi  َب diye okutur. ب üstün  َب 

_____________________________ 
181 Örnek olarak bkz.: Azmi, a.g.e., s. 16.; Ş. Sami, a.g.e., s. 8-9.; Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 

43. 
182 Tahsin, a.g.e., 2-3. 



166 
 

demeyecekler sadece  َب diyecekler. Sonra ن çizip aynısını yaptırır. Daha 
sonra da dîğer harekelere geçilir.”183 

Yukarıdaki alıntıdan harfleri doğru şekilde öğrenen öğrencilerin harekeleri 

öğrenmekte zorluk çekmeyeceği; harekenin harfe verdiği ses söylenildiğinde 

öğrenilebileceği belirtilmektedir.184 

Ahmed Nazif de, Tertîb-i Sânî Elifbâ-yı Cedîd (h.1327/1910) isimli 

elifbâsında harekeleri heceleme yapmadan   ا   ا  ا şeklinde okumanın yeterli olduğunu 

belirterek “Ammâ usûl-i atîka hecesini terk ile usûl-i cedîd üzere okutuş usûl-i atîka 

hecesini hâşâ (asla) kabîh addetmek (kötü görmek) değildir.(…).” diyerek kendisinin 

yeni usulü benimsediğini ifade etmektedir. Ayrıca bu ifadelerin kendisinden önceki 

hocalara cehalet isnad etmek olmadığını da ifade etmektedir.185  

Hüseyin Fehmi ve Mehmed Galib ise hazırladıkları Feth-i Kırâ’at yâhûd 

Amelî ve Nazarî Elifbâ-yı Osmânî’de (1328/1913) harekelerin harflere verdikleri 

seslere dikkat çekerek hareke öğretiminde farklı bir yol önermektedir: 

“(…) Muallim elini yukarı kaldırarak ب’yi yukarı çekiniz با aşağı çekiniz بى 
sivri çekiniz بو dedirtmeli, bundan sonra ya muallim çocuklara ikinci defa 
hitap ederek ب’yi yukarı çekmeden okuyunuz  َب aşağı çekmeden okuyunuz 
 dedirterek hareke-i resmiyenin harfleri ne بُ  çekmeden sivri okuyun بِ

suretle okutturacağının keyfiyeti anlatılmış olur lakin bu keyfiyet tarif 
edilirken بُ , بِ  , بَ , بو , بى , با  suretleri tahtaya yazılmayacaktır.”186 

Yukarıdaki metinden de anlaşılacağı üzere, elifbâda harekeler önce sözlü 

öğretilmeye çalışılmaktadır. Ardından tahta kullanmaksızın harekeli harf önce 

uzatılarak aradında da kısa haliyle okutulmaktadır. Ders bu şekilde işlenerek 

öğrencilerin medli ve medsiz okuyuş arasındaki ses farkını kavraması 

amaçlanmaktadır. Diğer yandan hareke öğretimi sırasında hecelemeye gerek 

görülmemektedir. Zira öğrenciler harflerin seslerinden hareketle harekelerin nasıl 

okuttuğunu kavrayabileceklerdir. 

_____________________________ 
183 Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 10. 
184 Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 24. 
185 Ahmed Nazif, a.g.e., s. 3. 
186 Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 15-17. 



167 
 

Hareke öğretiminde bir taraftan heceleme yerine yeni usuller önerilirken diğer 

taraftan halen heceleme yapmanın çocuklar için uygun bir usul olduğunu düşünen 

eğitimci ve yazarlar da bulunmaktadır. Bu eğitimcilerden biri olan Dârü’t-Ta‘lim’in 

kurucusu Hacı İbrahim Efendi, 1880’li yıllarda padişaha yazdığı arzuhalde, Kur’an’ı 

Kerim öğretimine engel olmak için elifbâ öğretiminde hece usulünün terk edildiğini 

belirterek, bu durumu eleştirmektedir.187 Elifbâ yazarı Mehmed Şemseddin de, 

Çocuklara Kılavuz Elifbâ’da (1316/1899-01) Selim Sabit’in önerdiği şekilde 

heceleme yapmanın öğretimi kolaylaştırdığını belirtmektedir. Ona göre hareke 

öğretilirken ت- ا , üstün   ا ت şeklinde bir heceleme yapmak yerine ا ت   , ت- ا şeklinde 

okutulması daha uygundur.188 Aynı şekilde 1911 yılında Selanik’te yapılan 

öğretmenler kongresinde Kur’an öğretimi için en uygun usulün heceleme olduğunu 

belirten keğitimciler bulunmaktadır.189 1327/1909-12 yılında Mehmed Fahri 

tarafından hazırlanan Mürşidü’l Sıbyan Elifbâ’da da yeni bir heceleme önerisinde 

bulunulmaktadır. Buna göre   ت ح  (  ف  ) nin üstünü var’ف“ kelimesinin hecelemesinin ف 

) nın üstünü var’ح ,( ف ت  ) ( ت  ) nın üstünü var’ت  şeklinde yapılması ”( ف ت ح   ) ( ح 

önerilmektedir.190 

Buraya kadar harekelerin öğretimi ile ilgili verilen örneklerden kadim 

Elifbâ’dan sonra hazırlanan eserlerin hareke öğretim sayfaları dikkate alındığında 

şöyle bir süreç yaşandığı görülmektedir. h.1272/1856 yılında hazırlanan Elifbâ’dan 

h.1281/1864 yılında Necib tarafından hazırlanan Elifbâ-yı Osmânî’ye kadar kadim 

Elifbâ’daki hareke öğretim sayfasının aynısının kullanıldığı görülmüştür. Necib ise 

bir harfin üzerine üç harekeyi yazmak yerine her hareke için bir harf yazmayı tercih 

ederek harekelerin harflere verdiği sesleri daha açık hale getirmiştir. Selim Sabit 

tarafından h.1282/1865 yılında yayınlanan Risâle-i Elifbâiyye’de ise Necib’in 

hazırladığı sayfaya imlâ harflerinin de dâhil edilmesiyle büyük bir tablo 

oluşturulmuştur. Selim Sabit ve Necib’in hazırladıkları hareke öğretim sayfalarının 

ilerleyen yıllarda da tercih edildiği belirlenmiştir. H.1283/1867 yılında hazırlanan 

_____________________________ 

187 Musa Aksoy, Eğitimde Eski-Yeni Çatışması ve Dârü’t-Ta‘lim, Ankara, Akçağ Yay., 2013, s. 45.  
188 Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 4.;  
189Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 39. 
190 Mehmed Fahri, Mürşidü’l Sıbyan Elifbâ, y.y., Mehmed Hulusi Efendi Matbaası, 1327, s. 8. 



168 
 

Elifbâ Risalesi’nde ise hareke öğretimi daha açık hale getirilmiş ve her hareke ayrı 

bir konu olarak değerlendirilmiştir. 1290/1874-75 yılında Mehmed Cevdet, Feyzü’l 

Amim fi Esrari’t Ta’lim’inde hareke öğretimi yaparken bahsi geçen elifbâlardan 

farklı bir yol izlemiş, harekeleri harflerin müstakil şekilleri üzerine yerleştirmek 

yerine yazım sırasında aldıkları şekiller üzerinde öğretmeyi tercih etmiştir. Selanikli 

Tevfik ise 1304/1887-89 yılında yayınlanan Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’sinde, 

Mehmed Cevdet’in hareke öğretim sayfasını bir adım ileriye taşımış ve harflerin 

alamet-i farikalarına vurgu yaparak her bir harekeyi ayrı konu başlığı altında ele 

almıştır. İlerleyen yıllarda hazırlanan elifbâlarda bu yenilikler uygulanmaya devam 

etmiştir. Hareke öğretimi sırasında ders sırasında yapılan heceleme bir kısım yazar 

tarafından önce değiştirilmiş daha sonra terk edilerek harekeli harfler doğrudan 

okunmaya başlanmıştır. Diğer bir kısım yazar ise Kur’an öğretimi için en uygun 

yöntemin heceleme olduğu düşüncesiyle yeni heceleme usulleri geliştirilmeye devam 

etmiştir.  

3.4.1.1.1.5. İşaretlerin Öğretilmesi 

Kur’an’ın seslendirilebilmesi için önemli bir yere sahip olan işaretler yazarın 

tercihine göre öğretilmekte herhangi bir sıra bulunmamaktadır.  

Tenvin İşaretinin Öğretimi: Kadim Elifbâ’da harekelerden sonra tenvin 

işaretinin öğretimine geçilmiştir. ا harfinden ى harfine kadar tüm harfler iki üstün, iki 

esre ve iki ötre ile Resim 3.19’daki gibi harekelenmiş ve bu harekelerin öğretiminde 

de heceleme yapılmıştır. 



169 
 

 

Resim 3.19: Kadim Elifbâ’da (t.y) Tenvin ve Cezm Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde harfin üzerindeki harekelerin çok ve harflerden nispeten 

uzak yazıldığı görülmektedir. Bundan dolayı heceleme gerektiği anlaşılmaktadır. 

Çünkü heceleme yapıldığı takdirde öğrencilerin tenvinli okumayı daha iyi 

kavrayacakları kabul edilmektedir. Fakat harfin ismi, işaretin ismi ve ortaya çıkan 

sesin söylenmesi şeklinde yapılan heceleme zamanla değişerek öğrencinin öğrenme 

sürecini zorlaştırmaktadır. Zira konu ile ilgili Balıkhane Nazırı Ali Rıza Bey (1842-

1928), elifbâ harflerinin öğrenciler tarafından tam olarak kavranmadan 

ezberlendiğini, bunun ise yanlış bir uygulama olduğunu söylemekte ve işaretlerin 

öğretiminin şu şekilde yapıldığını ifade etmektedir: 

“Bir üstün, bir esre, iki üstün, iki esre harekeleri gösterilir, bu harekeler 
‘elif küsün enni, elif kesa inni, elif kötür önni’ diye bir nevi vezin ile 

okutturulurdu. Bu cihetle lafz-ı elifbâ demeyi (elifbânın seslerini 
söylemeyi) hocanın lisânında istimâʽından (duyarak) belleyip, hâlbuki 
resm-i hurûf (harflerin şekilleri) hakkıyla irâ’e edilmediğinden 

(gösterilmediğinden) çocuk elifbâ cüzünün müntehâsı (sonu) olan ebcede 
geldiği hâlde hurûfâtın eşkâlini (harflerin şekillerini) ber-vech-i lâyık 
(layıkıyla) tanıyamazdı.”191  

_____________________________ 
191 Ali Rıza Bey, a.g.e., s. 13-21.  



170 
 

Ali Rıza Bey’in ifadelerinden hareketle “elif iki üstün en, elif iki esre in, elif 

iki ötre ûn” şeklinde olması gereken heceleme, harf düşmeleri ve kelimelerde 

değişmeler meydana gelmesi sebebiyle “elif küsün enni, elif kesa enni, elif kötür 

enni” şeklinde anlamsız bir hale dönüştürüldüğü anlaşılmaktadır. Benzer hatıralar da 

öğrencilerin harekenin harfe verdiği sesi ve hecenin okunuşunu kavramadan, 

hocadan duyduğunu ezberleyerek sayfaları öğrenemeden geçtiklerini, cüzü bitirmiş 

olsalar bile Osmanlı Türkçesi ve Kur’an’ı arzu edilen şekilde okuyamadıklarını 

ortaya koymaktadr.192 Tenvin harekesinin öğretimi ile ilgili olarak Hasan Âli Yücel 

(1897-1961) şu açıklamayı yapmaktadır: 

“(…) Sonra tenvin dedikleri ‘iki üstün iki esre iki ötre” geliyordu. O zaman 

harfler şöyle okunuyordu:  
-En, in, ün; ben, bin, bun; ten, tin, tün… 
Asıl güçlüklerden biri sağdan yazılan Arap harflerinin başta, ortada ve 

sonda aldıkları muhtelif biçimlerin hep ayrı ayrı olması idi.”193 

Yukarıdaki alıntıdan anlaşılacağı gibi Yücel, tenvin harekenin kendisine 

heceleme yaptırılmaksızın öğretildiğini belirtmektedir. Mehmed Rüşdî’de kadim 

Elifbâ’da olduğu gibi Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) tenvin harekenin öğretimi 

sırasında 34 harfin üzerine üç hareke koyarak 102 heceyi aynı çizelgede vermektedir. 

Sayfa kenarında tenvin ile ilgili “  ا   ا   ا dediğimizde her bir harfin altında ve üstünde 

örneğin   ا   ا   ا gibi birer  ْن yani gizli ن harfi varsa da bu risalede çocuklara anlatılması 

zor olur” açıklamasına yer vermiştir.194 Bu açıklama ile yazar, tenvin harekenin harfi 

nunlamak olduğunu belirtmekte ancak öğrencinin tenvini gördüğünde harfi doğru 

seslendirmesinin yeterli olduğunu düşünerek bu aşamada öğrenciye gizli ن’nun 

varlığından bahsetmenin uygun olmadığını ifade etmektedir. Buna göre tenvinli 

heceleme yapılırken “Hemze iki üstün (en)   ا, hemze iki esre (in)   ا, hemze iki ötre (ûn) 

ن ىاَ  şeklinde öğretilmesi gerektiğini belirtmekte ve “Elif küsün (enni) ” ا   , elif kesen 

(inni) اِن ى , elif kütüv (ûnnû) انُ و ” şeklinde okumanın yerleşmiş bir yanlış olduğunu 

vurgulamaktadır. Yazar bu derste, hemze iki üstün   ا, hemze iki esre   ا, hemze iki ötre   ا 

şeklinde bir hecelemeye gerek olmadan doğrudan   ا   ا   ا sesleri ile okumanın yeterli 

_____________________________ 
192 Yahya Kemal, a.g.e., s. 1-2; 21-29; Muallim Naci, a.g.e., s. 23.; Ayrıca bkz.: Batır, a.g.e., s. 28.; 

Kara ve Birinci, a.g.e., s. 320-322, 355.  
193 Yücel, a.g.e., s. 34-44. 
194 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 10-15. 



171 
 

olduğunu ifade etmektedir.195 Selim Sabit ise harekelerin öğretiminde önerdiği 

hecelemeyi tenvinin öğretiminde de önermekte ve (ب ) iki üstün ( بًا ), (ب ) iki esre 

 ( ب) ,( ب  )  اين ( ب) ,( باً)  أن ( ب) ;şeklinde heceleme yapılmayıp ( ب  ) iki ötre ( ب) ,(ب  )

  şeklinde heceleme yaptırmaktadır.196 ( ب  )  أون

İncelenen elifbâların bazılarında tenvinin daha iyi kavranması amacıyla çeşitli 

tanımlar yapılmaktadır. Konuyla ilgili olarak Necib, tenvini “bulundukları harflere 

birer ن ilave etmek” olarak açıklarken Mehmed Cevdet, tenvinin hangi harfin 

üzerinde bulunursa o “harfi yarım sesli bir ن ile yazılmış gibi” okutacağı 

belirtmektedir.197 Dağıstanî ise üstün, esre, ötre harekeden sonra tüm harfleri 

gruplandırılarak ( ًتاًت   , ب بًا ,ا ا ح   , و و   , ھ ه  …) , (…  م  …) ,( …ح   şeklinde (… س س   , ن ن   ,م 

tenvinli okuma örneklerine yer vermiştir.198 Tenvin harekenin öğretimi sırasında 

üstün ve iki üstün harekenin aynı harf üzerine yan yana yazılarak verilmesi ve her bir 

harfin ayrı ayrı harekelenmiş olması öğrencinin harekeli harfin sesini kolay 

kavrayabilmesi ve üstün ile iki üstün hareke arasındaki şekil ve ses farklılıklarını 

algılayabilmesi açısından yeni bir usul olmuştur. Birçok elifbâda konunun daha iyi 

kavranması amacıyla tenvin   انُْ =ا   ,انِْ = ا   ,انَْ =ا şeklindeki yazılışlarla veya   ذ   ذ   ذ yazıldığı 

halde  ْذُنْ  ذِنْ  ذَن okunur gibi izahlarla görselleştirilerek anlatılması önerilmektedir.199  

Cezm İşaretinin Öğretimi: Kadim Elifbâ’da tenvinden sonra cezmin öğretimi 

yapılmaktadır. Alfabetik sıraya göre üstün, esre ve ötre ile harekelenen harflerle, o 

sayfada öğretimi yapılan harf, cezmli olarak birleştirilmekte ve elifbânın sonuna 

kadar tüm harflerin cezmle okunuşuna Resim 3.19’daki gibi yer verilmektedir.200 

Bahsi geçen resimde de görüleceği gibi tüm sayfa boyunca harfin cezmli sesi 

üzerinde durulmakta ve sada-yı asliye olarak ifade edilen gerçek sesi pekiştirilmeye 

_____________________________ 
195 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 12. 
196 Selim Sabit, Rehnümâ-i Muallimîn, s. 14. 
197 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 6.; Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 76.; Mihri, a.g.e., s. 27.; Ahmed 

Fazıl, a.g.e., s. 43.; Darüşşafaka Elifbâsı, s. 16-17. 
198 Abdülcebbar Dağıstanî, Eser-i Hame, s. 9. 
199Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 6.; Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 76.; Tırnovalı Muhammed Nuri, 

a.g.e., s. 44, 45.; Mihri, a.g.e., s. 27.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 43.; Darüşşafaka Elifbâsı, s. 16-17. 

Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 4-11.; Fikri, a.g.e., s. 42.; Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 32.; Mahmud 

Nedim, a.g.e., s. 3-4. 
200 Elifbâ Cüzü, s. 6. 



172 
 

çalışılmaktadır. Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) diğer hareke ve işaretlerin 

öğretiminde olduğu gibi cezmin öğretiminde de galat-ı meşhurlara karşı uyarıda 

bulunulmaktadır. Cezmin öğretimi sırasında (elif bey lüsü)  ْنَب, (elif bey lese)  ْيِب, (elif 

bey lütü)  ْرُوب tabirleriyle gerçekte olmayan ي ve ل  harflerini okutmanın, sonrasında 

da o harflerin aslında orda olmadığını açıklamanın zor ve zahmetli olduğu 

vurgulanmakta ve aşağıda görüleceği gibi kadim Elifbâ’dan farklı bir ders 

hazırlanmaktadır (Bkz. Resim 3.20).201 

 

Resim 3.20: Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) Cezmin Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere cezmli okuma örneklerinin 

bulunduğu 33 harfe yer verilen çizelgede 99 ayrı hece çalışılmaktadır. Nuhbetü’l 

Etfâl’de bu ders okunurken yalnızca  َْابُْ  اِبْ  اب şeklinde seslendirmenin yeterli olduğu 

ifade edilmekte ve herhangi bir hecelemeye gerek duyulmamaktadır. Ancak 

yukarıdaki sayfa incelendiğinde, ilk kutucuktaki ب harfinin  َْابُْ  اِبْ  اب olarak 

okunması, Kur’an-ı Kerim okumayı bilen biri için bile zordur. ا harfi üstün, ب harfi 

de cezm ile harekelenmiş ve ا harfinin harekesi olarak seslendirilmesi beklenen esre 

ve ötre, ب harfinin üstüne ve altına yazılmıştır. Aynı yazılış harflerin çoğu için 

geçerlidir. Bu durumda öğrencinin harekeli harfi nasıl seslendireceğini algılaması da 

_____________________________ 
201 Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 13. 



173 
 

oldukça zorlaşmaktadır. Diğer yandan bu ders alfabeyi bilenler tarafından melodik 

olarak ezberden seslendirilebilir. Fakat o durumda da seslendirme olacağından 

gördüğünü okuma olmayacaktır. 

Elifbâlarda cezmin görevi ile ilgili farklı ifadelere yer verilmektedir. 

H.1275/1859 yılında hazırlanan Usûl-i Cedîde Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü’nde cezm 

için “ulaştırır” ifadesi kullanılırken, Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’nin (1304/1887-89)  

yazarı Selanikli Tevfik, “cezm işareti hangi harfin üzerinde bulunursa o harf ile 

evvelinde bulunan harfin birlikte bir ses çıkaracağı” belirtilmektedir.202 Mihri, bu 

işaretin “birden çok kaç harf okunacaksa onların en gerisindekinin üzerine 

konulacağını” ifade ederken,203 Ali Hıfzı cezm işaretinin hangi harfin üzerine gelirse 

“o harfi sağ tarafındaki harfin sesiyle vurdurarak okumak” gerektiğini 

söylemektedir.204 Ahmed Fazıl, cezm bir harfin üzerine gelirse “o harfi kendinden 

önce gelen harfe bağlayarak okutur” açıklamasına yer verdikten sonra, eğer önceki 

harfin harekesi üstün ise üstünlü, esre ise esreli, ötre ise ötreli, okutacağını dile 

getirmektedir.205 Fikri ise üzerinde “cezm işareti olan harfin ne üstün, ne esre ne de 

ötre olarak okunacağını harfin ancak kendi sesinin çıkarılacağını” vurgulayarak 

harfin mahrecini anlatan farklı bir tanımlama yapmaktadr.206 Cezmli okuma örnekleri 

genellikle hece okumaları ile başlamakta daha sonra kelimelere geçilmektedir.207 

Şedde İşaretinin Öğretimi: Kadim Elifbâ’da şeddenin öğretimi için özel bir 

başlık açılmadığı gibi elifbâda dualara kadar şeddeye yer verilmemiştir. H.1272/1856 

yılında basılan Elifbâ Cüzü’nde herhangi bir açıklama yapılmadan şeddenin öğretimi 

ele alınırken, Nuhbetü’l Etfâl’de (h.1274/1858) şedde için sadece bir satır ayrılmıştır. 

H.1279/1859 yılında basılan Elifbâ Cüzü’nde şeddenin Arapça’da kullanılan bir 

işaret olduğu ve bir harfi iki kere okuttuğuna dair bilgi verilmiş ilerleyen yıllarda bu 

_____________________________ 
202 Usûl-i Cedide Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü , s. 4.; Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 14. 
203 Mihri, a.g.e., s. 16. 
204 Ali Hıfzı, a.g.e., s. 6. 
205 Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 11. 
206 Fikri, a.g.e., s. 38. 
207 Örnek olarak bkz.: Ali Hıfzı, a.g.e., s. 6.; Ahmed Hamid, a.g.e., s. 14.; Muhammed Eşref, a.g.e., s. 

13.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 15.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 22.; Abdulkadir, a.g.e., s. 17.; Fikri, 

a.g.e., s. 67. 



174 
 

açıklama sıkça tekrar edilmiştir.208 Daha sonra bu açıklama bir adım ileriye taşınarak 

elifbâlarda şedde yazılı ve  ْجَنْ  - نَتْ  = جَن تْ  , امُْ  - مَتْ  = امُ ت şeklinde görsel olarak 

kavratılmaya çalışılmıştır.209 Fikri şeddeyi, “üç dişli bir işarettir. Herhangi harfin 

üzerine konursa o harfi bir kere harekesiz (sakin) bir kere harekeli (müteharrik) 

olmak üzere iki kere okutur. Hangi harfin üzerinde teşdid varsa o harfin bulunduğu 

kelime mutlaka Arapçadır.” diyerek izah etmektedir. Ali Hıfzı ise “üzerine geldiği 

harf cezm varmış gibi tutulup, sonra harekesiyle okunur, yani bir harfi iki kere 

okutturur” olarak tanımlarken, Eğinli Mehmed Nuri, şeddeli harflerin “az sıkılarak” 

okunacağını belirtmektedir.210 Mehmed Cevdet de elifbâsında şedde hakkında bilgi 

verip görsel olarak izah etmenin yanı sıra şeddeyi pekiştirmek için aşağıdaki Resim 

3.21’de görüleceği gibi oldukça farklı bir yol denemiştir.  

 

Resim 3.21: Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) Şeddeli Kelimelerin 

Yazılışı. 

_____________________________ 
208 Örnek olarak bkz.: Elifbâ Cüzü, 1272, s. 8.; Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 15.; Elifbâ Cüzü, 1279, s. 

4.; Usûl-i Cedide Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü, s. 4.; Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 77-78.; Mihri, 

a.g.e., s. 20. 
209 Örnek olarak bkz.: Necib, a.g.e., s. 26, 25. , Mihri, a.g.e., s. 20.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 26.; Fikri, 

a.g.e., s. 8.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 38.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 39.; Hıfzı ve Cevad,  a.g.e., s. 

24.; Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ, s. 41.; Fehmi ve Galib, a.g.e., s. 30.; Mehmed Salih, 

a.g.e., s. 26. 
210 Örnek olarak bkz.: Fikri, a.g.e., s. 39.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 26.; Eğinli Mehmet Nuri, a.g.e., s. 40. 



175 
 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere dualarda yer alan tüm şeddeli 

kelimeleri parantez içinde cezmli ve harekeli olarak açık şekilde yazılarak her bir 

kelimenin kolaylıkla kavranabilmesi sağlanmak istenmiştir.211 

3.4.1.1.2. Ses Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâlar 

Savti ve fonotik yöntem de denilen ses yöntemi günümüzde tanımlanırken, 

temel dayanağının harflerin sesleri olduğu ifade edilmektedir. Bu yönteme göre, bir 

kelimenin telaffuz edilebilmesi için o kelimedeki harflerin isimlerinin değil, 

seslerinin bilinmesi gerekmekte, öğrenilen sesler daha sonra sesin sembolü olan 

harflerle birleştirilmektedir. Bu yöntemde harfin şekli gösterilip, sesi öğretilirken 

öğrencinin dikkati hocanın dudaklarının hareketine çekilmektedir.212 Bu şekilde sesli 

ve sessiz harfler öğretildikten sonra görülen ve işitilen tüm hece, kelime ve 

cümlelerin okunabileceği kanaati hâkimdir. Ses yönteminde okunan metnin görsel 

olarak kavranması ve doğru seslendirilmesi üzerinde yoğunlaşılması dolayısıyla 

okuduğunu anlamada yeterince verim alınmamakta ancak okuma, hızlı ve kolay 

öğrenilmektedir. Ses yönteminde resimlerden istifade ederek harfleri öğretenler 

olduğu gibi çocuğun resimlere odaklanması dolayısıyla sesleri kaçırabileceği 

endişesiyle bu uygulamaya karşı çıkanlarda bulunmaktadır.213 Ayrıca ses yöntemi ile 

hazırlanan elifbâlarda genellikle sesli harflerle başlanmakta, harfler, alfabetik sıraya 

göre değil, yazılı anlatımdaki kullanım sıklığı ve yazılış kolaylığı dikkate alınarak 

oluşturmuş gruplar halinde veya teker teker öğretilmektedir.214 

Günümüzde ses yöntemi ile okuma öğretilirken sesli harfler ağızdan çıktığı 

gibi sessiz harfler ise doğal seslerden istifade edilerek öğretilmektedir. Arap 

alfabesindeki tüm harflerin sessiz olması sebebiyle bu usul Osmanlı Türkçesine 

uyarlanırken, dilin kendine has yapısından etkilenmiş ses yöntemi esasına göre iki 

_____________________________ 
211 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 50-51. 
212 Gray, a.g.e., s. 91. 
213 Hayati Akyol, Türkçe İlk Okuma Yazma Öğretimi, Ankara, Pegem A Yay., 2005, s. 78.; Güneş, 

a.g.e., s. 169.; Binbaşıoğlu, a.g.m., s. 11.; Necla Beyazıt, “İlk Okuma Yazma Öğretiminin 

Kazandırılmasında Çözümleme Yöntemi ve Ses Temelli Cümle Yönteminin Farklı Bakış 

Açılarıyla Değerlendirilmesi”, Mustafa Kemal Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, 2007, s. 33-34. 
214 Namık Kemal Şahbaz, a.g.m., 57-58. 



176 
 

ayrı usul takip edilerek elifbâ hazırlanmıştır. Birinci usulde harfler, cezmin harfe 

verdiği ses ile ikinci usulde ise harfler üstün harekenin harfe verdiği ses ile 

öğretilmiştir. 

3.4.1.1.2.1. Harflerin Seslerinin Öğretilmesi 

İncelenen elifbâlardan hareketle ses yönteminin bugün tanımı yapılan şekilde 

Osmanlı Türkçesi’ne uygulanmasının tedrici olarak gerçekleştiğini söyleyebiliriz. 

Osmanlı coğrafyasında ses yöntemi olarak bilinen birinci grup elifbâ 1847 yılında 

yayınlanan talimatta önerildiği gibi harfleri isimleriyle değil üstün harekeli sesleri ile 

öğretmeyi hedeflemektedir. Bu elifbâların ilk örneği, 1308/1891-93 yılında 

Selanik’te İsmail Hakkı Elifbâsı ismiyle yayınlanan eserdir. İsmail Hakkı elifbâsında 

o yıla kadar yapılmamış bir uygulamaya yer vermiş ve harflerin öğretimine Osmanlı 

Türkçesi’nde sesli harf olarak kullanılan imlâ harfleri ile başlamıştır. Sessiz harfleri 

de isimleri yerine, üstün harekeli seslerini öğreterek hece ve kelimelerin okunuşuna 

geçmiştir.215 İsmail Hakkı’nın elifbâ öğretimi sırasında uyguladığı bu yöntem, daha 

sonra başka elifbâlarda da uygulanmıştır.216 

İsmail Hakkı’nın hazırladığı elifbâ ile başlayan bu yöntem, 1911 yılında 

Selanik’te yapılan öğretmenler kongresinde konu olmuş ve harflerin yeni hazırlanan 

elifbâlarda üstün harekeli sesleri ile öğretilmesi kararı alınmıştır.217 1339/1923 

yılında Mustafa Hamid tarafından yazılan Resimli Elifbâ’nın önsözünde bu usulün 

elifbâ öğretimi için daha iyi olduğu, “Bu gün terbiye-i fenne (eğitim bilimlerine) 

riayetkâr hiçbir mekteb yoktur ki elifbâ tedrisinde usul-i savtiyye’yi kabul etmemiş 

olsun. Bu usulün memleketimizde nisbeten yeni ve kısa bir tarihçesi vardır.” 

cümleleriyle izah edilmektedir. Yazar, İstanbul Dâru’l Muallimîn’i Âliye Tatbikat 

_____________________________ 
215 Ses yönteminin izlerini taşıyan bu usul, sessiz harflerin öğretimi dikkate alındığında aslında harf 

yöntemine de benzemektedir. Zira yazar, sessiz harflerin öğretimi sırasında د , ج görselini verdiği 

harflerin دال ,جيم olan isimleri ile değil ce, de olarak öğretilmesini istemektedir. Tüm sessiz 

harflerin öğretimi tamamlandıktan sonra hece okumalarına geçilmektedir. Harflerin görselinde 

harfe “e” sesini vermeye yarayan imlâ harflerinden “ه” veya üstün hareke olmadığı için bahsi 

geçen bu harfler ce, de olarak öğretildiğinde esasen kendi sesleri ile öğretilmemiş, yeni bir isim ile 

isimlendirilmiş olmaktadır.  
216 Ahmet Şükrü, a.g.e., s. 3.; Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, 1339, s. 4-6.; Abdülkadir, a.g.e., .s 7. 
217. Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 38-39. 



177 
 

Mektebinde ses yöntemi ile harf öğretimi sırasında; ince harflerin e sesi, kalın 

harflerin a sesi ile telaffuz edilerek öğretilmesi gerektiğini öğrendiğini 

belirtmektedir.218 Bu usul esas alınarak yapılan elifbâ öğretimi kongre ve sonrasında, 

harflerin isimleriyle öğretilmesi ile üstün harekeli sesleri ile öğretilmesi arasında 

okuma yaparken karşılaşılan zorluk bakımından büyük bir fark olmadığı gerekçesiyle 

zaman zaman eleştirilmiştir.219 

İsmail Hakkı kendi adını taşıyan elifbâsında (1308/1891-93) harfleri üstün 

harekeli sesleri ile öğretmektedir. Elifbâsında harfleri 7 gruba ayıran yazar, ilk grupta 

imlâ harfleri olarak isimlendirilen ve Osmanlı Türkçesi için sesli harf görevi gören 

harfleri vermektedir. İsmail Hakkı Elifbâsı’nda ظ , ط , ق , غ , ع , ض , ص , خ , ح 

harflerinin seslerinin kalın olarak çıkarılması gerektiği belirtilmekte hatta bu kalın 

harflerden sonra gelen seslerin de -istisnalar olmakla birlikte- kalın okunduğu ifade 

edilmektedir. Elifbâda yer verdiği birkaç dipnotta kalın harflerin mesela, صه olarak 

yazılsa bile صا olarak okunması gerektiği vurgulanmaktadır. Harflerin Osmanlı 

Türkçesi açısından doğru olarak seslendirilmesine önem veren yazar, ض harfinin 

genellikle yazıda ظ olarak okunması dolayısıyla ظ olarak öğretilmesini tavsiye 

etmektedir.220 Mehmed İzzet de, Yeni Kırâ’atten Elifbâ ’sında (h.1328/1910) birinci 

sütunda “telaffuz adı” başlığı altında harflerin Osmanlı Türkçesi isimlerine, ikinci 

sütunda ise “kıraatte suhulet için telaffuz” başlığı altında üstün harekeli seslerine yer 

vererek okuma sırasında kolaylık olması açısından harflerin öğrencilere üstün 

harekeli sesleri ile öğretilmesini önermektedir.221 Harfleri üstün harekeli sesleri ile 

öğretmeyi hedefleyen elifbâlardan biri de Mehmed Ali Harputi’nin 1326/1909 

yılında hazırladığı, Resimli İlâveli Nev Usûl Taʽlîm-i Kırâ’at yâhûd Elifbâ-yı 

Türkî’dir (Bkz. Resim 3.22).222 

_____________________________ 
218 Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, 1339, s. 4-6. 
219 M.Şerif, a.g.e., s. 23-24.; Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 38-39 
220 İsmail Hakkı, a.g.e., s. 22-23, 25, 27, 14. 
221 Mehmed İzzet, a.g.e., s. 7. 
222.Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 2-5. 



178 
 

. 

Resim 3.22: Nev Usûl Ta’lim-i Kırâat yahud Elifbâ-yı Türkî’de (1326/1909) Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi harf öğretimi sırasında her harfin 

karşısına o harfle başlayan bir resim koyulmuş ve harfler dört gruba ayrılmıştır. 

Resimde olan nesnenin birkaç kez tekrar ettirilip ilk harfine dikkat çekilerek harfin 

üstün harekeli sesi ile öğretilmesi önerilmiştir. Aynı elifbânın ilerleyen sayfalarında 

 yazılarak harflerin sadece Türkçede د= ض , ث = س= ص , ه = ح , ض= ذ= ز = ظ , ت= ط

kullanıldıkları sesleri ile öğretilmesi istenmiştir.223 

Harf yönteminden ses yöntemine geçiş mahiyetinde değerlendirilecebilecek 

olan ikinci grup elifbâ, Rusya Türklerinden İsmail Gaspıralı tarafından yazılmıştır. 

Ses yönteminin ilk uygulayıcılarından olan Gaspıralı, Çernyayevski224 tarafından 

_____________________________ 
223 Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 16. 
224Aleksey Osipoviç Çernyayevski: Gori DarülMuallimîn Mektebi İslâm Şubesi müdürüdür. 

Türkyılmaz, a.g.e., s. 26. 



179 
 

yazılmış Vétén Dili225 adlı eserden etkilenerek Hâce-i Sıbyân (1890) isimli elifbâsını 

hazırlamıştır.226 Ses yöntemi üzere hazırladığı elifbâsını “Usul-i savtiye bendelerinin 

icadı değildir. Biz yalnız Türkçeye tatbik ettik” diyerek açıklamıştır.227 Gaspıralı ses 

yöntemi hakkındaki düşüncelerini vermiş olduğu bir konferansta şu cümlelerle izah 

etmektedir: 

“(…). İkincisi ise usul-i savtidir. Şimdiki, buradaki usule göre hoca efendi 

diyor:  
- Bu الف   Çocuk da: الف … 
Hoca efendi:   

- Bu ب … Çocuk da: ب …  
- Oku bakalım şimdi!  

  ... الف به -
- Hayır öyle değil; آب  
Çocuk şaşar kalır. Ne münasebet? ا  ile ب bir yere bittabiî gelince الفبه olur. 

Neden آب olsun?  
Çocuk bu hususta pek haklı. ا insanın ağzından çıkan savtın biridir. Hakeza 
 Be’nin de sâkin olarak b olduğu gösterilirse, sonra ikisi , ا de öyle. Elifin ب
bir yere gelince çocuk الف- به   diye okumaz.(...) Şu hâlde yan yana gelince “ 

 der (…).”228 ” آب

Gaspıralı, yukarıdaki ders örneğinde, hocanın harflerin sadece isimlerini verip 

seslerini öğretmediği takdirde öğrencilerin okuma öğrenmekte nasıl güçlük 

çekeceklerini örneklerle gösterilmektedir. Harfin sadece isimleriyle öğretilmesi 

halinde iki harf yan yana geldiğinde çocuk iki harfin isimlerini yanyana okuyacaktır. 

Hâlbuki Gaspıralı harf öğretimi sırasında ا harfinin aynı zamanda   ا olarak da 

okunabileceği, ب harfinin de cezm işaretli olarak “b” sesi ile verilmesinin bu sorunu 

çözebileceğini ifade etmektedir. Gaspıralı’nın önerdiği ses yöntemi elifbâ öğretimi 

açısından önemli bir gelişmedir.  

_____________________________ 
225 Çernyayevski, Vétén Dili, 7.bs., Tiflis, Levit ve Mesnigin Şirket-i Matbaası, 1328. Kafkasya’da 

(Azerbaycan’da) usul-i cedid mekteplerinde Türkçe öğretmek amacıyla kullanılan ses yöntemi 

üzere hazırlanmış elifbâdır.  
226 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Türkyılmaz, a.g.e., s. 26-27. 
227 İsmail Gaspıralı, “İkdam Makalesi Münasebetiyle”, Tercüman, 10 İyul, 1913, s. 152. akt. 

Türkyılmaz, a.g.e., s. 6.  
228 İsmail Gaspıralı, “Tedrisat-ı Umumiye Hakkında”, Sırat-ı Mustakim, 10 Temmuz 1324, S:49, s. 

364.  



180 
 

Gaspıralı’nın hazırladığı Hâce-i Sıbyan’da (1890) harfler gruplar halinde 

isimleri ile birlikte seslerine de vurgu yapılarak öğretilmektedir (Bkz. Resim 3.23).229 

 

Resim 3.23: Hâce-i Sıbyân’da (1890) Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki örnek sayfada görüleceği gibi harflerin isim ve seslerinin birlikte 

öğretilmesi, harflerin yazdırılarak kavratılması önerilmekte ve bir gruptaki harfler 

öğrenilmeden diğer gruba geçilmemesi tavsiye edilmektedir. İlk öğretilen grup 

içerisinde imlâ harflerinden ا ve ى harfi, 2. grupta ه ve 4. grupta و harfinin olması 

yazarın sesli harf görevi gören harfleri önceleyerek harf öğretimi yaptığının 

göstergesidir. Bu elifbâdaki diğer farklılık ise harf sıralamasının değişmiş olmasıdır. 

Elifbâda karışık olarak öğretilen harflerin sıralaması yapılırken, önce Osmanlı 

Türkçesi sonra Arapça kelimelerde kullanılan harflerin öğretimine yer verildiğine 

dair açıklamalar bulunmaktadır. Eserde harflerin mahreçlerinin öğretimine önem 

_____________________________ 
229 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 1-3. 



181 
 

verilmekte ض , ظ , ط , ص , ث harflerinin ذ , ت , ز , س harflerinin seslerine bir 

dereceye kadar benzediği ancak س ile ز ; ص ile ظ arasındaki ses farkını anlatmanın 

zor olmadığı belirtilmektedir.230 Harflerin yer aldığı gruplardaki sıralama şu 

şekildedir: 

1.grup: ر , د , ى , ن , ت , ب , ا 

2. grup: ه  

3. grup: س  

4. grup: و 

5.grup: ز , خ , ق 

6. grup: م , لا , ل  

7. grup: غ 

8.grup: ك  

9.grup: ش , چ 

10.grup: ع , ح , ف 

11.grup: ژ  , ج  

12.grup: پ 

13.grup: ض , ظ , ط , ص , ث.  

Gaspıralı’nın Hâce-i Sıbyan’da (1890), harf öğretimini elifbâ boyunca 

gerçekleştirdiği ve öğrencinin bilmesi gereken okuma kurallarını harf gruplarının 

aralarında öğretmeyi hedeflediği anlaşılmaktadır. Harfleri tedrici olarak öğretmek 

için gruplara ayırması, harflerin sıralamasını değiştirmesi ve harflerin seslerine vurgu 

yapması Gaspıralı’nın elifbâ öğretimine katmış olduğu önemli yeniliklerdir. 

Harflerin gruplara ayrılarak veya teker teker öğretilmesi ilerleyen yıllarda 

yaygınlaşmaya başlamıştır.231 

Gaspıralı gibi sessiz harflerin asli seslerini ortaya çıkarmak için cezmli sesleri 

ile öğretilmesini gerektiğini ifade eden yazarlardan biri olan Mehmed Masum’un 

_____________________________ 
230 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 25. 
231 Örnek olarak bkz.: İsmail Hakkı, a.g.e., s. 9-16.; Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 6-8.; Ahmed Cevad, a.g.e., 

s. 3.; Fikri, a.g.e., s. 5.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 3.; Mehmed Masum, a.g.e., s. 3.; Ahmed Hadi 

Maksudi, a.g.e., s. 5.; Mehmed Celal, Ameli Elifbâ-yı Osmânî, s. 5-10.  



182 
 

hazırladığı Usûl-i Savtiyye Elifbâ (1325/1910) ve Usûl-i Savtiyye (1330/1912/15) 

isimli öğretmen kitabı 1900’lü yılların başlarında ses yönteminin ne anlam ifade 

ettiğinin anlaşılması açısından iki önemli eserdir.232 Bu yöntemi elifbâ öğretimi için 

uygun bulan yazarlardan biri olan Mehmed Masum, ses yönteminin yaklaşık 16 

seneden beri uygulandığını; ancak 6-7 seneden beri Bulgaristan’daki sıbyan 

mekteplerinde yaygınlaştığını belirterek, çocuklar için en uygun elifbâ öğretim 

yönteminin ses yöntemi olduğunu dile getirmektedir. Ayrıca okuma yazma öğretimi 

sırasında ezbercilikten ve taklitçilikten kurtulmak için bu yöntemin 

yaygınlaştırılması gerektiğini vurgulayarak ses ile harf arasındaki ilişkiyi şu 

cümlelerle açıklamaktadır: 

“Savtî usûl nedir? Cevâbı bizde değil, tabîʽatındadır. Biz bir usûl îcâd 
etmiyoruz sâ’ir tatbîk edenler gibi tabîʽatından öğreniyoruz. Tabîʽatında 

eşyâ, hayvânât, hâdisât ne kadar muhtelif sesler verirler! Elifbâdaki harfler 
tabîʽatdaki sesleri okur ve konuşurken sâmiʽaya (işitme duyusuna) arz 
etmekden başka ne hizmet görürler? Okurken olsun konuşurken olsun 

esâsen vazîfe gören savtdır. Harf nâmı altında gördüğümüz eşkâl-ı mahsûsa 
ise kullandığımız seslerin hârici muhtıralarından (hatırlatma) ibâretdir. İşte 
“usûl-i savtı” savtın bu ehemmiyetini nazar-ı iʽtibâra alarak onun tâbi’ 

olduğunu kânûnlar üzerine tesîs etmişdir.  Bundan başka usûl ile elifbâ 
taʽlîmi ne tabiʽîdir ne de doğrudur.”233 

Yukarıda da ifade edildiği gibi yaşadığımız çevrede pek çok ses bulunmakta,  

okurken, konuşurken; yani dili kullanırken asıl unsuru sesler oluşturmaktadır. 

Elifbâda öğretilecek olan harfler de bu seslerin sembolleri olduğundan, elifbâ 

öğretimi açısından en uygun yöntemin, her harfin sesi üzerinde ayrı ayrı durulmasını 

isteyen ses yöntemi olduğu belirtilmektedir. Ses yöntemi uygulanırken “ahh, uff, 

ayy, vay, vızzz gibi” doğal seslerden istifade edilmesi sessiz harflerin öğretimini 

kolaylaştırmaktadır.234 Mehmed Masum ses yönteminin 20 yıllık bir geçmişi 

olmasına rağmen aslında uygulanan bir usulün, isimlendirilmesi olduğunu şu 

cümlelerle ifade etmektedir: 

_____________________________ 
232 Aslen Bulgaristan’lı olan Mehmed Masum, 1895 yılında Azerbaycan’a giderek orada öğretmenlik 

yapmıştır. Muhtemelen Gaspıralı gibi Mehmed Masum’da ses yöntemi üzere hazırlanmış eserleri 

incelemiş ve kendi çalışmalarını hazırlamıştır. 
233 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 2-3. 
234 Mehmed Masum, a.e., s. 9-11. 



183 
 

“Savtî usûlde i’tibâr sesdir. Harfler telaffuz esnâsında verdikleri sadâlarla 

öğretilir. Burada sâmitler (sessiz harfler) sakin (cezmli) hâlde verdikleri 
sadâlarla nazar-ı i’tibâra alınırlar. Bu esâs huffâz-ı İslâmiyyenin ilmî 
mahrec usûlünün aynı demek olduğundan ekseri muʽallimimizce zâten 
me’nus (alışılmış) demektir.”235 

Yukarıdaki ifadeden harflerin isimleri ile değil, cezmli sesleri ile 

öğretilmesinin harf öğretimi açısından uygun olduğu; bu uygulamanın da hafız 

öğrencilerin mahreçlerini düzeltmek amacıyla yapılan mahreç ilmi öğretim 

yöntemiyle aynı olduğu; bu sebeple hocaların bu usulü bildikleri belirtilmektedir.  

Mehmed Masum, kendi hazırladığı, her harf ve hareke için özel bir ders 

ayırdığı elifbâda harflerin seslerinin öğretimine önem vermekte, öğrencilerle ilk 

olarak elifbâ kitabı öncesi ses etkinlikleri yapılmasını önermektedir. Bu sırada 

hikâyeler yoluyla öğretilecek olan harflerin sesleri üzerinde çalışılmakta ve 

öğrencilerin önce sesleri keşfetmesi daha sonra seslendirmesi istenmektedir. Diğer 

bir ifade ile elifbâya başlamadan önce ses etkinlikleri yapıldığı takdirde öğrencilerin 

sese odaklanacağı, sesi kavradıktan sonra da harfi görünce kolayca okuyabilecekleri 

belirtilmektedir.236 Günümüzde tanımı yapılan ses yöntemi ile benzerlik gösteren bu 

uygulama, elifbâ öğretim tarihi ve Kur’an öğretimi açısından oldukça önemlidir. 

Ahmed Cevad, Mustafa Şefik ve Mehmed Emin hazırladıkları elifbâlarda harflerin 

cezmli sesleri ile öğretilmelerini önermektedir.237 

Ses yöntemi ile elifbâ öğretimini, 1909 yılından itibaren Satı Bey de 

desteklemiş ve önerdiği elifbâ öğretim usulünü şu şekilde izah etmiştir: 

“Harfler eskeriyetle isimleri ile öğretilmektedir. Halbuki ekseri harflerin 
sadaları başka, isimleri başkadır; onun için çocukların harflerden hecelere 
intikal etmesi pek müşkül olmaktadır. Mesela (د ) harfi ( دال ), (ا ) harfi (الف) 
diye öğretildikten sonra, دا “ الف , دال ” eder denilmektedir. الف ,دال’i  ( دا ) 
diye telaffuz etmek için aradan üç ses gaib etmek “ ف , ا , ل ” savtlerini bir 

tarafa bırakmak lazımdır. Bu müşkülü izale için elifbâya başlarken 
harflerin isimlerini hiç söylememek, yalnız savtlarını öğretmek yani her 

_____________________________ 
235 Mehmed Masum, a.e., s. 4.  
236 Mehmed Masum, a.g.e., s. 4-11. 
237 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, Usûl-i Savtiyye Üzere Altun Elifbâ, s. 4., Mehmed Emin, 

Tertibât-ı Cedîde Üzere Teshilatlı Türkçe Elifbâ ve Usûl-i Kırâat, y.y. 1330, s. 3.; Mustafa 

Şefik, Resimli Güzel Elifbâ, s. 8. 



184 
 

harf sakin (cezmli) veya meftuh (üstünlü) olarak nasıl telaffuz ediliyorsa 

çocuklara doğrudan doğruya o suretle belletmek lazım ve kâfidir. Harflerin 
asıl isimlerine gelince bunları çocukların hecâ ve kıraata iyice 
alışmalarından sonra öğretmek pek kolaydır.”238 

Yukarıdaki metinden de anlaşılacağı gibi Satı Bey, ses yöntemi ile 

hazırlanmış olan iki usulü de benimsediğini göstermiştir. Söz konusu metinde 

Arapça’da harflerin isimleri ile seslerinin birbirinden farklı olduğu bu yüzden 

harflerin isimlerini öğrenen çocukların hecelere geçtiklerinde zorlandıkları örnek 

verilerek açıklanmaktadır. İlk harf öğretimi sırasında harflerin isimlerinin hiç 

söylenmemesi gerektiği belirtilerek harflerin cezm veya üstün harekeli sesleri ile 

öğretilmesi savunulmaktadır. Söz konusu makalenin devamında klasik alfabe 

sıralamasının dışına çıkılıp, munfasıl (bitişmeyen) harflerin yazım ve öğrenim 

kolaylığı dolayısıyla önce öğretilmesi ve harflerin yazı puntolarının büyütülmesi 

gerektiğini belirtilmektedir. Ayrıca, harflerin tamamının tek bir sayfada 

öğretilmesinin pedagojik açıdan uygun olmadığı harflerin teker teker veya üçerli 

dörderli gruplar halinde öğretilmesi gerektiği ifade edilmektedir. Okuma sırasında 

harf yönteminde olduğu gibi heceleme yapmanın gereksiz olduğuna, harflerin 

isimlerini hiç zikretmeden ortaya çıkan sesin doğrudan okunmasının kolaylığına 

işaret edilerek harflerin isimlerinin, çocuklar okumayı öğrendikten sonra da 

kolaylıkla öğretilebileceği savunulmaktadır.  

Tüm bu bilgilerden hareketle çalışmaya konu olan elifbâlar ses yöntemi 

bağlamında değerlendirildiğinde, bazı elifbâlarda ilk harf öğretimi sırasından harfin 

 yazılıp “ce” olarak üstün harekeli sesinin öğretildiği239, bazı elifbâlarda ise harfin ج

sada-yı asliyyesini ortaya çıkarmak bakımından  َْاج gibi cezmli sesinin öğretildiği 

görülmektedir.240 Ahmed Cevad’a ait Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum’da (y.y.) 

sessiz harf olan د harfinin öğretimi sırasında üstün sesi ile öğretilmesi istenirken; aynı 

_____________________________ 
238 Satı Bey, “Elifbâyı Nasıl Öğretmeli”, Tedrisat-ı İbtidâîye Mecmuası, S:1, 1326, s. 21-23. 
239 M. Abdülkadir, a.g.e., s. 7.; İsmail Hakkı, a.g.e., s. 9. 
240 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 4.; Mustafa Şefik, Resimli Güzel Elifbâ, s. 8.; Satı Bey, 

a.g.m., s. 21-23. 



185 
 

yazarın Usûl-i Savtiyye Üzere Altun Elifbâ’sında (1332/1917) bütün sessiz harflerin 

cezmli sesleriyle öğretilmesi istenmektedir.241  

Tüm bu bilgilere ilave olarak ses yöntemi ile hazırlanan elifbâlarda 

resimlerden istifade ederek harflerin seslerini öğretmeyi hedefleyen yazarlar olduğu 

gibi Arap diline göre farklı olan ض ve ظ gibi harfleri aynı harfmiş gibi öğretmeyi 

hedefleyen yazarlar da olmuştur.242 Ali Haydar da Tecrübeli Kolay Elifbâ’da 

(1337/1919-21) çeşitli resimlerden istifade ederek harf öğretimi yapmayı 

hedeflemiştir (Bkz. Resim 3.24).243 

 

Resim 3.24: Tecrübeli Kolay Elifbâ’da (1337/1921) Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki elifbânın örnek sayfasında da görüleceği gibi harf öğretimi 

sırasında kullanılan canlı veya nesne resminin bazen ilk harfinden istifade edilirken 

bazen kelimenin içerisinde öğretimi yapılacak olan harfin bulunması yeterli 

_____________________________ 
241 Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum, s. 3.; Ahmed Cevad, Usûl-i Savtiyye Üzere 

Altun Elifbâ, Dersaâdet, Kitabhane-i İslam ve Askeri, 1332, s. 4. 
242 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s 45.; Mustafa Faik, a.g.e., s. 54. 
243 Örnek olarak bkz.: Ali Haydar, a.g.e., s. 22-23.; Abdulkadir, a.g.e., s. 7.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 

6. 



186 
 

görülmüştür. Harfleri gruplandırıp zaman zaman resimlerden istifade ederek harf 

öğretimi yapmayı hedefleyen elifbâların sayısı da zaman içerisinde artmıştır.244  

Harf öğretimi sırasında bu şekilde resimlerden istifade edilmesinin Osmanlı 

Türkçesi öğretimine katkı sağlacağı açıktır. Zira harfin karşısındaki resim fotografik 

hafıza sayesinde zihinde yer edecek ve harfin kolaylıkla hatırlanmasına yardımcı 

olacaktır. Ancak ses benzerliğinden istifade edilerek harfler öğretildiği takdirde 

harflerin Osmanlı Türkçesi’nde kullanılan sesleri öğrenileceği için Arapça 

mahreçlerden uzaklaşma ihtimali bulunmaktadır. Zira dersin hocası, harf ile ses 

ilişkisi kurulan resmi gösterirken Arapça mahrecine vurgu yapacak olsa dahi, 

çocuğun günlük dilde kullandığı ve ses olarak da kendisine kolay gelen Türkçe 

seslere kayması muhtemeldir.  

Elifbâ öğretim faaliyetleri açısından önemli bir gelişme olan ses yöntemi her 

ne kadar Osmanlı Türkçesi öğretimi için geliştirilmiş olsa da, Kur’an öğretimine de 

farklı bir bakış açısı kazandırması bakımından önemlidir. Zira harfler, isimleri ile 

değil, özellikle cezm harekeli sesleri ile ve aynı anda değil de teker teker veya 

gruplandırılarak öğretildiğinde, harfin mahrecinin öğrenilmesi kolaylaşmış ve 

harflerin doğru şekilde seslendirilebilmesi için öğrenciye zaman tanınmıştır. Bu 

yüzden Kur’an öğretimi sırasında harflerin ses temelli olarak mahreçleri ile 

öğretilmesi bu yapılırken her harfe özel zaman ayrılması, öğrencinin Kur’an’ı doğru 

sesleri ile öğrenmesine yardımcı olmaktadır. 

3.4.1.1.2.2. Harflerin Şekillerinin Öğretilmesi 

Ses yöntemi üzere hazırlanan elifbâlarda harfler gruplar halinde veya tek tek 

öğretildiğinden dolayı harfin sesi ve şekli genellikle birlikte öğretilmiştir. Bu başlık 

altında bu cüzlerde harflerin şekillerinin öğretimi için hazırlanan sayfalar 

değerlendirilecektir. 

_____________________________ 
244 Örnek olarak bkz.: Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 14.; M. Abdülkadir, a.g.e., s. 8.; Kemal, a.g.e., s. 14, 

34.; Ali İrfan, a.g.e., s. 7-31.; Fikri, a.g.e., s. 12.; Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 8-14.; Ahmed Cevad, 

Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum, s. 3-19.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 7-18.; Mehmed Masum, 

a.g.e., s. 3-24.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., 3-32. 



187 
 

Harflerin müstakil şekillerinin öğretimi: Harflerin seslerinin sembolleri olan 

şekillerin tam olarak kavranması, yazılan metnin doğru seslendirilebilmesi açısından 

önemlidir. Bu sebeple bazı elifbâlarda harflerin müstakil şekilleri büyük puntolarla 

verilmiş ve öğrencilerin şekilleri daha rahat kavramaları ve harfler arasındaki 

farklılıkları daha net görebilmeleri sağlanmak istenmiştir. Bu elifbâlardan biri olan 

İsmail Hakkı Elifbâsı’nda (1308/1891-93) Resim 3.25’te görüleceği gibi gruplar 

halinde öğretilen harfler tamamlanana kadar büyük puntolarla yazım devam etmiş ve 

harfler tedrici olarak küçültülmüştür. İki, üç grup harf öğrenildikten sonra bir derste 

öğrenilen tüm harflerin tekrarına ayrılmıştır.245 

 

Resim 3.25: İsmail Hakkı Elifbâ’sında (1308/1891-93) Harf Öğretimi. 

Ahmed Şükrü’ye ait olan Türkçe Elifbâ’da (h.1331/1913) da harfler gruplar 

halinde büyük puntodan küçük puntoya tedrici olarak indirilerek öğretilmiştir. 

Elifbâda, örnek okuma metinlerde bulunan kelimelerle ilgili resimlere de yer 

verilmiştir.246 M. Abdülkadir hazırladığı Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî’de (1327/1909-

12) önce Arap alfabesindeki harflerin daha sonra da Osmanlı Türkçesi’ndeki 

harflerin tamamını topluca büyük puntolarla yazılmıştır. Daha sonra harflerin karışık 

olarak yazıldığı bir bölüm hazırlanmıştır. Harflerin müstakil şekillerinin öğretimini 

_____________________________ 
245 İsmail Hakkı, a.g.e., s. 10. 
246 Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 8-12. 



188 
 

bu derslerle tamamlayan yazar, yazım sırasında aldıkları şekillerin öğretimine 

geçmiştir.247 Mehmed İzzet de Yeni Kırâatden Elifbâ’sında (h.1328/1910) harfleri 

topluca ilk sayfada vermiş, ikinci sayfa ise harflerin şekillerine dikkat çekmek 

amacıyla bir etkinlik sayfası hazırlamıştır. Muallimlere yönelik, “Elifbâdaki bütün 

harflerin aşağıdaki çizgilerle noktalardan yapıldığı talebeye bildirilecektir” notunun 

altında Resim 3.26’daki sayfaya yer verilmiştir.248 

 

Resim 3.26: Yeni Kıratten Elifbâ’da (h.1328/1910) Harf Öğretimi Etkinliği Dersi. 

Yukarıdaki resimin sağ tarafındaki sayfada harflerin noktaları olmaksızın 

çizgilerine yer verilmiş; sol tarafındaki sayfada ise çizgilerin verildiği harflerde kaçar 

tane nokta olduğu ve noktaların harflerin nerelerinde olduğu aktarılmıştır. Daha 

sonra noktalarla çizgiler birleştiğinde ortaya çıkan harfler benzerliklerine göre tasnif 

edilmiştir. Bu ders sayfası konuyu öğretmek ve etkinlik yaptırmak için 

kullanılabilecek bir ders materyali olma özelliği taşımaktadır. 

Mustafa Faik’in 1328/1910-13 yılında hazırladığı, Yeni Usul Resimli Türk-

Osmanlı Elifbâsı Yahut Türkçe Diline Başlangıç’ta harfler ilk olarak öğretilirken 

_____________________________ 
247 Abdülkadir, a.g.e., s. 2-4. 
248 Mehmed İzzet, a.g.e., s. 4-10. 



189 
 

Resim 3.27’daki gibi harflerin şekilleri ile resimler arasındaki benzerlikten istifade 

edilmiştir.249 Ancak 2 yıl sonra hazırladığı Usûl-i Savtiyye ve Ameliyye Üzere 

Müretteb Mükemmel ve Musavver Elifbâ-yı Osmânî’sinde (1330/1912-15) kullanılan 

resimler ile harflerin ses benzerliklerinden istifade edildiği görülmüştür.250  

 

Resim 3.27: Yeni Usul Resimli Türk-Osmanlı Elifbâsı Yahut Türkçe Diline Başlangıç’ta 

(1328/1910-13) Şekil Benzerliğinden İstifade Edilerek Yapılan Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde görüleceği üzere harflerin şekilleri çeşitli hayvan ve 

nesnelere benzetilmekte ve benzetilen bu şekiller resmedilmektedir. Resimler, buraya 

kadar incelenen elifbâlarda seçilenlerden farklı olarak ses benzerliği değil, şekil 

benzerliği eksenlidir. Benzer şekilde Ali İrfan da elifbâsında (h.1325/1907) harfleri 

öğretirken çeşitli nesnelere benzetmektedir. Mesela ا harfi öğretilirken hasır çöpü 

kadar yukarıdan aşağıya dikine çizgi çizilerek elde edildiğini, ب harfinin yayvan 

tekneye benzediğini ve altında bir noktası olduğunu, ن harfinin çukurca tekneye 

_____________________________ 
249 Mustafa Faik, Yeni Usul Resimli Türk-Osmanlı Elifbâsı Yahut Türkçe Diline Başlangıç, 

İstanbul, Sancakcıyan Matbaası, 1327, s. 8-9. 
250 Mustafa Faik, Usûl-i Savtiyye Ve Ameliyye, s. 9-27. 



190 
 

benzediğini ve üzerinde bir noktası olduğunu ifade etmektedir.251 Bu şekildeki 

benzetmeler harfin doğru mahrecini olumsuz etkilemezken aynı zamanda harfin 

şeklinin öğrencinin zihnine yerleşmesine de yardımcı olmaktadır. 

Harflerin başta, ortada, sonda yazılışlarının öğretimi: Ses yöntemi üzere 

öğretim yapan elifbâların büyük bir kısmında harflerin müstakil şekillerinin öğretimi 

sırasında başta, ortada ve sonda yazılırken aldıkları şekillere de yer verilmektedir. 

Konuyla ilgili İsmail Gaspıralı, Hâce-i Sıbyân’da (1890), ilk kez Mehmed Cevdet’tin 

Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim (1290/1874-75) isimli elifbâsında uyguladığı gibi 

harf öğretimi yapılırken harflerin müstakil şekillerinin yanı sıra bitişirken almış 

oldukları şekillere de yer verilmiştir (Bkz. Resim 3.10, Resim 3.22).252 Gaspıralı, 

belirlenen harflerin öğretimi sırasında isim ve seslerinin birlikte verilmesini, başta, 

ortada, sonda yazılışlarının birer birer belletilmesini ve harflerinin şekillerinin daha 

iyi kavranması amacıyla yazdırılmasını önermiştir. Ona göre öğrenci, harfin şeklini 

doğru yazmaya çalışırken aynı zamanda harfi de öğrenmektedir. Türkçe Yeni Elifbâ 

(1330/1912-15) ve Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum’da (t.y.) Resim 3.28’de 

görüleceği üzere harfler şekil benzerliklerine göre tasnif edilerek; Tecrübeli Kolay 

Elifbâ (1337/1919-21) ve Resimli Elifbâ’da (1339/1923) tek tek ve resimlerden 

istifade edilerek yazım sırasında aldıkları şekillerle birlikte öğretilmektedir.253  

_____________________________ 
251 Ali İrfan, a.g.e., s. 3. 
252 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 1-3.; Mehmet İzzet, a.g.e., s. 7. 
253 Fikri, a.g.e., s. 14.; Ahmed Cevad, Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum, s. 17.; Mustafa Hamid, 

a.g.e., s. 14.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 7. 



191 
 

 

Resim 3.28: Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum’da (t.y) Harf Öğretimi. 

Ses yöntemi üzere hazırlanan elifbâların bir kısmında harflerin başta, ortada 

ve sonda aldıkları şekillerin öğretimi harf öğretiminden sonraya bırakılmıştır.254 

İsmail Hakkı kendi adını taşıyan elifbâsında, harflerin bitişirken aldığı şekillerin 

öğretimi için 3 ders, bu şekillerin kelime içinde nasıl yazıldığını öğretmek için ise 6 

ders ayırmış, yazım sırasında bitişmeyen harfleri liste dışı tutarak, sadece bitişen 

harflerin öğretimine yer vermiştir. Söz konusu elifbâda ilk olarak harflerin kelime 

başındaki yazılışları üzerinde durulmuş ve bu sayfanın uyarı notunda, harflerin yalnız 

baş kısımları alınarak yazıldığı ve birbirlerinden ayırmak için noktalarına bakmanın 

yeterli olduğu belirtilmiştir. Harflerin ortadan bitiştiği durumlarda aldıkları şekillerin 

öğretiminde özellikle şekilleri tamamen değişen  ه , غ , ع gibi harfler üzerinde 

fazladan çalışmak gerektiğine dikkat çekilmiştir.255  

_____________________________ 
254 Ali İrfan, a.g.e., s. 25-43. Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 36.  
255 İsmail Hakkı, a.g.e., s. 17-19. 



192 
 

M. Abdulkadir’in hazırladığı Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî’de (1327/1909-12) 

harflerin başta, ortada ve sonda aldıkları şekillerin öğretimi ayrı ders başlıkları 

altında verilmiştir.256 Mustafa Faik ise 1912 yılında hazırladığı Yeni Usul Türk-

Osmanlı Elifbâsı Yahud Türkçe Diline Başlangıç’ta 1328/1910-13 harflerin başta, 

ortada sonda yazılışlarının öğretimi için Resim 3.29’daki gibi 7 sayfa ayırmıştır.257 

 

Resim 3.29: Yeni Usul Türk-Osmanlı Elifbâsı Yahud Türkçe Diline Başlangıç’ta 

(1328/1910-13) Harflerin Başta, Ortada ve Sonda Yazılışlarının Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde bulunan sayfanın öğretimi sırasında uygulanacak esaslar 

elifbânın sonunda öğretmenlere yönelik hazırlanan notlarda ayrıntılı olarak izah 

edilmiştir. Bu notlarda önce harflerin şekillerinin tahtaya yazılması sonra 

öğrencilerin bu şekilleri taş tahta ya da kâğıtlara kopya etmesi önerilmiştir. Topluca 

okuma çalışması yapıldıktan sonra bu sayfa eve yazma ödevi olarak verilmiştir. 

Ayrıca öğrencilerin bu sayfayı ertesi gün ezberden yazılabilecek seviyeye gelmeleri 

için gayret sarfetmeleri beklenmektedir. Sayfanın karışık görünmesine rağmen zor 

olmadığı, harflerin başta, ortada ve sonda aldıkları şekillerin öğretimi sırasında 

_____________________________ 
256 M. Abdulkadir, a.g.e., s. 5-7. 
257 Mustafa Faik, Yeni Usul Resimli, s. 18-24. 



193 
 

öğrencilerin ürkütülmemesi gerektiği ifade edilmektedir. Harflerin başta 

yazılışlarının öğretimi sırasında, harfin ortasına bir çizgi çekilerek ikiye bölünmesi; 

ortada yazılışlarının öğretiminde de ikiye bölünmüş harfin başına küçük bir çizgi 

eklenmesi; sonda yazılışlarının zaten müstakil halleri ile aynı olduğuna vurgu 

yapılması tavsiye edilmektedir. Bu elifbâdan 2 yıl sonra hazırladığı Usûl-i Savtiyye 

Ve Ameliyye Üzere Müretteb Mükemmel ve Musavver Elifbâ-yı Osmânî’sinde 

1330/1912-15 ise harflerin bitişirken aldıkları şekiller Resim 3.30’daki gibi 

öğretilmiştir.258 

 

Resim 3.30: Usûl-i Savtiyye ve Ameliyye Üzere Müretteb Mükemmel ve Musavver Elifbâ-yı 

Osmânî’de (1330/1912-15) Harflerin Alamet-i Farikalarına Dikkat Çekilmesi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere yazar harflerin ilk öğretimi sırasında 

harfin ortasına bir çizgi çekmek suretiyle alamet-i farikalarını vurgulamış ancak bunu 

yeterli görmeyerek ilerleyen sayfalarda harflerin başta, ortada ve sonda aldıkları 

şekillerin öğretimi için tekrar ders ayırmıştır.  

_____________________________ 
258 Mustafa Faik, Usûl-i Savtiyye Ve Ameliyye, s. 14. 



194 
 

Ali İrfan da, harflerin müstakil şekilleri ile bitişirken aldıkları şekillerin 

hemen hemen 99’a ulaştığını belirtmektedir. Harflerin bitişirken aldığı şekilleri 

“Hurûf-ı muttasıla iki parçaya ayrılır. İlk sağ parçasına baş veya asıl, son sol 

parçasına uç veya ferʽ denir. Asıl dâ’imdir. Bir harfin nev‘i aslından anlaşılır. Ferʽi 

ise bi’l-akis yazılmayabilir. Bunun için bu harfler dîğer harflere bitiştiklerinde asılları 

ibka edilip ferʽleri kaldırılır.” cümleleriyle izah etmektedir.259 Diğer bir ifade ile 

harflerin baş veya asıl olarak isimlendirilen yukarı kısım, uç veya fer olarak 

isimlendirilen alt kısmı olmak üzere iki bölümden oluştuğu açıklanmaktadır. 

Harflerin baş kısımlarından tanınabileceği, alt kısımlarının yazılmayabileceği 

belirtilerek, harflerin bitişirken almış oldukları şekillerin asıl denilen baş kısımlarının 

yazılmasıyla oluştuğu ifade edilmektedir. Ancak Ali İrfan da Mustafa Faik gibi bu 

açıklamaları harflerin yazım sırasında aldıkları şekillerin kavranması için yeterli 

görmemekte ve yazım sırasında alınan şekillerin öğretimi için özel dersler 

planlamaktadır.260 

Mehmed Masum ise harflerin başta, ortada, sonda yazılışlarına sayfa ayırmak 

yerine, yeni bir öneride bulunmaktadır. Bu konuya dair fikirlerini Usûl-i Savtiyye 

(1330/1912-15) isimli öğretmen kılavuzunda şu cümlelerle izah etmektedir: 

“Hurûfumuzun eşkâl-i asliyyesi hakkında esâslı tahlîlâta girişilince görülür 
ki kelime başında, ortasında, sonunda diye gösterilen kırık dökük o kadar 

galebelik (gereğinden fazla) şekillerle çocukların zihinlerini alt üst etmeye 
mahal yokdur. ( ر , د ) gibi harflerimizin yalnız bir şekli vardır. Kelimenin 
her yerinde aynı şekil ile bulunurlar. Sonda diye gösterilen şekillerine 

sağdan takılan kuyruklar bu harflerden değil, üst taraftan bunlara bitişen 
harflerin koparılmış bir parçasıdır. ( ق , ف , ن , ب  ve sâ’ir) gibi harflerin 
bile esâsen yalnız bir şekli bulunur. Gösterdikleri tebdîl konulduğu 

mevkiye göre hacmen büyüyüp küçülmekten ibâretdir. Hele bunların 
ortada diye gösterilen şekilleri sarf-ı mevhûm olup Elifbâ-yı esâsîmizde 

katʽiyyen mevcûd değildir. Yalnız ( ى , ك , ع ) gibi harfler bazı istisnâlar 
gösterirler. İşte Usûl-i Savtiyye’de bu esâslar nazar-ı iʽtinâya alınıp her 
harfin esâsen birbirinden fark gösteren şekillerini irâ’e ile iktifâ edildi. Bu 

esâs, çocuklar için hem sâdelik, hem tabiʽîlik hem de kolaylık cihetiyle 
müfîddir. Bu esâs ibtidâları hüsn-ı hatta bir dereceye kadar aksi te’sîr 
gösterecek gibi görünürse de dikkat sâyesinde bu tesîr ibtâl edilebilir. Ve 

_____________________________ 
259 Ali İrfan, a.g.e., s. 3, 16, 37-38. 
260 M. Abdülkadir, a.g.e., s. 7.; Mehmed İzzet, a.g.e., s. 7. 



195 
 

diğer cihetden temin edilen fâ’ideye nisbetle bu te’sîr hîç 
derecesindedir.”261 

Yukarıdaki ifadelerden harflerin şekilleri öğretilirken başta, ortada, sonda 

yazılışlarının öğretimi için oluşturulan sayfaların, tekrarlar sebebiyle kalabalık 

olmasının çocukların zihinlerini karıştırdığı anlaşılmaktır. İstisnalar ( ى , ك , ع ) 

olmakla birlikte aslında harflerin tek bir şekli olduğu, yazım sırasındaki farklı 

görüntülerin, harfin kelime içerisindeki yerine, yazım sırasındaki hacmine göre 

değiştiği belirtilmektedir. Mehmed Masum, kendi hazırladığı Usul-ü Savtiyye 

Elifbâ’da (1325/1910) harflerin şekillerini öğretirken, başta, ortada, sonda sayfası 

hazırlamak yerine harfleri birbirinden ayıran şekillerini; diğer bir ifadeyle alamet-i 

farikalarını göstermekle yetinmektedir (Bkz. Resim 3.31).  

 

Resim 3.31: Usûl-i Savtiyye Elifbâ’da (1325/1910) Harf Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi tek tek yapılan harf öğretimi sırasında 

harflerin müstakil şekillerinin yanı sıra hiç değişmeyen kısımlarının da yazıldığı 

görülmektedir. Harflerin bu şekilde öğretilmesi öğrenciye kolaylık sağlaması 

bakımından önemli bir gelişmedir. Ancak bu şekilde öğretim yapıldığında yazı 

_____________________________ 
261 Mehmed Masum, Usul-ü Savtiyye, s. 16. 



196 
 

yazma sırasında birtakım problemlerle karşılaşılabileceği ön görülmüş olmalı ki, 

yazar bu problemlerin aşılamayacak bir durum olmadığını vurgulamaktadır. Buna 

ilave olarak Mehmed Masum, elifbâ dersinden beklenenin yalnızca Osmanlı 

Türkçesi öğretimi değil, aynı zamanda Kur’an-ı Kerim ve Arapça kelimelerin 

okunuşlarının da öğretimi olduğunu belirterek ( ت , ط ) ( ظ , ز , ذ ) ( ص , س , ث ) ( ح , 

 gruplarındaki harflerin Türkçe telaffuzları itibarıyla fazlalık gibi ( ك , ق ) ( ه , خ

görünse de aslında fazlalık olmadığını açıklamaktadır.262 Harflerin yazım sırasında 

aldıkları şekillerin öğretimi ile ilgili olarak Mehmed Masum ile aynı düşünceleri 

paylaştığı Rehber-i Tedris (1327/1911) isimli öğretmen kitabından anlaşılan M. Şerif 

de, istisnalar olmakla birlikte harflerin aslında tek bir şekli olduğunu 

belirtmektedir.263  Tüm bu bilgilerden hareketle sadece birkaç harfin yazım sırasında 

aldığı farklı şekilleri öğretmek için öğrencinin karşısına onlarca harf çizerek başta, 

ortada ve sonda yazılışlarının olduğu sayfayı çıkarmak yerine şekli değişen harflerin 

öğretilmesi pedagojik açıdan daha uygundur. 

Osman Nuri, alfabedeki harflerin yalnız bir şekli olmadığı için sadece 

müstakil şekillerinin öğrenilmesinin okumak için yeterli olmadığını ifade ederek 

Kolay Elifbâ’sında (1326/1910) harflerin birleşme şekillerini öğrencilerine nasıl 

anlattığını şu şekilde aktarmaktadır: 

 harflerini tahtaya yazdım. Birkaç talebeyi kaldırıp ne خ , چ , ح , ج , غ , ع “

olduğunu sordum. Harfleri birer birer gösterip isimlerini söylediler. Sonra 
bu harflerin aşağıdaki münhani (eğri ) çizgileri sildim ve dedim ki bu 
çizgiler kolaylık olsun diye her zaman yazılmaz. Binâ’en aleyh şu “ غ , ع , 

-şekilleri husûle geldi. Dikkat ettim talebe bunda hiçbir fevka’l خ , چ , ح , ج
âdelik ve müşkilât görmedi. Daha sonra ل , ق , ف , ى , ن , ث , ت , پ , ب  

harflerini yazıp bunların da nihâyetinden yarısını sildim. Şu: ي , ن , ث , ت , پ , ب , 
 harflerinin de alt taraflarını م , ض , ص , ش , س .şekilleri vücûda geldi  ل , ق , ف
sildim. م , ض , ص , ش , س  hâline getirdim. (…). Bu harflerin araları yek-
dîğerlerinden oldukça açık olarak şöylece “ ص , خ , چ , ح , ج , غ , ع , ث , ت , پ , ب 

 şeklinde muhtasar bir ” ي , و , ھ , ن , م , ل , ك , ق , ف , ژ , ز , ر , ذ , د , ظ , ط , ض ,
elifbâ tertîb eyledim. Mümârese husûlu (alışkanlık kazanmak) için bir 
müddet harfler müzâkere olundu. (…)”264 

_____________________________ 
262 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 13. 
263 M. Şerif, a.g.e., s. 39. 
264 Osman Nuri, a.g.e., s. 4-5. 



197 
 

Yukarıdaki alıntından anlaşılacağı üzere harflerin bitişirken almış oldukların 

şekillerin öğretimi için elifbâ sayfası ayırmak yerine tahta kullanılmaktadır.  ج , غ , ع, 

 ل , ق , ف , ى , ن , ث , ت , پ , ب ,harflerinin aşağı doğru uzanan eğri kısımları خ , چ , ح

harflerinin ise yana doğru uzanan son kısımları silindiğinde kalan bölümlerin harfin 

bitişirken aldığı şekil olduğu görülmektedir. Osman Nuri harflerin bitişirken almış 

olduğu yazılışları öğrencilerine bu şekilde açıkladığında onlar tarafından bu durumun 

yadırgamadığını belirtmektedir. Tüm harfler alamet-i farika eksenli olarak 

öğretildikten sonra alfabeyi yazarak öğrencilerle üzerinde çalıştıklarını, daha sonra 

elifbâdaki birinci dersten elifbâ öğretimine devam ettiklerini ifade etmektedir. 

3.4.1.1.2.3. Harflerin İsimlerinin Öğretilmesi 

Ses yöntemi esasına göre hazırlanmış elifbâlarda ilk harf öğretimi sırasında 

harflerin isimleri hakkında bilgi verilmeden,  َثَ  تَ  بَ  ا gibi üstün harekeli veya  َْاتَْ  , اب 

gibi cezmli sesleri ile öğretilmektedir. Buna rağmen bazı elifbâların ilk sayfasında 

harflerin Osmanlı Türkçesi’nde kullanılan isimlerine yer verilmiş ve teberrüken 

harflerin bir kere Türkçe isimleri ile okutulması tavsiye edilmiştir (Bkz. Resim 

3.32).265 Bazı elifbâlarda ise 1911 yılında Selanik’te alınan karar doğrultusunda 

harflerin isimleri bütün harfler tamamlandıktan sonra öğretilmiştir.266 

_____________________________ 
265 Örnek olarak bkz.: Mustafa Hamid, a.g.e., s. 59.; Ayrıca bkz.: Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 5.; 

Mahmud Nedim, a.g.e., s. 3.; Mustafa Faik, Usûl-i Savtiyye Ve Ameliyye, s. 8-70.;; Ahmed 

Cevad, Usûl-i Savtiyye Üzere Yeni Elifbâ, Dersaâdet, 1332, s. 55.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 52.; 

Fikri, a.g.e., s. 7-9.; Mahmud Nedim, a.g.e., s. 3. 
266 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 34.; Ayrıca bkz: İsmail Hakkı, a.g.e., s. 9-10.; Musahhah 

Kongre Elifbâsı, Selanik Matbaası, 4.bs., 1332, s. 47.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 55.; Hıfzı ve 

Haydar, a.g.e., s. 57.; Fikri, a.g.e., s. 7-9. 



198 
 

 

Resim 3.32: Resimli Elifbâ’da (1339/1923) Harflerinin İsimlerinin Öğretimi. 

Netice olarak ses yöntemi esasına göre hazılanan elifbâların içeriği harf 

yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlardan farklıdır. Zira 1890 yılından sonra 

hazırlanmaya başlayan bu elifbâların öğretimi Kur’an öğretimi bağlamında 

değerlendirildiğinde harflerin şekillerinin öğretiminin çocuğa göre yapılmaya 

başlandığı görülmüştür. Elifbâların büyük çoğunluğunda harflerin gruplar halinde 

veya tek tek öğretilmesi; harflerin kelime içerisinde aldıkları şekillerin öğretimi için, 

görüntü olarak karışık ve zor görünen sayfalar ayırmak yerine harflerin alamet-i 

farikalarına vurgu yapmanın yeterli olduğunun ifade edilmeye başlanması önemli 

gelişmelerdir. 

Harflerin ilk olarak cezmli veya üstün harekeli sesleri ile öğretilmesi de diğer 

bir yeniliktir. Harflerin cezmli sesleri, harfin gerçek sesini bulmak için önemli bir 

basamak olmuştur. Ancak harf öğretiminde pergelin pe’si, terazinin te’si gibi ses 

benzetmelerinden istifade edilmesi Osmanlı Türkçesi için kolaylaştırıcı bir teknik 

olsa da Kur’an öğretimi açısında Arapça mahreçlerden uzaklaşmalara sebep 

olabilecek bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır.  



199 
 

3.4.1.1.2.4. Harekelerin Öğretilmesi 

Araştırmamız sırasında ses yöntemini esas alan elifbâlarda hareke öğretimi ile 

ilgili bazı usullerin takip edildiği belirlenmiştir. Bunlardan ilki, harekelerinin 

öğretiminin, imlâ harflerinin öğretiminden sonraya bırakılması ve hareke 

tanımlarında imlâ harflerine gönderme yapılmasıdır.267 İsmail Gaspıralı’nın Hâce-i 

Sıbyân’nında (1890) harekelerin öğretimini yaparken harekeleri açıklamakta ve 

öğrencilerin hece ve kelimeleri ezberlemekten kaçınması gerektiği vurgulamaktadır. 

Ayrıca örnek kelimelerin rahat okunabilmesi için bol alıştırma yapılarak alışkanlık 

kazanılması tavsiye edilmektedir.268  

Diğer bir hareke öğretim usulü Mehmed Masum tarafından Usûl-i Savtiyye 

Elifbâ’sında (1325/1910) uygulanmaktadır. Mehmed Masum harekeleri de harfler 

gibi ses olarak kabul etmekte ve her bir harekeye ses alıştırmalarının yapıldığı özel 

ders ayırmaktadır. Eserde 34. derse kadar ince harflerin harekelerle okunuşlarına yer 

verilmekte bu dersten sonra kalın harflerin harekelerle seslendirilmesi üzerinde 

durulmaktadır. Elifbâ bir bütün olarak değerlendirildiğinde yazarın tedrici bir metot 

uyguladığı anlaşılmaktadır.269 

Mehmed İzzet ise Yeni Kırâatden Elifbâ (h.1328/1910) isimli eserinde, imlâ 

harfleri ve harekelere bir satırda yer vermiş fakat herhangi bir açıklama yapmamıştır. 

Bununla birlikte yazarın öğretmenlere yönelik yazdığı uyarılarda, harekelerin nasıl 

ses çıkardıklarının ve kıraatte ne hizmet göreceklerinin anlatılması gerektiği 

belirtilmiştir.270 Yazarın bu ifadesinden harekenin sesi ile ilgili yapılan yazılı 

açıklamaların o harekenin harfe verdiği sesi anlatması bakımından eksik kalacağı ve 

harekelerin harflere verdikleri seslerin öğretiminin ancak hoca nezaretinde 

olabileceği anlaşılmaktadır.  

_____________________________ 
267 Örnek olarak bkz.: Salih İhsan, a.g.e., s. 33.; Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 6.; Abdulkadir, a.g.e., 

s. 15-16. 
268 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 3. 
269 Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye, s. 15-16. 
270 İzzet, a.g.e., s. 10. 



200 
 

Fikri ise Türkçe Yeni Elifbâ’sında (1330/1912-15) hareke konusunu “Şifahi 

Öğretim” başlığı altında soru cevap yöntemi ile aşağıdaki bilgileri aktarmaktadır: 

“-Hareke nedir? 
- Hareke harflerin üstüne yahut altına konulan işaretlerdir. Bunlar 

Türkçemizde kullanılmaz Arapçaya mahsustur. Bununla beraber Kur’an-ı 
Kerim’i doğru okuyabilmek için bu harekeleri öğrenmemiz pek lazımdır. 
- Hareke kaç tanedir? 

- Hareke üç tanedir. Üstün, esre, ötre. 
- Üstün hareke nasıldır? 
- Üstün hareke ufak bir çizgi olup daima harfin üstüne konulur (…). 

- Üstün hareke bir harfin üstünde bulunursa o harfi hareke harflerinden ه 
harfinin okuttuğu gibi düz okutur: َـ gibi (…).”271 

Yukarıdaki diyalogda olduğu gibi üç hareke imlâ harfleri referans verilerek 

anlatıldıktan sonra okuma örneklerine geçilmektedir. Ses yöntemi esasına göre 

hazırlanan elifbâlarda harekelerin öğretiminde heceleme yapılmadığı, harekeli harfin 

doğrudan okunduğu belirlenmiştir. 

3.4.1.1.2.5. İşaretlerin Öğretilmesi 

Ses yöntemi esas alınarak hazırlanan elifbâlarda çoğunlukla Arapça 

kelimelerin okunması için gereken kuralların öğretildiği bir bölüm oluşturulmuştur. 

Bu bölümde şedde ve tenvin için özel başlık açılmış ve kurallar hem görsel hem de 

yazılı olarak izah edilmiştir. Söz konusu bölüm bazı elifbâlarda konuların anlaşılıp 

pekiştirilmesi için yeterlidir.272 Ancak bazı elifbâlarda konular tek bir sayfaya 

sıkıştırılmıştır. Mesela, Ahmed Şükrü Türkçe Elifbâ’sında (h.1331/1913) Osmanlı 

Türkçesi öğretimini tamamladıktan sonra Arapça okumak için gerekli olan hareke ve 

işaretler konusunu Resim 3.33’de görüleceği gibi bir derste öğretmeyi 

hedeflemiştir.273 

_____________________________ 
271 Fikri, a.g.e., s. 36-38. 
272 Örnek olarak bkz.: Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 18-21.; Abdülkadir, a.g.e., s. 18-22.; Mehmed 

İzzet, a.g.e., s. 28, 32.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 53-55. ; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 49-50.; 

Mehmed Masum, Usûl-i Savtiyye Elifbâ, s. 54,58. 
273 Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 67. 



201 
 

 

Resim 3.33: Türkçe Elifbâ’da (h.1331/1913) Hareke ve İşaretlerin Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde görüleceği gibi yazar, Kur’an okumaya başlamadan önce 

üstün, esre, ötre, tenvin, şedde, vasl, cezm ve med işaretlerini tanıtıp okuma 

alıştırmalardan hemen sonra Kur’an’dan surelere yer vermektedir. Benzer şekilde 

Mustafa Hamid’de Kur’an okumak için gerekli olan kuralları Resim 3.34’te 

görüleceği gibi iki sayfada öğretmeyi hedeflemiştir.274 

_____________________________ 
274 Mustafa Hamid, a.g.e., s. 38, 53, 58, 60. 



202 
 

 

Resim 3.34: Resimli Elifbâ’da (1339/1923) Kur’an Okumak için Gerekli Kuralların 

Öğretimi. 

Resim 3.33 ve Resim 3.34’te Osmanlı Türkçesi okumayı yeni öğrenmiş 

çocukların dualara başlamadan önce okudukları sayfalardır. Osmanlı Türkçesi 

öğretiminde her konu için ayrı bir ders ayrılması, yazı puntolarının büyük olarak 

tercih edilmesi, okuma metinlerinin yoğun olmamasına çaba sarfedilmesi gibi özenin 

Kur’an’a geçiş derslerinde gösterilmemesi dikkat çekicidir. Zira yukarıdaki örnek 

sayfalarda öğrencilerin Arapça mahreçleri çıkarması, harekeleri, işaretleri ve Kur’an 

okumak için gerekli olan bazı kuralları öğrenmesi beklenmekte ancak kısıtlı ders 

ayrılan konuların kavranması için öğrencilere yeterince zaman tanınmadığı 

görülmektedir. 

3.4.1.2. Kur’an Öğretimi Elifbâlarında Elifbâ Öğretimi 

Geçen bölümde de belirtildiği gibi 1911 yılında Selanik’te yapılan 

öğretmenler kongresinin ardından elifbâ derslerinde Türkçe elifbâ ve Kur’an elifbâsı 

olmak üzere iki ayrı elifbâ kullanılmaya başlanmıştır. Söz konusu Kur’an öğretim 



203 
 

elifbâları daha önce Osmanlı Türkçesi öğrenmiş olan çocuklara Kur’an okumayı 

öğretmek maksadıyla hazırlanmıştır. Bu sebeple öğrencilerin harfleri bildiği kabul 

edilmekte, kongrede alınan karar doğrultusunda harflerden ziyade harekelerin 

öğretimi üzerinde durulmuştur. Araştırmamız sırasında incelediğimiz Kur’an 

elifbâlarının harf ve hece yöntemi üzere hazırlandıkları belirlenmiştir. 

3.4.1.2.1. Harf Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâlar  

Kur’an öğretim elifbâlarının çoğu harf yöntemi esasına göre hazırlanmakta ilk 

sayfada harfler tekrar edildikten sonra hareke öğretimine geçilmektedir. Harf 

yöntemi üzere hazırlanan elifbâlardan Talim’ul Kur’an’ın (h.1341/1923) yazarı olan 

Mehmed Halid, elifbâsının daha etkin kullanılabilmesi amacıyla bir de öğretmen 

kitabı hazırlamıştır. Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli bu kitapta elifbâ 

okutulurken her derste mutlaka uygulanması gereken temel prensipleri de şu şekilde 

sıralamaktadır: 

1. Öğretim sırasında harflerin mahreçlerine ve tecvid kurallarına riayet etmek. 

2. Bir ders iyice anlaşılmadan diğer derslere geçmemek. 

3. Örneklerde yeri geldikçe geçmiş konuları tekrar etmek. 

4. Öğrenci kelimeleri hece ile okuyacak olsa bile bunu ا üstü  َس , ا üstün  َس gibi 

sesle değil, zihnî olarak yapmasını sağlamak. 

5. Öğrencilerin kelimeleri bölerek kesik kesik okumasının ve bu şekilde 

okuyuşu alışkanlık haline getirmesinin önüne geçmek. Bu tür kelimeleri düzgün 

okuyuncaya kadar tekrar ettirmek. 

6. Kur’an-ı Kerim’i kendine has latif okunuşu ile öğretmeye çalışmak. 

7. Kur’an’a muhalif edaları tashih ederek ahenk yanlışlıklarını meydan 

vermemeye çalışmak. Yani Türkçe’de kalın başlayan kelime kalın, ince başlayan 

kelime ince okuyuşla devam ederken Kur’an’da kalın harften sonra ince, ince harften 

sonra kalın bir harf gelebilmektedir. Öğrencilerin alışkanlıkla kendi dillerine uyan 

şekilde hatalı okumalarının önüne geçmek.  

8. Çocukların kulaklarını terbiye etmek, dikkatlerini açmak, taklit kabiliyetleri 

dolayısıyla Kur’an’ın güzel okunmasına vesile olmak amacıyla ağızdan öğretime 

önem vermek ve çocuklara şifahi olarak okuyuşları kavratmaya çalışmak. 



204 
 

9. Dersi kuvvetli olan öğrencilerle zayıf öğrencileri ikişer üçer gruplandırarak 

birlikte ders çalışmaları için ortam hazırlamak. “Çocuklar dersi birbirinden öğrenir” 

meşhur sözü ile geride kalan öğrencilerin sınıf seviyesine yetişmesini sağlamak.  

10. Öğrencinin hataları ne kadar çok olursa olsun kızmadan düzeltmek ve hatalı 

okuyuşlarının sebebini kendilerine buldurmak.275 

Yazarın yukarıdaki açıklamalarından ve öğretmen kitabındaki diğer 

beyanlarından Kur’an öğretimine önem verdiği ve bir usul geliştirme çabasında 

olduğu anlaşılmaktadır. Ortaya koymuş olduğu bu prensipler, yazarın Kur’an 

öğretimi üzerine düşündüğünü ve elifbâyı gerçekten daha iyi nasıl öğretebilirim 

sorusuna cevap aradığını göstermektedir.  

3.4.1.2.1.1. Harflerin İsimlerinin Öğretilmesi 

Kur’an öğretim elifbâlarının çoğunda harflerin hangi isimleri ile 

öğretileceğine dair herhangi bir açıklama bulunmamaktadır. Fakat Selanik’te yapılan 

öğretmenler kongresinde, bu elifbâlarda harflerin Arapça isimlerinin öğretilmesi 

kararı alınması sebebiyle Arapça isimleri ile öğretildikleri düşünülmektedir.276 

Konuyla ilgili olarak Demir Hafız Mehmed’in Esaslı Elifbâ Teshîl-i Kırâat 

(h.1341/1923) ve Mehmed Halid’in Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli 

eserlerinde hurûf-ı mukattaadan oluşan ayetlerin doğru olarak okunabilmesi için 

harflerin Arapça isimlerinin öğretilmesi istenmektedir.277  

3.4.1.2.1.2. Harflerin Şekillerinin Öğretilmesi 

Yalnızca Kur’an öğretmek için yazılan elifbâlar harfleri bilen öğrencilere 

Kur’an okumayı öğretmek amacıyla hazırlandığından ilk sayfada alfabenin tamamına 

yer verilmesi, harflerin şekillerinin tekrar edilmesi için yeterli görülmüştür. Demir 

Hafız Mehmet ise Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri (h.1341/1923) isimli 

elifbâsında harfleri topluca ilk sayfada vermek yerine önsözde, Osmanlı 

_____________________________ 
275 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 8-10. 
276 Heyet, “Elifbâ Müzâkerâtı”, a.g.e., s. 35-37. 
277 Demir Hafız Mehmed, Esaslı Elifbâ Teshil-i Kırâat, s. 2. 



205 
 

Türkçesi’nde olup Arapça’da olmayan harfleri sıralayarak bu harflerin dışında 

kalanların Kur’an-ı Kerim harfleri olduğunu belirtmiştir.278 Hafız Nuri ise Teshîl-i 

Kırâat-ı Arabiye (h.1329/1911) isimli elifbâsında ilk olarak med olan ى و ا harflerini 

gösterdikten sonra -dipnotta sırasıyla yazdığı- Arapça’daki 28 harfe yer vermiştir.279 

Harf yöntemi esasına göre hazırlanan diğer elifbâlarda bu 28 harfe ek olarak ilk harf 

öğretimi sırasında Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) ه , ھ , م , ك , لا , 

 Resimli Güzel Elifbâ’da (h.1340/1922) ; ي , ء , لا Elifbâ-yı Arabî’de (h.1333/1915) ;ے

 Ali Haydar’a ait Kur’an-ı ; ء ve لا Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) ; لا

Kerim Elifbâsı’nda (1927) ise ه , ھ , م , ك , لا  harfleri ile ز ve ر harfinin diğer 

yazılışlarına yer verilmiştir.  

Elifbâlarda ayrıca noktalı-noktasız, muttasıl-munfasıl harfler ve harflerin 

başta, ortada, sonda yazılışlarının gösterilmesi gibi öteden beri yapılan tasnifler 

bulunmamaktadır.280 Konuyla ilgili olarak Ali Haydar muallimlere yönelik yazdığı 

önsözde, harfler, noktalı, noktasız, muttasıl, munfasıl, şemsi ve kameri gibi kısımlara 

ayrılmadan öğretilmesini önermekte derslerin pratik olarak işlenmesini tavsiye 

etmektedir.281 Ahmed Edib ve Veled Çelebi ise diğer elifbâlardan farklı olarak 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nın ilk dersinde harfleri daha büyük ve daha koyu renkle 

yazarak öğrencilerin dikkatini çekmeyi hedeflemekte; Muhammed Hanefi de Elifbâ-

yı Arabî’de harflerin karışık olarak yazıldığı derse yer vermektedir.282  

Ahmed Cevad’a ait Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum (1328/1910-12) ve 

Ahmed Hadi Maksudi’ye ait Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî (h.1331/1913) isimli 

eserler, bu başlık altında incelenen diğer elifbâlardan içerik itibarıyla biraz daha 

farklıdır.283 Her iki elifbâ da yazarları tarafından ses yöntemi esas alınarak hazırlanan 

Osmanlı Türkçesi elifbâsının devamı niteliğindedir. Bu iki elifbâyı diğer Kur’an 

_____________________________ 
278 Demir Hafız Mehmed, Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri, s. 1. 
279 Hafız Nuri, a.g.e., s. 4. 
280 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s. 2.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 4.; Muhammed 

Hanefi, a.g.e., s. 2.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 2.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 2.; Edib ve Çelebi, a.g.e., 

s. 4.; Ali Haydar, a.g.e., s. 2. 
281 Ali Haydar, a.g.e., s. 1. 
282 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s. 4.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 2.; Hafız 

Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 3.; Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 4. 
283 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 4-15.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 4-17. 



206 
 

öğretim elifbâlarından farklı kılan ise hareke öğretimi sırasında her harf üzerinde 

özel çalışılmasıdır. Mesela Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum’da ikinci dersten itibaren 

harfler bazen tek harf, bazen de iki harf olarak öğretilmekte ve müstakil yazılışlarının 

yanı sıra alamet-i farikalarına da Resim 3.35’te görüleceği gibi yer verilmektedir.  

 

Resim 3.35: Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) Harflerin Öğretimi. 

Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) ise Resim 3.36’da 

görüleceği gibi her harfe özel bir bölüm ayrılmakta ve harflerin başta, ortada, sonda 

yazılırken aldıkları şekiller birlikte öğretilmektedir. 



207 
 

 

Resim 3.36: Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) Harf ve Hareke Öğretimi. 

Söz konusu bu iki elifbâ, harfleri bilen öğrencilere Kur’an öğretmek amacıyla 

hazırlanmış olmalarına rağmen her harfi özel olarak tekrar çalıştırmalarından 

Kur’an’ın doğru seslendirilmesine önem verdikleri anlaşılmaktadır. 

3.4.1.2.1.3. Harflerin Seslerinin Öğretilmesi  

Kur’an öğretim elifbâlarında harflerin seslerinin öğretimi, önemli bir yere 

sahiptir. Zira bu elifbâ bitirildikten sonra öğrencilerin Kur’an’ı doğru olarak 

okumalarını beklenmektedir. Ayrıca Osmanlı Türkçesi öğretimi sırasında çoğu 

zaman harflerin Arapça mahreçlerine değinilmemesi, genellikle Türkçede kullanılan 

sesleri ile öğretilmesi Kur’an öğretimi sırasında bu harflerin seslerinin tashihini 

gerekli kılmaktadır. Yapılan inceleme neticesinde elifbâların bazılarında harflerin 

seslerinin düzeltilmesine yönelik çalışmalar ile karşılaşılmıştır. Konuyla ilgili olarak 

Demir Hafız Mehmed, Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri’nde (h.1345/1927) 

harflerin boğazdan, ağızdan, dilden ve dudaktan olmak üzere dört yerden çıktığını 

ifade ederek, harfleri mahreçlerine göre gruplandırmaktadır.284 Mustafa Şefik de 

Resimli Güzel Elifbâ’da (h.1340/1922) harflerin mahreçlerine dikkat edilerek 

_____________________________ 
284 Demir Hafız Mehmed, Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri, s. 1. 



208 
 

okunmasını tavsiye etmektedir.285 Bunların yanı sıra Hafız Nuri’nin Teshîl-i Kırâat-ı 

Arabiye’de (h.1329/1911) harfleri şemsi ve kameri harfler olarak gruplandırdıktan 

sonra, her bir harfe ayrı başlık açarak okuma çalışmaları yaptırması da harflerin 

doğru sesler ile okunmasını sağlama çabası olarak değerlendirilebilir.286 

Mehmed Halid ise elifbâsında harflerin sesleri ile ilgili herhangi bir 

açıklamaya yer vermemiştir. Fakat Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli eserinde 

harf öğretiminin nasıl yapılması gerektiğini şu cümlelerle aktarmıştır: 

“1. Her harfin kendine mahsus bir sesi vardır. Kulak bu sesleri tanır ve 
birbirinden ayırdeder. Muallim efendi okurken dikkat etmeli ve onun gibi 

okumaya çalışmalıdır.  
2. Ses ağızdan nefes çıkarken peyda olur. Tecvid âlimleri her harfin sesi 
başka başka olmasının sebebini inceden inceye araştırmışlar. Sesin boğaz 

dil, dudak gibi ağzın muhtelif mahallerinden huruç etmesi, ince veya kalın, 
uzun veya kısa olması, nefes akarken yahut tutularak, dil yukarı kalkarak 
yahut kalkmayarak çıkarılması gibi keyfiyatten birkaçının içtimaıyla her 

harfin kendine mahsus bir sese zahir olduğunu bulmuşlardır. İşte harflerin 
seslerini belli eden mahreç, incelik kalınlık gibi keyfiyata (sıfat-ı huruf) 
derler.  

3. Hurûf-ı hecâdan [ خص  ضغط  قظ] ق , غ , ظ , ط , ض , ص , خ harfleri daima 
yani müteharrikken de olsalar sakin de olsalar kalın okunurlar. Diğer 

harfler ince okunur ise de ilerde görüleceği üzere را ve الله lafzı celilinde لا 
kalın okunduğu yerler vardır.”287 

Yukarıdaki açıklamalardan Kur’an’ın Arapça mahreçleri ile okunmasına 

önem verildiği, öğrencilerin harfleri doğru sesleri ile öğrenmesinin önemsendiği 

anlaşılmaktadır. Elifbâya yeni başlayan öğrencilerin öğretmenlerini çok iyi 

dinlemeleri gerektiği, harfi telaffuza başlamadan önce tanımak ve diğer harflerden 

farklı olduğunu anlamak gerektiği vurgulanmaktadır. Harflerin boğaz, dil, dudak gibi 

mahreçlerinin ve incelik, kalınlık, uzunluk, kısalık gibi sıfatlarının olduğu ifade 

edilerek sesler arasındaki farklılıkların bu özelliklerden kaynaklandığı 

belirtilmektedir. Tüm bu bilgilere ilave olarak, daima kalın okunan ظ , ط , ض , ص , خ 

 harflerinden ve ileride öğrenecekleri bazı tecvid kurallarından ق ,غ ,

bahsedilmektedir. Yazarın öğrencilerin dikkatini harflerin seslerine çekmesi, 

_____________________________ 
285 Mustafa Şefik, Resimli Güzel Elifbâ: Kur’an-ı Kerim’e Hazırlık, s. 3-4. 
286 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s. 4-15.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 4-17.; Hafız 

Nuri, a.g.e., s. 8-25. 
287 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 15. 



209 
 

öğrencilere farklı bir dil öğrendiklerini fark ettirme çabası harflerin doğru 

seslendirilmesi açısından önemli bir adımdır. 

Mehmed Halid’in konuyla ilgili söz konusu her iki eseri bütünüyle ele 

alındığında, öğrencilerin harfleri doğru seslendirilmelerinin yanı sıra, Osmanlı 

Türkçesinde öğrendiklerinden farklı seslere sahip yeni bir dil öğrendiklerini fark 

ettirmeye çalıştığı anlaşılmaktadır. Yazar öğrencilerin, öğretmenlerin çıkardığı sesi 

önce algılamalarını, sonra benzer seslerden farklı olan yönlerini kavramalarını 

beklemektedir. Harflerin mahreç ve sıfatlarının en açık şekilde cezmli haldeyken 

ortaya çıktığını belirtmekte ve harflerin seslerini öğretmek için  َْاتَْ  ابَْ  اا şeklinde 

okutmak gerektiğini vurgulamaktadır. Ayrıca harfler öğretilirken ( خ , ح , ث , ع , ا ) 

harflerinin doğru öğretilmesini; ( ع , ا ) (ص , س , ث ) ( ظ , ز , ذ ) ( ض , ط , د , ت ) ( خ , 

 harflerinin de birbirlerinden ayrılmasına özen göstermelerini tavsiye ( ه , ح

etmektedir.288 Yazarın hem öğrencilere hem öğretmenlere yönelik olarak yazmış 

olduğu notlar, harflerin mahreçlerinin öğretimine göstermiş olduğu önemi ortaya 

koymaktadır. Tüm bunların yanı sıra elifbâ öğretiminin bizzat öğretmenden işitilerek, 

pratik olarak yapılması önerilmektedir. 

3.4.1.2.1.4. Harekelerin Öğretilmesi 

Kur’an okunurken önemli bir yere sahip olan harekelerin sesi, harfin ince 

veya kalın oluşuna göre belirlenmektedir. Bu sebeple seslendirilen kelimelerin doğru 

olması harfin mahrecinden çıkarılması kadar harekeye doğru sesin verilmesi ile de 

ilgilidir. Kur’an öğretim elifbâlarında hareke öğretimi yapılırken yazarın tercihine 

göre bazılarında ilk olarak heceler üzerinde çalışılırken289 diğer bazılarında doğrudan 

kelimeler örnek olarak seçilmiştir.290 Konuyla ilgili Ahmed Edib ve Veled Çelebi 

tarafından hazırlanan elifbâda önce öğretilecek hareke tanımlanmakta daha sonra 

alfabedeki bütün harfler bu hareke ile işaretlenerek hece okumaları yapılmaktadır. 

_____________________________ 
288 Mehmed Halid, a.g.e., s. 16. 
289 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s. 3.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 3. ; Ahmed Hadi 

Maksudi, a.g.e., s. 4.; Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 4.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 2.; Edib ve Çelebi, 

a.g.e., s. 5.. 
290 Örnek olarak bkz.:  Ali Haydar, a.g.e., s. 4.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 3.; Demir Hafız Mehmed, 

a.g.e., s. 2.; Hafız Nuri, a.g.e., s. 5. 



210 
 

Böylece tüm harflerin harekeli sesleri üzerinde çalışılmaktadır. Bahsi geçen elifbâda 

üstün hareke “Bu işaret hangi harfin üzerinde bulunuyorsa Türkçe’de bir harfin 

önünde [ه] harfi olduğu vakit nasıl okutursa üstün olduğu zaman dahi öyle düz 

okutur.  َبه = ب gibi.” cümleleriyle izah edilmektedir.291 

Ahmed Cevad’a ait Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) harfler 

üzerlerinde tek tek durularak öğretilmektedir. Elifbânın ilk sayfasında tüm harfler 

topluca verilmiş olmasına rağmen ikinci sayfadan itibaren alfabetik sıra gözetilerek 

önce ince harfler daha sonra kalın harfler harekelerle çalışılmaktadır (Resim 3.37).292 

 

Resim 3.37: Yeni Elifbâ Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) Hareke Öğretimi. 

Yukarıdaki örnek sayfada da görüleceği gibi üzerinde çalışılan harfin kelime 

içinde aldığı tüm şekillere yer verilmektedir. İlk derste ا ve ب , üç hareke َـُ ـِ ـ ve cezm 

işaretinin ْـ öğretimi yapılmaktadır. Bu şekilde harflerin ve harekelerin hem ses hem 

_____________________________ 
291 Edib ve Çelebi, Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, s. 5. 
292 Ahmed Cevad, Yeni Elifbâ: Kur'an Okuyorum, s. 2. 



211 
 

de şekil olarak öğretiminin yapıldığı derslerde önceden öğretilen harfler ile yeni 

öğretilen harflere eklenerek örnek hece ve kelimeler oluşturulmaktadır. İnce sesli 

harfler bittikten sonra topluca alıştırma yapıldıktan sonra kalın sesli harflerin 

öğretimine geçilmektedir. Ahmed Hadi Maksudi de Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî 

(h.1331/1913) isimli elifbâsında aynı şekilde harfleri tek tek veya ikişerli gruplar 

halinde başta, ortada ve sonda yazılırken almış oldukları şekillere vurgu yaparak 

harekeler eşliğinde tekrar etmektedir (Resim 3.38).293  

 

Resim 3.38: Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) Hareke Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere Ahmed Hadi Maksudi, her harf 

üzerinde ayrı ayrı durmuş ve Türkçeye göre yakın seslere sahip olan harflerin 

öğretiminde öğrencinin dikkat çekebilmek amacıyla ayrı bölümler oluşturmuştur. İlk 

derste ا harfi üstün, esre ve ötre hareke ile çalışıldıktan sonra ر harfi üzerinde 

çalışılan ikinci bölümde cezm işareti öğretilmiştir. Alfabenin kalan harfleri ise her 

bölümde bir harfe vurgu yapılarak Resim 39’da görüldüğü gibi anlamlı ve anlamsız 

_____________________________ 
293 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 10-11, 14-15. 



212 
 

kelimelerden oluşturulmuştur. Bu okumalar sırasında, mahreci birbirine yakın olan 

harflerin doğru seslendirilmesini sağlamak amacıyla özel bir usul geliştirilmiştir. 

Mesela ق ve ث harfi ile ilgili örnek kelimelerden sonra açılan ilave kutucuklarda ق  

ve ك harfinin ث ve س harfinin geçtiği kelimelere yer verilmesi yazarın, harf ve 

harekelerin doğru seslerinin kavramasına vermiş olduğu önemi göstermektedir. 

Dersin bu örneklerle okunması seslerin hoca nezaretinde yerleşmesini sağlayacaktır. 

Hafız Nuri’ye ait Teshîl-i Kırâat-i Arabiye (h.1329/1911) dışındaki 

elifbâlarda harflerden hemen sonra harekeler öğretilmiştir. Bahsi geçen elifbâda ise 

önce med harflerinin öğretimine yer verilmiş daha sonra harekelere geçmiştir (Resim 

3.39).  

 

Resim 3.39: Teshîl-i Kırâat-ı Arabiyye’de (h.1329/1911) Med ve Hareke Öğretimi 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi önce med, sonra hareke öğretimi 

yapılması öğrencilerin Osmanlı Türkçesinde öğrendiklerinden hareketle 

bilmediklerine doğru bir usulü tercih etmesiyle ilgilidir. Zira öğrenciler Osmanlı 

Türkçesi’nde imlâ harflerinin seslerini öğrendikleri için burada sadece tekrar 

yapılmaktadır. Genel olarak elifbâlarda harekelerle ilgili tanımlara yer verilmemesine 



213 
 

rağmen Hafız Nuri üstün harekesini “üstün harf ağız açarak, esre olan harf ince, ötre 

olan harf ise dudak büzerek okunur” cümlesiyle izah etmiştir.294 

Mustafa Şefik’e ait olan Resimli Güzel Elifbâ’da (h.1340/1922) harekelerin 

isimleri, şekilleri ve birkaç harekeli harf seslendirmesi yapıldıktan sonra örnek 

kelimeler okutulmaktadır. Yazar dipnotta, “Harflerin mahreçlerine ve harekelerine 

dikkat edilecek ve bir ders öğrenilmeden diğerine geçilmeyecektir” açıklamasını 

yaparak harflerin doğru sesler ile okunmasının önemine dikkat çekmektedir.295  

Mehmed Halid ise Kur’an Muallimi’nde (h.1341/1923) elifbâda yer alan bir 

dersin I. Konuya hazırlık çalışmaları, II. Elifbâya başlamadan yapılan etkinlikler, III. 

Elifbâya bakılarak yapılan etkinlikler olmak üzere üç aşamada işlenmesini 

istemektedir. Her aşamanın ayrıntıları ise aşağıdaki şekildedir:296 

Konuya hazırlık çalışmaları: 

1. Hoca ders öncesinde öğretilecek konulara uygun elifbâda yer almayan 

örnekler hazırlamalı, 

2. Derste ilk olarak konuyla ilgili hazırladığı kelimeleri söylemeli, 

3. Öğrencilerin kelimeleri tekrar etmesini sağlamalı, 

4. Hoca hazırlanan kelimeleri tahtaya yazmalı ve öğretilen harekenin veya 

kuralın açıklamasını yapmalı, 

5. Hoca yeni öğrenilen hareke veya kuralın daha önceden öğrendikleri hareke 

veya kuralla bağlantısı varsa ikisi arasındaki farklılığı veya benzerliği açıklamalı,  

6. Öğrencilerden birkaçını tahtaya kaldırıp öğrenilen konu ile ilgili yazma 

çalışması yaptırmalı. 

Elifbâya başlamadan yapılan etkinlikler: 

_____________________________ 
294 Hafız Nuri, a.g.e., s. 5. 
295 Mustafa Şefik, a.g.e., s. 3-4. 
296 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 4. 



214 
 

1. Hoca elifbâda yazılı olan örnekleri, öğrencilerin elifbâları kapalıyken okumalı 

ve öğrencilerin sadece sese odaklanmalarını istemeli, 

2. Hoca okuduğu örnekleri tekrar okumalı, bu sırada tahtaya da yazarak 

öğrencilerin birkaçına okutmalı. 

 

Elifbâ sayfasına bakılarak yapılan etkinlikler: 

 

1. Hoca öğrencilerin her birine elifbâ sayfasını ayrı ayrı okutmalı,  

2. Öğrencinin hatası varsa kendisinin bulmasına fırsat vermeli, şayet bulamazsa 

hoca bizzat hatayı düzeltmeli. 

Mehmed Halid, yukarıda maddeler halinde verilen bu yöntemin tüm derslerde 

uygulanmak üzere geliştirildiğini belirtmektedir. Ancak bazı konuların yazarken, 

bazılarının da şifahen okurken anlaşılmasının güç olacağını vurgulayarak, o tür 

konularda bu usulde değişiklik yapılabileceği ifade etmektedir. Yazar, Kur’an 

Muallimi isimli eserinde esre harekesinin öğretimini ayrıntılı şekilde anlatmıştır. 

Dersin birinci aşamasında hoca tarafından ismi söylenen harfi öğrencilerin 

zihinlerinden esreli ve üstünlü olarak seslendirmeleri istenmektedir. Örnek olması 

açısından dersin ikinci aşamasından itibaren nasıl işlendiği aşağıda verilmiştir:  

“- (…) Efendiler artık tarifat bitti. Şimdi asıl dersimizi okuyacağım. Kitaba 
bakmayın! Beni dinleyin! (okur)  َرَضِىَ  … عِوَجَ  , اِرَم’ye kadar.( Böylece  َرَضِى 

ile  َاِرَم arasındaki lafzı celileyi aşağıdan yukarıya, yukarıdan aşağıya veya 
karmakarışık olarak birkaç kere okur.). 

[Tekrar bunları birer birer okur, okudukça tahtaya yazar ve harekelerini vaz 
eder] 
 رَضِىَ  … عِوَجَ  , اِرَمَ - 

 [Talebeden birini kaldırıp] Ben okuyacağım siz yazınız:  
 اَبَ  تِ  -
-Pek güzel oğlum. با harfi kendisinden sonra gelen harfe yetişir. Yetiştirilir.  
 اَبتَِ -
-Şimdi yazacağım. Yazdıklarımı okuyunuz (Yazar:)  َِبيِدَِ , اَثر 
[Çocuk bunları okur. Sonra dört ve beş rakamlı beyan ettiğimiz bu okuyup 
yazma mümaresesi birkaç şakirde daha yaptırırlır.] 

Bundan sonra muallim efendi kitaplarını açtırarak üçüncü temrinden (ارم) 
den (رضى) ye kadar olan kelimatı latifeyi talebeden her birine ayrı ayrı 
okutur ve çocukların harf ve harekeye ve öğrendikleri diğer mesaile taallük 
eden yanlışlıklarını mümkün olduğu kadar kendilerine tashih ettirerek ve 



215 
 

diğer hataları şu harfi kalın bu harfi ince oku! gibi tenbihat ve ta'rifat ile 

bizzat tashih eyleyerek derse nihayet verir.”297 

Yukarıdaki alıntıdan da anlaşılacağı gibi Mehmed Halid, dersi ayrıntılı olarak 

ve karşılıklı konuşmalar şeklinde izah etmektedir. Derse hazırlık çalışmaları bittikten 

sonra öğrencilerle esre konusunun öğretildiği sayfadaki kelimeler üzerinde 

çalışılmaktadır. Hoca öğrencilerin ses odaklanmalarını sağlamakta daha sonra 

tahtada kelimeler üzerinde çalışılmaktadır. Son aşamada ise öğrencilere elifbâdaki 

kelimeler okutulmaktadır. Mehmed Halid’in önerdiği bu ders işleme usulü, dönemine 

göre Kur’an öğretimi açısından çok önemli bir gelişmedir. 

Ali Haydar da Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (1927) muallimlere yönelik 

yazdığı önsözde, hareke öğretimi yapılırken dikkat edilmesi gereken hususları şu 

şekilde sıralamaktadır: 

1. Okuma yapılırken kesinlikle teorik bilgi verilmemeli, kaideler 

öğretilmemelidir. 

2. Üstün, esre, ötre, med, şedde, tenvin vs. harekeleri tarif etmek veya onlarla 

ilgili bilgi vermek bu seviyedeki çocuklar için fazladır. Çocuklar ana dillerini nasıl 

öğrendilerse verilen örnekleri okurken nasıl seslendireceklerini kendiliklerinden 

öğrenebilirler. 

3. Çocuklar kelimeleri harf ve hareke olarak tahlil etmeyip bütün olarak 

kavradıklarından dolayı, hocalar örnek kelimeleri okuturken heceleme usullerinden 

kesinlikle kaçınmalıdır. 

4. Kelimelerin ve ayetlerin manaları söylenmemeli, bütün dikkat okumaya 

verilmelidir. 

Ali Haydar, hazırladığı elifbânın mutlaka bu maddeler dikkate alınarak 

öğretilmesini istemektedir. Ona göre uzun uzun yapılan tanımlamalar ve tasnifler 

öğrencinin sadece kafasını karıştırmaktadır. Ali Haydar, harfin ve harekenin sesini 

hocasından doğru olarak öğrenmiş olan bir öğrencinin heceleme yapmaya gerek 

_____________________________ 
297 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 7-8. 



216 
 

duymadan gördüğü kelimeleri okuyabilecek kapasitede olduğunu ifade etmektedir. 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (1927) üstün harekesinin ardından med olan ا , esre 

harekesinin ardından med olan ى , ötre harekesinin ardından da med olan و  harfinin 

öğretimine yer verilmektedir. Bu şekilde uzun ve kısa okuyuşu peşpeşe verilerek 

Kur’an-ı Kerim okunurken gereksiz yere yapılan uzatmaların önüne geçilmesi 

hedeflenmiştir.298  

3.4.1.2.1.5. İşaretlerin Öğretilmesi 

İncelenen Kur’an elifbâlarının çoğunda tenvin, cezm ve şedde işaretlerinin 

öğretilmesi sırasında herhangi bir açıklamaya yer verilmeden örnek hece ve 

kelimelerin yazıldığı görülmektedir.299 Bazı cüzlerde ise bu işaretler kısaca tarif 

edilmektedir.  

Cezm İşaretinin Öğretimi: Elifbâlarda cezm işareti, “Kelimelerde [ َـُ ـِ ـ ]-

üstün, esre, ötreli- harften sonra yazılan cezm [ْـ] harf sesi işitilerek beraber 

okunur”300, “Birinci harfi ikinci harfe vurdurur”301, “Bu işaret hangi harfin üstüne 

konursa evvelindeki harfin harekesi ona vurulacağı ve üstünde cezm bulunan harfte 

durulacağını gösterir.”302 cümleleriyle tanımlanmaktadır. 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) öğrencilere cezm işaretinin 

öğretiminden sonraki derste okuma metni olarak Fil Suresi’nin öğrendikleri 

harekelerle okuyabilecekleri kadarı Resim 3.40’daki örnekte olduğu gibi 

verilmiştir.303 

_____________________________ 
298 Ali Haydar, Kur'an-ı Kerim Elifbâsı, s. 1-4. 
299 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 3.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 5.; Hafız Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 

7.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 3.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 4.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 15.; Ali 

Haydar, a.g.e., s. 8. 
300 Demir Hafız Muhammed, a.g.e., s. 5. 
301 Hafız Nuri, a.g.e., s. 5,  
302 Ahmed Edib, Veled Çelebi, a.g.e., s. 14-15. 
303 Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 15. 



217 
 

 

Resim 3.40: Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) Okuma Metni. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği üzere henüz şedde işaretinin öğretimi 

yapılmadığı için Fil Suresi’nin tamamı okuma metni olarak yazılamamıştır. Kur’an’a 

geçmeden önce öğrencilerin Kur’an’dan okuyabilecekleri bölümün okuma metni 

olarak seçilmesi, incelenen elifbâlarda ilk ve tek uygulama olması bakımından 

önemlidir. 

Mehmed Halid Kur’an Muallimi’nde (h.1341/1923) cezm işaretini 

tanımlarken “Galat olarak cezdem (جزدم) denilmekte olan bu işaretin doğru ismi 

(cezm) dir.” ifadesine yer vermektedir. Diğer yandan bir harfin cezmli olabilmesi 

için kendisinden önce mutlaka harekeli bir harf olması gerektiğini ve cezm işaretinin 

kelime başında kullanılamayacağını belirtmektedir. Elifbâ içerisinde öğretilebilecek 

tecvid kurallarını en azından kulak dolgunluğu olması açısından öğretmeyi prensip 

haline getiren yazar, cezmli ر harfinin kendisinden önce üstün ve ötre varsa kalın, 

esre varsa ince okunacağını izah etmektedir. Ayrıca muallimlere hitaben yazdığı 

bölümde, öğrencilerin hareke ile cezm arasındaki farkı anlayabilmeleri için hocanın 

kalkalesiz bir iki harfi cezmli ve harekeli seslendirmelerini istemektedir. Daha sonra 

hocanın söylediği kelimede hangi harfin cezmli hangi harfin harekeli olduğunu 

öğrencilerin bulmalarını istemektedir. Yazar cezm ile ilgili diğer bir açıklamayı 

kalkale harflerinin ( ق , ط , د , ج , ب ) seslendirilmesi sırasında yapmaktadır. Bu 

harflerin nasıl okunacağının örneklerle öğretilmesini isteyen Mehmed Halid, 

kalkalede mübalağadan kaçınılması gerektiği konusunda uyarılarda bulunmakta ve 

mübalağa yapıldığı takdirde cezmli harfte hareke varmış gibi okunabileceği, idğamlı 



218 
 

gibi okumaya sebep olabileceği veya sekte yapılmış gibi olabileceği için dikkat 

etmek gerektiğini belirtmektedir.304 

Şedde İşaretinin Öğretimi: Elifbâlarda şedde işareti ile ilgili “Kelimelerde [ َـ 

 şeddeli- harf cezmli harf- [ ـّ ] üstün, esre, ötreli- harften sonra yazılan şedde– [ .ـُ ـِ

gibi sesi işitilerek beraber okunur. Tekrar o şeddeli harfte üstün, esre, ötre 

bulunduğundan bunlardan biri ile ayrıca okunur”305, “Şedde birinci harfi ikinci harfe 

vurdurur ve ikinci harfi bir daha okutur”306 “Şedde işareti bir harfin üzerinde 

bulunursa o harfi iki defa imiş gibi okutur. Birincisinde behemehâl [cezm=tutarı] var 

gibi olur, ikincisinde muhtelif harekeden biri bulunur” şeklinde açıklamalar 

bulunmaktadır.307  

Şeddenin öğretiminde bazı elifbâlarda herhangi bir açıklama bulunmazken308, 

bazılarında sadece   ُنُ - ذَ  - اذَْ  = اذَ نُ  , مَ -ثمُْ  = ثم örneğinde olduğu gibi görsel izahlara yer 

verilmiştir.309 Mehmed Halid ise şedde işareti, bir harfi iki kere okuttuğu, kalkale 

harflerinden biri şeddelenirse kalkale sıfatının kalktığı, şeddeli olan ن ve م harflerinin 

hocadan öğrenildiği şekilde ğunneli yani genizden gelen bir sesle okunduğu 

açıklamalarıyla tafsilatlandırmaktadır.310 

Tenvin İşaretinin Öğretimi: Elifbâların bir kısmında tenvinin öğretimine 

dönük herhangi bir izah veya görsel açıklama olmaksızın örnek okumalara yer 

verilmekte311 diğer bir kısmında“kelimenin sonunda  ْن varmış gibi okutur” gibi 

_____________________________ 
304 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 20-21. 
305 Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 4.;  
306 Hafız Nuri, a.g.e., s. 16. 
307 Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 15. 
308 Örnek olarak bkz.: Hafız Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 21.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 6.; Ali 

Haydar, a.g.e., s. 12. 
309 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 16.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 4.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 23.; Hafız 

Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 6. 
310 Mehmed Halid, a.g.e., s. 23-24. 
311 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 23.; Hafız Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 6.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 5.; 

Ali Haydar, a.g.e., s. 10.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 12. 



219 
 

izahların ve اذِنَْ  = اذِ ا örneğinde olduğu gibi görsel açıklamaların yer aldığı 

görülmektedir.312  

Tenvin işaretinin öğretimi ile ilgili Mehmed Halid dersi şu şekilde 

aşamalandırmaktadır: 

1. Öğrencilere tenvin işareti önce şifahi olarak kavratılmalıdır. 

2. Ses olarak tenvin kavrandıktan sonra öğrencilerden birine tek heceli tenvinli 

bir örnek yazdırılmalıdır. 

3. Öğrencinin açık olarak yazacağı örnek üzerinden hoca açıklama yapmalı, 

cezmli  ْن harfinin kelimenin sonunda olduğu zaman tenvin ile yazılabileceğini 

söylemeli ve tahtaya tenvinli bir hece yazarak göstermelidir. 

4.  Hoca ayrıca iki üstünlü kelimelerin sonunda yazım kuralı olarak ا veya ى 

harfi ile yazıldığını açıklamalıdır. 

5. Elifbâ açılmadan yapılan ders etkinlikleri bu şekilde tamamlandıktan sonra 

hoca bir iki kere elifbâdan tenvin konusu okumalı, öğrenciler sadece dinlemelidir.  

6. Tenvin konusu her öğrenciye ayrı ayrı okutulmalıdır.313 

Mehmed Halid’in hareke ve işaretlerin öğretimi ile ilgili yapmış olduğu bu 

izahlar, yazarın Kur’an öğretimine verdiği önemi göstermekle birlikte aynı zamanda 

derslerin, kitabın girişinde önerildiği şekilde işlenebileceği konusunda elifbâyı 

okutacak hocaları motive etmeye yöneliktir. 

3.4.1.2.2. Hece Yöntemi Esasına Göre Hazırlanan Elifbâda 

Harf, Hareke ve İşaretlerin Öğretilmesi 

Elifbâ öğretimine harflerin yerine hecelerin öğretimi ile başlanmakta; bu 

yöntemde, kalıp olarak öğretilen hecelerden kelimeler, kelimelerden cümleler 

oluşturulmaktadır.314 Midhat Sadullah Cumhuriyet Elifbâsı (1342/1924-26) isimli 

_____________________________ 
312 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 24.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 12.; Demir Hafız Muhammed, a.g.e., 

s. 5.; Ahmed Edib ve Veled Çelebi, a.g.e., s. 12.; Hafız Nuri, a.g.e., s. 6. 
313 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 21-22. 
314 Güneş, a.g.e., s. 170. 



220 
 

eserinin ilk dersinde müstakil harfleri üstün ile harekeleyerek Arap alfabesi açısından 

hece öğretimi yapmaktadır.315 Daha sonra harflerin başta, ortada ve sonda yazılırken 

aldıkları şekilleri üstün ile harekeleyerek tüm harflerin tüm yazılış şekillerine Resim 

3.41’de görüleceği üzere yer vermektedir.  

 

Resim 3.41: Cumhuriyet Elifbâsı’nda (1342/1924-26) Hece Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde görülen sayfaların ardından üstün harekeli kelime okuma 

örneklerine geçilmekte, tüm harekeler bu usul üzere öğretilmektedir. Ardından tenvin 

ve med konusunda da her harf üzerinde ayrı ayrı çalışılmaktadır. Hareke ve 

işaretlerin harfe nasıl ses verdiğine dair herhangi bir açıklamaya yer 

verilmemektedir.316 Midhat Sadullah’ın alfabeye yer vermeden doğrudan harekeler 

üzerinde çalışması, öğrencilerin alfabeyi bilmesi ile ilgili olabileceği gibi, yazarın bir 

usul olarak harekelerden başlamayı tercih etmesi ile ilgili de olabilir. Günümüzde de 

hece yöntemi ile elifbâ öğretimi yapan öğreticilerin var olduğu bilinmektedir. 

_____________________________ 
315 Midhat Sadullah, a.g.e., s. 3-7. 
316 Midhat Sadullah, a.g.e., s. 12-19. 



221 
 

3.4.2. Elifbâlarda Okuma ve Tecvid Kurallarının Öğretilmesi 

Elifbâlarda harf, hareke ve işaretlerin öğretiminin yanı sıra, Kur’an 

okunurken gerekli olan bazı okuma ve tecvid kurallarının öğretimine de yer 

verilmektedir. Bunlar med ve işaretleri, zamir, lafzatullah, hemze’nin okunuşu, lâm-ı 

ta’rifin okunuşu, hurûf-ı mukattaanın okunuşu, geçiş nun’u, vakıf kuralları, cezmli 

nun’un halleri olarak sıralanabilir. Hangi okuma ve tecvid kurallarının elifbâda yer 

alacağı ve ne kadar üzerinde durulacağı yazarın tercihine göre değişmektedir. Bazı 

elifbâlarda tecvid kuralları için konu başlığı açılırken, bazılarında hiç başlıklandırma 

yapılmadan satır aralarında konu ile ilgili örneklere yer verilmektedir.  

3.4.2.1. Med ve Çeşitleri 

Kur’an’ın doğru olarak okunabilmesi için bilinmesi gereken en önemli 

kurallarından olan med (uzatma) harfleri ى و ا elifbâlarda öğretilmektedir. Bu üç 

harfin med harfi olabilmesi için harekesiz ا’den önceki harfin üstünlü; harekesiz 

 .dan önceki harfin esreli olması gerekir’ى dan önceki harfin ötreli ve harekesiz olan’و

Örnek olarak;  َقيِلَ  , كُونوُ , قَال verilebilir. Kur’an okunurken harfin bir elif miktarı 

uzatılarak okunması gerektiğini gösteren bu kural meddi tabii olarak 

isimlendirilmektedir. Bir elif miktarı uzatmanın süresi ise “Bir elif miktarı demek; 

sesi iki kere okuyacak zaman kadar uzatmak demektir ki bu da bir saniye kadardır. 

Bu ölçü, bir elif diyecek kadar bir elif yazacak kadar bir parmak kaldıracak kadar bir 

parmak kaldırıp indirecek kadar zaman olarak tarif edilmiştir. Verilen bu ölçüler, 

okuyuşa ve uygulanışa göre değişebilir.” cümleleriyle izah edilmektedir.317  

Osmanlı Türkçesi öğretimi sırasında ى و ا harflerine ه harfi de dâhil edilmekte 

ve bu harfler imlâ harfleri olarak isimlendirilmektedir. Osmanlı Türkçesi öğretiminde 

bu harflerden; ا - A; و - O, Ö, U, Ü; ى - I ve İ; ه ise E ve A olarak seslendirmek için 

kullanılmaktadır.318  

_____________________________ 
317 Ayrıntılı bilgi için bkz.: Çetin, a.g.e., s. 141. 
318 Metin Uçar, Osmanlı Türkçesi Elifbâsı, Isparta, Hayrat Neşriyat, 2015, s. 9. 



222 
 

Konu ile ilgili olarak Risâle-i Elifbâiyye’de (h.1282/1864) Arap harflerinin 

imlâ harfleri ile okunuşunun öğretildiği sayfada ى , و , ا harflerinin bitiştikleri harfi 

uzattıkları, ه harfinin ise sadece üstün sesi verdiğine dair açıklama bulunmaktadır.319 

Mehmed Cevdet’in hazırladığı Feyzü’l Amim fi Esrari’t Ta’lim’de (1290/1874-75) 

Türkçede biri harf şeklinde diğeri çizgi şeklinde olmak üzere iki türlü hareke 

olduğunu belirtilmektedir. Harf şeklindeki harekelerden ا harfinin hangi harfin önüne 

yazılırsa o harfi yukarı doğru e sesi ile çektiği, ى harfinin hangi harfin önüne 

yazılırsa onu aşağı doğru ı, i sesi ile çektiği ve و harfi hangi harfin önüne yazılırsa o 

harfi ötreli yani ağzı büzerek u, ü, o, ö sesi ile sivri okuttuğu izah edilmektedir. ه 

harfinin ise üstün hareke sesi verdiği ifade edilmektedir. Bu bilgilere ek olarak 

elifbâlarda üstün, esre ve ötre harekelerin de harfleri kısa ses ile okuttuğu 

belirtilmektedir.320 Konuyla ilgili olarak Mükemmel Nev Usûl Osmanlı Elifbâsı’nda 

(h.1324/1907) Mehmed Nuri, “Dâ’imâ harekât-ı harfiyye ile müteharrik harfleri, 

harekât-ı resmiyye ile müteharrik harflerden telaffuzca farklı gösterilmelidir. Yaʽnî 

hurûf-ı imlâ ile yazılan harfler çekilerek okutdurulmalıdır.”321 açıklamasına yer 

vererek imlâ harfleri ile harekelenen harflerin, hareke ile harekelenen harflere göre 

uzatılarak okunması gerektiğini belirtmektedir.322 Bu açıklamalar ve elifbâların 

konuya ayırdıkları sayfalar dikkate alındığında, Osmanlı Türkçesi öğretimi sırasında 

konu olan ه , ى , و , ا harflerinin öğretiminin, med konusunu da içine aldığını 

anlaşılmaktadır. 

Çeker İşaretinin (   ٰ    ٰ  ) Kullanımı: Uzun yıllar hem Kur’an hem de Osmanlı 

Türkçesi öğretmek için de kullanılan kadim Elifbâ’da med konusunun öğretimine 

dair herhangi bir ders bulunmamakta buna rağmen elifbânın sonunda yer alan 

dualarda med harflerine yer verilmektedir. İmlâ harflerinin çeker işareti kullanılarak 

öğretilmesine ilk kez h.1275/1859 yılında hazırlanan Usûl-i Cedide Üzere Müretteb 

_____________________________ 
319 Muhammed Raşid b.Halil, a.g.e., s. 14-16. 
320 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 4-5, 16.; Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 10. 
321 Mehmed Nuri, a.g.e., s. 6. 
322 Necib, a.g.e., s. 4.; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 29. 



223 
 

Elifbâ Cüzü’nde Resim 3.42’deki gibi yer verilmiştir. Aynı kullanıma ilerleyen 

yıllarda hazırlanan elifbâlarda da yer verilmiştir.323 

 

Resim 3.42: Usûl-i Cedide Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü’nde (h.1275/1859) Çeker İşaretinin 

Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde görüleceği üzere ilk olarak sağ taraftaki sayfada harekeler 

öğretilmiş ardından sol taraftaki sayfada imlâ harfleriyle yazılmış okuma örneklerine 

yer verilmiştir. Konuya dair yaptığımız incelemede hem Osmanlı Türkçesi hem de 

Kur’an öğretiminin yapıldığı elifbâlarda imlâ harflerinin öğretimi yapıldıktan sonra 

çoğu zaman med konusuna dair herhangi bir açıklama yapılmadan sure ve dualara 

geçildiği görülmüştür. Dolayısıyla yazarlar tarafından Osmanlı Türkçesi açısından 

sesli harf öğretiminin yapıldığı bu ders, Kur’an öğretim açısından da med konusunun 

işlendiği ders olarak kabul edilmiştir.  

_____________________________ 
323 Örnek olarak bkz.: Mehmed Rüşdî, a.g.e., s. 60.; Elifbâ, 1272, s. 5-6.; Usûl-i Cedide Üzere 

Müretteb Elifbâ Cüzü, s. 5-6.; Elif Cüzü, 1279, s. 5-6.  



224 
 

Elifbâların bazılarında imlâ harflerinin yanı sıra med konusu ayrıca ele 

alınmıştır. Konu ile ilgili olarak Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî’de (1327/1910-12) Arapça 

kelimelerdeki med harflerinin kullanımını aktarmak amacıyla özel başlık açılmış ve 

“Arabî kelimelerde bir harfin önünde ا bulunursa o harf uzatarak okunur. Kezalik bir 

harfin önünde و bulunursa o harfte ötreli olursa yahud ى bulunurda o harf esreli 

olursa yine uzatarak okunur.” açıklamasına yer verilmiştir.324 Med olan ا ve ى 

harflerinin öğretimi sırasında kelimelerin,  َيل   , انِ   عَذٰابَكَ  , كَمٰا  صَل يْت  örneklerinde مِنْ  سِج  

olduğu gibi çeker işareti ile yazılması oldukça yaygındır.325 Çeker işaretinin Osmanlı 

Türkçesi’nde ا ve ى harfinin fetha ve kesra alametleri olduğu ifade edilmektedir.326 

Eser-i Hâme’de (h.1291/1874) med harflerinin öğretimi için ayrı bir bölüm 

hazırlanmış med olan ا ve ى harflerinin öğretimi sırasında uzatılmak istenen harf 

üstün hareke yerine  ٰيبٰى , ھٰا , دٰا , جٰا , بٰا , ا يجٰى ,ب  يدٰى ,ج   örneklerinde olduğu gibi çeker د 

işareti ile gösterilmiştir. Elifbânın sonunda yer alan sure ve duaların çeker işaretli 

olarak yazılmasına devam edilmiştir.327  

Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlarda da med konusunun benzer 

açıklamalar yapılarak öğretildiği görülmektedir. Konuyla ilgili örneklere geçmeden 

önce harekesiz olan ى , و , ا harflerinin uzatma görevi gördüğü ifade edilmektedir. 

Ayrıca, med olan ا ve ى harfinden önceki harf  ََى , يُطٰافُ  , صٰابر ى , نٰار   örneklerinde  ھٰاد 

olduğu gibi çeker işareti ile yazılmaktadır.328 Resimli Güzel Elifbâ’da (h.1340/1922) 

Osmanlı Türkçesi öğrenen çocuklara Kur’an okuma öğretileceği için öncelikle ى و ا 

ile ilgili Osmanlı Türkçesi’nde öğretilen bilgileri tekrar edilmekte daha sonra med 

konusuna geçiş yapılarak و  ,ى , ا  harflerinin hangi durumda med harfi olarak 

_____________________________ 
324 İbrahim Cudi, a.g.e., s. 46. 
325 Örnek olarak bkz.: Mehmed Şemseddin, a.g.e., s. 43; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 44.; Selanikli Tevfik, 

a.g.e., s. 21.; Muhammed b. Muhammed, a.g.e., s. 20-21.; Tahsin, a.g.e., s. 37-38.; Abdi Kamil, 

a.g.e., s. 62.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 16; Abdülfettah, a.g.e., 11; Ahmed Hamdi, a.g.e., s. 22.; 

Mehmed Masum, a.g.e., s. 59.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 50.; Muhammed Eşref, a.g.e., s. 31-32.; 

Mehmed İzzet, a.g.e., s. 33-34.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 64.; Gaspıralı, a.g.e., s. 30-39.; Ali Rıza 

Efendi, a.g.e., s. 48.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 36.; İbrahim Cudi, a.g.e., s. 46.; Mustafa Hamid, 

a.g.e., s. 75. 
326 Necib, a.g.e., s. 4.; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 29. 
327 Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 11-13. 
328 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s. 18, 20, 28.; Ahmed Hadi, Maksudi, a.g.e., s. 18-21.; 

Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 9.; Midhat Sadullah, a.g.e., s. 17-20.; Ali Haydar, Kur’an-ı 

Kerim Elifbâsı, s. 4-8. 



225 
 

uzatacağını ayrı başlıklar altında örneklendirilmektedir.329 Cumhuriyet Elifbâsı’nda 

(1342/1924-26) da tüm harekelerin öğretiminde uygulanan usule devam edilmekte ve 

Resim 3.43’teki gibi alfabedeki her harf, öğretimi yapılan med ile yazıldıktan sonra 

okuma örneklerine yer verilmektedir.330  

 

Resim 3.43: Cumhuriyet Elifbâsı’nda (1342/1924-26) Med olan ا Harfinin Öğretimi. 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) da diğer elifbâlarda olduğu gibi 

med konusu çeker işareti ile öğretilmektedir. Med olan ا’in öğretimi sırasında “[ ّٰ  ] 

Küçük elif harfi gibi harekedir. Bir harfin üzerinde konursa onu yukarı doğru çeker. 

Ve ondan sonrada yukarı çekmek alameti olarak bir elif gelir ki harekesi 

olmadığından bittabi kendisi okunmaz.” açıklamasına yer verilmekte ardından 

anlamsız hecelerden örnekler okutulmaktadır.331  

Ali Haydar ise hazırladığı Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (1927) diğer 

elifbâlardan farklı olarak üstün harekesinin öğretiminin ardından med harfi olan ا 

harfini, esre harekesinin öğretiminin ardından med harfi olan ى harfini, ötre 

_____________________________ 
329 Örnek olarak bkz.: Mustafa Şefik, Kur’an-ı Kerim’e Hazırlık, s. 4-6.; Muhammed Hanefi, a.g.e., 

s. 16.; Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 9. 
330 Midhat Sadullah, a.g.e., s. 17-20. 
331 Edib ve Çelebi, Kur'an-ı Kerim Elifbâsı, s. 8.  



226 
 

harekesinin ardından ise med harfi olan و harfinin öğretimine yer vermektedir. Bu 

sıralamayı seçme sebebinin elifbâ öğretimi sırasında kısa ve uzun okunuşları birlikte 

vererek öğrencilerin harfleri gereksiz uzatmasının veya hata ile kısa okumasının 

önüne geçilmesini sağlamak olduğu düşünülebilir.332 

 Harflerinin Öğretimi: Kur’an yazısında bazı ى ve و Sesi ile Okunan ا

durumlarda kelimenin sonunda bulunan med harfi olan ا harfinin yerine و ve ى harfi 

kullanılmaktadır. ا yerine yazılan و harfine elif-i maklube, ا yerine yazılan ى harfine 

ise elif-i maksure olarak isimlendirilmektedir. Bu konu, muallimlere yazılan 

notlardan birinde şu cümlelerle izah edilmektedir: 

 harfi hece meyânında sâmitlerden  (sessiz harflerden) olduğu gibi ى“

hurûf-ı illet, imlâ, hareke dediğimiz sâ’itler (sesliler) kesiminden de olur. 
Bunların ikisi de mahallesinde geçti. Biz burada ى harfinin bir üçüncü 
şeklini göstereceğiz ki orda ى harfi sesi aşağı çekici sâ’it olduğu hâlde 

Kur’ân-ı Kerîm’in resmi hattınca baʽzen bir sâmiti yukarı medd eder yaʽnî ا 
sâ’iti yerine kullanılır. (…). Kırâ’atı, Kur’ân’da umdemiz hareke olduğu 
için talebe; harekeye göre okur.”333 

Yukarıdaki açıklamaya göre, Arap alfabesindeki tüm harfler gibi sessiz bir 

harf olan ى , aynı zamanda harfe ses veren bir hareke olarak kullanılmaktadır. Bu iki 

özelliğinin dışında Kur’an’ı Kerim’in resmi hattında sesi aşağı çekmeye yarayan ى 

harfi bazı durumlarda sesi yukarı çekmeye yarayan ا sesi ile okunabilir. Kur’an 

okunurken dikkate alınacak olan harekenin verdiği ses olduğundan dolayı ى harfinin 

varlığına göre değil, üzerindeki işarete göre okuma yapmak gerekir. Bu kural görsel 

olarak [ موسٰا] موسٰى ,[عيسٰا] عيسٰى şeklinde açıklamalı örnekler yazılarak 

gösterilmiştir.334 Aynı açıklamalar daha sonra ا okunan و harfi için de yapılmıştır.335 

_____________________________ 
332 Ali Haydar, Kur'an-ı Kerim Elifbâsı, s. 3-7. 
333 Edib ve Çelebi, Kur'an-ı Kerim Tilavetine Medhal, s. 16, 27-28. 
334 Örnek olarak bkz.: Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 12-13.; Risale-i Elifbâiye, s. 45.; İsmail 

Gaspıralı, a.g.e., s. 29.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 43.; İbrahim Cudi, a.g.e., s. 47.; Ahmed Hamdi, 

a.g.e., s. 19.; Harputi Mehmed Ali, a.g.e., s. 29.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 56.; Mustafa Şefik, 

a.g.e., s. 73.; Dağıstanî, s. 13.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 243.;  Tahsin, a.g.e., s. 4.; Ali Rıza 

Efendi, a.g.e., s. 43.; Hafız Muhammed Vehbi, a.g.e., s. 2-3.; Ahmed Cevad, a.g.e., s. 19.; Demir 

Hafız Mehmed, a.g.e., s. 8.; Edib ve Çelebi, Kur'an-ı Kerim Tilavetine Medhal, s. 16, 27-

28.Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 46.; Mehmed Şemseddin a.g.e., s. 42.; Ali Haydar, Kur'an-ı Kerim 

Elifbâsı, s. 17.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 9.; Ahmed Cevad, a.g.e., s. 18-20. 



227 
 

Med İşaret n n (    ) Öğretimi: Kur’an kıraati sırasında med harflerinden sonra 

med sebeplerinden hemze ve sükûndan birinin gelmesiyle meddi muttasıl, meddi 

munfasıl ve meddi lazım isimli tecvid kuralları gerçekleşmektedir. Bu kuralları teorik 

olarak bilmeyenlerin de uygulayabilmesi amacıyla yazım sırasında med işareti (   ّ ) 

kullanılmaktadır. Kur’an okuma sırasında meydana gelen tecvid kuralında kullanılan 

med işareti, geldiği duruma göre 2 ile 4 elif arasında değişen miktarlarda uzatılarak 

okunmaktadır.336 Öte yandan Osmanlı Türkçesi’nde de ا harfine “a” sesi vermek için 

de med işareti kullanılmaktadır.337 Bu sebeple Osmanlı Türkçesi öğretimini 

hedefleyen bütün elifbâlarda med işaretinin bu özelliği öğretilmektedir. Elifbâlarda 

med işareti kullanımlarının birbirinden farklı olduğuna dair çoğunlukla herhangi bir 

açıklamaya yer verilmemektedir.  

Konu ile ilgili olarak Selim Sabit Risâle-i Elifbâiyye’sinde (h.1282/1866), 

“Hemze ve Med İşaretiyle Terkibat” başlığı açarak med işaretinin geçtiği örnekleri 

sıralamakta, verdiği örneklerin bazılarında tecvid kuralı gerçekleşmesine rağmen 

med işareti kullanırken bazılarında kullanmamaktadır.338 Mehmed Cevdet Feyzü’l 

Amim fi Esrari’t Ta’lim’inde (1290/1874-75), med işaretinin bazı durumlarda ا خرت 

kelimesinde olduğu gibi ا harfinin yukarı çekilerek, bazı durumlarda da جا ءَت 

kelimesinde olduğu gibi başka bir harfin yukarı çekilerek okunmasına sebep 

olduğunu anlatmaktadır. Ancak ا خرت kelimesinde kullanılan med işareti Osmanlı 

Türkçesi’nde bir okuma kuralı, جا ءَت kelimesinde kullanılan med işareti Kur’an 

okunurken gerçekleşen bir tecvid kuralı olmasına rağmen iki durumun birbirinden 

farklı olduğuna değinmemektedir.339.  

Med işaretinin iki farklı durumda kullanıldığını açıklayan az sayıda elifbâ 

bulunmaktadır. Konuyla ilgili olarak Mehmed Raşid b. Halil Risâle-i Elifbâiyye’nin 

(h.1280/1863) ilk bölümünde Osmanlı Türkçesinde med işareti kullanımını 

 
335 Örnek olarak bkz.: Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 16, 27-28.Ahmed Fazıl, a.g.e., s. 46.; Mehmed 

Şemseddin, a.g.e., s. 42. 
336 Ayrıntılı bilgi için bkz. Çetin, a.g.e., s. 133-157. 
337 Necib, a.g.e., s. 7. 
338 Selim Sabit, Risale-i Elifbâiyye, s. 20. 
339 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 77. 



228 
 

öğretmeyi hedeflemektedir. İkinci bölümünde ise “Harfi medden sonra bir hemze 

gelirse mezkûr harfi meddin üzerine şu med işareti konulur” açıklamasına yer 

vererek tecvid kuralını göstermek amacıyla kullanılan med işaretine vurgu 

yapmaktadır.340 Abdulcebbar Dağıstanî de Eser-i Hâme (h.1291/1875) isimli 

elifbâsında bu konuyu “Ziyade çekilen med nişanesi” başlığı altında 6 örnek ile 

öğretmeyi hedeflemektedir. Örnekler önce medsiz, daha sonra medli olarak yazılarak 

okuma sırasındaki ses farkına dikkat çekilmektedir.341  

Kur’an öğretim elifbâlarından olan Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî 

(h.1331/1913) ve Kur’an’ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri (h.1345/1927) isimli 

elifbâlarda med işareti, “Kelimelerde üstün, esre, ötreli harflerden sonra yazılan 

medli   و   ى   ا da her biri ziyade çekilerek beraber okunur.” açıklaması yapılarak 

örneklendirilirken342 diğer elifbâlarda hiç açıklama yapılmaksızın 

kullanılmaktadır.343 Cumhuriyet Elifbâsı (1342/1924-26) ve Resimli Güzel Elifbâ’da 

(h.1340/1922) kural olarak uzatmayı gerektiren örnekler yazılmış olmasına rağmen 

med işareti kullanılmamıştır. Kur’an’ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) ise med 

işareti ى  örneklerinde olduğu gibi harfe A sesi vermek amacıyla اتٓ وا , اتٓ 

kullanılmıştır.344 

Tüm bu bilgilerden hareketle hazırlanan elifbâların çoğunda med işaretinin 

öğretimine Kur’an öğretimi açısından gereken önemin verilmediği, konun elifbâlarda 

yeterli örnek ve izahlarla açıklanmadığı anlaşılmaktadır. 

3.4.2.2. Zamir 

Arapçada zamir, kelimeye bitişik yazılmasına rağmen kendisi özel bir kelime 

olarak kabul edilmektedir. Kur’an okurken zamir olan ه harfinden bir önceki harf 

üstün, esre veya ötre harekeli ise ه zamiri bir elif miktarı uzatılarak okunur. ه 

_____________________________ 
340 Mehmed Raşid b. Halil, a.g.e., s. 22. 
341 Örnek olarak bkz.: Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 16; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 73. 
342 Hafız Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 3.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 32. 
343 Örnek olarak bkz.: Ahmed Hadi Maksudi a.g.e., s. 27-32.; Ali Haydar, a.g.e., s. 4-7.; Ahmed 

Cevad, Yeni Elifbâ: Kur’an-Okuyorum, s. 19-20.; Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 13. 
344 Edib ve Çelebi, Kur'an-ı Kerim Elifbâsı, s. 9. 



229 
 

zamirinden bir önceki harf cezmli veya harekesiz ise ise ه zamiri uzatılmadan okunur. 

Osmanlı Türkçesi ve Kur’an öğretimi elifbâların neredeyse tamamında zamir 

konusuna yer verilmemiş, zamirli okuma örnekleri bulunan elifbâlarda da konu izah 

edilmeden diğer konuların içerisinde öğretilmiştir. Ancak verilen örnekler konunun 

kavranması için yeterli görünmemektedir.345  

Kur’an öğretim elifbâlarından kadim Elifbâ, Elifbâ-yı Arabî li-ta’limi’l 

Kur’an’il Mübin (h.1333/1915), Cumhuriyet Elifbâsı’nda (1342/1924-26) ve Kur’an-

ı Kerim Elifbâsı (h.1342/1924) zamir ile ilgili örnekler mevcut değildir. Yeni Elifbâ: 

Kur’an Okuyorum da (1328/1910-12) ه zamirinin geçtiği örnekler olmasına rağmen 

konu ile ilgili açıklama yapılmamıştır.346 Teshîl-i Kırâat-ı Arabiye’de (h.1329/1911) 

ise “Yazılışında Olmayıp Okunuşunda و ve ى olan Kelimeler” başlığı altında zamir 

ile ilgili örnekler bulunmaktadır.347 Ali Haydar’ın hazırladığı Kur’an-ı Kerim 

Elifbâsı’nda (1927) ise zamir konusu açıklama olmaksızın iki bölüme ayrılırken, 

Resimli Güzel Elifbâ (h.1340/1922) ve Kur’an-ı Kerim’i Esaslı Tatbikat Dersleri’nde 

(h.1345/1927) “ ه ” harfinden önce hareke varsa zamir uzatılır, hareke yoksa zamir 

uzatılmaz” şeklinde açıklama yapıldıktan sonra örneklere yer verilmiştir. 348  

3.4.2.3. Lafzatullah 

Arapça’da ince olan ل harfi, Lafzatullah’ın yani  ّٰالل kelimesinin okunuşu 

sırasında iki şekilde seslendirilmektedir. Lafzatullah’tan önce üstün veya ötre varsa 

 harfi kalın, esre varsa ince okunmaktadır. Osmanlı Türkçesi ve ل lafzındaki الٰلّ 

Kur’an öğretimi elifbâlardan İsmail Gaspıralı’nın Hâce-i Sıbyan’ı (1890) dışında 

kalan hiçbir elifbâda konuya yer verilmemiştir. Bazı elifbâlarda konuyla ilgili birkaç 

_____________________________ 
345 Örnek olarak bkz.: Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 24.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 80.; Necib, a.g.e., 

1281, s.56.; Selim Sabit, Elifbâ-yı Osmânî, s. 40. 
346 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 11,18,19. 
347 Hafız Nuri, a.g.e., s. 33,34. 
348 Örnek olarak bkz.: Mustafa Şefik, a.g.e., s. 9.; Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 7.; Ahmed Hadi 

Maksudi, a.g.e., s. 28.; Ali Haydar, a.g.e., s. 17.  



230 
 

örnek verilmesine rağmen bu örneklerin Lafzatullah’ı öğretmek için seçilmiş 

olduklarına dair herhangi bir izlenim oluşmamaktadır.349  

Kur’an öğretim elifbâlarından Cumhuriyet Elifbâsı (1342/1924-26), Kur’an-ı 

Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri (h.1345/1927), Kur’an-ı Kerim Elifbâsı 

(h.1342/1924), Teshîl-i Kırâat-ı Arabiyye’de (h.1329/1911) sure ve dualar bölümüne 

kadar lafzatullah konusuna dair hiçbir açıklama veya örnek mevcut değildir. 

Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913), farklı konular içerisinde verilen 

örneklerin yanı sıra Allah lafzından önce ötre harekenin geldiği durumlara özel 

olarak değinilirken, Allah lafzından önce bir و harfi varmış gibi okunacağını 

belirtilmiştir.350 Ali Haydar’ın hazırladığı Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (1927) ise 

lafzatullah konusu için başlık açılmış ince ve kalın okunuş ayrımı yapılmaksızın tüm 

örnekler aynı başlık altında verilmiştir.351 Kur’an öğreten elifbâların diğerlerinde ise 

lafzatullah’ın geçtiği örnekler başlık verilmeksizin farklı konuların içerisinde 

geçmektedir.352  

3.4.2.4. Yazıldığı Halde Okunmayan Harfler 

Arapça’da yazım kuralları dolayısıyla bazı harfler yazılmasına rağmen 

okunmazlar. Kelimelerin çoğul olduğunu göstermek amacıyla yazılan çoğul alameti 

olarak kullanılan و , Kur’an’da bazı kelimelerde uzatma görevi görmesi gerekirken 

uzatmayan و , bazı durumlarda hemze-i vasl bu başlık altında ele alınabilecek olan 

kurallardandır. Arapça kurallar gereği bazı ا harfleri kelime veya cümlede 

yazıldıkları halde okunmazlar. Osmanlı Türkçesi ve Kur’an elifbâlarının çoğunda bu 

konulara yer verilmekte ve Arapça yazım kurallarından hiç bahsetmeden kelime انََا 

_____________________________ 
349 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 32. 
350 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 33. 
351 Ali Haydar, a.g.e., s. 16. 
352 Örnek olarak bkz.: Ahmed Cevad, a.g.e., s. 18, 22.; Mustafa Şefik, a.g.e.,  s. 10-13.; Mehmed 

Halid, a.g.e., s. 14-17. 



231 
 

yazıldığı halde  ََان okunur,  ْوَاشْدُد yazıldığı halde ُدْ وَشْد  okunur şeklinde örnekler 

verilerek anlatılmaktadır.353  

Kur’an öğretim elifbâlarında konuyla ilgili, “Üzerinde hareke olmaya elif 

okunmaz” veya “ ل , ى , و , ا üzerinde hareke, cezm veyahud şedde bulunmadığı 

zaman bu harfler okunmaz” şeklinde açıklamalar yapılmış ve اوُلٰاءِ   , قَالُوا , توََاصَوْا gibi 

örneklere yer verilerek konu izah edilmeye çalışılmıştır.354  

3.4.2.5. Hemze’nin Okunuşu 

Elif, Arap alfabesinin ilk harfidir. Hareke aldığı zaman hemze ismi ile 

anılmaktadır. Yazım kuralı olarak hemze, ھواء , نبأ , لشئ , يٝؤْمنون örneklerinde olduğu 

gibi küçük bir diş üzerine veya ى , و , ا harflerinin üzerine yazılmaktadır. Bu 

durumda üzerine hemze yazılan ى , و , ا harflerini okunmamakta sadece hemze 

harekesine göre seslendirilmektedir.355  

Elifbâların bir kısmında hemze’nin nasıl yazılıp okunduğuna dair başlık 

olmaksızın; diğer bir kısmında ise başlık koyularak örneklere yer verilmektedir.356 

Mesela, Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) başlık olmaksızın önce 

cezmli hemzenin  ْبَأ ,  ْ ْ  , تأَ  şeklinde yazılmış örneklerine yer verilmiştir. Ardından ثأَ

küçük bir diş veya çizgi üzerine yazılmış olan ء’nin ا harfi ile aynı şekilde okunduğu  

 şeklinde görselleştirilmiş daha sonra örnek kelimelere yer ءُ  = أُ  ; ءِ  = اِ  ; ءَ  = اَ 

verilmiştir.357 Hafız Demir Mehmed hemzenin öğretimi için özel bir başlık açmamış 

_____________________________ 
353 Örnek olarak bkz.: Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 14.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 56.; İbrahim 

Cudi, a.g.e., s. 47.; Ahmed Hamdi, a.g.e., s. 21.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 39.; Mustafa Hamid, 

a.g.e., s. 73.; Harputi Mehmed Ali, a.g.e., s. 25.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 31.; Necib, a.g.e., s. 

54-55.;  
354 Örnek olarak bkz.: Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 5-6.; Ali Haydar, a.g.e., s. 18.;Mustafa Şefik, 

a.g.e., s. 7.; Ahmed Cevad, a.g.e., s. 22.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 73. 
355 Edib ve Çelebi, Kur’an-ı Kerim Tilavetine Medhal, s. 1. 
356 Örnek olarak bkz.: Muhammed Raşid, a.g.e., s. 48.; İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. ; Muhammed b. 

Muhammed, a.g.e., s. 18.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 34.; Abdi Kamil, a.g.e., s. 39.; Mehmed Masum, 

Usûl-i Savtiyye Elifbâ, s. 57.; M. Abdulkadir, a.g.e., s. 23.; Muhammed Eşref, a.g.e., s. 26.; Fikri, 

a.g.e., s. 45.; Hafız Muhammed Vehbi, a.g.e., s. 3.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 56.; Mustafa Hamid, 

a.g.e., s. 73.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 42.; Ahmed Hamdi, a.g.e., s. 18.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 

41.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 36.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 7.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 11.; Midhat 

Sadullah, a.g.e., s. 21-22. 
357 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 12, 17, 29. 



232 
 

fakat diğer konular işlenirken hemzeli yazılışlara yer vererek konunun öğretilmesini 

amaçlamıştır. Ahmed Edib ve Veled Çelebi de hocalara yönelik yazdığı notlarda 

hemze konusunu tafsilatlı bir şeklide ele almıştır.358 Hemzenin okunuşu ile ilgili 

Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî de ise (h.1331/1913) Resim 3.44’te görülen tasnif 

yapılmıştır.359  

 

Resim 3.44: Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) ا ve Hemze’yi Okuma 

Örnekleri. 

Yukarıdaki resimde görüleceği gibi hemze konusu ayrıntılı olarak işlenmiş ve 

hemze ile ilgili yazım şekilleri örneklerle gösterilmiştir. 

3.4.2.6. Lâm-ı Ta’rif’in Okunuşu 

Lam-ı tarif, diğer bir ifade ile ال takısı isimlerin başına gelerek, belirsiz 

kelimeleri belirli yapan harflerden oluşmaktadır. ال  takısındaki ل, kendisinden sonra 

gelen harflere göre idğam veya izhar yapılarak okunur. Bu bakımdan Arapçada 

_____________________________ 
358 Örnek olarak bkz.: Hafız Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 2,5.; Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 25. 
359 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 26. 



233 
 

harfler şemsi ve kameri olmak üzere iki kısma ayrılır. 14 tane olan şemsi harfler; ت , 

 ,ج , ب , ا ;tane olan kameri harfler ise 14 , ن , ل , ظ , ط , ض , ص , ش , س , ز , ر , ذ , د , ث

 takısından sonra şemsi harflerden biri ال .dir’ ى , ه , و , م , ك , ق , ف , غ , ع , خ , ح

gelirse, ل harfi okunmayıp sonrasında gelen harf şeddelenmekte; kameri harflerden 

biri gelirse tüm harfler üzerinde yazan harekeleriyle okunmaktadır. Ancak ال 

takısının hemzesi kendisinden önce harekeli bir harf gelirse okunmamaktadır. 

Bu konu Osmanlı Türkçesi ve Kur’an öğretim elifbâlarının çoğunda 

işlenmekte ve öğrenciye üzerinde hareke olan harfi okuması olmayan harfi ise 

okumaması öğretilmektedir. Konu ele alınırken bazı elifbâlarda başlık olmaksızın 

örnekler verilirken bazılarında iki başlık altında izah edilmektedir.360 Bahsi geçen 

elifbâlardan biri olan Feyzü’l amim fî Esrâri’t-Taʽlîm’in (1290/1874-75) yazarı 

Mehmed Cevdet, konuyla ilgili olarak gerekli açıklamaları yaptıktan sonra, şemsi 

harfler için, “ ُالَتوَْبَة yazılıp  َُاتَتْوَْبة yazılmış gibi okunur”, kameri harfler için ise “ ُالْبَاء 

yazılır ve yazıldığı gibi okunur” açıklamalarına yer vermektedir. Buna ilave olarak 

bu örnekleri tüm şemsi ve kameri harfler için tekrarlamaktadır. Ayrıca ال takısından 

önce gelen harekeli harfle ilgili de “  ُالَْحَمْد kelimesi başında vav varsa  ُوَلْحَمْد okunur” 

açıklamasını yaparak başında atıf harfleri olan kelimelerin nasıl okunacağını 

öğretmeyi hedeflemektedir.361 Elifbâlarda şemsi ve kameri harflerle ilgili okuma 

örnekleri verildikten sonra Resim 3.45’deki gibi çeşitli atıf harfleri ve bağlaçlarla 

olan örneklerine de yer verilerek doğru okuma kuralları öğretilmeye 

çalışılmaktadır.362 Atıf harfleri ve bağlaçla birleşen şemsi ve kameri harflerin 

okunuşu birçok elifbâya daha konu olmaktadır.363  

_____________________________ 
360 Örnek olarak bkz.: İsmail Gaspıralı, a.g.e., s.;Muhammed b. Muhammed, a.g.e., s. 19.; Tahsin, 

a.g.e., s. 7. 32-35.; Ali Hıfzı, a.g.e., s. 29.; Abdi Kamil, a.g.e., s. 40.; Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 43-

44.; Ahmed Hamdi, a.g.e., s. 20-21.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 51-53.; Ahmed Cavid, a.g.e., s. 37.; 

Mehmed Masum, a.g.e., s. 55-56.; Harputi Mehmed Ali, a.g.e., s. 26-27.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 

49-50.; M. Abdulkadir, a.g.e., s. 25-26.; Muhammed Eşref, a.g.e., s. 27-28.; Mehmed İzzet, a.g.e., 

s. 27-28.; E. ( ا   ) Fikri, a.g.e., s. 44.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 31-32.; Hıfzı ve Cevad, a.g.e., s. 25.; 

Muallim Ali Haydar, Muallim H.H (ح .ح), a.g.e., s. 55-56.; Mustafa Hamid, a.g.e., s. 73. 
361 Mehmed Cevdet, a.g.e., s. 78-79. 
362 Ali Rıza Efendi, a.g.e., s. 46-47. 
363 Örnek olarak bkz.: Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 15.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 51-54.; 

Muhammed Eşref, a.g.e., s. 28.; Mehmed İzzet, a.g.e., s. 28.; Fikri, a.g.e., s. 44.; Mehmed Salih, 

 



234 
 

 

Resim 3.45: Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’de (1314/1899) Şemsi ve Kameri Harflerin 

Öğretimi. 

Kur’an öğretim cüzlerinden Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum (1328/1910-12) 

ve Talim’ul Kur’an’da (h.1341/1923) şemsi ve kameri harflerin okunuşuna herhangi 

bir başlık olmadan yer verilmiştir.364 Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî (h.1331/1913), 

Elifbâ-yı Arabî li-ta’limi’l Kur’an’il Mübin (h.1333/1915), Cumhuriyet Elifbâsı 

(1342/1924-26) ve Kur’an-ı Kerim Elifbâsı’nda (h.1342/1924) ise şemsi ve kameri 

harfler olarak iki başlık altında ele alınmıştır.365  

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı (1927) ve Kur’an-ı Kerim’i Esaslı Tatbikat Dersleri 

(h.1345/1927) isimli elifbâlarda ise Kur’an-ı Kerim okurken harekelere dikkat 

edilmesi gerektiği hatırlatıldıktan sonra hangi harf olursa olsun üzerinde hareke 

bulunmayan harflerin seslendirilmeyeceği izah edilmiştir. Örnekler içerisinde vasıl 

 
a.g.e., 36.; Hıfzı ve Cevad, a.g.e., s. 25.; Haydar ve Hıfzı, a.g.e., s. 55-56.; Mustafa Hamid, a.g.e., 

s. 73.; Necib, a.g.e., s. 53-56.; Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 24.; Mehmed İzzet, a.g.e., s. 28. 
364 Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 13.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 12-13.  
365 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 30.; Muhammed Hanefi, a.g.e., s. 22.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 7-

8.; Ali Haydar, a.g.e., s. 19-29. 



235 
 

hemzesi ve ال konusuna dair örnekler de bulunmaktadır.366 Resimli Güzel Elifbâ’da 

(h.1340/1922) da şemsi ve kameri harfler herhangi bir başlık olmadan “Üzerinde 

hareke, cezm veya şedde olmayan ل okunmaz. ا ile ل harfinin ikisi de harekesiz 

olursa hiçbiri okunmaz.” şeklinde bir açıklama ile örneklere yer verilmiştir.367 

Elifbâların bir kısmında bu bilgilere ek olarak ال takısının önüne edat veya bağlaç 

getirilerek yazılan okuma metinlerine yer verilmiştir. 368 

3.4.2.7. Hurûf-ı Mukattaa’nın Okunuşu 

Kur’an-ı Kerim’de 29 surenin başında harekesiz harflerden oluşan hurûf-ı 

mukattaa (kesik harfler) olarak isimlendirilen harfler bulunmaktadır. Bu harfler 

Arapça isimleriyle ve üzerindeki meddin durumuna göre ( الف لام ميم ) الم şeklinde 

okunmaktadır.369 Bu konuya incelenen 66 elifbâdan sadece 4’ünde yer verildiği 

belirlenmiştir. Bu elifbâların ilki 1326/1909 yılında hazırlanan Resimli İlaveli Nev 

Usûl Talim-i Kırâat yahud Elifbâ-yı Türkî’dir.370 

Mehmed Halid ise Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli eserinde Kur’an-ı 

Kerim’de geçen hurûf-ı mukattaalı ayetlerin tamamına yer vermiş ve hangi harfin, 

hangi tecvid kuralından dolayı ne kadar uzatılarak okunması gerektiğini ayrıntılı bir 

şekilde izah etmiştir.371Kur’an-ı Kerim Elifbâsı (h.1342/1924) ve Kur’an’ı Kerim 

Esaslı Tatbikat Dersleri’nde (h.1345/1927) bu konu hakkında “Kur’an-ı Kerim’de 

bazı surelerin ilk başlangıcında bir veya birkaç harfi hecâyı havi bir lafzı şerif 

bulunur. Bunlar adeta harfi hecâyı söyler gibi okunur. Fakat bitişik yazılır” şeklinde 

açıklama yapılmıştır. Elifbâların büyük çoğunluğunda bu konuya yer verilmemiş 

olması, hurûf-ı mukattaa’nın okunuşunun Kur’an’a geçildikten sonra öğretildiğini 

göstermektedir. 

_____________________________ 
366 Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 17.; Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 5.; Mehmed Halid, Kur’an 

Muallimi, 34-36. 
367 Mustafa Şefik, a.g.e., s. 8. 
368 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 31.; Mustafa Şefik, a.g.e., s. 7.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 6.; Ali 

Haydar, a.g.e., s. 19-29.; Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, 37. 
369 Demir Hafız Mehmed, Kur’an-ı Kerim’i Esaslı Tatbikat Dersleri, s. 9.; Edib ve Çelebi, Kur’an-

ı Kerim Elifbâsı, s. 17.; Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 26. 
370 Mehmed Ali Harputi, a.g.e., s. 26. 
371 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, 65. 



236 
 

3.4.2.8. Geçiş için Kullanılan Nûn Harfi 

Tenvinli harften sonra vasl hemzeli, cezmli veya şeddeli bir kelime gelirse iki 

sessiz harf yan yana gelmiş olur. Bu durumda genel kaide gereği sakin harf esre ile 

harekelenir ve birinci kelimenin sonu esreli geçiş nun’u (  ِن ) ile okunur. Konu Yeni 

Elifbâ Kur’an Okuyorum’da (1328/1910-12) 3 örnek, Talim’ul Kur’an’da 

(h.1341/1923) ise 15 örnek ile aktarılmaya çalışılmıştır. Mehmed Halid’in Kur’an 

Muallimi isimli eserinde bu konunun öğrencilere ağızdan öğretilmesi gerektiği, bu 

öğretim sırasında tahtaya birkaç örnek yazılarak önce hoca sonra da öğrenciler 

tarafından okunabileceği belirtilmiştir.372 Kur’an’ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri 

(h.1345/1927) isimli elifbâda önce kelimelerin normal yazılışına yer verilmiş daha 

sonra da geçiş nun’u ile ى ى kelimesinin جَمِيع االَذ   şeklinde okunacağı جَمِيعَ  نِ  ال ذ 

görselleştirilmiştir.373 İncelenen diğer elifbâlarda bu konu hakkında herhangi bir 

örnekle karşılaşılmaması konunun Kur’an’a geçildikten sonraya öğretildiğini 

göstermektedir. 

3.4.2.9. Vakıf Kuralları 

Kur’an okunurken ayet manasının tamam olduğu yerlerde durmaya kat’, 

tekrar başlamak niyetiyle nefes alacak kadar durmaya vakıf denir.374 Duraklarda ve 

arada nefes alınması gereken yerlerde nasıl durulması gerektiği ile ilgili çeşitli 

kurallar vardır. Bu kuralların ayrıntıları olmakla birlikte birkaç elifbâda temel 

düzeyde bilgi verilmiştir. Hem Osmanlı Türkçesi hem de Kur’an öğretim 

elifbâlarından Rehnümâ-iKırâat yahud Yeni Elifbâ’da (t.y) tenvin ve yuvarlak ة  ile 

biten kelimelerde nasıl durulacağı ا  örneklerine yer نِهَايهَْ  - نِهَايةَ   , عَلِيمْ  - عَلِيم   , شاكِرٰا - شاكِر 

verilerek öğretilmiştir.375 Kur’an elifbâlarından Talim’ul Kur’an ve Kur’an-ı Kerim’i 

Esaslı Tatbikat Dersleri’nde kelimelerin sonlarında bulunan üstün, esre ötre ve 

_____________________________ 
372 Ahmed Cevad, a.g.e., s. 24.; Mehmed Halid, a.g.e., s. 15.; Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 

39. Hafız Nuri, a.g.e., s. 35-36. 
373 Örnek olarak bkz.: Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 7.; Ahmed Hamdi, a.g.e., s. 18-19.; Mehmed 

Ali Harputi, a.g.e., s. 26. 
374 Çetin, a.g.e., s. 182. 
375 Örnek olarak bkz.: Ahmed Hamdi, a.g.e., s. 18-19.; Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 32.; Mehmed 

Halid, Kur’an Muallimi, s. 61. 



237 
 

tenvinin durulduğu zaman farklı okunduğu ifade edilmiş ve  َنسَْتعَِينُ  ,يَعْلَمُونْ  - يَعْلَمُون - 

 gibi okuma örneklerine yer verilerek öğretim رب ِهْ  -رَب هِِ  , عَلِيمْ  - عَلِيم   , كِتاَباَ - كِتاَب ا ,نسَْتعَِينْ 

yapılmıştır.376  

3.4.2.10. Diğer Tecvid Kuralları 

Bu başlık altında Kur’an elifbâlarından sadece ikisinde yer alan idğam, iklab, 

ihfa gibi tecvid konularına değinilecektir.377 Mehmed Halid Talim’ul Kur’an 

(h.1341/1923) isimli elifbâsında idğam meal ğunne, idğam bila ğunne, idğamı 

mütecaniseyn, idğamı mütekarinbeyn, cezmli mim’in ihfası ve nun’un iklabı gibi 

tecvid kurallarının öğretilmesini hedeflemiştir. Elifbâda konuyla ilgili örnekler 

aşağıda Resim 3.46’daki gibi özel şekilde yazılarak görselleştirilmiş ve öğrenciler 

tarafından seslendirilmesi istenmiştir..378 

 

Resim 3.46: Talim’ul Kur’an’da (h.1341/1923) Tecvid Öğretimi. 

_____________________________ 
376 Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 9. 
377 Tecvid kuralları hakkında ayrıntılı bilgi için bkz.: Çetin, a.g.e., s. 105-119, 160-171. 
378 Mehmed Halid, Talim’ul Kur’an, s. 16. 



238 
 

Yukarıdaki resimde idğam meal ğunnenin öğretildiği sayfaya yer verilmiştir. 

Yazarın Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli öğretmen kılavuzunda bu konunun 

öğretimi sırasında izlenmesi gereken yol anlatılmıştır. Buna göre ilk olarak tenvin 

veya sakin nun’dan sonra يمنو harflerinden biri gelirse bu kuralın gerçekleşeceği 

anlatılmalıdır. Ayrıca sakin mim’den sonra mim gelirse de idğam misleyn maal 

ğunne olacağı belirtilmelidir. Kur’an Muallimi’nde bu sayfanın öğretiminin 

başlangıç seviyesindeki öğrencilere şifahen şu şekilde yapılması önerilmektedir: 

“(Evvelen) harekesi olmayan ن ve م harfleri sakindir. Bunlardan sonra 
gelen harflerin üstünde teşdid varsa ن’un yerine genizden uzunca bir ses 
çıkarın! Ve sonraki harfi teşdidli okuyun! 

(Saniyen) Çift harekeli bir harften sonra gelen harfin üstünde teşdid varsa 

çift harekeli harfi bir hareke ile okuyup genizden çıkarılan bir ses ile ikinci 
harfe vurun! Ve bunu da teşdidli okuyun!”379 

Yukarıdaki açıklamadan da anlaşılacağı gibi öğrencilere kural hakkında 

herhangi bir açıklama yapılmamış, sadece elifbâda yazılmış olan kelimelerin nasıl 

seslendirileceği açıklanmıştır. İdğam meal ğunnede genizden gelen sese vurgu 

yapılarak ortaya çıkan ses olayının nasıl gerçekleştiğini izah edilmiştir. Yazarın 

elifbâ öğretiminde uyulmasını istediği genel prensipler doğrultusunda, kuralın önce 

hoca tarafından sonra da öğrenciler tarafından seslendirilmesi planlanmıştır. Yazar, 

kılavuz eserinde elifbâda yer verdiği tüm kuralları örnekteki gibi açıklamıştır. 

Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) ise idğam başlığı altında 

Resim 3.47’deki gibi idğam meal gunne, idğam bila ğunne ve iklab ile ilgili 

örneklere yer verilmiştir.380  

_____________________________ 
379 Mehmed Halid, Kur’an Muallimi, s. 41-42. 
380 Ahmed Hadi Maksudi, a.g.e., s. 33. 



239 
 

 

Resim 3.47: Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî’de (h.1331/1913) Tecvid Öğretimi. 

Yukarıdaki resimde de görüleceği gibi Ahmed Hadi Maksudi tecvid kuralları 

gerçekleşirken ortaya çıkan ses ile ilgili herhangi bir açıklamaya yer vermemiştir. 

Seçilen örnekler önce Kur’an’da geçtiği şekilde ardında da tecvidli okunurken 

seslendirilen hali ile yazılarak gösterilmiştir. İncelenen diğer elifbâlarda üzerinde 

durulan tecvid kuralları hakkında herhangi bir bilgiye yer verilmemesi söz konusu 

konuların ibtidai mekteplerinin 2. sınıfından itibaren okutulan tecvid dersinde 

öğretildiği anlaşılmaktadır.381 

3.4.3. Elifbâlarda Dualarının Öğretilmesi 

Elifbâların son sayfalarında dualara yer verilmesi yaygın bir uygulamadır. Bu 

uygulamanın başlıca sebebi Kur’an okumaya yeni başlayan öğrencilerin alıştırma 

yapmasını ve okuma hatalarını duaları okurken elifbâda düzeltmesini sağlamaktır. 

_____________________________ 
381 Örnek olarak bkz.: Abdi Kamil, Tecvid, s. 23-27.; Yusuf Rıza, a.g.e., s. 14-22.; Hafız Ferid, a.g.es. 

14-19. 



240 
 

Böylece Kur’an’nın en az hata ile okunmasına zemin hazırlanmaktadır. Ayrıca bu 

dualar ilave bir ders materyali kullanılmadan elifbâdan ezberlenmektedir.382 

Araştırmamız sırasında incelediğimiz 56 hem Osmanlı Türkçesi hem de 

Kur’an öğretim elifbâsından 11 tanesinde de namaz dualarına yer verilmediği 

görülmüştür. Duaların bulunmadığı elifbâlar; Elifbâ (h.1272/1856), Usûl-i Cedîde 

Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü (h.1275/1859), Mebde-i Taʽlîm-i Sıbyân (1866), Elifbâ 

Risalesi (h.1283/1867), Elifbâ-yı Cedîde (Mübtediyân) (1292/1875-77), İksîr-i 

Elifbâ-yı Osmânî (1306/1889-91), İsmail Hakkı Elifbâsı (1308/1891-93), Küçük 

Elifbâ (1311/1894-96), Elifbâ (1312/1897), Elifbâ-yı Osmânî yâhûd Medhalü’l-Lisân 

(1314/1899) olarak sıralanabilir. Duaların bazı elifbâlarda yer almasına rağmen 

bazılarında olmaması, bu sayfaların yazarın insiyatifinde olduğu ile açıklanabilir. 

Bununla birlikte daha önce de ifade edildiği gibi Selanikli Tevfik, 1304/1887-89 

yılında hazırladığı Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî’nin önsözünde namaz duaları 

bulunmadığı için eleştirildiğini belirtmiş, bu sebeple yeni baskısında dualara yer 

verdiğini ifade etmiştir. Yazarın konuya dair açıklamalarından halkın bir kısmının 

elifbâlarda duaların bulunmasını zaruri gördüğü anlaşılmaktadır.383 Dualara yer 

verilmeyen elifbâlarda gayri müslim öğrencilerin de bu elifbâlar ile Osmanlı 

Türkçesi okumayı öğrenmeleri gerekçe gösterilmektedir.384  

Bazı yazarlar duaların bulunduğu bölümde, yalnızca Sübhaneke, Tahiyyat, 

Salli, Barik, Rabbena ve Kunut dualarına yer verirken, diğer bir kısmı da Ebced’e, 

Amentü ve Rabbi yessir duasına da yer ayırmaktadır. Bazı elifbâlarda ise bunlara 

ilave olarak, Hz. Peygamber’in bazı duaları ve ezan duası, Fatiha suresi, Bakara 

suresinin ilk 5 ayeti ve Nas suresinden İnşirah suresine kadar olan surelere yer 

verilmektedir.385 Söz konusu elifbâlardan farklı olarak Mustafa Hamid, Amentü ve 

namaz dualarının yanı sıra elifbâsının beşinci baskısında “Resimli Elifbâ - Eser 

_____________________________ 
382 Salih İhsan, a.g.e., s. 74.; Ayrıca bkz.: Salnâme-i Nezâret-i Maarif-i Umûmiye, 1312, s. 340. 
383 Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 3. 
384 Selanikli Tevfik, a.g.e., s. 3.; Mehmed Salih, a.g.e., s. 1. 
385 Abdülcebbar Dağıstanî, a.g.e., s. 16-24.; Ahmed Şükrü, a.g.e., s. 70.; Salih İhsan, a.g.e., s. 74. 



241 
 

Mustafa Hamid Hediyesi” (1339/1923) açıklamasıyla “Amme cüzü” başlığı altında, 

Duha suresinden Nas suresine kadar tüm surelere yer vermektedir.386  

Ahmed Cavid Elifbâsı’nda (h.1325/1907) ise diğer elifbâlardan farklı olarak 

Arapçası yazılan tüm duaların anlamlarına yer verilmiştir. Yazarın bu tercihi 

elifbânın yazıldığı yıl dikkate alındığında bir ilktir.387 Ayrıca elifbâda “Mekteblerde 

her akşam tatilden önce edilecek dua” başlıklı şu dua yer almaktadır: 

“Euzubillahimineşşeydanirracim. Bismillahirrahmanirrahim. Elhamdulilahi 
Rabbil Alemin; Vessalatü vesselamu ala seyyidina Muhammedin ve alihi 
ve eshabihi elahyarı ecmain. Ya Rab. Kafe-i ehli İslamın halife-i azamı ve 

imam-ı muhteremi padişahımız Gazi Sultan [Abdülhamid Han] sani 
efendimiz hazretlerinin ömür ve ikbalini mezdad?, ve kafe-i ömüründe 
muvaffakiyet ihsan buyur. Amin. 

Ya Rab dünya durdukça durmak için gelmiş olan İslamiyetini her daim a’la 
buyur. Amin. 

Ya Rab ümmeti Muhammed’e dünya ve ahiretçe selamet ihsan buyur. 
Amin. 

Ya Rab bütün ehli İslam ile memleket-i İslamiyyeyi her türlü beladan 
muhafaza buyur. Amin. 

Ya Rab şu mekteb ile sair medrese ve mekteblerde bulunan evlad-ı 
müslimini bilhassa hüsn-ü ahlak ile fiziyab buyur. Amin. 

Sübhane Rabbike Rabbil izzeti amma yesifun ve selamun alel murselin. 
Velhamdulillahi Rabbil Alemin. El-Fatiha.”388 

Duada, şeytanın kötülüklerinden Allah’a sığınıldıktan sonra, Hz. 

Peygambere, ailesine ve arkadaşlarına dua edilip selam gönderilmektedir. Sonrasında 

Allah’tan müslümanların halifesi ve önderi Abdülhamid Han için ömür, refah ve 

başarı istenmektedir. İslamiyetin daim ve yüce olması, ümmeti Muhammedin dünya 

ve ahiret mutluluğu için dua edildikten sonra Allah’tan mektep ve medrese 

öğrencilerinin güzel ahlaklı olması istenmektedir. Ahmed Cavid Elifbâsı’nın yanı sıra 

Mehmed Salih’in İslam Elifbâsı’nda (h.1331/1913) da duaların anlamına yer verilmiş 

ve bu dualara başlık olarak namazın hangi bölümünde okunacakları yazılmıştır. 

Subhaneke duası “Her namazın evvelinde okunacak sena” ifadesi ile takdim 

_____________________________ 
386 Mustafa Hamid, Resimli Elifbâ, İstanbul, Kitabhane-i Hilmi, 1339, s. 74-85. 
387 Ahmed Cavid, a.g.e., s. 40-43. 
388 Ahmed Cavid, a.g.e., s. 16. 



242 
 

edilmekte, anlamı ise “Ya Rabbi sen noksan sıfatlardan berisin, hamd ve şükür sana 

layıktır. İsm-i şerifin mübarek şan ve keremin âlidir. Şerefin senden gayrı medhe 

şayan yoktur.” cümleleriyle verilmektedir.389 Bu iki yazarın, çocukların okuduğu 

duaları anlamalarını istemesi ve bu şekilde açıklamalarını yazması dikkate değerdir. 

Ayrıca İslam Elifbâ’sının sonunda her cuma akşamı okunacak bir duaya da yer 

verilmiştir. Dua metni şu şekildedir: 

“Bismillahirrahmanirrahim. Elhamdulilahi Rabbil Alemin; Vessalatü 

vesselamu ala Muhammedin ve alihi ve sahbihi ecmain. Ya 
Erhamerrahimin, Ya Erhamerrahimin, Ya Erhamerrahimin. Ümmeti 
Muhammede dünya ve ahiret selamti ihsan buyur. Dünya durdukça 

İslamiyeti daim ve ala buyur. Bütün müslümanlara ilim, ma’rifet, san’at, 
ticaret yollarını açık eyle. Tembelleri, hainleri, fasıkları ıslah eyle. 
Devletimizi şevketiyle payidar, düşmanlarımızı perişan, dualarımızı kabul 
eyle. Amin.”390 

Yukarıdaki duada, ümmeti Muhammed’in dünya ve ahiret mutluluğuna sahip 

olması, İslamiyetin daim ve yüce olması istenmektedir. Ardından ilim, marifet, sanat 

ve ticarette başarı talep edilmektedir. Toplumun her alanını içerisine alan bu duada 

öğrencilere, âlimlere, sanatçılara ve esnafa tek bir cümle ile dua edilmektedir. 

Ardından toplumu felakete sürükleyebilecek tembelleri, toplumu ayrıştırabilecek 

hain ve fasıkları ıslah eyle diyerek İslam’ın hoşgörüsü ortaya koyulmaktadırlar. Bu 

duaların mekteplerde okutulduğu yıllar dikkate alındığında Osmanlı Devleti’nin 

savaşta olduğu döneme denk geldiği görülmektedir. Çocukların diliyle devletin 

kuvvetli ve daim olması düşmanların perişan olması için dua edilmektedir.  

Osmanlı Lisan Elifbâsı’nda, (h.1326/1908) Allah lafzı geçince söylenmesi 

gereken söze ve Kur’an okunduktan sonra edilecek duaya, yemek duasına, 

peygamberimizin, sahabelerin, mübarek insanların ve ölmüşlerin isimleri geçince 

edilmesi gereken duaya ezberlenecek dualar arasında yer vermiştir.391 Ayrıca 

seyyidü’l istiğfar duası olarak bilinen duanın ezberlenmesi hakkında anne ile çocuğu 

_____________________________ 
389 Mehmed Salih, a.g.e., s. 46-50. 
390 Mehmed Salih, a.g.e., s. 64. 
391 Salih İhsan, a.g.e., s. 59-60. 



243 
 

arasında geçen karşılıklı konuşma bulunmaktadır. Aşağıda verilecek olan bu diyalog 

aynı zamanda ezber yapılırken dikkat edilmesi gereken hususları ortaya koymaktadır: 

“Bir çocuğa hocası ezberlesin diye (İstiğfar) derler, güzel ve fakat uzun bir 
dua vermiş idi. Çocuk cüzü elinde olduğu halde bağceye gidib bir 
kanepeye oturmuş ve gözleri yaşla dolmuş idi. Validesi:  

-Ne oldu sana oğlum? Bir yerin mi ağrıyor yavrum? Çocuk: 

-Hoca efendi bize ezberleyiniz diye bu uzun duayı verdi. İçimizden her kim 

bu duayı güzelce ezberleyubde dinletecek olursa ona mükafat vereceğini de 
ahd etti. Lakin ben bir türlü ezberleyemeyeceğim. Validesi: 

-Niçün ezberleyemeyeceksin yavrum? 

-Anneciğim! Çocuklar bana sen ezberleyemessin dediler. Validesi: 

- Sen çocukların böyle demesiyle mi ezberleyemeyeceksin? Sen çocukların 

sözlerine ne bakıyorsun? Çalış da bak, nasıl ezberlersin. Belki mükafatı da 
kazanırsın. Hadi Bismillah de de başla! Çocuk: 

-Ah iyi güzel anneciğim! Çocukların dedikleri gibi galiba 
ezberleyemeyeceğim. Pek uzun! Hem de Arapça olduğundan kelimelerini 

bile okuyamıyorum. Dilim dönmüyor. Ben ezberlemekten mükafat 
almaktan vazgeçtim; yalnız ibaresini okuyabilsem. Validesi: 

-Gel nuri aynım! Ben seni evvela yüzünden okutayım da güzelce öğren; 
ondan sonra ezberlemek kolay olur. Korkma. Hiç merak etme. Çabuk 
ezberleyemessen yavaş yavaş ezberleyebilirsin ya! Hele oku bakayım. 

Çocuk Arapça istiğfar duasını okuduktan sonra, Validesi: 

_ İşte okuyosun A! Ancak biraz kusurun var.O da Arapçaya mahsustur. لا , 

 gibi elifli kelimelerin önüne yine elif tesadüf ederse med olunur ki, med اِ لا 
ne demek olduğunu bilmez değilsin. ح ile خ harflerini fark etmeli.  ذ  harfini 

çıkarırken ز ‘den fark için dil dişe dokunmalı. Bir de   ص  harfini س gibi 
ince okumayıp gayet kalın okumalıdır.  İşte bu kadar!  Bir iki defa daha 
okuyalım. Onları da beller giderirsin. İş ezberlemeye kalır.(...).”392 

Yazarın okuma metni olarak aldığı bu karşılıklı konuşma birkaç hususun 

vurgulanması açısından önemlidir. İlk olarak pedagojik açıdan ailenin çocuğa nasıl 

yaklaşması gerektiği konusunda önemli ipuçları vermekte ve çocuğun öğrenim 

sürecinde ailenin desteğine vurgu yapılmaktadır. İkinci olarak, Arapça bir metnin 

ezberlenme sürecini iki kısma ayırması dikkate değerdir. Önce ezberlenecek metinin 

doğru okunuşu üzerinde çalıştırıp daha sonra hafızaya alma sürecini başlatmak son 

derece yerinde bir yönlendirmedir. Son olarak da, annenin çocuğun öğrenme isteğini 

_____________________________ 
392 Salih İhsan, a.g.e., s. 79-80. 



244 
 

kırmadan ve işi kolaylaştırarak Arapça mahreçlere vurgu yapması yanlış okuyuşu 

doğru okuyuş ile değiştirmesi Kur’an öğretimi açısından uygun bir yaklaşımdır. 

Kur’an elifbâlarında sure ve duaların olduğu bölüm, hem Osmanlı Türkçesi 

hem de Kur’an öğretmeyi hedefleyen elifbâlarla benzer şekildedir. Elifbâ-yı Arabî’de 

(h.1333/1915) kelime-i şahadet, Fatiha, İhlas ve Kevser sureleri ve hasbinallah 

duası393; Kur’an-ı Kerim Elifbâ’sında (h.1342/1924) namaz dualarına ilave olarak 

euzu besmele, rabbi yessir ve Fatiha394; Cumhuriyet Elifbâsı’nda (1342/1924-26) da 

İhlas, Felak, Nas ve Fatiha sureleri yer almaktadır.395 Talim’ül Kur’an’da 

(h.1341/1923) “Mekâtib-i ibtidâ’iyyenin ilk sınıfında talebelere taʽlîm olunacak 

suver-i celîlenin kırâ’atine” açıklamasının ardından Duha suresinden Nas suresine 

kadar Kur’an’daki sırasına göre sureler, ardından da Fatiha suresine yer verilmiştir. 

Diğer bir sayfada konuyla ilgili “Namazda okunan tekbir ve tesbih ve tesmi’ ve 

tahmid ve teslim ve sena ve Tahiyyat ve salâvatı şerifler ve Kunut Duaları” başlığı 

ile bu dualara yer verilmektedir.396 Kur’an-ı Kerim’i Esaslı Tatbikat Dersleri 

(h.1345/1927) isimli elifbâda ise dualara ilave olarak, Fatiha suresi, Fil suresinden 

Nas suresine kadar olan sureler Türkçe mealleriyle verilmiştir. Ayrıca elifbâda, 

Kur’an-ı Kerim’deki surelerin isimleri sırasıyla yazılmıştır. Elifbânın son sayfasında 

nicel olarak Kur’an’da 323.671 harf, 77.439 kelime, 2.236 ayet, 114 sure, 30 cüz 

olduğu bilgisi bulunmaktadır.397  

Yaptığımız inceleme neticesinde sadece Kur’an öğretimi amacıyla hazırlanan 

elifbâların tamamında, hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an’ın öğretimi amacıyla 

hazırlanan elifbâların ise büyük bir kısmında dualar bölümünün yer aldığı 

görülmüştür. Konu tarihî süreçte değerlendirildiğinde, Tanzimat döneminde usul-i 

cedid hareketinin etkisiyle hazırlanan elifbâlarda dualara pek sık yer verilmediği 

fakat ilerleyen yıllarda hazırlanan elifbâlarda dualara yer verildiği belirlenmiştir. Bu 

durum elifbâların hazırlanmasında resmî bir yaptırım olmadığının göstergesi olarak 

_____________________________ 
393 Muhamed Hanefi, a.g.e., s. 23-31. 
394 Edib ve Çelebi, a.g.e., s. 18-19. 
395 Midhat Sadullah, a.g.e., s. 26-27. 
396 Mehmed Halid, a.g.e., s. 21. 
397 Demir Hafız Mehmed, a.g.e., s. 9-15. 



245 
 

kabul edilebilir.398 Ayrıca bu değerlendirmenin yanı sıra, 1856-1876 yılları arasında 

hazırlanan elifbâların bir kısmında sadece Osmanlı Türkçesi öğretiminin 

hedeflenmesi, Kur’an öğretiminin kadim Elifbâ ile devam ettiğinin bir göstergesidir. 

1876 yılından sonra hazırlanan elifbâlarda dualara yer verilmeye başlanması ise 1874 

yılı itibarıyla açılan ibtidai mekteplerinde hem Kur’an hem Osmanlı Türkçesi 

öğretimi yapmak amacıyla tek bir elifbânın kullanılmasının tercih edilmiş olması, bu 

mekteplerde kadim Elifbâ’ya yer verilmemesi dolayısıyla olabilir. 

3.5. Elifbâ Öğretiminde Kullanılan Yardımcı Araç ve Gereçler 

Eğitim öğretim sırasında ders araç ve gereçlerinin kullanılması birçok duyu 

organına aynı anda hitap etmesi dolayısıyla öğrenmeyi daha kalıcı hâle 

getirmektedir.399 Ayrıca bilginin kolay bir şekilde aktarılması, amaçlanan 

kazanımların sağlanması ve öğrencinin bilgiyi daha rahat kavrayabilmesi açısından 

bu araç ve gereçler önemli bir yere sahiptir. Sıbyan mektebine başlayan öğrencilerin 

derse hazırlık mahiyetinde çeşitli araç gereçler kullandığı; derste elifbâlarını rahlelere 

koydukları ve minderlere oturarak ders yaptıkları bilinmektedir. Ayrıca mektebe 

giderken elifbâsını koymak için bezden dikilmiş veya sırma ile işlenmiş cüz kesesi, 

ders okurken kullanmak üzere kemikten veya tahtadan yapılmış, bir ucu sivri diğer 

ucu yuvarlak, altı yedi santimetre uzunluğunda hilal adı verilen çubukları ve 

elifbânın hangi sayfasında kaldığını göstermek amacıyla son okuduğu yere 

yapıştırılan balmumları bulunmaktadır.400 Söz konusu bu araç gereçlerin elifbânın 

öğretimi ile doğrudan ilgisi bulunmamakla birlikte elifbâ öğretiminde kullanıldıkları 

anlaşılmaktadır.  

Esasen 1847 yılında sıbyan mektepleri hocaları için yayınlanan talimatta, o 

zamana kadar elifbâ öğretimi sırasında kullanılan herhangi bir ders materyalinden 

bahsedilmemekte ve çeşitli materyal önerilerinde bulunulmaktadır. Söz konusu 

talimatta öğrencilerin derslerde kullanması için kamış yani kalem, mürekkep ve bu 

_____________________________ 
398 Şahbaz, a.g.e., s. 123, 154. 
399 Aydın, a.g.e., s. 294. 
400 Şehzade ve hanım sultanların kullandıkları araç gereçler için bkz.: Hülya Tezcan, Osmanlı 

Sarayının Çocukları, İstanbul, Aygaz Yayınevi, 2006, s. 213-214. 



246 
 

mürekkep için lika yani emici ipeği ile pirinçten divitlerinin olması önerilmiştir. 

Ayrıca üzerine harfler yazılan levhaların kullanılması istenmiş ve ilerleyen yıllarda 

levha kullanımı yaygınlaştırılmıştır.401 Bu levhaların ‘ardoise’ denilen taştan 

yapıldığı, tahta çerçeve içinde bir defter sayfası büyüklüğünde olduğu 

belirtilmektedir. İki tarafı da yazılabilen bu levhalara yazı yazmak için taş kalemle 

epeyce bastırmak gerektiği ıslak bezle silinerek temizlendiği anlatılmaktadır.402  

Yazı tahtası elifbâ öğretimi sırasında öğretmenler tarafından en çok kullanılan 

materyallerdendir.403 Tahsin öğretmen ve öğrencinin yazı yazmak için materyale 

ihtiyacı olduğunu, “Elifbâyı talim ettirecek muallim efendi için büyük bir siyah tahta 

ve tebeşir, şakirdanın her birine taş tahta ve kalem bulunmak lazımdır.” cümleleriyle 

ifade etmektedir.404 Muhammed Eşref ise öğretmenin yazı tahtasının yanı sıra 

öğrencilerin defter ya da el tahtasına sahip olmalarını önermekte ve ev ödevlerini o 

tahtalara yapıp sınıfta onlardan okumalarını söylemektedir.405 Ayrıca öğrencilerin 

derste öğrendikleri harf, hareke ve kelimeleri levhalarına yazabilmeleri için bor veya 

taş kalem ve kalemin ucunu açmak için kalem kesme aleti kullanmaları tavsiye 

edilmektedir.406  

Söz konusu bu araç ve gereçlerin dışında harflerin daha kolay öğretilebilmesi 

amacıyla çeşitli materyaller kullanan yazarlar da bulunmaktadır. Mesela, Mehmed 

Rüşdî hazırladığı Nuhbet’ül Etfal’den delikli bir kâğıt çıkacağını belirtmekte ve 

alfabenin yazılı olduğu sayfada delikli kâğıdın deliğinin öğrenciye sorulmak istenen 

harfin üzerine getirilmesini istemektedir.407 Böylelikle öğrencinin harfin şeklini 

tanıyıp tanımadığı anlaşılacaktır. Abdi Kamil’in de çocukların elifbâyı kolay 

öğrenmesi için “hurûfât kutusu” ismini verdiği bir kutu hazırladığı ve bu kutunun 

_____________________________ 
401 Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak Taʽlîmât, 1263, s. 2.; Ayrıca bkz.: Selim Sabit, 

Rehnümâ-i Muallimîn, s. 15.; Mehmed Hilmi, a.g.e., s. 1.; İsmail Hakkı, a.g.e., s. 2-4.; 

Binbaşıoğlu, a.g.m., s. 1. 
402 Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, s. 189-191. 
403 Örnek olarak bkz.: Tırnovalı Muhammed Nuri, a.g.e., s. 17.; Abdullah Vehbi, a.g.e., s. 23. 
404 Tahsin, a.g.e., s. 1. 
405 Muhammed Eşref, a.g.e., s. 19.; Ayrıca bkz: İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 4.; Mehmed Nuri, a.g.e., s. 

5.; Ahmed Nazif, a.g.e., s. 3. 
406 İsmail Gaspıralı, a.g.e., s. 12. 
407 Mehmed Rüşdî Efendi, a.g.e., s. 6-7. 



247 
 

içerisine üzerine harflerin olduğu dört köşe kesilmiş kartonlar koyduğu 

anlatılmaktadır.408 Sâtı Bey de, harflerin öğretimini kolaylaştırmak, öğrencinin harfi 

elleriyle hissetmesi ve daha iyi algılamasını sağlamak amacıyla kâğıt ve mukavvayı 

harf şeklinde oydurtmaktadır.409 Ayrıca harf öğretimi sırasında öğrendiği harfleri 

havada çizme, gazetede gösterme gibi etkinliklerle harfler üzerine çalışmalar 

yaptırılması önerilmektedir.410 Söz konusu araç ve gereçler, elifbâ öğretimini 

kolaylaştırmak, ders sırasında birçok duyuya hitap etmek ve ders içi verimi artırmak 

amacıyla tavsiye edilmekte ve kullanılmaktadır. 

 

_____________________________ 
408 Yahya Akyüz, Türk Eğitim Tarihi, M.Ö. 1000-M.S. 2012, s. 209-.210.; Ergin, a.g.e., C.I-II., s. 

471. 
409 Binbaşıoğlu, a.g.m., s. 11. 
410 M. Şerif, a.g.e., s. 18-39.; Baymur, a.g.e. , s. 53-54. 



248 
 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

İslam dininin temel kaynağı olan Kur’an gerek dil bilimi gerekse eğitim 

açısından okumak anlamına gelmektedir. Hiç şüphesiz okumaktan maksat öğrenmek 

ve anlamaktır. Dolayısıyla Kur’an bir yönüyle eğitim vasıtası diğer yönüyle İslam 

eğitiminin doğrudan nedenidir. Zira Kur’an’ın öğrenilmesi müslümanlar için din 

dilinin öğrenilmesi anlamına gelmektedir. Bu anlayış doğrultusunda Kur’an İslam’ın 

ilk günlerden itibaren öğrenilmiş ve başkalarına da öğretilmiştir. Bu süreç Osmanlı 

Devleti dâhil bütün İslam tarihi boyunca süregelmiştir. Kur’an, ilk müslümanların ve 

âlimlerin evleri, mescitler, suffa, camiler, küttaplar, sıbyan mektepleri, rüşdiyeler 

gibi eğitim kurumlarından yükseköğretim seviyesindeki medreselere kadar 

okutulmuştur.  

Kur’an ve Osmanlı Türkçesinin öğretimine dönük çalışmalarda ve eğitim 

tarihi alanyazında ilk mekteplerde Kur’an’ın ve Osmanlı Türkçesinin öğretiminde 

arzu edilen başarının elde edilemediği belirtilmektedir. Söz konusu başarısızlığın 

sebepleriyle ilgili çeşitli gerekçeler ileri sürülmekle birlikte konuya dair somut 

deliller bulunmamaktadır. Bu sebeple çalışmamızda usul-i cedid hareketinin etkisi ile 

hazırlanan elifbâlar incelenmiş, bu soruya cevap aranmıştır. Bu bağlamda elifbâ 

öğretimi; eğitim kurumları, hocaların yeterlilikleri, öğrencilerin devam durumları, 

derslerde kullanılan yöntem ve materyaller, uygulanan usuller gibi hususlar 

bağlamında irdelenmiştir. Ayrıca başta Kur’an öğretimi olmak üzere Osmanlı 

Türkçesinin öğretiminde yaşanan sorunlar incelenmiş, konuyla ilgili sebepler 

belirlenerek 1824-1928 yılları arasında ortaya koyulan çözüm önerilerinin tespitine 

çalışılmıştır. 

Giriş hariç üç bölümden oluşan çalışmamızın giriş kısmında araştırmanın 

metodolojisi ve alan yazın ele alınmıştır. Konuyla ilgili yapılan çalışmaların çoğunun 

doğrudan elifbâlara yönelik olmadığı; elifbâ öğretiminin Kur’an öğretimi hakkında 

yapılan çalışmaların bir bölümü olarak ele alındığı belirlenmiştir. Öte yandan elifbâ 

öğretimi hakkında yapılan çalışmalarda da 1911 yılına kadar Osmanlı Türkçesi ve 

Kur’an’ın birlikte öğretildiği elifbâ dersinin daha çok Osmanlı Türkçesinin öğretimi 



249 
 

bağlamında ele alındığı, Kur’an öğretimi ile ilgili hususa ise gereken önemin 

verilmediği görülmüştür.  

Çalışmamızda ilk olarak elifbâ öğretimi ile ilgili tarihi süreç ve gelişmeler 

konu edilmiştir. Yapılan inceleme sonucunda elifbâ öğretimi yapılırken sıbyan 

mekteplerinin işleyişi, dersin hocası, derste kullanılan araç ve gereçler ve ders 

materyali olan elifbâlardan kaynaklanan ve aşağıda irdelenen çeşitli sorunların 

yaşandığı belirlenmiştir.  

İşleyişi bakımından sıbyan mektepleri: Bu sorunların başında mekteplerin 

vakıflara bağlı olması, her vakfın kendi ders programını belirlemesi, hocaların 

vakıflar tarafından istihdam edilmesi, mekteplerde kayıt dönemi ve derslere devam 

zorunluluğunun olmaması gelmektedir. Söz konusu sorunların çözümüne yönelik 

olarak Osmanlı Devleti tarafından, 1824 yılından itibaren sıbyan mekteplerini ıslah 

etmek için çeşitli ferman ve talimatlar yayınlamış, problemlerin çözümüne yönelik 

önerilerde bulunulmuştur. Ancak bu öneriler, yeterli sayıda nitelikli hoca ve maddi 

kaynak olmaması sebebiyle uzun yıllar uygulanamamıştır.  

Usul itibarıyla elifbâ dersleri: Sıbyan mekteplerinde yaşanan diğer bir 

problem, elifbâ öğretiminde bireysel usul ile ders yapılması sebebiyle sınıf içi 

disiplinin sağlanamaması ve ders veriminin olumsuz yönde etkilenmesidir. Bu durum 

hoca ve öğrenciler açısından zaman ve emek kaybına sebep olması bakımındana 

önemli bir problem olarak görülmüş ve 1838 yılında Meclîs-i Umûr-ı Nâfia 

tarafından yayınlanan bir raporda konu edilmiştir. Çözüm önerisi olarak ise bu 

uygulamanın terk edilerek toplu öğretime geçilmesi gerektiği ifade edilmiştir. Ancak 

bu görüş, Dâr-ı Şûrâ-yı Bâb-ı Âlî tarafından elifbâ dersi sırasında bireysel usulden, 

toplu öğretim usulüne geçilmesinin 4-5 yaşındaki öğrenciler için uygun olmayacağı; 

öğrencilerin harfleri seslendirebilseler bile gördüklerinde tanıyamayacakları 

gerekçesiyle reddedilmiştir. 4-5 yaşındaki çocukların topluca ders yaparken 

rahlelerinde bulunan elifbâyı doğru takip ederek harfleri öğrenmeleri ve derse 

katılmalarının zorluğundan olsa gerek söz konusu teklif uzun yıllar 

uygulanamamıştır. 1830’lu yıllarda sıbyan mekteplerinin ders araç ve gereçleri 



250 
 

bakımından oldukça yetersiz olduğu dikkate alındığında ortaya koyulan gerekçenin 

yadsınamayacağı açıktır.  

Meclîs-i Umûr-ı Nâfia’nın yayınladığı söz konusu raporda önerilen diğer bir 

husus, öğrencilerin Kur’an okumayı ilerlettikten sonra Türkçe kitaplar okumaları ile 

ilgilidir. Ancak bu öneri, Dâr-ı Şûrâ-yı Bâb-ı Âlî tarafından öğrencilerin Türkçe 

kitapları okurken Kur’an okumayı ihmal edebilecekleri endişesiyle uygun 

görülmemiştir. Buradan hareketle 1838 yılında sıbyan mekteplerinde yenilikler 

yapılmaya çalışıldığı ancak bu yeniliklerin Kur’an öğretimine zarar verebileceği 

endişesiyle kabul edilmediğini söylemek mümkündür.  

Elifbâ öğretimine özgü yöntemlerin kullanılmayışı: Elifbâ öğretiminde 

yaşanan diğer bir sorun, derslerde uygulanan öğretim yöntemleriyle ilgilidir. Zira 

Osmanlı Devleti’nde elifbâ derslerinde 1856 yılına kadar harf yöntemine göre 

hazırlanmış, bütün harflerin topluca ilk derste öğretildiği kadim Elifbâ 

kullanılmaktaydı. Bu elifbâ ile Kur’an ve Osmanlı Türkçesi öğretiminde arzu edilen 

başarı elde edilemiyordu. Bu sebeple 1847 yılında öğrencilerin eğitim öğretim 

faaliyetlerinin ne şekilde yapılması gerektiğine dair sıbyan mektebi hocalarına 

verilmek üzere hazırlanan bir talimatta, yeni bir özel öğretim yöntemi önerisinde 

bulunulmaktadır. Söz konusu talimatta elifbâ öğretimi ile ilgili öteden beri 

uygulanagelen harf yönteminin terk edilerek yerine harflerin gruplar halinde ve üstün 

harekeli sesleri ile öğretildiği yeni bir yönteme geçilmesi tavsiye edilmekte ancak 

1890’lı yıllara kadar bu usul ile hazırlanmış elifbâ bulunmamaktadır. 1890’lı 

yıllardan itibaren savti yöntem olarak isimlendirilen bu yöntem, elifbâ öğretimine 

yeni bir bakış açısı kazandırması bakımından önemli bir gelişmedir.  

Usul-i cedid hareketi sonrası elifbâ öğretimi: 1847 yılında rüşdiyelerde 

başlayan usul-i cedid hareketinin etkisiyle sıbyan mekteplerinin de ıslah edilmesi ve 

öğrencilerin Osmanlı Türkçesi öğrenimine önem verilmesi gerektiği fikri hâkim 

olmuştur. Bu gerekçe ve elifbâ öğretiminde yaşanan sorunlar sebebiyle 1272/1856 

yılında ilk kez Osmanlı Türkçesi öğretimini hedefleyen Elifbâ isimli bir eser 

hazırlanmıştır. Aynı şekilde 1274/1858 yılında ise önce Osmanlı Türkçesi daha sonra 



251 
 

Kur’an okuma metinlerine yer verilen Mehmed Rüşdî’ye ait Nuhbetü’l Etfal isimli 

elifbâ yayınlanmıştır. Ancak her iki eserin de yazılma amacı, Osmanlı Türkçesinin 

öğretimi olmuştur. Buradan hareketle 1856 yılından itibaren Kur’an’ın seri 

okunmasını engelleyebileceği veya geciktireceği endişesiyle Osmanlı Türkçesinin 

öğretimini Kur’an’ın öğretilmesinden sonraya bırakan kabul, yeni hazırlanan 

elifbâlarda terk edilmeye başlanmıştır.  

Hem Osmanlı Türkçsi hem Kur’an öğretim elifbâları, Kur’an öğretimi ile 

ilgili başka sorunları da beraberinde getirmiştir. Zira bu elifbâların tamamında 

olmasa da bir kısmında harflerin Osmanlı Türkçesinde kullanılan seslerine vurgu 

yapılarak öğretilmesi esas alınmış, Osmanlı Türkçesi ile Arapça okuma kuralları 

genellikle herhangi bir ayrıma tabi tutulmadan karışık olarak verilmiştir. Kur’an 

okumak için gerekli olan tecvid kurallarının birçoğuna yer verilmemiş ve elifbâları 

geliştirmek için gösterilen çabaların tamamı Osmanlı Türkçesi öğretimi eksenli 

olmuştur.  

Usul-i cedid hareketinin elifbâ öğretimi açısından olumlu yanları ise, 

mekteplere kayıt dönemi getirilmesi, öğretime başlama yaşının belirlenmesi, 

mekteplere sıra, levha, yazı tahtası, küre ve harita gibi ders araç ve gereçlerinin 

konulması hakkında yenilikler getirilmesidir. Diğer yandan Kur’an’ın rahle önünde 

yerde öğretilmesi yerine sıralarda oturtularak öğretilmesi gibi uygulamalar da usul-i 

cedid hareketinin diğer yenilikleridir. Ancak bütün bu yenilikler İslam’a ters 

oldukları gerekçesiyle sıbyan mektebi hocalarının ve muhafazakâr çevrelerin 

tepkisini çekmiştir. Buna rağmen devlet, sıbyan mekteplerini daha da sistemli hale 

getirmek maksadıyla konuyla ilgili 1869 yılında Maârif-i Umumiye Nizamnâmesi’ni 

yayınlamıştır. Ancak söz konusu tepkiler, sıbyan mektepleriyle ilgili reformları 

engellemiştir. Buna karşılık devlet, bir yandan 1874 yılından itibaren ibtidai 

mekteplerini açma cihetine gitmiş, diğer yandan sıbyan mekteplerini ibtidai 

mekteplerine dönüştürmeye başlamıştır. Bu çabalara rağmen sıbyan mekteplerinin 

geleneğe bağlı kalarak eğitim yapmasına engel olunamamış ve ibt idai mektepleriyle 

çatışmaları devam etmiştir.  



252 
 

Sıbyan mekteplerinde geleneksel yöntemleri kullanarak eğitim veren 

hocaların usul-i cedid hareketinin getirmiş olduğu yeniliklere karşı çıkmaları veya 

uyum sağlayamamaları 1863 yılından itibaren açılan numûne mekteplerinde eğitim 

verecek öğretmenlerin yetiştirilmesi zaruretini doğurmuştur. Bu maksatla 1868 

yılından itibaren Dâru’l Muallimîn-i Sıbyan adıyla öğretmen okulları açılmaya 

başlanmıştır. Öğretmenlerin yeterliliklerinin artırılması amacıyla açılan bu 

mekteplere hâlihazırda sıbyan mekteplerinde görev yapan hocaların da devam 

etmeleri için imkânlar sağlanmasına ve tavsiyelerde bulunulmasına rağmen beklenen 

talep olmamıştır. Ayrıca Dâru’l Muallimîn-i Sıbyan’dan mezun olanların da 

genellikle yeni açılan ibtidai mekteplerinde istihdam edilmesi, sıbyan mekteplerini 

tüm bu yeniliklerin dışında bırakmıştır.  

İncelemelerimiz sırasında 1890’lı yıllara gelindiğinde sıbyan mektepleriyle ve 

elbette ki Kur’an öğretimi ile ilgili şartların olgunlaşması sebebiyle geçmişte yaşanan 

bazı tartışmaların çözüme kavuştuğu görülmüştür. Mesela 1838 yılında derslerde 

sınıfın tamamının aktif olarak katıldığı toplu metoda geçilmesinin zorluğu hakkında 

uzun tartışmalar yaşanırken 1890 yılında hazırlanan müfredat programında elifbâ 

öğretiminin topluca olması, bir öğrenci okurken diğer öğrencilerin onu dinleyerek 

derse katılmasının istenmesine karşı çıkılmamıştır. Elifbâların içerik bakımından 

geliştiği, öğrencilerin 6-7 yaşlarında derslere başladığı, belirli bir kayıt döneminin 

bulunduğu, sınıflara getirilen yazı tahtası, levha gibi ders araç ve gereçlerinin 

derslerde kullanıldığı dikkate alındığında, elifbâ öğretiminin topluca yapılması için 

zeminin hazır hale geldiği anlaşılmaktadır. Bu açıdan derslerin topluca yapıldığı 

sınıflarda zaman ve emek kaybı ile sınıf içi disiplinsizlik problemlerine önemli 

ölçüde çözüm bulunduğu görülmektedir.  

Usul-i cedid üzere elifbâ öğretiminden kastedilen mananın elifbâlarda yapılan 

yeniliklerden hareketle zaman içinde tedrici olarak değiştiğini söylemek mümkündür. 

1847 yılında harf yöntemi üzere hazırlanan elifbâlarda harflerin üstün harekeli sesleri 

ile öğretilmesi ve başta, ortada ve sonda yazılışlarının tarif edilerek kavratılması yeni 

usul üzere elifbâ öğretimi olarak isimlendirilmiştir. 1856 yılından itibaren aynı ifade, 

Osmanlı Türkçesinde kullanılan harflerin ve sesli harf olan imlâ harflerinin 



253 
 

öğretiminin elifbâya ilave edilmesi, harflerin şekillerine, nokta sayılarına, incelik 

kalınlıklarına göre tasnif edilmesi ile genişletilmiştir. Tüm bu gelişmelere ilave 

olarak 1870’li yıllardan itibaren ise usul-i cedid üzere elifbâ öğretimi denildiğinde, 

elifbâ öğretimi yapılırken taş levha, yazı tahtası, kalem gibi ders araç ve gereçlerinin 

kullanılması, harflerin gruplandırılarak öğretilmesi, hareke öğretimi sırasında yapılan 

hecelemenin değiştirilmesi ve zaman içinde tamamen kaldırılması kastedilmiştir. Söz 

konusu bu yeni usul arayışları daha önce de ifade edildiği gibi Osmanlı Türkçesi 

öğretimi eksenli olmuştur. 

Osmanlı Türkçesi ile Kur’an öğretiminin aynı elifbâ ile yapılması: Yukarıda 

da kısaca temas edildiği gibi elifbâ derslerinde tek elifbâ kullanılarak hem Osmanlı 

Türkçesi hem de Kur’an öğretimi yapılmasının bazı aksama ve zorluklara sebep 

olduğu zaman içinde farkedilmiştir. 1308/1891-93 yılında İsmail Hakkı tarafından 

dile getirilen bu probleme 1911 yılında Selanik’te düzenlenen öğretmenler 

kongresinde Osmanlı Türkçesi ve Kur’an’ın farklı elifbâlar yoluyla öğretilmesine 

karar verilmesi ile çözüm bulunması hedeflenmiştir. Bu karar Kur’an öğretiminde 

önemli bir dönüm noktasıdır. Zira söz konusu kongrede ilk olarak Türkçe elifbânın 

daha sonra Kur’an elifbâsının öğretilmesine karar verilmiş ve her iki elifbâda 

bulunması gereken hususlar sıralanmıştır. Bu hususlar Kur’an elifbâsında bulunması 

gereken asgari kuralları belirtmesi açısından önemlidir.  

Kur’an elifbâlarının hazırlanması: Kur’an öğretimi ile ilgili getirilen öneriler 

doğrultusunda 1911 yılından itibaren sadece Kur’an öğretimini esas alan elifbâlar 

hazırlanmış ve Kur’an’ın daha kolay ve doğru öğretilebilmesi için çalışmalara 

başlanmıştır. Ancak 1911 yılına kadar Osmanlı Türkçesini daha hızlı ve kolay 

öğretebilmek amacıyla yüzlerce elifbâ hazırlanmasına rağmen, 1911 yılından 1928 

yılına kadar ne yazık ki sadece 10 yeni Kur’an elifbâsı hazırlanmış olması alana dair 

sıkıntıların hala devam ettiğini göstermekte veya Kur’an öğretiminin eskiye oranla 

önemini kaybettiği anlamına gelmektedir. Bununla birlikte yazarların bir kısmının 

Kur’an’ın doğru, kolay ve kısa bir sürede öğretilmesini önemsediği ve bunu 

sağlamak için çözüm yolları aradığını söylemek mümkündür. Ancak bu çabaların 

Osmanlı Türkçesi öğretimine nazaran sınırlı kaldığı görülmektedir. Tüm bunlara 



254 
 

ilave olarak Kur’an öğretimi için en etkili yöntemin harf yöntemi, en etkili elifbânın 

kadim Elifbâ olduğu yönündeki görüşlerin hâlâ varlığını sürdürdüğü; buna bağlı 

olarak yeni elifbâlar hazırlanmadığını söylemek de mümkündür. 

Selanik’te yapılan kongrede elifbâ dersinde iki ayrı elifbâ kullanılması 

yönündeki karar, Kur’an ve Osmanlı Türkçesi öğretiminde her iki dersin de daha iyi 

kavranabilmesi açısından önemli bir adım olmuştur. Zira aynı harfleri kullanmalarına 

rağmen farklı okuma kurallarına sahip olan bu iki derste, okumayı kolaylaştırmak ve 

hızlandırmak için farklı metinler üzerinde çalışılması gerekmektedir. Aynı elifbâ ile 

öğretim yapılırken daha çok Osmanlı Türkçesi öğretimine zaman ve emek 

sarfedilirken Kur’an öğretimi ihmal edilmiştir. Bu yönüyle Kur’an öğretimi için özel 

bir elifbâ hazırlanması önemli bir adımdır. Fakat diğer yandan elifbâ dersinde iki ayrı 

elifbâ kullanılması, Kur’an öğretiminin akıbeti açısından ele alındığında müfredat 

programından çıkarılma sürecinin başlangıcı olarak da değerlendirilebilir. Zira bu 

kararın ardından 1913 yılından 1926 yılına kadar hazırlanan ibtidai mekteplerinin 

müfredat programlarında Kur’an öğretimine ayrılan ders sayısı giderek azaltılmış 

1926 yılı müfredat programında ise Kur’an-ı Kerim dersleri tamamen kaldırılmıştır. 

Bu gelişme Kur’an öğretimi açısından yeni bir dönüm noktası olmuştur. Zira 

böylelikle Osmanlı Devleti’nde ilk tahsilin yapıldığı ve temel hedefi Kur’an 

öğretmek olan sıbyan mektepleri ile Cumhuriyet Dönemi ilkokullarının hedeflerinin 

birbirinden farklı olduğu ve eğitimin seküler bir zemine oturtulmak istendiği 

anlaşılmaktadır. Nihayet 1928 yılına gelindiğinde süreç, Harf İnkılabı yapılarak Arap 

alfabesinin terkedilmesi ile sonuçlanmıştır. 

Elifbâların fiziki özellikleri: Çalışmamızda esas alıdığımız elifbâların 

genellikle üçüncü hamur kâğıda tek renk olarak, 14x20 ebadında basıldığı ve 

ortalama 32 sayfa olduğu belirlenmiştir. Elifbâlar gerek yazılış tarihleri gerekse fiziki 

yapıları itibarıyla değerlendirildiğinde -kendi içinde süreklilik olmamakla birlikte- 

öğrencilerin yaş seviyelerine uygun, ilgi ve dikkatlerini çekecek şekilde 

hazırlandıkları görülmüştür. Elifbâların çoğunun kapak sayfalarında yazarın ve 

yayıncının isimlerinin yanı sıra, yazar ve eser hakkında kısa bir bilgilendirme 

yapılmıştır. Bazılarının kapak sayfalarında Maârif Nezâreti’nin onay bilgisine, 



255 
 

bazılarında ise yazarın mührüne yer verilmiş ve mühürsüz nüshaların sahte olduğunu 

belirten notlar düşülmüştür. Bu bilgiden hareketle Matbaa ve Te’lîf 

Nizâmnâmelerinin tam olarak uygulamaya geçirilemediğini, elifbâların bir kısmının 

yazarlarından izinsiz, denetimsiz olarak basıldığını göstermektedir. 

İçerik olarak elifbâ metinleri: Osmanlı Türkçesi ve Kur’an öğretimi için 

hazırlanan elifbâlarda bilgi veren okuma metinlerinin yanı sıra şiir, hikâye, masal, 

fabl, fıkra, bilmece gibi farklı edebi türlere yer verilmiştir. Okuma metinlerinde inanç 

esasları, ibadetler ve ahlak eğitimiyle ilgili hususlar yer aldığı gibi dönemin siyasi ve 

sosyokültürel anlayışı da yer almaktadır. Mesela, Tanzimat Dönemi’nde hazırlanan 

elifbâların bir kısmında Osmanlı topraklarında Müslim ve gayrimüslim olarak 

yaşayan tüm halkların Osmanlı Devleti’nin vatandaşı oldukları yansıtılırken, I. 

Meşrutiyet’ten II. Meşrutiyet’e kadar geçen sürede İslamcılık fikri çerçevesinde 

islam kardeşliği, Müslümanların siyasal açıdan bir bütün olmalarının önemi ve 

padişahın halifeliği öne çıkartılmıştır. II. Meşrutiyet Dönemi’nden sonra hazırlanan 

elifbâların bir kısmında ise Balkan Savaşları’nda toprak kayıplarının yaşanması 

sebebiyle milliyetçilik, Türklük, vatan, millet, bayrak ve askerlik gibi konular 

işlenmeye başlanmış; Meşrutiyet’in ilan edilmesiyle kazanılacak özgürlüklere 

değinilmiş ve geçmiş dönemin siyasi tutumunun eleştirildiği metinlere yer 

verilmiştir. Elifbâlardaki okuma metinlerinde eğitim öğretim yoluyla arzu edilen 

insan modelinin yetiştirilebileceği; eğitimin bu amaca hizmet için araç kılınması 

anlayışının hâkim olduğu görülmektedir. 1911 yılında Selanik’te yapılan öğretmenler 

kongresinde elifbâlarda bu gibi siyasi hususlara yer verilmesinin uygun olmadığı ve 

bu sebeple vazgeçilmesi gerektiği kararlaştırılmıştır. Ayrıca elifbâlarda çocukların 

yaşlarına uygun okuma metinlerinin yer alması istenmiştir. İncelememiz sırasında 

Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâlarda okuma metinlerine yer verilmediği 

görülmüştür. Kur’an elifbâları ile ilgili diğer bir husus, yardımcı ders kitabı veya 

bilgilendirme notlarıyla elifbâ öğretimi sırasında hocalara gerekli olacak ilave 

bilgilere yer verilmesidir. 

Elifbâ yazarları: Elifbâ yazarlarının bir kısmı rüşdiye mezunu iken diğer bir 

kısmının dil bilimi ve ilahiyat alanında öğrenim gördüklerini söylemek mümkündür. 



256 
 

Yazarların büyük bir kısmının başta ibtidai mektepleri olmak üzere rüşdiyelerde de 

görev yaptığı ve öğretmenlik tecrübesine sahip oldukları belirlenmiştir. Öğretmenlik 

geçmişi olmayanların ise bir kısmının dilbilimi veya çocuk edebiyatı alanında eserler 

verdiği diğer bir kısmının ise doktor, asker, milletvekili gibi çeşitli mesleklere sahip 

oldukları görülmüştür. Kur’an öğretimi için hazırlanan elifbâların yazarlarının bir 

kısmının Osmanlı Türkçesi öğretiminden elde ettikleri birikim çerçevesinde Kur’an 

elifbâsı hazırladıkları tespit edilmiştir. Bahsi geçen bu yazarların hazırladıkları 

elifbâlarının diğerlerine nisbetle öğrenmeyi kolaylaştırıcı ve daha metodik kurallar 

ihtiva ettiğini söylemek mümkündür. Elifbâlarda tartışılan bir diğer husus okula 

başlama yaşıdır. Bu tartışmalarda okula başlama yaşının 5-7 yaş arasında 

yoğunlaşmaktadır.  

Elifbâların Kur’an öğretim materyali olarak incelenmesi hususu çalışmamızın 

üçüncü bölümünde ele alınmıştır. Değerlendirmelerimiz sonucunda sıbyan 

mekteplerinde elifbânın öğretilmesinde yaşanan sıkıntıların daha önce işaret edilen 

problemlere ilave olarak derslerde kullanılan elifbânın yetersiz oluşu ve öğretim 

yöntemlerinin kullanılmayışından kaynaklandığı görülmüştür. Zira elifbâ derslerinde 

19. yüzyılın ortalarına kadar birçok açıdan yetersiz olan ancak Hz. Ali’ye atfedilmesi 

sebebiyle hiçbir değişiklik yapılmayan Elifbâ Cüzü okutulmuştur. Harflerin tamamı 

ilk sayfada topluca verildikten sonra hece okumalarına geçilen bu elifbâ ile Kur’an 

ve Osmanlı Türkçesi öğretiminde gereken verim alınamamıştır. Buna rağmen bahsi 

geçen elifbânın kullanılmasına devam edilmiştir. Bu durum, Kur’an’a duyulan 

hürmetin onun öğretildiği elifbâya da yüklenmesi sebebiyle değiştirilmesinin 

hürmetsizlik olarak algılanmasından, hocaların geleneksel usulün dışına 

çıkamamalarından ve elifbâ öğretiminin Kur’an ve Osmanlı Türkçesi öğretiminde 

temel bir vasıta olması sebebiyle yeterince önemsenmeyişinden kaynaklanabilir.  

Günümüz eğitim bilimleri açısından değerlendirildiğinde usul-i cedid 

hareketinin etkisi ile hazırlanan elifbâların bir kısmının öğrenciye görelik, bilinenden 

bilinmeyene ve ayanilik öğretim ilkeleri çerçevesinde yazıldıkları tespit edilmiştir. 

Elifbâlarda ele alınan konuların özellikle 1870’li yıllardan sonra öğrencilerin gelişim 

evrelerine uygun olarak anlayabilecekleri basit cümlelerle izah edilmesi, öğrencilerin 



257 
 

öğrenmeye teşvik edilmesi ve sevdirerek öğretim yapılması gerektiği gibi konulara 

değinilmesi elifbâ öğretimi açısından önemlidir. Tüm bunlara ilave olarak elifbâ 

öğretiminde ezbercilik ve taklitçiliğin bırakılıp bugünkü ifade ile düz anlatım, 

gösterip yaptırma, soru cevap, hikâye etme ve yazarak öğretme gibi yöntemlerin 

kullanılmasının tavsiye edilmesi elifbâ öğretim metotları açısından dikkate değer 

ilerlemelerdir. Ayrıca dersler bireysel öğretim usulü kullanılarak yapılmaktayken 

topluca ders yapılması usulüne geçilmesi de önemli gelişmelerdendir. 

Elifbâların tercih ettikleri yöntemler açısından değerlendirilmesi neticesinde 

1856-1911 yılları arasında hazırlanan hem Osmanlı Türkçesi hem Kur’an öğretim 

elifbâlarında harf yöntemi ve ses yöntemi olmak üzere iki özel öğretim yönteminin 

kullanıldığı belirlenmiştir. Söz konusu yöntemler kullanılarak hazırlanan elifbâların 

arasında Selim Sabit’in Elifbâ-yı Osmânî (h.1290/1874), Mehmed Cevdet’in Feyzü’l 

Amim fi Esrari’t Ta’lim (1290/1874-75) ve Tırnovalı Muhammed Nuri’nin Müntehab 

Elifbâ-yı Osmânî (1311/1896), İsmail Gaspıralı’nın Hâce-i Sıbyan (1890), Mehmet 

Masum’un Usûl-i Savtiyye Elifbâ (1325/1910) isimli eserleri öne çıkmaktadır. Bu 

elifbâlar sıbyan mekteplerindeki problemlerin çözümüne öneriler sunması, harf ve 

hareke öğretimine yenilikler getirmesi bakımından dikkat çekmektedir. 

Çalışmamızda esas alınan elifbâlarda elifbâ öğretimi ile ilgili sorunlara zaman 

içinde çeşitli çözüm önerileri getirildiği tespit edilmiştir. Söz konusu sorunları 

harflerin, harekelerin ve işaretlerin öğretimi sırasında yaşananlar olmak üzere 

sıralamak mümkündür.  

Harflerin isimlerinin öğretilmesi sırasında yaşanan problemler: Tetkik 

ettiğimiz elifbâların bazılarında harflerin Osmanlı Türkçesi isimleriyle öğretilmesinin 

Kur’an öğretimi açısından bazı sıkıntılara sebep olduğu belirtilmiştir. Zira harflerin 

bu isimlerle öğretilmesi, Kur’an’da geçen hurûf-ı mukattaadan oluşan ayetlerin 

yanlış okunmasına sebep olmaktadır. Söz konusu problem 1911 yılında Selanik’te 

yapılan öğretmenler kongresinde de ele alınmış ve Kur’an elifbâsının başında 

harflerin bir de Arapça isimlerinin öğretilmesi kararı alınmıştır.  



258 
 

Harflerin şekillerinin öğretimi sırasında yaşanan problemler: Elifbâlarda 

harflerin tamamının bir derste öğretilmesi Kur’an ve Osmanlı Türkçesi öğretiminde 

yaşanan problemlerin başında gelmektedir. Çünkü harflerin isim ve şekillerinin 

öğretimi harf yöntemi esasına göre hazırlanan elifbâlarda, topluca ilk sayfada 

yapılmak üzere planlanmıştır. Hâlbuki bu yaklaşım okula yeni başlayan öğrenciler 

için zor ve ürkütücü bir durumdur. Uygulamanın yanlışlığı 1800’lü yılları anlatan 

eser ve hatıratlar yer almaktadır. Buna göre öğrenciler harflerin şekillerini tanımadan 

sadece isimlerini ezberleyerek geçmekte; hangi harf olduğu kendilerine 

sorulduğunda ise tanıyamadıkları anlaşılmaktadır. Bahsi geçen problemlere çözüm 

olabilecek bazı uygulamalar içeren Nuhbetü’l Etfal’den (h.1274/1858)  sonra 

hazırlanan elifbâlarda harflerin karışık olarak yazıldığı dersler oluşturulmuştur. Öte 

yandan yine bazı elifbâlarda harflerin nokta sayılarına ve seslerine göre tasnif 

edilmesi ilerleyen derslerde harflerin tekrar edilmesi sağlanmıştır. 1870’li yıllardan 

itibaren elifbâ öğretimi sırasında yazma çalışmaları yaptırılması da elifbâ öğretimine 

büyük katkı sağlamıştır.  1890 yılından itibaren ise ses yöntemi esasına göre 

hazırlanan elifbâlarla birlikte harfler gruplandırılarak veya tek tek öğretilmeye 

başlanmış; böylece harflerin öğrenilmesi için öğrencilere zaman tanınmıştır.  

Harflerin başta, ortada ve sonda yazılırken aldıkları şekillerin öğretimi ile 

ilgili problemler: Harflerin şekillerinin öğretiminde yaşanan diğer bir sorun, harflerin 

başta, ortada ve sonda yazılırken aldıkları farklı şekillerin öğretimi ile ilgilidir. 

Yapılan inceleme sırasında 100’ün üzerinde olan bu harf şekillerinin öğretiminin 

uzun yıllar içinde tedrici olarak kolaylaştırıldığı belirlenmiştir. Konuyla ilgili ilk kez 

1272/1856 yılında hazırlanan Elifbâ isimli eserde harflerin başta, ortada ve sonda 

yazılışlarına yer verilmiştir. Daha sonra hazırlanan elifbâların büyük çoğunluğunda 

söz konusu ders bulunmaktadır. Bununla birlikte ilk kez h.1280/1863 yılında 

Muhammed Raşid b. Halil’in yayınladığı Risâle-i Elifbâiyye isimli elifbâda meseleye 

dair geniş bilgiye yer verilmiş, harflerin baş ve gövde/kuyruk olarak iki kısımdan 

oluştukları belirtilmiştir. Harflerin yazılırken aldıkları şekillerin aslında baş kısımları 

ile ilgili olduğu ifade edilmiştir. Nihayet harflerin baş kısımları gövdelerinden ayrı 

yazılarak konu görsel hale getirilmiştir. Söz konusu elifbânın yazıldığı yıl dikkate 

alındığında yapılan açıklamaların ve harflerin görsel olarak ortaya konmasının 



259 
 

döneminin oldukça ilerisinde olduğu söylenebilir. 1325/1910 yılında yayınlanan 

Usûl-i Savtiyye Elifbâ’da ise harflerin gövde/kuyruk kısmı silindiği zaman kalan 

kısımları harflerin -birkaç istisna hariç- değişmeyen, alamet-i farika olarak ifade 

edilen kısımları olduğu belirtilmiş ve harf öğretimi sırasında bu değişmeyen 

kısımlara vurgu yapılmasının konunun anlaşılması için yeterli olduğu vurgulanmıştır.  

Harekelerin öğretilmesi sırasında yaşanan problemler: Elifbâ öğretiminde 

yaşanan diğer bir problem, uzun yıllar bir harfin üzerine üç hareke yazılarak; tüm 

harf ve harekelerin bir derste öğretilmesiyle ilgilidir. Söz konusu bu dersin harfin 

ismi, harekenin ismi ve ortaya çıkan sesin söylenmesiyle oluşan ا üstün  َا , ا esre  ِا , ا 

ötre  ٝا örneğinde olduğu gibi hecelenerek öğretilmesi de hareke öğretimi ile ilgili 

yaşanan diğer bir olumsuzluktur. Harekelerin öğretildiği bu ders, görsel olarak 

karmaşık, heceleme de telaffuz olarak zor olmasına rağmen kadim Elifbâ’dan sonra 

hazırlanan ilk elifbâlarda da ne yazıkki bu şekilde hareke öğretimi yapılmaya devam 

etmiştir. Bu elifbâlardan biri olan Nuhbetü’l Etfâl’in (1274/1858) yazarı Mehmed 

Rüşdî, kadim Elifbâ’daki gibi üç harekeyi bir harfin üzerine yazarak hareke öğretimi 

yapmakta ve örneklerin ilk olarak hecelenerek daha sonra doğrudan harekeli sesleri 

ile okunabileceğini söyleyerek hareke öğretimine yenilik getirmektedir. Ne yazıkki 

üç harekeyi bir harfin üzerine yazarak hareke öğretimi yapılması, h.1281/1864 

yılında Necib tarafından hazırlanan Elifbâ-yı Osmânî’ye kadar devam etmiştir. 

Necib’in, hareke öğretimi yapılırken her harfi ayrı harekendirerek kalıplaşmış olan 

bu uygulamayı değiştirmesi, dönemin şartlarında önemli bir gelişmedir. Selim Sabit 

ise 1282/1865 yılında yayınladığı Risâle-i Elifbâiyye isimli eseriyle, hareke öğretimi 

sırasında yapılan hecelemeyi harfin sesi, harekenin sesi ve hareke doğrultusunda 

ortaya çıkan sesin söylenmesi olarak (  َاَ -ب )  َبٝ  ( اٝ -بٝ  ) , ( بِ  اِ -بِ  ) ,ب şeklinde 

kısaltmıştır. 1290/1874-75 yılında Mehmed Cevdet’in Feyzü’l amim fî Esrâri’t-

Taʽlîm isimli elifbâsında ise harekeli harflerin doğrudan kolaylıkla okunabileceği bu 

sebeple heceleme yapmaya gerek olmadığı ifade edilmiştir. Daha sonra yazılan 

elifbâlarda da aynı düşüncenin hâkim olması hareke öğretiminde yaşanan sıkıntıları 

büyük ölçüde bertaraf etmiştir. Buna rağmen 1327/1910 yılında Mehmed Fahri 

tarafından yayınlanan Mürşidü’l Sıbyan Elifbâ hâlâ   ف ت ح kelimesinin hecelemesinin 

) nın üstünü var’ح ,( ف ت  ) ( ت  ) nın üstünü var’ت (  ف  ) nin üstünü var’ف“  ”( ف ت ح   ) ( ح 



260 
 

şeklinde hecelenmesinin önerilmesi dikkat çekicidir. Kur’an öğretiminde 

hecelemenin önemli bir yere sahip olduğu hususu 1911 yılında Selanik’te yapılan 

öğretmen kongresinde de dile getirilmiştir. Tüm bu bilgilerden hareketle, harekeler 

heceleme yapılarak öğretilirken daha çok zaman ve emek sarfedilmesine; ayrıca 

beklenen verim alınamamasına rağmen geleneğin dışına çıkmanın getirdiği zorluk 

sebebiyle hecelemenin kaldırılması uzun zaman almıştır. 

Okuma ve tecvid kurallarının öğretilmesi sırasında yaşanan problemler: 

Elifbâ öğretiminde yaşanan diğer bir sıkıntı Kur’an’ın doğru okunabilmesi için 

gerekli olan bazı okuma ve tecvid kurallarına elifbâlarda yeterince yer verilmemiş 

olmasıdır. Mesela med, şedde ve zamir gibi hususlar ne yazık ki en eski elifbâda 

bulunmamaktadır. Kur’an okumak için gerekli olan okuma ve tecvid kuralları 

1272/1856 yılından itibaren yayınlanan elifbâlarda yer almaya başlamış, konuyla 

ilgili çeşitli açıklama ve izahlara yer verilmiştir. Ancak konuların sistematik olarak 

ele alınmaması, birçok konunun tek bir dersin konusu olması söz konusu konuların 

öğrenilmeden geçilmesine ve Kur’an’ın okunmasında aksamalar yaşanmasına sebep 

olmuştur. 

Elifbâlarda önce Osmanlı Türkçesinin sonra Kur’an’ın öğretilmesinin ortaya 

çıkardığı problemler: 1856 yılından itibaren elifbâlarda önce Osmanlı Türkçesinin 

ardından Kur’an’ın öğretilmesinin hedeflenmesi Kur’an öğretimi ile ilgili bazı 

problemleri beraberinde getirmiştir. Bu problemler daha çok harflerin seslerinin 

öğretimi ile ilgili alanda yoğunlaşmıştır. Mesela harflerin öğretimi sırasında, 

resimlerinden istifade edilen bitki, hayvan veya nesnenin isminde geçen ses veya 

hecelerle harfler arasında ses ilişkisinin kurulması, ص harfi sandalye, ط harfi tabak, غ 

harfini gazete kelimesi örnek verilerek öğretilmesi birer problemdir. Ayrıca Osmanlı 

Türkçesi açısından ses benzerliği olan harflerin aynı harfmiş gibi ص = س = ث 

örneğinde olduğu gibi öğretilmesi harfleri Arapça mahreçlerinden uzaklaştırmış; 

dolayısıyla elifbâ sonunda yer alan dua ve surelerin doğru seslerle okunmasını 

engellemiş veya geciktirmiştir. Zira bu durumda ilk öğrenilen bilgilerin sonradan 

öğrenilen bilgileri olumsuz etkilemesi dolayısıyla harflerin Arapça mahreçlerinin 

kavranması ve seslendirilmesi, ilk öğrenmeye göre daha uzun zamana ihtiyaç 



261 
 

duyulan bir çalışma gerektirmektedir. Osmanlı Türkçesi ve Kur’an’ın aynı elifbâ ile 

öğretilmesinin sebep olduğu diğer bir sıkıntı ise med konusunun öğretimi ile ilgilidir. 

Söz konusu elifbâlarda med konusunun öğretimi çoğunlukla imlâ harfleri başlığı 

altında ele alınmaktadır. Hâlbuki imlâ harflerinin harf uzatma miktarı ile med 

harflerinin uzatma miktarı tam olarak birbirini karşılamamaktadır.  

Kur’an öğretimi ile ilgili yaşanan birçok sıkıntı ve bunların çözümüyle ilgili 

ortaya konan görüş ve öneriler neticesinde Kur’an öğretimi elifbâlarının hazırlanması 

gerektiği anlayışı gelişmiştir. Bu yönde hazırlanan Kur’an elifbâlarında harf ve hece 

yöntemi esas alınmıştır. Harf yöntemi üzere hazırlanan elifbâların içinde Mehmed 

Halid’e ait olan Talim’ul Kur’an (h.1341/1923) isimli eser dikkat çekmektedir. 

Derslerin yazar tarafından geliştirilen bir usul çerçevesinde öğretilmesi, elifbâ 

konularının başlıklar halinde tasnif edilmesi ve elifbâda tecvid kurallarına da yer 

verilmesi bu elifbâyı önemli kılmaktadır. Mehmed Halid, önerdiği usulü ayrıntılı 

olarak izah eden Kur’an Muallimi (h.1341/1923) isimli bir de öğretmen kitabı 

hazırlamıştır. Midhat Sadullah tarafından hece yöntemi üzere hazırlanan Cumhuriyet 

Elifbâsı da (1342/1925) Kur’an öğretimine yeni bir usul kazandırması bakımından 

oldukça önemlidir. Öte yandan Kur’an’ın, harflerin mahreçlerine uygun olarak 

okunması gerekmesine rağmen 1911 yılından sonra hazırlanan elifbâların içerisinde 

ses yöntemi esas alınarak hazırlanmış elifbâların olmaması Kur’an öğretimi 

açısından önemli bir eksiktir. Ayrıca 1890’lı yıllardan sonra Osmanlı Türkçesi 

öğretimi için hazırlanan elifbâların çoğunda harflerin Türkçe sesleri ile öğretilmesi 

sebebiyle Kur’an elifbâlarında harflerin doğru mahreçleri ile okunabilmesi için tashih 

edilmesini gerekmiştir. Kur’an elifbâlarından Ahmed Cevad’a ait Yeni Elifbâ Kur’an 

Okuyorum (1328/1910-12) ve Ahmed Hadi Maksudi’ye ait Muallim-i Sanî Elifbâ-yı 

Arabî (h.1331/1913) isimli eserlerde harflerin tashih edilmesine olanak sağlayacak 

ses çalışmaları bulunmaktadır. Söz konusu diğer Kur’an elifbâlarında harflerin 

seslerine vurgu yapılmakla birlikte bu elifbâlarda özel ders veya etkinlikler 

bulunmamaktadır.  

Araştırmamız neticesinde 1824-1928 yılları arasında hazırlanan elifbâların 

fiziki yapıları ve öğretim usulleri açısından süreklilik olmamakla birlikte geliştiğini 



262 
 

söylemek mümkündür. Elifbâ dersinin ise söz konusu yıllarda isim ve muhteva 

değişikliğine uğradığı görülmüştür. Ayrıca sıbyan mekteplerinde yüzyıllar boyunca 

elifbâ öğretimi yapılmasına rağmen Kur’an’ın hızlı ve kolay şekilde öğretilemediği 

anlaşılmıştır. Elifbâ öğretimi ile ilgili yukarıda özetlenen problemlere vakıflara bağlı 

olan sıbyan mekteplerinde belirli bir müfredat programının, kayıt dönemi ve mektebe 

başlama yaşının olmamasını; dolayısıyla öğrencilerin yaş ve seviyelerinin birbirinden 

farklı olmasını da katmak gerekmektedir. Ayrıca hocaların kendilerini 

yenilememeleri ve yeniliklere direnmeleri, geleneksel usullere bağlı kalmaları, 

derslerde materyal kullanmamaları, bireysel usul ile öğrettikleri harflerin tamamını 

bir dersin konusu olarak görmeleri, harekelerin öğretiminde heceleme yaptırmaları 

da söz konusu problemlerin temelini oluşturmaktadır. Elifbâ öğretiminde yaşanan 

sıkıntılara dönük önerilerin sıbyan mektebi hocaları ve muhafazakâr çevreler 

tarafından din dışı olarak kabul edilmesi sıbyan mekteplerinde bu problemlerin 

devam etmesine sebep olmuştur. Hâlbuki Maârif Nezâreti tarafından 1874 yılından 

itibaren yeni usul üzere öğretim yapılan ibtidai mekteplerinin açılmasıyla söz konusu 

problemlerin çoğunun çözüme kavuştuğu görülmüştür.  

Kur’an öğretiminden gereken verimin alınamayışında rol oynayan önemli 

hususların başında Osmanlı Türkçesi öğretiminin 1800’lü yılların ortalarında itibaren 

geçmişe nazaran daha önemli görülmesi gelmektedir. Belirtilen dönemden itibaren 

önce Osmanlı Türkçesi öğretimini hedefleyen yeni elifbâlar hazırlanmaya 

başlanmıştır. Bu durum Kur’an öğretimine yeterince zaman ayrılmaması ve harflerin 

seslerinin Arapça mahreçlerinden uzaklaşmasına sebep olmuş; dolayısıyla Kur’an 

öğretimi olumsuz yönde etkilenmiştir. Ancak bu elifbâların, harflerin şekillerinin 

öğretimini kolaylaştırması gibi katkıları da olmuştur. Diğer yandan 1911-1928 yılına 

yılları arasında hazırlanan 10 yeni Kur’an elifbâsının ses yöntemi esasına göre 

hazırlanmamış olması dikkat çekicidir. Bu durum, elifbâ öğretiminde yaşanan tüm 

gelişmelere rağmen geleneksel bakış açısının ve günümüze kadar yeni basımları 

devam eden kadim Elifbâ’nın aşılamamış olduğunu göstermektedir.  

Son olarak Osmanlı Devleti’nde ilk mekteplerde elifbâ öğretimi yapılırken 

karşılaşılan problemlerin bir kısmının günümüzde de hala devam ettiğini söylemek 



263 
 

mümkündür. Bu problemlerin başında derslerin 1838 yılında bile eleştirilen bireysel 

usul ile yapılması gelmektedir. Dersin hocasının sırası gelen öğrenciyi yanına 

çağırarak okutması zaman ve emek kaybına sebep olmasının yanı sıra sınıf içi 

disiplin sorunlarını da beraberinde getirmektedir. Hâlbuki derslerin topluca yapılması 

hem söz konusu sorunları ortadan kaldıracak hem de dersin hocasının tüm ders 

boyunca bütün öğrencilerle iletişim halinde olmasını sağlayacaktır. Diğer bir 

problem ise elifbâların çoğunun eskiden olduğu gibi harf yöntemi üzere 

hazırlanması, tamamı bir sayfaya yazılmış olan harflerin doğru seslerinin 

öğretiminden ziyade isimlerinin ve şekillerinin öğretimine odaklanılmasıdır. Hâlbuki 

elifbâların ses yöntemi esasına göre hazırlanması, harflerin ses ve şekil olarak tek tek 

çalışılmasına dolayısıyla da doğru ve hızlı kavranmasını olanak sağlayacaktır.  

Günümüzde elifbâ öğretimi sırasında yaşanan problemlerin bir diğer ise bazı 

elifbâlarda harflerin isimlerinin öğretimi sırasında Türkçe kelimelerin ilk harf veya 

hecesiyle – ا harfinin elma, ث  harfinin sepet, ط  harfinin tavşan görseli ile öğretilmesi 

gibi- ses benzerliği kurulması bu durumun harfleri Arapça mahreçlerinden 

uzaklaştırmasıdır. Hâlbuki harflerin sesleri yerine şekilleri üzerinden benzetmeler 

yapılması hem harflerin şekillerinin daha rahat kavranmasına olanak sağlayacak hem 

de mahreç öğretimini olumsuz etkilemeyecektir. Diğer yandan elifbâlarda harflerin 

başta, ortada ve sonda yazılışlarına ayrılan sayfa, 100’ün üzerinde harf şekline yer 

verilmesi sebebiyle karışık görünmektedir. Bu sayfa yerine çalışmamızda incelenen 

dönemde çözümü bulunduğu gibi harflerin ilk öğretimi sırasında hiç değişmeyen 

kısımlarına vurgu yapılması harflerin başta, ortada ve sonda yazılışlarının öğretimini 

önemli ölçüde kolaylaştıracaktır. Ayrıca harfler ilk öğretilirken genellikle geçmişten 

gelen bir alışkanlıkla Osmanlı Türkçesi isimleri öğretilmektedir. Bu durumda hurûf-ı 

mukataadan oluşan ayetlerin doğru okunabilmesi için harflerin bir de Arapça 

isimlerinin öğretilmesi gerekmektedir. Bunun yerine harflerin ilk olarak Arapça 

isimleri ile öğretilmesi bu sorunu bertaraf edecektir. Tüm bunlara ilave olarak 

derslerde Arapça seslerin yerleşmesine zaman tanımak yerine kelimeyi çözmeyi 

sağlamak ve en hızlı şekilde Kur’an’a geçirmek bir başarı kriteri olarak kabul 

edilmektedir. Hâlbuki Türk öğrenciler için yabancı bir dilin en azından 

seslendirilmesi anlamına gelen elifbâ öğretimine gerekli hassasiyetin gösterilmesi 



264 
 

Kur’an’ın doğru okunabilmesi bakımından son derece önemlidir. Günümüzde 

yaşanan diğer bir problem geçmişte olduğu gibi elifbâ öğretimi sırasında sınırlı 

oranda araç, gereç, yöntem ve teknik kullanılması ile ilgilidir. Elifbâ öğretimine özgü 

geçmişte kullanılan yöntemlerin üzerinde çalışılması, yeni yöntemler geliştirilmesi 

ve yaygınlaştırılması elifbâ öğretimine verilen önemin bir göstergesi olacaktır.  

Elifbâ öğretimi aslında öğrencilere bilmediği bir dili seslendirmeyi 

öğretmektir. Bu anlamda bir yönüyle ilkokuma öğretimidir. Anadilin ilk öğretimi ile 

ilgili pek çok akademik çalışma olmasına rağmen elifbâ öğretimi hakkında yapılmış 

sınırlı sayıda çalışma olması, gelecek yıllarda giderilmesi gereken bir eksikliktir. 

Ayrıca Diyanet İşleri Başkanlığı ve Milli Eğitim Bakanlığı bünyesinde ders kitabı 

olarak okutulacak elifbâlar, tarihi birikim de dikkate alınarak kapsamlı çalışmalar ve 

deneysel araştırmalar sonrası, Kur’an öğreticileri ve ilkokuma yazma öğretimi 

uzmanları tarafından oluşturulacak bir heyet tarafından yazılmalıdır. Hazırlanan 

bütün Kur’an elifbâları ise Kur’an’ın doğru mahreçlerle ve kolay öğretilmesine katkı 

sağlamaları bakımından Diyanet İşleri Başkanlığı’na bağlı Dini Yayınlar Genel 

Müdürlüğü tarafından incelenmeli uygun bulunan elifbâlara öğreticiye kılvuzluk 

edecek bir onay yazısı yazılmalıdır. Ayrıca Kur’an’ın öğretilmesi, okunmasından 

farklı bir beceri, ilke ve yöntem bilgisi gerektirdiği için İlahiyat ve İslami İlimler 

Fakültelerinde “Kur’an Öğretim Yöntemleri” üzerine dersler verilmelidir. 



265 
 

KAYNAKÇA 

   Arşiv Belgeleri: 

COA, İ. MSM., 25/653, 11 S 1261. 

COA, MF.MKT., 391/20, 10 L 1315. 

COA, İ. DH., 134/ 6903, 12 M 1263. 

COA, A.} DVN., 38/ 49, 9 Ş 1264. 

COA, A.}MKT. MVL., 9/58, 25 Ş 1264. 

COA, İ. DH., 373/24663, 18 B 1273. 

COA, İ. MVL., 481/ 21788, 1 Ş 1279. 

COA, MVL., 852/56, 17 B 1279. 

COA, ŞD., 205/11, 2 S 1286. 

COA, İ. DH., 148/7648, 4 C 1263. 

COA, C. MF., 128/6386, 7 L 1264. 

COA, MF. MKT., 150/3, 22 S 1310. 

COA, MF. İBT, 8/17, 17 Za 1292. 

COA, MF. MKT., 16/183, 29 Za 1290. 

COA, MF. MKT., 14/143, 11 L 1290. 

COA, Y. PRK. MF., 3/22, 13 Za 1311. 

COA, MF. İBT., 2/113, 8 Ra 1290. 

COA, MF. İBT., 4/89, 25 Ca 1291. 

COA, MF. İBT., 4/43, 16 Ca 1291. 

COA, İ. DH., 679/47295, 20 Z 1290. 



266 
 

 

COA, İ. MVL., 584/ 26278, 29 L 1284. 

COA, MF. MKT., 33/33, 18 Z 1292. 

COA, MF. İBT., 15/117, 26 M 1298. 

COA, A. MKT. UM., 262/50, 5 R 1273. 

COA, MF. MKT., 2/135, 12 Ca 1289. 

COA, MF. MKT., 167/11, 16 L 1310. 

COA, MF. İBT., 105/70, 27 Ş 1319. 

COA, MF.MKT., 255/55, 16 L 1312. 

COA, MF.MKT., 241/27, 29 C 1312. 

COA, MF.MKT., 283/30, 02 R 1313. 

COA, MF. İBT., 14/86, 1 C 1297. 

COA, MF. İBT.,15/79, 22 N 1297. 

COA, MF. MKT., 167/11, 16 L 1310. 

COA, MF. MKT., 17/25, 6 M 1291. 

COA, MF. İBT., 4/18, 4 Ca 1291. 

COA, MF. İBT., 4/25, 4 Ca 1291. 

COA, MF. İBT., 49/77, 20 Ca 1294. 

COA. İ. MSM., 25/261, 18 S 1264. 

COA, İ. ŞD., 10/484, 8 Ca 1285. 

COA, MF. MKT.,  2/176, 17 Ca 1289. 

COA, MB. İ., 79/89, 26 Ş 1298. 

COA, İ. DH., 679/47295, 20 Z 1290. 

COA, MF. MKT., 2/176, 7 Ca1289. 



267 
 

COA, İ. DH., 312/20027, 5 R 1271. 

COA, İ. MVL., 280/10938, 26 Ş 1269. 

COA, A.}MKT. MHM., 239/78, 5 Ra 1279. 

COA, İ..MVL., 479/21730, 9 B 1279. 

COA, İ. MVL., 280/10938, 26 L 1269. 

COA, MF. MKT., 1053/25, 8 Ra 1326. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



268 
 

Abdi Kamil: Elifbâ, 2. bs., İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 

1314. 

 Mebde-i Kırâatin Beşinci Kısmı Tecvid, 2. bs., 

İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 1304. 

 Tecvid, y.y., 1299. 

Abdullah Vehbi: Usûl-i İbtidai yahud Muallimlere Rehnüma, 

Serasi Matbaası, 1315. 

Abdülaziz Bey: Osmanlı Adet, Merasim ve Tabirleri, Haz. Kazım 

Arısan, Duygu Arısan Güney, Tarih Vakfı Yurt 

Yay., İstanbul, 1995. 

Abdülcebbar Dağıstanî: Eser-i Hâme , 3. bs., y.y., İstanbul, 1291. 

Abdülfettah: Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî, y.y., ty. 

Abdülkadir: Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî, Dersaâdet, 1327. 

Acar, Şinasi: “Türkçe Okuma Yazma Öğrenmek Açısından Arap 

Ve Latin Alfabelerinin Karşılaştırılması”, Osmanlı 

Bilimi Araştırmaları, C.XV, S:2, 2014, ss. 99-112. 

Ahmed Cavid: Ahmed Cavid Elifbâsı, 2. bs., İstanbul, Matbaa-i 

Kütübhane-i Cihan, 1325. 

Ahmed Cevad [Emre]: Yeni Elifbâ: Kur’an-ı Okuyorum, İstanbul, 

Matbaa-i Osmânîye, 1328. 

 Yeni Elifbâ: Kur’an-ı Okuyorum, İstanbul, 

Matbaa-i Amire, 4. bs, 1342. 

 

 

Usûl-i Savtiyye Üzere Altun Elifbâ, Dersaâdet, 

Kitabhane-i İslam ve Askeri, 1332. 



269 
 

Ahmed Cevad: Mülahhas Yeni Elifbâ Okuyorum, 3. bs., Selanik 

Matbaası, t.y. 

 Usûl-i Savtiyye Üzere Yeni Elifbâ, Dersaâdet, 

1332. 

Ahmed Cevdet Paşa,  Tarih-i Cevdet, Dersaâdet, Matbaa-i Osmaniye, 

C.XII, 1301. 

Ahmed Edib, Mehmed 

Çelebi: 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, İstanbul, Matbaa-i 

Osmânîye, 1342. 

 Kur’anı Kerim Tilavetine Medhal, İstanbul, 

Matbaa-i Amire, 1339. 

Ahmed Fazıl: Tarzı Cedîd Üzere Osmanlı Elifbâsı, İstanbul, 

Matbaa-i Nişan Berberyan, 1310. 

Ahmed Hadi Maksudi: Muallimi Sânî Elifbâ-yı Arabî, Kazan, 1331. 

Ahmed Hamdi: Rehnümâ-i Kırâat yahud Yeni Elifbâ, y.y., 1322. 

Ahmed Nazif: Tertîb-i Sânî Elifbâ-yı Cedîd, 2. bs., y.y., 1335. 

 Kur’an-ı Kerim’i ve Kırâat-i Türkiyeyi ve Rik’a 

Hattını Suhuletle Okutmağa Hâdim Elifbâ-yı 

Cedîd, 4. bs., İstanbul 1338. 

Ahmed Şükrü: Türkçe Elifbâ, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1331. 

Akçura, Yusuf: 
Üç Tarz-ı Siyaset, Ankara, Türk Tarih Kurumu 

Basımevi, 1976. 

Akkutay, Ülker: Enderun Mektebi, Ankara, Gazi Üniversitesi Gazi 

Eğitim Fakültesi Yay., 1984. 



270 
 

Aksoy, Musa: 
Eğitimde Eski-Yeni Çatışması ve Dârü’t-Ta‘lim, 

Ankara, Akçağ Yay., 2013. 

Aksoy, Tarık: 
“Doktor Rüştü’nün Nuhbetü’l-Etfâl İsimli Eserinin 

Türkçe Öğretimi Açısından Değerlendirilmesi", 

Abant İzzet Baysal Üniversitesi SBE, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Akyol, Hayati: Türkçe İlk Okuma Yazma Öğretimi, Ankara, 

Pegem A Yay., 2005. 

Akyol, Taha: “Cedidçilik”, DİA, İstanbul, TDV Yay., 1993, 

C.VII, ss. 211-213. 

Altaş, Nurullah: İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Öğretimi, Ankara, Nobel Yay., 2001. 

Aslan, Erdal: “Türkiye Cumhuriyet’inin İlk Ders Kitapları”, 

Eğitim ve Bilim, C.XXXV, S:158, 2010, ss. 215-

231. 

Aydın, Elif:  “Tarihimizde Amin Alayları ve Eğitim Açısından 

Değerlendirilmesi”, Marmara Üniversitesi SBE, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Aydın, Mehmet Zeki: Din Öğretiminde Yöntemler, Ankara, Nobel Yay., 

2004. 

Aytaç, Kemal: Gazi Mustafa Kemal Atatürk Eğitim Politikası 

Üzerine Konuşmalar, Ankara, Ankara Üniversitesi 

Basımevi, 1984. 

Akyıldız, Ali: Tanzimat Dönemi Osmanlı Merkez Teşkilatında 

Reform (1836-1856), İstanbul, Eren Yay., 1993. 

  



271 
 

Akyıldız, Ali: “Meclis-i Vâlâ-yı Ahkâmü’l Adliye”, DİA, 

C.XXVIII, İstanbul, 2003, ss. 250-251. 

Akyürek, Süleyman: “Tanzimat Dönemi İlköğretim Okullarında Usul-i 

Cedid Hareketi”, Erciyes Üniversitesi SBE, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 1998. 

 “Kabisi”, Klasik İslam Eğitimcileri, Ed., Mustafa 

Köylü, Ahmet Koç, İstanbul, 2016, ss. 125-158. 

Akyüz, Yahya: Türk Eğitim Tarihi: Başlangıçtan 1993’e, 5. bs., 

İstanbul, Kültür Koleji Yay., 1994. 

 Türk Eğitim Tarihi: M.Ö. 1000-M.S. 2012, 23. 

bs., Ankara, Pegem Akademi, 2012. 

 “İlköğretimin Yenileşme Tarihinde Bir Adım: 

Nisan 1847 Talimatı”, Ankara Üniversitesi 

Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi 

Dergisi, S:5, 1994, (Çevrimiçi) 

http://dergipark.gov.tr., 15.5.2015. 

Ali Haydar, H. H (ح .ح): Tecrübeli Kolay Elifbâ, İstanbul, Orhaniye 

Matbaası, 1337. 

Ali Haydar: Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, 3. bs., İstanbul, Orhaniye 

Matbaası, 1927. 

 “Elifbâ Kitâbiyâtı”, Muallimler Mecmuası, S:17-

18, 1924., ss. 350-359. 

Ali Hıfzı: 
Mükemmel Osmanlı Elifbâsı, İstanbul, Kasabar 

Matbaası, 1310. 

  

http://dergipark.gov.tr/


272 
 

Ali İrfan: Son Elifbâ-yı Osmânî, Dersaâdet, Şems Matbaası, 

1328. 

Ali Rıza Bey: Eski Zamanlarda İstanbul Hayatı, Haz. A. Şükrü 

Çoruh, İstanbul, Kitapevi Yay., 2001. 

Ali Rıza Efendi: Mükemmel Elifbâyı Osmânî, İstanbul, Cemal 

Efendi Matbaası, 1314. 

Ali el-Ensârî: “Harflerin İsimleri, Yapıları ve Özellikleri”, Marife 

Dini Araştırmalar Dergisi, Yıl: 12, S:1, Bahar 

2012, ss. 185-188. 

Alkan, Mehmet Ö.: “İmparatorluk’tan Cumhuriyet’e Modernleşme ve 

Ulusçuluk Sürecinde Eğitim”, Osmanlı Geçmişi ve 

Bugünün Türkiye’si, Çev. Sönmez Taner, Der. 

Kemal Karpat, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yay., 2005, ss. 72-242. 

Atuf, Nafi: Türkiye Maârif Tarihi, y.y. , Milliyet Matbaası, 

1930. 

Aydın, Tahirhan: “Arapça ve Türkçe’de Sesler -Karşıtsal 

Çözümleme-”, EKEV Akademi Dergisi, Yıl:14, 

Yaz 2010, s. 44, ss. 321-334. 

Ayvazof, Hasan Sabri: Usûl-i Tedris ve Talim-i Terbiye, Bahariye 

Matbaası, 1906. 

Bahtiyar, Niyazi 

Hüseyin: 

Balkanlar’da Türk Ünlüleri, İstanbul, Bizim 

Anayurt Yay., 1999. 

Banguoğlu, Tahsin: Ana Hatlarıyla Türk Grameri, İstanbul, Dergâh 

Yay., 1979. 



273 
 

Başkurt, İrfan: Din Eğitimi Açısından Kur’an Öğretimi ve Yaz 

Kur’an Kursları, 3. bs. , İstanbul, Ensar Neşriyat, 

2013. 

Başaran, İ. Ethem: Türk Eğitim Sistemi ve Okul Yönetimi, Ankara, 

Ekinoks, 2006. 

Batır, Betül: Geleneksel Eğitimden Çağdaş Eğitime 

Türkiye’de İlköğretim (1908-1924), İstanbul, Elif 

Kitabevi, 2010. 

Baymur, Fuat: İlk Okuma ve Yazma Öğretimi, 2. bs., İstanbul, 

İnkılâp Kitabevi, 1947. 

Bayraktar, Mehmet 

Faruk: 

İslam Eğitiminde Öğretmen Öğrenci 

Münasebetleri, 6. bs., İstanbul, İFAV., 2007. 

Bayraktar, Mehmet 

Faruk: 

“Muhammed İbn Sahnûn”, Klasik İslam 

Eğitimcileri, Ed., Mustafa Köylü, Ahmet Koç, 

İstanbul, 2016, ss. 19-34. 

Bayramlı, Ayşe Uslu: “Sadri Maksudi’nin Hayatı Ve Maksudi’nin Az 

Bilinen “Maişet” Romanı Hakkında”, Balıkesir 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C.XVII, S:l 

Haziran 2007. 

Baysal, Jale: Osmanlı Türklerinin Bastıkları Kitaplar 1729-

1875, 2. bs., İstanbul, Hiperlink, 2010. 

Berker, Aziz: Türkiye’de İlk Öğretim, Ankara, Milli Eğitim 

Basımevi, 1945. 

 

 

 

 



274 
 

Beyazıt, Necla: “İlk Okuma Yazma Öğretiminin Kazandırılmasında 

Çözümleme Yöntemi ve Ses Temelli Cümle 

Yönteminin Farklı Bakış Açılarıyla 

Değerlendirilmesi”, Mustafa Kemal Üniversitesi 

SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Bilgin, Beyza ve Selçuk, 

Mualla: 

Din Öğretimi Özel Öğretim Yöntemleri, Ankara, 

Akid Yayıncılık, 1991. 

Bilim, Cahit Yalçın: Tanzimat Devri’nde Türk Eğitiminde 

Çağdaşlaşma (1839-1876), Eskişehir, Anadolu 

Üniversitesi Yay., 1984. 

Binbaşıoğlu, Cavit: Başlangıçtan Günümüze Türk Eğitim Tarihi, 

Ankara: Anı Yay., 2009. 

 Eğitim Psikolojisi, 9. bs., Ankara, Yargıcı 

Matbaası, 1995. 

 “İlkokuma ve Yazma Öğretiminin Ve Alfabe 

Kitaplarının Tarihsel Gelişimi”, Eğitim ve Bilim, 

C.XIV, No:114, Ekim 1999, ss. 8-34. 

Birinci, Ali vd. : “Şemseddin Sami”, Yaşamları ve Yapıtlarıyla 

Osmanlılar Ansiklopedisi, yay. yön. Ekrem 

Çakıroğlu, İstanbul, Yapı Kredi Kültür Sanat 

Yayıncılık, C.II, 1999, ss. 580-582. 

Budak, Yusuf: “Temel Kavramlar”, Öğretim İlke ve Yöntemleri, 

ed. Yusuf Budak, 2. bs., Ankara, Pegem Akademi, 

2016, ss. 1-26. 

 

 

 

 



275 
 

Buyrukçu, Ramazan: “Selim Sabit Efendi’nin Rehnumâ-i Muallimîn’ine 

Pedagojik Bir Yaklaşım”, Dini Araştırmalar, 

Ocak-Nisan 2002, C.IV, ss. 7-30. 

Cemiyet-i Tedrisiye-i 

İslamiye: 

Elifbâ Risalesi, İstanbul, Tasvir-i Efkâr 

Gazetehanesi, 1283. 

Creswell, W. John: Araştırma Deseni: Nitel, Nicel ve Karma 

Yöntem Yaklaşımları, Çev. Ed. Selçuk Beşir 

Demir, 3. bs., Ankara, Eğiten Kitap, 2017. 

Çelebi, Ahmet: İslam’da Eğitim ve Öğretim Tarihi, Çev. Ali 

Yıldırım, İstanbul, Damla Yay., 1983. 

Çelebi, İsyas: “Vefk”, DİA, İstanbul, 2012, C.XXXXII, ss.650-

657. 

Çernyayevski: Vétén Dili, 7.bs., Tiflis, Levit ve Mesnigin Şirket-i 

Matbaası, 1328. 

Çögenli, M. Sadi: Mukaddimetü’l-Cezeri ve Tercümesi, y.y., 2000. 

Dağdeviren, Alican: “Kur’an Kıraatinin Ana Dinamiği: Harfler”, 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

S:17, 2008, ss. 47-81. 

Demir Hafız Mehmed: Esaslı Elifbâ Teshîl-i Kırâat, İstanbul, Mahmud 

Bey Matbaası, 1341. 

 Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri, 2. bs., 

İstanbul, Mahmud Bey Matbaası, 1345. 

Demiriz, Yıldız: Osmanlı Kitap Sanatında Doğal Çiçekler, 

İstanbul, Yorum Sanat, 2005. 

  



276 
 

Dirik, Mehmet Zahit: Eğitim Programları ve Öğrenme- Öğretim İlke 

ve Yöntemleri, 2. bs., Ankara, Pegem Akademi, 

2015. 

Dodurgalı, 

Abdurrahman: 

“İbn Sina”, Klasik İslam Eğitimcileri, Ed., 

Mustafa Köylü, Ahmet Koç, İstanbul, 2016, ss. 

183-127. 

Durmuş, İsmail: “Harf”, DİA, İstanbul, TDV Yay., C.XVI, 1997, ss. 

158-165. 

 Düstûr, Birinci Tertib, C.II, İstanbul, 1282. 

Düstûr, Birinci Tertib, C.I, Matbaa-i Amire, 1289. 

 Edirne Vilayeti Sâlnâmesi, 15. Def’a, Vilayet 

Matbaası, 1306. 

Etfâlin Taʽlîm ve Tedrîs ve Terbiyelerine Ne 

Vechile Eylemeleri Lazım Geleceğine Dair 

Sıbyân Mekâtibi Hâce Efendilere İʽtâ Olunacak 

Taʽlîmât, 1263. 

E. ( ا   ) Fikri: Türkçe Yeni Elifbâ, 2. bs., İstanbul, Karabet  

Matbaası, 1330. 

Eğinli Mehmet Nuri: Elifbâ, İstanbul, Cemal Efendi Matbaası, 1316. 

Ergin, Osman: Türkiye Maârif Tarihi, C.I-II, İstanbul, Eser 

Neşriyat, 1977. 

Ertem, Rekin: Elifbeden Alfabeye, İstanbul, Dergâh Yayınları, 

1991. 

 “Elifbâ”, DİA, İstanbul, TDV Yay., C. XI, 1995, ss. 

39-49. 



277 
 

Ezel Erverdi vd.: “İsmail Gaspıralı”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, İstanbul, Dergâh Yay., C.III, 1979, 

ss. 288-289. 

 

 

“Mehmed Şemseddin”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, İstanbul, Dergâh Yay., C.VI, 1986, 

ss. 221. 

Ezel Erverdi vd.: “Şemseddin Sami”, Türk Dili ve Edebiyatı 

Ansiklopedisi, İstanbul, Dergâh Yay., C.VIII, 

1998, ss. 129-131. 

Fortna, C. Benjamin: Geç Osmanlı ve Erken Cumhuriyet 

Dönemlerinde Okumayı Öğrenmek, Çev. 

Mehmet Beşikçi, İstanbul, Koç Üniversitesi Yay., 

2013. 

Gözütok, Şakir: İslam’ın Altın Çağında İlim, İstanbul, Nesil Yay., 

2012. 

Gray, William S.: Okuma ve Yazı Öğretimi, Çev. Nejat 

Yüzbaşıoğlulları, İstanbul, Milli Eğitim Basımevi, 

1964. 

Güçtekin, Nuri: İstanbul’daki Husûsi Mektepler (1873-1922), 

İstanbul, İBB Kültür AŞ Yay., 2015. 

Gündüz, Mustafa: Maâriften Eğitime: Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 

Eğitim Düşüncesinde Dönüşüm, Ankara, Doğu 

Batı Yay., 2016. 

Güneş, Firdevs: Ses Temelli Cümle Yöntemi ve Zihinsel 

Yapılandırma, Ankara, Nobel, 2007. 



278 
 

Güngör, Tahir: “Enderun Saray Mektebi'nde Has Oda Teşkilatı”, 

Marmara Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

H. Hüsnü: Renkli ve Resimli Elifbâ-yı Tefeyyüz, 2. bs., 

Dersaâdet, 1331. 

H. ( ح ) Hıfzı ve A. ( ع ) 

Cevad: 

Hulâsa-yı Elifbâ-yı Osmânî, Dersaâdet, Artin 

Asaduryan ve Mahdumları Matbaası, 1331. 

Hafız Ferid: Sualli ve Cevaplı Tecvid, Dersaâdet, 1324. 

Hafız Nuri: Teshîl-i Kırâat-ı Arabiye, İstanbul, Mürettibin-i 

Osmânîye Matbaası, 1309. 

Haktanır, Adnan Ersoy: “Selim Sabit Efendi’nin Rehnümâ-yı Muallimîn 

Adlı Eserinin Öğretim Teknikleri Açısından 

İncelenmesi Metin-İnceleme”, Gaziantep 

Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Gaziantep, 2006. 

Harputi Mehmed Ali: Resimli İlâveli Nev Usûl Taʽlîm-i Kırâ’at yâhûd  

Elifbâ-yı Türkî, 2. bs., İstanbul, Matbaa-i 

Mokosyan, 1326. 

Haskan, Mehmet Nermi: Yüzyıllar Boyunca Üsküdar, Üsküdar 

Araştırmaları Merkezi Yayını, C.II, 2001. 

Hesapçıoğlu, Muhsin: Öğretim İlke ve Yöntemleri, 4. bs., İstanbul, Beta 

Yay., 1994. 

Heyet: Musahhah Kongre Elifbâsı, Selanik Matbaası, 

4.bs., 1332. 

  



279 
 

Heyet: “Elifbâ Müzâkerâtı”, Selanik Vilayeti Birinci 

Muallimler Kongresi Mecmuası, 1328, ss. 30-43. 

Hızlı, Mefail: Osmanlı Klasik Döneminde Bursa Sıbyan 

Mektepleri, Bursa, Rağbet Yay., 1995. 

Hüseyin Fehmi, Mehmed 

Galib 

Feth-i Kırâ’at yâhûd Amelî ve Nazarî Elifbâ-yı 

Osmânî, İstanbul, Kasbar Matbaası, 1328. 

Hüseyin Hıfzı: Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Selanik 

Matbaası,1328. 

 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, İstanbul, 

Matbaa-i Amire, 1340. 

 İlk Tedrisat Tâlimatnâmesi, İstanbul Matbaa-i 

Amire, 1342. 

 İlk Mekteplerin Müfredat Programı, İstanbul, 

Milli Matbaa, 1926. 

İmam ve Hatip Mektepleri Müfredat Programı, 

İstanbul, Matbaa-i Amire, 1340. 

 İmam Hatip Mektepleri Tâlimatnâmesi, Ankara, 

Yenigün Matbaası, 1340. 

İbn Cezeri: Tayyibeüt’n-Neşr, Haz. Ali Osman Yüksel, 

İstanbul, İFAV, 1996. 

 Risale-i Cezeri ve Tercemesi, Çev. Hüseyin 

Karputoğlu, İstanbul, Metinler Matbaacılık, 1983. 

İbrahim Cudi: Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî, 3.bs., İstanbul, İstikbal 

Matbaası, 1327. 



280 
 

İgüs, Esma: “II. Abdülhamid Dönemi Eğitim Sistemi, Eğitim 

Yapıları ve Askeri Rüşdiyeler”, Yıldız Teknik 

Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2008. 

İsmail Gaspıralı: Hâce-i Sıbyân, 2. bs., Bahçesaray, Tercüman 

Basımhanesi, 1890. 

 “Tedrisat-ı Umûmiye Hakkında”, Sırat-ı 

Mustakim, 10 Temmuz 1324, S:49, ss: 359-364. 

İsmail Hakkı: İsmail Hakkı Elifbâsı, İstanbul, Şirket-i 

Mürettibiye Matbaası, 1308. 

İşler, Emrullah: “Türklerin Arapçanın Ünsüzlerinde Karşılaştıkları 

Sorunlar ve Çözüm Önerileri”, EKEV Akademi 

Dergisi, C.III, S:2, Güz 2001, ss. 243-255. 

İzbudak, Veled Çelebi: Hatıralarım, Türkiye Yay., İstanbul, 1946. 

Kara, İsmail ve Birinci, 

Ali: 

Bir Eğitim Tasavvuru Olarak Mahalle/Sıbyan  

Mektepleri, 3. bs., İstanbul, Dergah Yay., 2016.  

Karaçam, İsmail: Kur’an-ı Kerim’in Faziletleri ve Okunma 

Kaideleri, 9.bs., İstanbul, İFAV, 2002. 

Kasımov, Begali: “Cediçilik”, Çev. Veli Savaş, Yelok, Gazi 

Türkiyat, Bahar 2010, S: 6, ss. 336-361 

(Çevrimiçi) http://dergipark.gov.tr., 19.12.2018. 

Kemal: Elmas Elifbâ, y.y., 1337. 

Kemal, Yahya: Çocukluğum, Gençliğim, Siyasi ve Edebi 

Hatıralarım, 3. bs., İstanbul, Fetih Cemiyeti, 1986. 



281 
 

Kılıç, Ümit:  “Erzurum’da Câfer Efendi Vakfı”, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S:41, Erzurum, 

2009, ss.173-187. 

Kilisli Muallim Rıfat: “Mekteb Hatıraları”, Muallimler Mecmuası, C.III, 

S:30, s. ss. 1338-1360. 

Koç, Ahmet  Kur’an Kurslarında Eğitim ve Verimlilik, 

Ankara, İlahiyat Yay., 2005. 

Koçer, Hasan Ali: Türkiye’de Modern Eğitimin Doğuşu ve 

Gelişimi, Ankara, MEB Yay., 1991. 

Kodaman, Bayram: Abdülhamid Devri Eğitim Sistemi, Ankara, Türk 

Tarih Kurumu Basımevi, 1988. 

Koncak, İbrahim: “Cedidçilik Hareketi Ve Türkistan-Osmanlı Devleti 

İlişkileri”, Uluslararası Avrasya Strateji Dergisi 

C.II, ss. 105-114. 

Korucuoğlu, Nevin: Veled Çelebi İzbudak, Kültür Bakanlığı Yay., 

Ankara, 1994. 

Kurt, Songül Keçeci: Özel İslam Mektepleri, İzmir, Yitik Hazine Yay., 

2013. 

Kurt, Yaşar: Kur’an Tilâvetinde Mehâric-i Hurûf, (Çevrimiçi) 

https://mushaflariinceleme.diyanet.gov.tr., 

21.6.2018. 

Küçükahmet, Leyla: Öğretimde Planlama ve Değerlendirme, 13.bs., 

Ankara, Nobel Yay., 2008.  

 Maârif-i Umûmiye Nizamnâmesi, Matbaa-i 

Amire, 1286. 



282 
 

 Mekâtib-i İbtidâiye Ders Müfredatı, İstanbul, 

Matbaa-i Amire, 1329. 

 Mekâtib-i İbtidâiye-i Umûmiye Tâlimatnâmesi, 

İstanbul Matbaa-i Amire, 1331. 

 Mekâtib-i İbtidâiye Ders Müfredatı, İstanbul, 

Matbaa-i Amire, 1332. 

M. Şerif Rehber-i Tedris, İstanbul, Tanin Matbaası, 1327. 

Mahmud Cevad İbnü’ş 

Şeyh Nâfi: 

Maârif-i Umûmiye Nezâreti Târihçe-i Teşkîlât 

ve İcrâatı XIX. Asır Osmanlı Maârif Tarihi, 

Matbaa-i Amire, 1338. 

Mahmud Nedim: Usûl-i Savtiye Üzere Türk Elifbâsı 

Okutmaktayım, İstanbul, Kitabhane-i İslam ve 

Askeri, 1332. 

Mehmed bin Receb: Nevhatu’l-’Uşşâk, İstanbul, 1261. 

Mehmed Celal: Ameli Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Necm-i İstikbal 

Matbaası, 1327. 

Mehmed Cevdet: Feyzü’l-amim fî Esrâri’t-Taʽlîm , y.y., 1290.  

Mehmed Emin: Tertibât-ı Cedîde Üzere Teshilatlı Türkçe Elifbâ 

ve Usûl-i Kırâat, y.y. 1330. 

Mehmed Fahri: Mürşidü’l Sıbyan Elifbâ, y.y., Mehmed Hulusi 

Efendi Matbaası, 1327. 

Mehmed Halid: Talim’ul Kur’an, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1341.  

 Kur’an Muallimi, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1341. 



283 
 

Mehmed Hilmi: Osmanlı Hürriyet Elifbâsı ve Otuz Günde 

Okumak Yazmak, İstanbul, Necm-i İstikbal 

Matbaası, 1327. 

Mehmed İzzet: Yeni Kırâatden Elifbâ, y.y, Kanaat Matbaası, 

1328. 

Mehmed Masum: Usûl-i Savtiyye Elifbâ, 3. bs., İstanbul, Edeb 

Matbaası, 1325. 

 Usûl-i Savtiyye, 7. bs ., İstanbul,  Matbaa-i Arşak 

Garoyan, 1330. 

Mehmed Nuri: Mükemmel Nev Usûl Osmanlı Elifbâsı, İstanbul, 

Şirket-i Mürettebiye Matbaası, 1324. 

Mehmed Rüşdî: Nuhbetü’l-Etfal, İstanbul, Necib Efendi Litografya 

Destgahı, 1273. 

Mehmed Salih 

[Yeşiloğlu] 

İslam Elifbâsı, Şems Matbaası, 4. bs., 1331. 

Mehmed Şemseddin: Çocuklara Kılavuz Elifbâ, 5. bs., İstanbul, Arakel 

Matbaası, 1316. 

Mehmedoğlu, Yurdagül: Tanzimat Sonrasında Okullarda Din Eğitimi 

1838-1920, İstanbul, İFAV, 2001. 

Mihri: İksîr-i Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Şirket-i 

Mürettibiye Matbaası, 1306. 

Muallim Cevdet: “25 Sene Evvelki Hatıralardan: Selim Sabit 

Merhum Hakkında”, Tedrisat Mecmuası, Nisan 

1925, ss. 320-326. 



284 
 

Muallim Naci: Ömer’in Çocukluğu, İstanbul, Morpa, 2007. 

Muhammed bin 

Muhammed: 

Yeni Elifbâ ve Hurûf-ı Hecâ, İbrahim Efendi 

Matbaası, 1313. 

Muhammed Eşref: Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî, 6. bs., İzmir, Marifet 

Matbaası, 1328. 

Muhammed el-Hanefi: Elifbâ-yi Arabî li-ta’limi’l Kur’an, Şems 

Matbaası, 1333. 

Muhammed Hamidullah: İslam Peygamberi, Çev. Salih Tuğ, C.I-II,  

İstanbul, 1993. 

Muhammed Raşid 

b.Halil: 

Risâle-i Elifbâiyye, İstanbul, Aşir Efendinin Taş 

Destegâhı, 1280. 

Muhammed Vehbi: Miftâh-ı Kırâ’at: Elifbâ-yı Osmânî, 5. bs., 

İstanbul, Matbaa-i Ahmed Kamil, 1311. 

Mustafa Faik: Usûl-i Savtiyye Ve Ameliyye Üzere Müretteb 

Mükemmel Ve Musavver Elifbâ-yı  Osmânî, 

İstanbul, Şems Matbaası, 1330. 

 Yeni Usul Resimli Türk-Osmanlı Elifbâsı Yahut 

Türkçe Diline Başlangıç, İstanbul, Sancakcıyan 

Matbaası, 1327. 

Mustafa Hamid: Resimli Elifbâ, 5. bs., İstanbul, Kitabhane-i Hilmi, 

1339. 

 Resimli Elifbâ, 4. bs., İstanbul, Kitabhane-i Hilmi, 

1339. 

  



285 
 

Mustafa Hamid: Resimli Elifbâ, 8. bs, İstanbul, Helal Matbaası, 

1341. 

 Resimli Elifbâ, 10. bs, İstanbul, Helal Matbaası, 

1927. 

Mustafa Şefik: Resimli Güzel Elifbâ: İkinci Kısım - Kur’an-ı 

Kerim’e Hazırlık, İstanbul, 1340. 

 Resimli Güzel Elifbâ: Birinci Kısım, 4. bs., 

İstanbul, 1925. 

Midhat Sadullah: Cumhuriyet Elifbâsı-Kur’an-ı Kerim'e 

Başlıyorum, Şirket-i Mürettibiye, Matbaa ve 

Kütübhanesi, İstanbul, 1342. 

Nasıf b. Mü’min El-

Maluf: 

Elif Cüzü, Paris, 1279. 

Necib: Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, 1281. 

 Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, 1288. 

Necib Asım: “Elifbâmız Hakkında Bazı Mülahazalar”, Daru’l 

Fünûn Edebiyat Fakültesi Mecmuası, İstanbul, 

Matbaa-i Amire, 1332-1334., ss. 131-136. 

Nurçin, Volkan: “Kıbrıs’ta Din Eğitiminin Dönüşümü ve 

Türkiye’nin Etkileri”, Marmara Üniversitesi SBE, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul, 2019. 

Okay, Cüneyd: Osmanlı Çocuk Hayatından Yenileşmeler (1850-

1900), İstanbul: Kırkambar Yayınları, 1998. 

 “Edebiyat Dünyasında Çocuk”, Çocuk Edebiyatı 

Yıllığı, İstanbul, Gökyüzü Yay., 1987. 



286 
 

 

Osman Nuri: Kolay Elifbâ, Dersaâdet, Matbaa-i Kadr, 1326. 

Öcal, Mustafa: Yüzüncü Yılında İmam Hatip Liseleri, İstanbul, 

Ensar Neşriyat, 2013. 

 Osmanlı’dan Günümüze Türkiye'de Din 

Eğitimi, Dergah Yay., 2015. 

Öcal, Mustafa: “Amin Alayı”, DİA, İstanbul, TDV Yay., C.III, 

1991, ss. 63. 

 Din Eğitimi ve Öğretiminde Metodlar, Ankara, 

TDV Yay., 1990. 

Özgeçit, Namık: “Arapça Ve Türkçede Ünlü Ve Ünsüzlerin 

Birbirlerine Etkisi -Karşıtsal Çözümleme-“, Gazi 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Pakalın, Mehmet Zeki: Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, 

Ankara, MEB, 3.bs., C.I, 1983 

Pakdil, Ramazan: Ta’lim, Tecvid ve Kıraat, 4. bs., İstanbul, İFAV, 

2014. 

Parlatır, İsmail vd. Türkçe Sözlük, C.I, 9. bs., Ankara, TDK, 1998. 

Rasim, Ahmet: Falaka, Haz. Sabri Koz, İstanbul, Arba Yay., 1987. 

 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 

Matbaayı Amire, 1316. 

 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 2. Def’a, 

Dârülhilâfetülâliye, Matbaa-i Âmire, 1317. 



287 
 

 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 3. Def’a, 

İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1318. 

 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 4. Def’a, 

İstanbul, Matbaa-i Âmire, 1319. 

 Sâlnâme-i Nezâret-i Maârif-i Umûmiye, 6. Def’a, 

Asber Matbaası, 1321. 

Saçaklızade: Tertîbü’l Ulûm, Çev. Zekeriya Pak ve M. Akif 

Özdoğan, Kahramanmaraş, 2009. 

Salih İhsan: Osmanlı Lisanı Elifbâsı, İstanbul, Matbaa-i Ahmet 

İhsan, 1326. 

Sarıçam, İbrahim, 

Erşahin, Seyfettin:  

İslam Medeniyet Tarihi, 5. bs. , Ankara, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yay., 2011. 

Sarıhan, Zeki: 1921 Maârif Kongresi, Ankara, MEB, 2009. 

Satı Bey: “Elifbâyı Nasıl Öğretmeli”, Tedrisat-ı İbtidâîye 

Mecmuası, S:1, Şubat 1326, ss. 20-23. 

 Tahsîl-i İbtidâî Hakkında -Maârif Nezâretinin Yeni 

İçtihadı-, İçtihad, No: 67, 12 Haziran 1913, ss. 

1463-1466. 

Selanikli Tevfik: Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, E. ( ا ) 

Maviyan Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1304. 

 Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî, 30. bs., İstanbul, 

Kitapçı Arakel Matbaası, 1324. 

Selim Sabit: Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1290. 



288 
 

Selim Sabit: Risaleyi Elifbâ’iyye, İstanbul, 1282. 

 Rehnümâ-i Muallimîn, y.y., t.y. 

Somel, Selçuk Akşin: Osmanlı’da Eğitimin Modernleşmesi (1839-

1908), İstanbul, İletişim Yay., 2010. 

Selçuk Akşin Somel, “Tanzimat Döneminde Eğitim 

Reformunun Dönüm Noktası: 1869 Tarihli Maârif-i 

Umûmiye Nizamnâmesi, Esbab-ı Mucibe Layihası 

ve İdeolojik Temelleri”, Sultan Abdülmecid ve 

Dönemi (1823-1861), İstanbul, İBB Kültür A.Ş. 

Yay., 2015, ss. 136-167. 

 “Kırım Savaşı, Islahat Fermanı ve Osmanlı Eğitim 

Düzeninde Dönüşümler”, 150. Yıldönümünde 

Kırım Savaşı ve Paris Antlaşması (1853-1856), 

İstanbul, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Tarih Araştırma Merkezi, 2007. (Çevrimiçi) 

http://research.sabanciuniv.edu., 10.8.2016. 

Söylemez, M. Mahfuz: “İslam’ın Erken Döneminde Kur’an Eğitimi”, 

İslami İlimler Dergisi, İslami İlimler Dergisi Yay., 

Çorum, 2007, ss. 144-168. 

 Türkiye’de İlkokuma ve Yazma Öğretiminin 

Tarihsel Gelişimi-1, Ankara, Milli Eğitim 

Bakanlığı Yay., 2009. 

 “Türkçe İlkokuma Yazma Öğretiminde Ses 

Yöntemi ve İsmail Hakkı Elifbâsı”, Türkiyat 

Araştırmaları, S:2, Bahar 2005, ss. 54-66. 

Şâvkî Ebû Halîl: İslam ve Dünya Medeniyetleri Tarihi, Çev. Atik 

Aydın, Abdulhadi Timurtaş, Van, Bilge Yay., 1994. 

http://research.sabanciuniv.edu/


289 
 

Şemseddin Sami: Küçük Elifbâ, 4. bs., İstanbul, Karabet Matbaası, 

1311. 

Şimşek, Hüseyin: “Osmanlı Döneminde Kısa Süreli Öğretmen 

Yetiştirme Uygulamaları (Darulameliyat Ve 

Taşrada Öğretmen Yetiştirme)”, YYÜ Eğitim 

Fakültesi Dergisi, C.XI, S:I, 2014, ss. 77-95. 

Şişman, Adnan: Tanzimat Döneminde Fransa’ya Gönderilen 

Osmanlı Öğrencileri (1839-1876), Ankara, Türk 

Tarih Kurumu, 2004. 

 
Takvîm-i Vekâyi, 3 Za 1283. 

 
Takvîmi Vekâyi, 25 M 1287. 

 Telif ve Tercüme Nizamnamesi, Dersaâdet, 

Matbaa-i Amire, 1287. 

 Tevhid-i Tedrisat Kanunu, 1340, (Çevrimiçi) 

http://mevzuat.meb.gov.tr/html/110.html, 

20.8.2016. 

Tahsin: Osmanlı Elifbâsı, Kasabat Matbaası, 1313. 

Tanrıkulu, İbrahim: “Kur’an Öğretimine ve Hıfzına Dair Bazı 

Mülahazalar”, I. Uluslararası Din Görevlileri 

Sempozyumu, Yecder Kitapları, 2010, ss. 61-70. 

Temel, Nihat: Kıraat ve Tecvid Istılahları, İstanbul, İFAV, 1997. 

Temizyürek, Fahri: “Selim Sabit Efendi ve Usul-i Cedid Hareketi 

İçerisindeki Yeri”, Gazi Üniversitesi SBE, 

Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 1999. 

http://mevzuat.meb.gov.tr/html/110.html


290 
 

Tetik, Necati: Başlangıçtan IX. Hicri Asra Kadar Kıraat 

İlminin Ta’limi, Ankara, İşaret Yay., 1990. 

Tezcan, Hülya: Osmanlı Sarayının Çocukları, İstanbul, Aygaz 

Yayınevi, 2006. 

Tırnovalı Muhammed 

Nuri: 

Müntehab Elifbâ-yı Osmânî, İstanbul, 1311. 

Tuğral, Rahim: Ta’lîm, İzmir, Tıbyan Yay., 2011. 

Tural, Sadık vd.: Türk Dünyası ve Edebiyatçıları Ansiklopedisi, 

Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yay., 

C.IV, 2004. 

Türkyılmaz, Selçuk: “İsmail Gaspıralı’nın Eğitim Anlayışı”, Ege 

Üniversitesi SBE, Yayınlanmamış Doktora Tezi, 

İzmir, 2013. 

Uçar, Metin: Osmanlı Türkçesi Elifbâsı, Isparta, Hayrat 

Neşriyat, 2015. 

Unat, Faik Refik: Türkiye Eğitim Sisteminin Gelişmesine Tarihi 

Bir Bakış, Ankara, Milli Eğitim Basımevi, 1964. 

User, Hatice Şirin: Başlangıçtan Günümüze Türk Yazı Sistemleri, 

Ankara, Akçağ Yay., 2006. 

Uzun, Mustafa: “Cûdî Efendi Trabzonlu”, DİA, İstanbul, TDV 

Yay., C.VIII, 1993,  ss. 81-82. 

 “Ebced”, DİA, İstanbul, TDV Yay., C.X, 1994., ss. 

68-70. 

  



291 
 

Ünlü, Demirhan: Kur’an-ı Kerim’in Tecvidi, Ankara, TDV Yay., 

1993. 

Yardım, Mehmet Nuri:  Edebiyatçılarımızın Çocukluk Hatıraları, 

İstanbul, Timaş Yay., 3.bs., 1998. 

Yazarı Yok: Elifbâ Cüzü, 1826/27. 

Yazarı Yok: Elifbâ Cüzü, t.y. 

Yazarı Yok: Elifbâ Cüzü, Dersaâdet, Matbaa-i Osmânîyye, 

1312. 

Yazarı Yok: Elifbâ Cüzü, Dersaâdet, Mahmud Bey Matbaası, 

1328. 

Yazarı Yok: Elifbâ Cüzü, Dersaâdet, Matbaa-i Osmânîye, 1325. 

Yazarı Yok: Elifbâ, 1272. 

Yazarı Yok: Usul-ü Cedide Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü, 3. 

bs., İstanbul, Mekteb-i Tıbbiyye-i Şahane, 1275. 

Yazarı Yok: Elif Cüzü, 4. bs., 1279. 

Yazarı Yok: Musahhah Elifbâ-yı Osmânî, 12. bs., İstanbul, 

Evkaf-ı İslamiye Matbaası, 1332. 

Yazarı Yok: Mebde-i Taʽlîm-i Sıbyân, İstanbul, Erzincanlı 

Artin Minasyan ve Şirketi Matbaası, 1866. 

Yazarı Yok: Tecvid, İstanbul, 1314. 

Yazarı Yok: Dârü’ş-Şafaka Elifbâsı, 3. bs., İstanbul, Mahmud 

Bey Matbaası, 1310. 

Yazarı Yok: Elifbâ, İstanbul, Matbaa-i Amire, 1317. 



292 
 

 “Elifbâ ve Kırâat Müsabakası”, Muallimler 

Mecmuası, C.I, S:2, 1922, ss. 31-33. 

Yazır, Mahmud 

Bedreddin: 

Medeniyet Âleminde Yazı ve İslam 

Medeniyetinde Kalem Güzeli, Ankara, Ayyıldız 

Matbaası, 1972. 

Yıldırım, Sema; Zeynel, 

Behçet Kemal Ed. 

“Ahmed Cevad [Emre]”, TBMM Albümü 1920-

1950, C.I, TBMM Basın ve Halkla İlişkiler 

Müdürlüğü Yay., 2010. 

Yusuf Rıza: En Kolay Tecvid, İzmir, Şems Matbaası, 1329. 

Yücel, Hasan Âli: Geçtiğim Günlerden, İstanbul, İletişim Yay., 1990. 

Zengin, Zeki Salih: Tanzimat Dönemi Osmanlı Örgün Eğitim 

Kurumlarında Din Eğitimi ve Öğretimi (1839-

1876), İstanbul, MEB Yay., 2004. 

Zengin, Zeki Salih: II. Abdülhamid Dönemi Örgün Eğitim 

Kurumlarında Din Eğitimi ve Öğretimi, Adana, 

Baki Kitabevi, 2003. 

 

  



293 
 

EKLER 

Ek 1: 

Tezimizde Osmanlı Türkçesi ve Kur’an öğretim materyali olarak incelenen elifbâlar 

yayın yıllarına göre aşağıda listelenmiştir: 

Elifbâ Cüzü (t.y.)  

Elifbâ (h.1272/1856) 

Nuhbetü’l Etfâl (h.1274/1858), Mehmed Rüşdî, İstanbul, Necip Efendi Litografya 

Destgâhı. 

Usûl-i Cedîde Üzere Müretteb Elifbâ Cüzü (h.1275/1859), Mekteb-i Tıbbiye-i 

Şahane, 3. bs. 

Risâle-i Elifbâiyye (h.1280/1863), Mehmed Raşid bin Halil, İstanbul, Aşir Efendi’nin 

Taş Destgâhı.  

Elifbâ-yı Osmânî (h.1281/1865), Necib, İstanbul, 1. bs. 

Risâle-i Elifbâiyye (h.1282/1866), Selim Sabit Efendi, İstanbul. 

Mebde-i Taʽlîm-i Sıbyân (1866), İstanbul, Erzincanlı Artin Minasyan ve Şirketi 

Matbaası.  

Elifbâ Risalesi (h.1283/1867), Cemiyet-i Tedrisiye-i İslamiye, İstanbul, Tasvîr-i 

Efkâr Gazetehanesi. 

Elifbâ-yı Osmânî (h.1290/1874), Selim Sabit, İstanbul, 2. bs. 

Feyzü’l-amim fî Esrâri’t-Taʽlîm (1290/1874-75), Mehmed Cevdet, y.y. 

Eser-i Hâme (h.1291/1875): Abdülcebbar Dağıstanî, İstanbul, 3. bs. 



294 
 

Elifbâ-yı Cedîde (Mübtediyân) (1292/1875-77), M. S. , İstanbul, Matbaa-i Âmire. 

Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî (1304/1887-89), Selanikli M. Tevfik, İstanbul, E. ( ا ) 

Maviyan Şirket-i Mürettibiye Matbaası. 

Hâce-i Sıbyân (1890), İsmail Gaspıralı, Bahçesaray, Tercüman Basımhanesi, 2. bs. 

İksîr-i Elifbâ-yı Osmânî (1306/1889-91), Mihri, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye 

Matbaası.  

İsmail Hakkı Elifbâsı (1308/1891-93), İsmail Hakkı, İstanbul, Şirket-i Mürettibiye 

Matbaası. 

Dârü’ş-Şafaka Elifbâsı (1310/1893-95), İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 3.bs. 

Mükemmel Osmanlı Elifbâsı (1310/1893-95), Ali Hıfzı, İstanbul, Kasabar Matbaası. 

Tarz-ı Cedîd Üzere Müretteb Osmanlı Elifbâsı (1310/1893-95), Ahmed Fazıl, 

İstanbul, Matbaa-i Nişan Berberyan. 

Miftâh-ı Kırâ’at: Elifbâ-yı Osmânî (1311/1894-96), Hafız Muhammed Vehbi, 

İstanbul, Ahmed Efendi Matbaası, 5.bs. 

Müntehab Elifbâ-yı Osmânî (1311/1896), Tırnovalı Muhammed Nuri, İstanbul. 

Küçük Elifbâ (1311/1894-96), (ش ) Ş. Sami, İstanbul, Karabet Matbaası, 4. bs. 

Elifbâ (1312/1897), Azmi, İstanbul, Mahmud Bey Matbaası. 

Yeni Tertib Elifbâ-yı Osmânî (t.y.), Abdülfettah. 

Yeni Elifbâ ve Hurûf-ı Hecâ (h.1313/1896), Muhammed bin Muhammed, İbrahim 

Efendi Matbaası. 

Osmanlı Elifbâsı (1313/1896-98), Tahsin, Kasabat Matbaası. 



295 
 

Elifbâ-yı Osmânî yâhûd Medhalü’l-Lisân (h.1314/1897), Bağdadî Cemil, İstanbul, 

Yovanaki Panayotidis Matbaası 

Elifbâ (1314/1899), Abdi Kamil, İstanbul, Mahmut Bey Matbaası, 2. bs. 

Mükemmel Elifbâ-yı Osmânî (1314/1899), Ali Rıza Efendi, İstanbul, Cemal Efendi 

Matbaası. 

Çocuklara Kılavuz Elifbâ (1316/1899-01), Mehmed Şemseddin, İstanbul, Arakel 

Matbaası, 5. bs.  

Elifbâ (1316/1901), Eğinli Mehmet Nuri, İstanbul, Cemal Efendi Matbaası. 

Elifbâ (1317/1902), İstanbul, Matbaa-i Amire. 

Musahhah Elifbâ-yı Osmânî (1322/1907), İstanbul, Evkâf-ı İslamiye Matbaası,12. bs.  

Mükemmel Nev Usûl Elifbâyı Osmânî (h.1324/1907), Mehmed Nuri, İstanbul, Şirket-

i Mürettebiye Matbaası. 

Ahmed Cavid Elifbâsı (h.1325/1907), Ahmed Cavid, İstanbul, Matbaa-i Kütübhane-i 

Cihan, 2.bs. 

Osmanlı Lisanı Elifbâsı (h.1326/1908), Salih İhsan, İstanbul, Matbaa-i Ahmet İhsan. 

Resimli İlâveli Nev Usûl Taʽlîm-i Kırâ’at yâhûd Elifbâ-yı Türkî (1326/1909), Harputi 

Mehmed Ali, İstanbul, Matbaa-i Mokosyan, 2. bs. 

Usûl-i Savtiyye Elifbâ (1325/1910), Mehmed Masum, İstanbul, Edeb Matbaası, 3.bs. 

Tertib-i Sâni Elifbâ-yı Cedid (h.1327/1910), Ahmed Nazif, y.y., 2. bs. 

Osmanlı Hürriyet Elifbâsı ve Otuz Günde Okumak Yazmak (1327/1909-12), Mehmed 

Hilmi, İstanbul, Necm-i İstikbal Matbaası. 



296 
 

Çocuklarıma Elifbâ-yı Türkî (1327/1909-12), M. Abdülkadir, İstanbul: Mürettibin-i 

Osmaniye Matbaası, 4. bs. 

Teshîli Elifbâ-yı Osmânî (1327/1910-12), İbrahim Cudi, İstanbul, İstikbal Matbaası, 

3. basım. 

Yeni Kıraatden Elifbâ (h.1328/1910), Mehmed İzzet, y.y., Kanaat Matbaası. 

Feth-i Kırâ’at yâhûd Amelî ve Nazarî Elifbâ-yı Osmânî (1328/1913), Hüseyin Fehmi 

ve Hafız Mehmed Galib, İstanbul, Kasbar Matbaası. 

Tecrübeli Elifbâ-yı Osmânî (1328/1913), Muhammed Eşref, İzmir, Marifet Matbaası, 

6. bs. 

Teshîl-i Elifbâ-yı Osmânî (1328/1913), Hüseyin Hıfzı, İstanbul, Selanik Matbaası. 

Türkçe Elifbâ (h.1331/1913), Ahmed Şükrü, İstanbul, Matbaa-i Amire.  

İslam Elifbâsı (h.1331/1913), Hafız Mehmed Salih, İstanbul, Şems Matbaası, 4.bs. 

Türkçe Yeni Elifbâ (1330/1912-15), ا . Fikri, İstanbul, Karabet Matbaası, 2.bs. 

Hulâsa-i Elifbâ-yı Osmânî (1331/1913-16), ( ح. ) Hıfzı ve ( ع. ) Cevad, Dersaâdet, 

Artin Asaduryan ve Mahdumları Matbaası. 

Tecrübeli Kolay Elifbâ (1337/1919-21), Ali Haydar ve H. H (ح .ح), İstanbul, 

Orhaniye Matbaası.  

Resimli Elifbâ (1339/1923), Mustafa Hamid, İstanbul, Kitabhane-i Hilmi, 5.bs. 

Rehnümâ-iKıraat yahud Yeni Elifbâ (t.y), Ahmed Hamdi, y.y. 

Mülahhas Yeni Elifbâ (t.y), Ahmed Cevad, İstanbul, Matbaa-i Osmaniye, 3. bs. 

  



297 
 

Ek 2: 

Yeni Elifbâ: Kur’an Okuyorum (1328/1910-12), Ahmed Cevad, İstanbul, Matbaa-i 

Osmânîye 

Teshîl-i Kıraat-ı Arabiye (h.1329/1911), Hafız Nuri, İstanbul, Mürettibîn-i Osmaniye 

Matbaası. 

Muallim-i Sanî Elifbâ-yı Arabî (h.1331/1913), Ahmed Hadi Maksudi, Kazan. 

Elifbâ-yı Arabî li-ta’limi’l Kur’an’il Mübin (h.1333/1915), Seyyid Hafız Muhammed 

el-Hanefi, Şems Matbaası. 

Resimli Güzel Elifbâ-İkinci Kısım-Kur’an-ı Kerim’e Hazırlık (h.1340/1922), Mustafa 

Şefik, İstanbul. 

Talim-i Kur’an (h.1341/1923), Mehmet Halid, İstanbul, Matbaa-i Amire. 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı (h.1342/1924), Ahmed Edib ve Veled Çelebi, İstanbul, 

Matbaa-i Osmaniye. 

En Son Elifbâ: Cumhuriyet Elifbâsı - Kur’an-ı Kerim’e Başlıyorum, (1342/1924-26), 

Midhat Sadullah, İstanbul Şirket-i Mürettibiye Matbaa ve Kütübhanesi. 

Kur’an-ı Kerim Esaslı Tatbikat Dersleri, (h.1345/1927), Demir Hafız Mehmed, 

İstanbul, Mahmud Bey Matbaası, 2.bs. 

Kur’an-ı Kerim Elifbâsı, (1927), Ali Haydar, İstanbul, Orhaniye Matbaası, 3. bs. 

  


