
 

 

T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ    

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRKİYAT ARAŞTIRMALARI ANABİLİM DALI 

  

  

DOKTORA TEZİ  

 

 

 

TÜRK HALK İNANIŞ VE UYGULAMALARINDA 

EL SEMBOLÜ 

 

 

 

Hatice Aycan AYDOĞAN 

2502130388 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Abdulkadir EMEKSİZ 

 

 

 

İstanbul-2019 



 

 

T.C 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRKİYAT ARAŞTIRMALARI ANABİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

TÜRK HALK İNANIŞ VE UYGULAMALARINDA 

EL SEMBOLÜ 

 

 

Hatice Aycan AYDOĞAN 

2502130388 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Abdulkadir EMEKSİZ 

 

 

 

 

 

İstanbul- 2019 

 



iii 

 

ÖZ 
 

TÜRK HALK İNANIŞ VE UYGULAMALARINDA  

EL SEMBOLÜ 

HATİCE AYCAN AYDOĞAN 

İnsanoğlunun yaşamsal faaliyetlerini sürdürürken kullandığı en işlevsel 

uzuvlarından biri olan el; yapma, çekme, tutma, kavrama gibi hareketlerde rol 

oynamakla birlikte tarih öncesi çağlardan itibaren farklı toplumlara ait dinlik- 

büyülük inanış ve uygulamalarda sembolik anlam ve işlevleriyle yer almıştır.  

Gerek Türk- İslâm kültüründe gerek diğer dünya din ve kültürlerinde elin 

sembolik anlam ve işlevlerinin tespit edilmesinin amaçlandığı tez çalışmasında 

öncelikle sembolün tanımı yapılarak sembolün çok anlamlılığı, evrenselliği, 

tarihselliği, işlevselliği gibi konularda açıklamalarda bulunulmuş elin anatomik 

yapısı, biyolojik, iletişimsel ve sosyolojik işlevleri ortaya konulmuştur. Tarih öncesi 

çağlarda mağara duvarlarında ve kaya üzerlerinde görülen el izlerinden başlayarak 

tek tanrılı dinlerde, tasavvuf geleneğinde ve dinsel-büyüsel inanış ve uygulamalarda 

elin sembolik anlam ve işlevlerinin görsel ve sözel veriler aracılığıyla ortaya 

konulması amaçlanmıştır. Kutsal kitaplarda tanrının yaratma, bahşetme, koruma 

işlevleriyle yer alan el, Türk- İslâm kültüründe Hz. Fatma, Hızır, veli, derviş, evliya 

gibi kutsal şahsiyetlerin elleri şeklinde inanış ve uygulamalarda yer almaktadır. 

Sembolik bir anlama sahip olan el, aynı zamanda belirli inanış ve uygulamaların 

mekânı olarak da kullanılmaktadır. Kına ve dövme geleneği, geleceğe yönelik 

tahminler ve karakter analizi amacıyla gerçekleştirilen el falı bu amaçla ele alınan 

başlıca konular olmuştur.  

Hazırlanan tez, kaynak taramasına ve kaynaklara dayalı verilerin analiz 

edilmesine yönelik betimleyici bir çalışma olup tezin odağında yer alan el 

sembolünün üzerinde taşıdığı anlamlar ve sahip olduğu işlevler; toplumun 

değerleri, sosyal yapısı, dinsel yaşantısının analiz edilmesi adına önemli bir bilgi 

birikimi sağlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: El, Sembol, Pençe-i Âl-i Abâ, Sağ El, Fatma Ana Eli, 

El Almak-El Vermek. 



iv 

 

ABSTRACT 
 

THE HAND SYMBOL IN TURKISH FOLK BELIEFS AND 

PRACTICES  

HATİCE AYCAN AYDOĞAN 

The most functional bodily limb used by human beings in carrying out their 

vital activities is the hand; it has taken place from the prehistoric times, in the 

religious-magical practices of different societies with its symbolic meanings and 

functions, in addition to its functions such as making, pulling, holding, and grasping 

The aim of this thesis is to explore the symbolic meanings and functions of 

the hand in Turkish-Islamic culture and in other religions and cultures of the world. 

First, the symbol is defined and its multiple meanings, universality, historicity, and 

functionality are explained. Its anatomical and biological structure and 

communicative and sociological functions are introduced. This thesis aims to reveal 

the symbolic meanings and functions of the hand starting from the traces of hands 

found on cave walls and on rocks to the monotheistic religions, mysticism and 

religious-magical beliefs and practices through visual and verbal data from the pre-

historic times. The hand, which has the functions of God's creation, blessing, and 

protection in holy books, becomes the hands of sacred people such as Prophet 

Fatma, Khidr, Veli, Dervish, Evliya in beliefs and practices of the Turkish-Islamic 

culture. The hand, which has a symbolic meaning, is also used as a space for certain 

beliefs and practices. Henna and tattoo traditions, fortune telling by the palm to 

predict the future and to offer a character analysis are among the topics discussed. 

The thesis is a descriptive study aimed at analysing the sources and the data 

based on these resources. The meanings and functions of the hand symbol, which is 

the focus of the thesis, provides an important knowledge to analyse values, social 

structure and religious life of society. 

Keywords: Hand, Symbol, Pençe-i Al-i Aba, Right Hand, Hand of Mother 

Fatma, Taking and Giving a Hand. 

 
 



v 

 

ÖN SÖZ 
 

Semboller, üzerinde taşıdıkları anlamlar ve yerine getirdikleri işlevlerle 

toplumun değer yargıları, inanç sistemi, iletişimi ve kültürel yapısı hakkında bilgi 

verirler. Bu şekilde toplumsal bir mahiyeti bulunan semboller insanlığın kolektif 

hafızasında yer alan temel anlamlarıyla da tarih öncesi çağlardan itibaren 

varlıklarını sürdürmektedirler. İster yerel ve millî ister evrensel olsun tüm 

semboller, üzerlerinde taşıdıkları anlamları ve etraflarında gelişen kültürel birikimi 

gelecek nesillere aktarmada rol oynamaktadır. Buna bağlı olarak hazırlanan tez 

çalışmasının amacı, insanoğlunun yaşamını sürdürmesinde etkin bir şekilde 

kullandığı ellerinin tarih öncesi çağlardan itibaren dinlik- büyülük inanış ve 

uygulamalarda hangi anlamları ve işlevleri ile sembolik bir unsur olarak yer 

aldığını tespit etmektir.  

Tez çalışmasının Giriş bölümünde el sembolünün incelenmesine yönelik 

kavramsal çerçeve ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bu kısımda sembolün çok 

anlamlılığı, evrenselliği, işlevleri, tarihselliği/güncelliği, mit-ritüel-sembol ilişkisi 

elin sembolik olarak incelenmesi amacıyla ele alınan başlıca konulardır. Birinci 

bölümde insan bedeni ve insan bedeni sembolizmi konusu irdelendikten sonra elin 

anatomik yapısı ve biyolojik, iletişimsel ve sosyolojik işlevleri üzerinde 

durulmuştur. İkinci bölümde öncelikle tarih öncesi çağlarda el izleri, dünya 

üzerindeki örneklerinden yola çıkılarak analiz edilmeye çalışılmıştır. Daha sonra 

tek tanrılı dinlerde ele atfedilen kutsallığın örnekleri olarak kutsal kitaplardaki 

ayetler ve Musevilik, Hristiyanlık, İslâmiyet’te elin sembolik anlam ve işlevleri ile 

yer aldığı başlıca inanış ve uygulamalar incelenmiştir. Bu bölümde son olarak 

Türk- İslâm Tasavvuf geleneğinde elin sembolik anlam ve işlevlerinin tespit 

edilmesi amaçlanmıştır.     

Tezin üçüncü bölümünde öncelikle elin kutsallık boyutu, farklı din ve inanç 

sistemlerindeki inanış ve uygulamalardan örneklerle ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Bu kısımda, ellerin temizliği ile ilgili tutumdan, sağ elin sahip olduğu üstünlük ve 

ayrıcalıktan ve sol elin kutsal dışılıkla ilişkisinden bahsedilerek somut ve görsel el 

sembollerinin kutsallık boyutu, özellikleri, farklı inanış ve uygulamalarda sahip 

olduğu anlam ve işlevleri detaylıca irdelenmiştir. Elin sembolik anlam ve işlevleri 



vi 

 

ile yer aldığı dinlik- büyülük inanış ve uygulamaların incelendiği ilerleyen kısımda 

ise şifa, bereketi arttırma, nazardan korunma amaçlı inanış ve uygulamalarda, dua 

ve beddualarda elin anlam ve işlevleri incelenmiştir. El ile ilgili yüzük, asâ gibi 

unsurların anlam ve işlevleri örnek verilerden yola çıkılarak betimlenmeye 

çalışılmış, Elin tek başına kutsallığa sahip olmasının dışında aynı zamanda 

kutsallığın mekânı olarak da görev yaptığı kına, dövme gibi geleneksel 

uygulamalardan hareketle tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Tezin son bölümü içerisinde Türk-İslâm kültüründe kutsal bir şahsiyet kabul 

edilen Hızır’ın bereket, şifa ile ilişkili ellerinin merkezde yer aldığı başlıca inanış 

ve uygulamalar incelenmiştir.  Fatma Ana’nın kutsallık atfedilen ellerinin sembolik 

anlam ve işlevlerinin örnek inanış ve uygulamalardan yola çıkılarak tespit edilmeye 

çalışıldığı aynı bölümde bereket, şifa, nazardan korunma ile ilgili inanış ve 

uygulamalar ele alınmıştır. Son olarak, evrensel bir uygulama olan el falı 

uygulaması ile ilgili örnek inanış ve uygulamalar irdelenmiştir. 

Yoğun bir çalışma süreci ile hazırlanan bu çalışmada pek çok kişinin emeği, 

desteği bulunmaktadır. Tez çalışmasının her bir satırını büyük bir dikkat ve özenle 

okuyarak tez yazım sürecini daha verimli ve etkili geçirmemi sağlayan danışmanım 

Prof. Dr. Abdulkadir Emeksiz’e, tez bölümlerinin tespit edilmesinde yol gösteren, 

çalışmanın en kritik noktalarında devreye girerek tezin gidişatını belirleyen ve tez 

yazım sürecinin manevî destekçilerinden biri kabul ettiğim hocam Prof. Dr. Aynur 

Naz Koçak’a, desteğini ve yönlendirmesini doktora tez yazım sürecinde dahi 

devam ettiren yüksek lisans tez danışmanım Prof. Dr. Mehmet Aça’ya çok teşekkür 

ediyorum. Son olarak, tez yazım sürecinde manevî desteklerini hissettiğim, her 

zaman beni yüreklendirerek başarı yolunda ilerlememi sağlayan aileme sonsuz 

teşekkürlerimi sunuyorum. 

 

 

İstanbul, 2019 

         Hatice Aycan AYDOĞAN 

 

 

 



vii 

 

İÇİNDEKİLER 

 
ÖZ ............................................................................................................................. iii 

ABSTRACT ............................................................................................................. iv 

ÖN SÖZ ..................................................................................................................... v 

GÖRSELLER LİSTESİ .......................................................................................... x 

KISALTMALAR LİSTESİ ................................................................................... xii 

GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN BEDENİ SEMBOLİZMİ VE EL 

 

1.1. İnsan Bedeni Sembolizmi ............................................................................... 32 

1.2. El……………………………………………………………………...……….43 

 1.2.1.  Elin Anatomik Yapısı............................................................................. 43 

 1.2.2.  Elin İşlevleri ........................................................................................... 47 

                 1.2.2.1. Elin Vücut Organı Olarak İşlevleri ............................................ 47 

                 1.2.2.2. Elin İletişimsel ve Sosyolojik İşlevleri ...................................... 48 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

DİN VE İNANÇ SİSTEMLERİNDE EL SEMBOLÜ 

 

2.1. Tarih Öncesi Çağlar İçinde El Sembolü ....................................................... 56 

2.2. Tek Tanrılı Dinlerde El Sembolü .................................................................. 74 

 2.2.1. Musevilikte El Sembolü .......................................................................... 77 

 2.2.2. Hristiyanlıkta El Sembolü ....................................................................... 83 

 2.2.3. İslâmiyette El Sembolü ........................................................................... 91 

2.2.3.1. Kur’ân-ı Kerîm’de El Sembolü ................................................... 91 

2.2.3.2. Türk- İslâm Tasavvuf Geleneğinde El Sembolü ......................... 95 

 Pençe-i Âl-i Abâ ................................................................... 95 

 Türk-İslâm Tasavvuf Geleneğinde Kutsal Şahsiyetlerin 

Eli………………. .............................................................................. 113 

 El almak- El Vermek Geleneği ........................................... 116 

2.2.3.2.4.Tasavvuf İle İlgili Anlatılarda El Sembolü ......................... 119 

2.2.3.2.5. Tasavvuf İle İlgili İnanış ve Uygulamalarda El .................. 122 



viii 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DİNSEL- BÜYÜSEL İNANIŞ ve UYGULAMALARDA EL SEMBOLÜ 

 

3.1. Elin Kutsallık Boyutu ................................................................................... 131 

         3.1.1. El Temizliği ......................................................................................... 131 

         3.1.2. Sağ ve Sol Ellerin Kutsallığı Meselesi ................................................ 132 

         3.1.3. Kutsal El Sembolünün Somut ve Görsel Gösterimi ............................ 137 

                  3.1.3.1. Kutsal El Sembolüne Verilen Adlar ve Kutsal El Sembolünün 

Özellikleri………………………………………………………………………...138 

  3.1.3.2. Kutsal El Sembolü ve Beş Sembolü…………………………142 

  3.1.3.3. Kutsal El Sembolünün Başlıca İşlevleri……………………..143 

  3.1.3.4. Türk Kültüründe Kutsal El Sembolü Örnekleri……………...144 

  3.1.3.5. Kutsal El Sembolü İçerisinde Yer Alan Diğer Semboller….. 148 

3.2. El ile İlgili İnanış ve Uygulamalar ............................................................... 152 

        3.2.1. Şifa ile İlgili İnanış ve Uygulamalarda El Sembolü………………….153 

        3.2.2. Bereketi Arttırmaya Yönelik İnanış ve Uygulamalarda El Sembolü...161 

        3.2.3. Dua ve Beddualarda El ......................................................................... 164 

        3.2.4. Nazardan Korunmaya Yönelik İnanış ve Uygulamalarda El Sembolü 166 

        3.2.5. Kına ve Dövme Geleneğinde El ........................................................... 169 

        3.2.6. El İle İlgili Sembolik Aletler ................................................................ 173 

3.2.6.1. Asâ, Kılıç, Tahta Kılıç vd. ......................................................... 173 

3.2.6.2. Yüzük Sembolü ......................................................................... 176 

        3.2.7. Parmakla İlgili İnanış ve Uygulamalar ................................................. 180 

        3.2.8. Tırnak ile İlgili İnanış ve Uygulamalar ................................................ 182 

        3.2.9. Kollarla İlgili İnanış ve Uygulamalar ................................................... 185 

        3.2.10. Rüyada El Sembolü ............................................................................ 185 

3.3. Hızır Eli .......................................................................................................... 187 

        3.3.1. Hızır’ın Kutsal Şahsiyeti ...................................................................... 187 

        3.3.2. Hızır’ın Kutsal Eli ................................................................................ 188 

3.4. Fatma Ana Eli Sembolü ................................................................................ 191 

        3.4.1. Türk Kültürü’nde Hz. Fatma ................................................................ 192 

        3.4.2. Bereketle İlgili İnanış ve Uygulamalarda Fatma Ana Eli .................... 193 

        3.4.3. Doğumla İlgili İnanış ve Uygulamalarda Fatma Ana Eli ..................... 196 

        3.4.4. Şifa ile İlgili İnanış ve Uygulamalarda Fatma Ana Eli ........................ 197 



ix 

 

        3.4.5. Kutsal Bir El Sembolü Olarak Fatma Ana Eli ..................................... 200 

3.5. Geleceğe Yönelik Tahminlerde ve Karakter Analizinde El ...................... 202 

        3.5.1. El Falı ................................................................................................... 202 

        3.5.2. Kıyafetnâmelerde El ve Karakter İlişkisi ............................................. 204 

        3.5.3. Halk İnanışlarında El ve Karakter İlişkisi ............................................ 206 

SONUÇ .................................................................................................................. 211 

KAYNAKÇA ........................................................................................................ 220 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................... 259 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

GÖRSELLER LİSTESİ  
 

Görsel 1: Leonardo Da Vinci, “Vitruvian Man” adlı çizimi, 15.yy. ....................... 39 

Görsel 2: “İnsanla Temsil Edilen Evren” İnsan-ı Kâmil. ........................................ 41 

Görsel 3: Motor Homunculus. ................................................................................. 45 

Görsel 4: Parmak parmak üstüne atmak jesti. ......................................................... 51 

Görsel 5: Mano Cornuta adlı jest. ........................................................................... 51 

Görsel 6: Demokrat Parti Afişi, “Yeter! Söz Milletindir!” ..................................... 53 

Görsel 7: El negatifi örneği, Pech Merle Mağarası, Fransa. ................................... 59 

Görsel 8: El negatifleri, Eller Mağarası, Cueva de Las Manos, Arjantin. .............. 60 

Görsel 9: El negatifi örneği, Chauvet Mağarası, Fransa. ........................................ 60 

Görsel 10: Atların çevresinde dört el negatifi, Pech Merle Mağarası, Fransa. ....... 61 

Görsel 11: El negatifleri, Sulawesi Adası, Endonezya............................................ 61 

Görsel 12: Sarmal desenli el, Three Rivers Mağarası, Amerika Birleşik Devletleri.

 .................................................................................................................................. 67 

Görsel 13: El negatifleri, El Castillo Mağarası, İspanya. ........................................ 69 

Görsel 14: Kırmızı el izleri, Çatalhöyük. ................................................................ 71 

Görsel 15: Çatalhöyük, sembolik motifli duvar boyaları. ....................................... 71 

Görsel 16: Üç boğa başı altında yer alan eller, Çatalhöyük .................................... 72 

Görsel 17: Kırmızı el izleri (Detay), Çatalhöyük. ................................................... 72 

Görsel 18: Çatalhöyük’e ait bir pano (Orjinalinden çizim) ..................................... 73 

Görsel 19: El şeklinde kil mühürler, Çatalhöyük. ................................................... 73 

Görsel 20: Akhenaton, Nefertiti ve çocukları/ Güneş-Tanrı Aton’un Elleri. .......... 75 

Görsel 21: Akhenaton, Nefertiti ve çocukları/ Güneş-Tanrı Aton’un Elleri. .......... 76 

Görsel 22: Mano Pantea. 6. yüzyıl’a ait Bizans stili mozaik. Yeni Aziz Apollinare 

Bazilikası/ İtalya....................................................................................................... 88 

Görsel 23: Mano Poderosa. ..................................................................................... 88 

Görsel 24: Michelangelo, “Adem’in Yaratılışı” freski, Sistina Şapeli, İtalya. ....... 89 

Görsel 25: Barbaros Hayrettin Paşa’nın sancağı, 16. yy. İstanbul Deniz Müzesi. .. 98 

Görsel 26: 76. Orta sancağı. .................................................................................... 99 

Görsel 27: 1895 tarihli, Osmanlı 72. Alay’a ait sancak, Mevlana Müzesi. .......... 100 

Görsel 28: Pençe-i âl-i abâ sembolü, 17. Yeniçeri Bölüğü’ne ait bir mezar taşı. . 102 

Görsel 29: Üzerine pençe resmi bulunan hilye örneği. ......................................... 103 

Görsel 30: Pençe-i âl-i abâ, Kalender Paşa/ Falname. .......................................... 104 



xi 

 

Görsel 31: Vefkli Yelek, 19. yüzyılın başı, patiska. ............................................. 106 

Görsel 32: Pençe-i âl-i abâ sembolü yer alan şifa tası örneği. .............................. 109 

Görsel 33: El biçiminde bir tılsım mühür, Pençe-i âl-i abâ. .................................. 111 

Görsel 34: Pençe-i âl-i abâ. Mühür şeklinde ters olarak kazılmış muska kalıpları.

 ................................................................................................................................ 111 

Görsel 35: Tarikat Cihazları. Pençe-i âl-i abâ şeklinde prinçten muska kalıbı 

nazarlık. .................................................................................................................. 111 

Görsel 36: Pençe-i âl-i abâ. Dekoratif Objeler ...................................................... 112 

Görsel 37: Pençe-i âl-i abâ resmi. Sivas Suşehri’nde bulunan Ehl-i Beyt ile ilgili 

tarihî belge. ............................................................................................................. 113 

Görsel 38: Hameş eli, Yahudi örneği, Kudüs........................................................ 138 

Görsel 39: Kartaca koruyucu tanrıçası Tanit......................................................... 141 

Görsel 40: Tanit adak taşı M.Ö. 4.yy.? ................................................................. 141 

Görsel 41: Diyarbakır Kalesi Dağ Kapısı, “El” Detayı. ........................................ 144 

Görsel 42: M.1881 tarihli mezar taşının başucu şahidesinin arka yüzünde yer alan 

el motifi. ................................................................................................................. 145 

Görsel 43: M. 1897 tarihli mezar taşı başucu şahidesinin arka yüzünde yer alan el 

motifi. ..................................................................................................................... 145 

Görsel 44: M.1911 tarihli mezar taşının başucu şahidesinin arka yüzünde yer alan 

el motifi. ................................................................................................................. 146 

Görsel 45: Eli Belinde sembolü ............................................................................ 147 

Görsel 46: Dhyana Mudra ..................................................................................... 165 

Görsel 47: Dövme geleneğine ait örnekler. ........................................................... 172 

Görsel 48: Fatma Ana Eli Otu. .............................................................................. 196 

Görsel 49: Fatma’nın Eli ....................................................................................... 201 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



xii 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

A.b.  : Aynı bildiri 

A.e.  : Aynı eser 

a.g.b.  : Adı geçen bildiri 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

a.g.m. : Adı geçen madde/ Adı geçen makale  

A.m.  : Aynı madde/ aynı makale 

A.y.  : Aynı yer 

b.a.  : Eserin bütününe atıf 

bk. /Bk.  : Bakınız 

bs.  : Basım 

C.   : Cilt 

Çev.   : Çeviren 

Ed.  : Editör 

Haz.   : Hazırlayan 

Hz.  : Hazreti 

İ.Ü.  : İstanbul Üniversitesi 

M.  : Milâdî  

M.Ö.  : Milattan Önce 

M.S.  : Milattan Sonra 

No.  : Numara 

S.   : Sayı 



xiii 

 

s.   : Sayfa 

t.y.  : Basım tarihi yok 

T.C.  : Türkiye Cumhuriyeti 

TDV  :Türkiye Diyânet Vakfı 

y.y.  : Yayım yeri yok  

Yay. Haz. : Yayına Hazırlayan 

yy.   : Yüzyıl  

vb.  : ve benzeri  

vd.  : ve diğerleri/ ve diğeri 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 
 

İnsan bedeni fiziksel bir varlık olmanın yanı sıra aynı zamanda kültürel, 

sosyolojik, sanatsal, dinsel ve siyasî bir unsurdur. Beden, tek başına sembolik bir 

anlama sahip olduğu gibi el, göz, kalp gibi bedene ait unsurlar da sembolik anlam 

ve işlevlere sahiptir. Bedene ait unsurların sembolik anlam ve işlevleriyle en fazla 

görüldüğü alan ise din ve inanç sistemleri içerisinde yer alan dinlik-büyülük inanış 

ve uygulamalardır.  

 

Araştırmanın Amacı ve Önemi  

Hazırladığımız tezin amacı; bedene ait bir unsur olan elin evrensel bir 

sembol olarak dinlik- büyülük inanış ve uygulamalarda ne şekilde yer aldığını, Türk 

kültürüne ait inanış ve uygulamalarda el sembolüne hangi anlamların atfedildiğini 

ve el sembolünün hangi işlevlere sahip olduğunu tespit etmektir.  

Leslie White tarafından “Kültür, maddî öğelerin, davranışların, düşünce ve 

duyguların, simgelerden oluşan, simgelere dayalı bir örgütlenmesidir”1 şeklinde 

yapılan kültür tanımına göre diğer pek çok sembol gibi el sembolü de kültürel 

birikimin oluşmasında, kültürün gelecek kuşaklara aktarılmasında önemli bir role 

sahiptir. Buna göre tez çalışmasının diğer bir amacı da ele atfedilen anlam ve 

işlevlerden yola çıkarak el sembolü etrafında oluşan kültürel birikimi ortaya 

koymaktır. 

 

Araştırmanın Konusu  

Antropoloji, Psikoloji, Sosyoloji, Edebiyat, Dinler Tarihi, İletişim gibi pek 

çok alanda karşılaşılan el sembolü tezde belirli açılardan ele alınmıştır.  

Tarih öncesi çağlardan itibaren neredeyse dünyanın her yerinde sembolik 

olarak kullanılan el unsurunun insanların müşterek bilinçaltında yer alan belirli 

sembolik anlamlarını korumaya devam ettiği, farklı dinlere ve inanç sistemlerine ait 

inanış ve uygulamaların incelenmesi ile tespit edilmiştir. Buna bağlı olarak ele 

                                                 
1 Leslie White, The Science of Culture, New York, Grove Press Inc., 1949, s. 363’ten aktaran: 

Bozkurt Güvenç, İnsan ve Kültür, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2003, s. 100.  



2 

 

alınan tezin konusunu güç, korunma, şifa, bereket, doğurganlık ile ilişkili olduğu 

tespit edilen el sembolünün Türk kültüründeki evrensel ve millî anlamları ve yerine 

getirmiş olduğu işlevler oluşturmaktadır. Ellerin kutsallık boyutuna bağlı olarak sağ 

elin sahip olduğu seçkinlik, üstünlük ve bu kabul ile ilgili inanış ve uygulamalar, 

somut ve görsel bir sembol olarak el sembolünün Türk-İslâm kültüründe Pençe-i âl-

i abâ, Fatma Ana eli vd. adlar altında sahip olduğu anlamlar ve işlevler, semavî 

dinlere ait kutsal kitaplarda, inanış ve uygulamalarda elin kutsallık durumu, 

Tanrı’nın eli olgusu, Türk-İslâm Tasavvuf geleneğinde kutsal kabul edilen 

şahsiyetlerin ellerinin kutsallığı, el almak-el vermek geleneği ve birtakım dinsel- 

büyüsel inanış ve uygulamalarda el sembolü örnek inanış ve uygulamalardan yola 

çıkılarak incelenmiştir. 

Sembolün çok anlamlılığı, evrenselliği; varoluşsal, toplumsal, siyasî, dinî 

işlevleri; tarihselliği, güncelliği; mit ve ritüelle olan ilişkisi el sembolünün gerek 

farklı zamanlarda gerek farklı coğrafyalarda sahip olduğu anlam ve işlevlerinin 

tespit edilerek irdelenmesinde zemin görevi görmüştür. Beden Folkloru alanı ise 

tezde yer alan verilerin incelenme ve değerlendirilmesi adına bilimsel çerçeveyi 

oluşturmaktadır. 

Araştırmanın Kapsamı  

İnsan bedeninin işlevsel uzuvlarından biri olan elin sembolik olarak yer 

aldığı dinlik- büyülük inanış ve uygulamaların kökeni tarih öncesi çağlara kadar 

uzanmaktadır. Dünya üzerinde insanın bulunduğu her yerde elin sembolik anlam ve 

işlevleriyle yer alabilmesi durumuna bağlı olarak tezin malzemesini sınırlı sayıda 

örnek inanış ve uygulama oluşturmaktadır. Türk-İslâm kültüründe, elin sembolik 

anlam ve işlevlerini tespit etmek amacıyla örnek inanış ve uygulamalar tezde 

incelenmiş olmakla birlikte içerisinde elin sembolik anlam ve işlevlerini barındıran 

farklı din, kültür ve inanç sistemleri de inceleme konusu yapılmıştır. Tezin 

malzemesini oluşturan el sembolü ile ilgili inanış ve uygulamalar üzerindeki 

etkileri, onlarla aralarındaki farklar veya benzerlikler farklı din, kültür ve inanç 

sistemleri içerisindeki el sembolünün de araştırma konusu yapılmasını gerekli 

kılmıştır. Tarih öncesi çağlara ait el izleri; Yahudilik, Hıristiyanlık gibi semavî 

dinlere ait kutsal kitaplar, semavî dinlere ait inanış ve uygulamalar tezde bu 



3 

 

bağlamda ele alınmıştır. Bu doğrultuda, el sembolüne bağlı olarak Türk- İslâm 

kültür hayatının millî ve evrensel tarafları hakkında bilgi edinmek amaçlanmıştır.  

 

Araştırmanın Yöntemi ve Teknikleri  

Hazırlanan tez çalışması, yazılı kaynak taramasına ve kaynaklara dayalı 

verilerin analiz edilmesine yönelik betimleyici bir çalışmadır. Öncelikle alanla ilgili 

yerli ve yabancı yazılı kaynaklar taranmış ve elde edilen veriler, belirli alanlara 

göre sınıflandırılmıştır.  

İnsan bedeninin ve bedensel uzuvlarının sembolik olarak incelenmesinde ve 

sınıflandırılmasında daha önce gerçekleştirilmiş olan çalışmaların yöntemi tekrar 

edilmiştir. Hazırlanan tezin kavramsal çerçevesini oluşturan sembol ile ilgili teorik 

bilgiler, el sembolü ile ilgili verilerin analiz edilmesinde ve yorumlanmasında esas 

alınmıştır.  

Dinler ve inanç sistemleri incelendiğinde el sembolünün sadece sözel bir 

unsur olarak yer almadığı aynı zamanda görsel bir unsur olarak inanış ve 

uygulamalarda yer aldığı görülmüştür. Beden diline ait jestlerde, dualarda, 

mudralarda ellerin durumu, dinî ve sanatsal ürünlerde ellerin konumu, somut ve 

görsel bir unsur olarak tarih öncesi çağlardan beri bilinen el sembolü hazırlanan tez 

çalışmasında görsel verilerin kullanılmasını da gerekli kılmıştır.  

Kaynak taramasına dayalı gerçekleştirilen tez çalışmasında çok sayıda yerli 

ve yabancı kaynak, içerisinde el sembolü ile ilgili doğrudan veya dolaylı olarak 

bilgi barındırması dolayısıyla incelenmiştir. Aşağıda, elin sembolik olarak yer 

aldığı inanış ve uygulamalara yer veren başlıca yerli ve yabancı çalışmalar 

(ansiklopedi maddeleri, sözlük, müstakil kitaplar, kitap bölümleri, akademik tez 

çalışmaları, makaleler, bildiriler) üzerinde bir inceleme yer almaktadır:  

 

El Sembolü İle İlgili Yabancı Kaynaklar 

Ethel J. Alpenfels, “The Anthropology and Social Significance of the 

Human Hand”,  Artificial Limbs, 1955, C. 2, No:2, s. 4-21.  

Elin antropolojik yönünün incelendiği bu çalışmada üzerinde yapılan 

ölçümlere bağlı olarak el, farklı açılardan ele alınmıştır. Elin zaman içerisinde 



4 

 

geçirmiş olduğu evrim, insanoğlunun elinin atalarının ellerinden farkı, insan eli ile 

diğer canlıların elleri arasındaki farklardan bahsedildikten sonra başparmağın 

anatomik özellikleri ve işlevi, sağ elin ve sol elin kutsallık boyutu belirli din ve 

inanç sistemlerindeki inanış ve ritüellerden hareketle incelenmiştir. Daha sonra elin 

vücutla ilgili işlevleri, resim, heykel gibi sanatlarda ne şekilde ele alındığı ve son 

olarak içerisinde el geçen veya köken olarak ele dayanan kelimelerin elin sahip 

olduğu anlamlarla arasındaki anlam ilişkisi ortaya konulmuştur.  

Lewis Dayton Burdick, The Hand: A Survey of Facts, Legends, and 

Beliefs Pertaining to Manual Ceremenonies, Covenants and Symbols, USA, 

Purdue University Press, 2002, Oxford, N.Y., The Irving Company, 1905.  

El ile ilgili monografik bir çalışma olan bu eserde elin kutsallık boyutu ile 

yer aldığı farklı din ve inanç sistemlerine ait inanışlar, kutsal kitaplardan alıntılar, 

mitoloji, efsane gibi edebî türler incelenmiştir. Jacob Grimm, Walter William 

Skeat, J. G. Frazer, E. B. Taylor, Henry Clay Trumball gibi araştırmacıların 

çalışmalarına dayalı olarak hazırlanan bu kapsamlı araştırmada elin beynin 

uygulayıcısı olduğundan, yukarı kaldırılmış ellerin antik medeniyetlerde ebedî ruhu 

simgelediğinden, ellerin en eski zamanlarda otoriteyi ve kimliği simgeleyen bir 

mühür olarak kullanıldığından, yüzüğün eski medeniyetlerde ve dinlerde ne şekilde 

kullanıldığından, dinî ritüellerde ve dinî düşüncede sağ elin ve sol elin sahip olduğu 

anlamlardan, hukuk davalarında ellerin oynadığı rolden, dinî ritüellerden önce 

bedenin ve ruhun arınması amacıyla ellerin yıkanması ile ilgili farklı dinlere, inanç 

sistemlerine ait uygulamalardan, ant içme geleneklerinde ellerin konumundan, şifa 

ritüellerinde ellerin işlevinden ve el ile ilgili özdeyiş ve deyimlerden bahsedilmiştir. 

Antik Persler, Keltler, antik Mısırlılar, antik Yunanlılar, Asurlular, Babilliler, 

Vikingler gibi kadim milletlere ait inanışlar yanı sıra Hinduizm, Yahudilik, 

Hıristiyanlık, İslâmiyet’e ait kutsal kitaplar ve farklı toplumlara ait mitolojiler, 

efsaneler elin kutsallık boyutu göz önünde bulundurularak incelenmiştir.  

J. E. Cirlot, “Hand” A Dictionary of Symbols, 2nd ed., (Orj. Diccionario 

De Simbolos Tradicionales), New York, Philosophical Library, 1971.  

Mısır hiyeroglif sisteminde görüngü, hareket, bağış, ziraatçilik ile ilişkili 

olarak yer alan elin korunma, güç ve otorite anlamları; sağ ve sol elin kutsallık 

boyutu, elin beş sayısı ile olan ilişkisi ve elin beşli sisteme sahip diğer unsurlarla 



5 

 

(örneğin bir baş ve dört ekstremiteden oluşan insan bedeni, beş köşeli yıldız gibi) 

arasındaki ilişki ele alınmıştır.  

J.A. MacCulloch, “Hand”, Encyclopedia of Religion and Ethics, Vol. 6, 

Ed. James Hastings, John A. Selbic, Louis H.Gray, Edinburgh, T.T. Clark, New 

York, Charles Scribner’s Sons, 1980, s. 492- 499.  

Elin sembolik anlamları ve önemi konusunda farklı din ve inanç 

sistemlerinden örnek inanışların ve uygulamaların ortaya konulduğu çalışmada 

öncelikle gerek çok tanrılı dinlerde gerek tek tanrılı dinlerde yer alan tanrı ve 

tanrıçaların güç ve otorite ile ilişkilendirilen ellerinden bahsedilmiştir. Daha sonra 

ise sağ ve sol elin kutsallık boyutundan, antik Hint metinlerinde elin parmaklarına 

atfedilen tanrılardan, korunma büyüsü ile ilişkili bir uygulama olarak el üzerinde 

gerçekleştirilen dövme ve takdis geleneklerinden, şifa ritüellerinde ellerin sembolik 

işlevinden, kötü güçlere karşı kullanılan en eski ve yaygın jest örneklerinden 

bahsedilmiştir. Çalışmanın sonraki kısmında ise amulet olarak kullanılan el 

sembolü, farklı dua etme biçimlerinde ve yemin etme ritüellerinde ellerin durumu, 

Hinduizm ve Budizm’de yaygın bir şekilde kullanılan mudralar, ellerin temizlik ve 

kirliliği durumları ile ilgili bilgi ve yorumlar yer almaktadır.  

Hans Biedermann, “Hand”, Dictionary of Symbolism: Cultural İcons and 

The Meanings Behind Them, New York, Facts on File Publication, 1992, s. 163-

164.  

Paleolitik Dönem’e ait mağara duvarlarında görülen el izlerinin kurban 

ritüeli anısına yapılmış olabileceğine dikkat çekilen çalışmada Fatima Eli, büyüsel 

temas, mudra, elle takdis, tek tanrılı dinlerde el, sağ el, elin kirlilik ve temizlik 

boyutu, el ile ilgili İngilizcedeki deyimler, el ile ilgili jestler, Mason sembolizminde 

el, Rönesans armacılığında el ve el falcılığı başlıca incelenen konular olmuştur.   

Jean Chevalier, Alain Gheerbrant: A Dictionary of Symbols, (Dictionnaire 

Des Symboles), London, Penguin Books, 1996.  

“Hand” maddesi altında elin sembolik anlamlarından, Budizm’de yer alan 

mudralar ve anlamlarından, Kelt dünyasında, Kolomb öncesi Amerika’da yer alan 

el ile ilgili inanış ve uygulamalardan bahsedilmiştir. Yahudilik ve Hristiyanlık 

dinlerinde el sembolü ve Tanrı’nın eli olgusu irdelenmiştir. 



6 

 

Desmond Morris, Koruyucu Tılsımlar: Uğurlar, Muskalar, Nazarlıklar, 

Çev. M. Harmancı, İstanbul, İnkılap Yayınları, 1999. 

Yüzün üzerinde tarihî ve mitolojik tılsımı incelediği çalışmasında Morris, 

farklı ülkelerden bu tılsımlara atfedilen anlamları ayrıntılı bir şekilde ortaya 

koymaya çalışmıştır. Çalışmanın “Beden parçaları: Anatomik Koruyucular” başlığı 

altında bedene ait göz, el, kalp, bacak, erkeklik organı gibi unsurlara bağlı 

semboller farklı ülkelerden ve toplumlardan örnekleriyle ve onlara atfedilen 

anlamlarıyla ayrıntılı olarak ele alınmıştır. “İncir işareti, V işareti, Aloha işareti, 

işaret parmağı, saklı başparmak, parmak parmak üstüne atmak, boynuzlu el, orta 

parmak, mutza, Fatma’nın Eli, Halka İşareti” gibi korunmaya yönelik el hareketleri 

ve tılsımları yer almaktadır. 

Ahmed Achrati, “Hand and Foot Symbolism: From Rock Art To The 

Qur’ân”, Arabica, 50 (4), s. 464-500, 2003. 

İnsanlığın başlangıcından beri yaratıcılık ve maneviyata adanan el ve ayak 

sembolizminin dinî ve sanatsal formlarının Kuzey Afrika ve Arabistan’daki tarih 

öncesi çağlara ait örnekleri incelenmiştir. Kuzey Afrika ve Arabistan’daki mağara 

ve kaya sanatında görülen boyama, kazıma ve oyma yöntemleriyle oluşturulmuş el 

resimlerinin av büyüsü, Hieros Gamos, Şamanizm, bereket töreni ve daha başka 

amaçlarla yapıldığından bahsedilen çalışmada el sembolünün hangi adlar altında 

hangi anlamlara sahip olarak kullanıldığı ve elin beş sayısı ile olan ilgisi üzerinde 

durularak Kur’ân-ı Kerîm’de Allah’ın yaratıcılığına, bereket vericiliğine ve 

lutfediciliğine gönderme yapan “Allah’ın eli” sembolik ifadesi örnek ayetlerle 

incelenmiştir.  

Frederick M. Denny, “Hands”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay 

Jones, 2nd ed., Vol. 6, New York, Thomson Gale, 2005, s. 3769-3771.  

Elin bir vücut organı olarak işlevselliğinin bulunması yanı sıra sosyal, dinî, 

büyüsel amaçlı sembolik jestler ve görevler için kullanılmasına dikkat çekilen 

çalışmada tek tanrılı dinlerde ve Hint uygarlığı gibi çok tanrılı dinlerde tanrıların 

ellerinin güç ve bereket ile ilişkisinden bahsedilmiştir. Hristiyan ikonografide Hz. 

İsa’nın elinin sembolik anlamları farklı dinlere ait dua etme biçimleri, Hindu ve 

Budist inanç sistemlerinde görülen mudra örnekleri, takdis geleneği, sağ el ve 

yemin etme ritüelleri, tarih öncesi çağlardan itibaren kötü güçleri önlemek amacıyla 



7 

 

kullanılan el amuletleri, dövme geleneği, kına, süs ve güç, korunma amacıyla 

takılan yüzük ele alınan diğer konulardır.  

El- Sayed el- Aswad: “Magic Bodily Members: Human Eye and Hand”, 

Archetypes and Motifs in Folklore and Literature: A Handbook,  Ed. Jane 

Garry and Hasan El-Shamy, New York, M. E. Sharpe, 2005, s. 139-146. 

El ile ilgili farklı din ve inanç sistemlerinde görülen örnek inanış ve 

uygulamalara yer verilmiştir. Hristiyanlık’ta Hz. İsa’nın şifa mucizelerinde yer alan 

el, İslâm coğrafyasında görülen, koruyucu güce sahip olduğuna inanılan Fatma Ana 

eli amuleti, sağ el ve sol ele atfedilen nitelikler, Budizm’e ait mudra örnekleri 

hakkında bilgiler yer almaktadır.  

Dean R Snow, “Sexual Dimorphism in European Upper Paleolithic Cave 

Art”, American Antiquity, S. 78 (4), 2013, s. 746-761. 

Paleolitik Çağ’a ait mağara duvarlarında yer alan el izlerinin kadınlara mı 

erkeklere mi ait olduğu konusunda öne sürülen farklı görüşleri değerlendiren Snow, 

İspanya ve Fransa’da yer alan Paleolitik mağara duvarlarında bulunan toplam otuz 

iki el izi üzerinde ölçüm yapmış ve parmak uzunlukları arasındaki farkın dijital 

ölçümünü esas alarak bu el izlerinin %75’inin kadınlara ait olduğunu tespit etmiştir.  

Robert Hertz, “The Pre-eminence of The Right Hand: A Studyin Religious 

Polarity”, Trans. by Rodney and Claudia Needham, HAU: Journal of 

Ethnographic Theory, 3(2), 2013,  s. 335-357.  

Robert Hertz’in 1960 yılında yayımlanan ve İngilizce’ye Rodney ve C. 

Needham tarafından çevrilen Death and The Right Hand adlı çalışmasının ikinci 

bölümünde, 89-160 sayfaları arasında yer alan makaledir.  

Sağ ve sol kavramlarını ve bu kavramlara atfedilen belirli özellikleri analiz 

ettiği çalışmasında Hertz, evrensel sağ ve sol ikiliğinin bir izdüşümü olarak insan 

vücudunun sağ ve sol taraflarına ait evrensel bakış açısından bahsetmiştir. Kökleri 

ilkel düşüncede yer alan bu ikiliğin en önemli örneklerinden biri olarak sağ el ve sol 

elin kutsallık boyutunu irdelemiş, sağ elin sahip olduğu üstünlükten, ayrıcalıktan ve 

kutsallıktan ve evrensel ikiliğin aydınlık, temizlik, yükseklik, gökyüzü, gündüz, 

iyilik tarafıyla ilişkili olmasından; sol ele atfedilen dindışılıktan, sol elin evrensel 

ikiliğin karanlık, kirlilik, alçaklık, yeryüzü, gece, kötülük ve günah ile ilişkili 

olmasından bahsetmiştir.   



8 

 

Nanon Gardin, Robert Olorenshaw, Jean Gardin, Olivier Klein, Larousse 

Semboller Sözlüğü, Ed. Ömer Faruk Harman, İsmail Taşpınar, Çev. Beyza Akşit, 

İstanbul, Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014.  

Elin sembolik anlam ve işlevlerinin kapsamlı bir şekilde anlatıldığı el 

maddesinde, öncelikle insan hayatında oynadığı rolden, deyimlerde hangi 

anlamlarıyla yer aldığından, iletişim aracı olarak farklı şekillerde hangi anlamları 

temsil ederek kullanıldığından bahsedilmiştir. Kutsal kitaplardan alıntılarla 

“Tanrı’nın Eli” olgusu ve özellikle “Sağ eli” konu edildikten sonra güçlerini 

Tanrı’dan aldıklarına inanılan Avrupa krallarının adaletin elini temsil ettiklerinden 

bahsedilir. Antik Mısır’da, Yahudilik’te, Hristiyanlık’ta ellerin şifa verme işlevinin 

bulunduğu örnek inanış ve uygulamalar, takdiste ve duada ellerin farklı 

pozisyonları hakkında bilgi verilmiştir. Son olarak, Batı’da kullanılan el ile ilgili 

deyimlere yer verilmiştir. 

El Sembolü İle İlgili Yerli Kaynaklar  

Müjgân Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’”, Türk Folkloru 

Araştırmaları Yıllığı, 1975, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1976, s. 147-156. 

En eski devirlerden itibaren toprak/ yeryüzü ve kadın ilişkisinden ortaya 

çıkmış olan ve farklı toplumlar tarafından farklı adlar altında kutsanan “Toprak 

Ana”nın bir uzantısı olarak Anadolu’da bereket, doğurganlık, uğur, şifa ve korunma 

istemiyle pek çok inanış ve uygulamada yer alan Fatma Ana, çalışmanın odak 

noktasını oluşturmaktadır. Fadime Ana ile ilgili inanış ve uygulamalar içerisinde 

yaygın bir şekilde görülen bir sembol olan Fatma Ana elinin sağaltma işlemlerinde, 

doğumla ilgili uygulamalarda, evin bereketinin sağlanmasında ve benzeri inanış ve 

uygulamalarda ne şekilde ve hangi işlevleriyle yer aldığından bahsedilmiş ve bu 

inanış ve uygulamaların sürekliliğe sahip olduğuna dikkat çekilmiştir.  

Müjgân Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’ (II)”, Türk Folkloru 

Araştırmaları, S. 1, 1981, s. 113-120. 

Müjgan Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’” çalışmasına ek olarak 

bu çalışmasında Fadime Ana ve Fadime Ana eli ile ilgili inanış ve uygulamalara 

ilavelerde bulunmuş, çalışmanın devamında Fadime Ana’nın edebî metinlerde ne 

şekilde yer aldığından bahsetmiştir. Anadolu’da bereket istemiyle ocaklara Fatma 



9 

 

Ana’ya atfen el izlerinin sürülmesi, sağaltım uygulamalarında “Fadime Ana’nın 

Eli” ibaresinin kullanımı, mutfak işlerinde bereket istemiyle “El benim elim değil, 

Fadime Ana’nın eli” denilmesi gibi örnek inanış ve uygulamalara yer verilmiştir.  

Hikmet Tanyu, “Fatma Anamız (Fadime Anamız) ve El ile ilgili İnançlar 

Üzerine Kısa Bir Araştırma”, II. Milletlerarası Türk Folklor Kongresi 

Bildirileri, IV, Gelenek, Görenek ve İnançlar, Ankara, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi Yayınları, 1982, s. 479-495.  

Tanyu, çalışmasında öncelikle Hz. Fatma’nın kişiliği ile ilgili bilgilere yer 

verdikten sonra sırasıyla doğum sancısını önlemek için, şifa uygulamalarında 

hastayı sağaltmak için, nazardan korunmak için, ev işlerinde uğur ve bereketi 

sağlamak için başvurulan inanış ve uygulamalarda Fatma Ana’nın ve Fatma Ana 

elinin ne şekilde yer aldığından bahsetmiştir. Fatma Ana’nın eli konusunda geniş 

kapsamlı çalışmalara ihtiyaç olduğunu belirten Tanyu, Anadolu yanı sıra Türkiye 

dışında yaşayan Türk toplulukları arasında görülen Fatma Ana ile ilgili inanış ve 

uygulamaları çalışmasında değerlendirmiştir. Son olarak, tarih boyunca elin 

sembolik anlam ve işlevinin görüldüğü el izlerinden, “el verme” olgusundan, 

parmaklara yüklenen anlamlardan ve elle sıvazlama yönteminden bahsetmiştir.    

Ayşen Aldoğan, “Anadolu Kültüründe- Sanatlarında Sembolik El Motifi”, 

Sanat Tarihi Araştırmaları Dergisi, C. 1, S. 2, Nisan, 1988, s. 83-90. 

Sanat tarihçisi Ayşen Aldoğan, çalışmasında Anadolu kültüründe ve 

sanatlarında sıklıkla yer alan el motifini en kapsamlı şekilde örnek inanış ve 

uygulamalardan yola çıkarak incelemiştir. Tarih öncesi çağlardan itibaren görülen 

el motifi ile ilgili örneklere yer verdikten sonra Pençe-i âl-i abâ, Fatma Ana eli, el 

almak konularını ele almış; el sanatlarında, dokuma sanatında, yazmacılıkta, işleme 

sanatında ve diğer geleneklerde yer alan el motiflerini ayrıntılı olarak incelemiştir.  

Muhammet Arslan, “Iğdır- Karakoyunlu’da El Motifli Mezar Taşları”, 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 40, Erzurum, 

2009, s. 209- 232.  

Anadolu’da yer alan tarihî mezar taşlarının çeşitli biçimsel özelliklere sahip 

olduğu ve üzerlerinde çeşitli bezeme unsurlarının yer aldığı görülmektedir. Buna 

bağlı olarak, çalışmada Iğdır’a ait Karakoyunlu ilçesinde yer alan mezar taşları 

üzerlerinde bulunan el motifi görsel veriler eşliğinde incelenmiştir.  



10 

 

Selçuk Kürşad Koca, “Türk Kültüründe Sembollerin Dili”, Yayımlanmamış 

Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, Halk Bilimi Bilim Dalı, Sakarya, 2012.   

Beden folkloru kapsamında el ve elin etrafında gelişen inanış ve 

uygulamalardan örnekler yer almaktadır. Elin iletişimde oynadığı rolden, 

selamlaşma, el sıkışma ve belirli anlamlara sahip çeşitli el hareketlerinden 

bahsedilmiştir. “El öpme” geleneği; doğum, evlilik, ölüm gibi geçiş törenlerinde el 

etrafında gelişen inanış ve uygulamalar, sağaltma pratiklerinde, el falında, deyim ve 

atasözlerinde el sembolüne ait örnek inanış ve uygulamalar irdelenen diğer 

konulardır.  

Çağıl Sezin Özdemir, “Resim Sanatında El İmgesinin Farklı Anlam ve İfade 

Biçimleri”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Anadolu Üniversitesi, Güzel 

Sanatlar Enstitüsü, Resim Anasanat Dalı, Eskişehir, 2014. 

Resim sanatındaki el imgesinin belirli anlam ve ifade biçimleri farklı 

dönem, anlayış ve akımlara bağlı olarak incelenmiştir. Elin duruş ve hareketleri 

kavramsal başlıklar altında toplanarak resim sanatı tarihinden örneklerle 

incelenmiştir.  

Mehmet Ali Bulut, Elfabe: El ve Yüz Çizgilerinin Anlamı, 6. bs., Ankara, 

Hayat Yayınları, 2017.  

Kişinin ellerinin şekli ve rengi, parmaklarının yapısı, tırnaklarının durumu, 

el ayasındaki çizgiler aracılığıyla kişinin karakteri, eğilimleri, geleceği hakkında 

bilgi sahibi olmak amacıyla en eski zamanlardan beri uygulanan el falı ile ilgili, 

kapsamlı bir çalışmadır.  

Mehmet Aça, “Kültür ve Dayatma: Türk Kültüründe Sol El Tabusu”, 

International Conference: The West of The East, The East of The West 

Proceedings, Prague/ Czechia, 4-6 July, 2017, ISBN: 978-9944-0637-9-1, ss. 205-

212.  

Sol el ile ilgili kaçınma ve tabuların Musevilik, Hristiyanlık, İslâmiyet gibi 

semavî dinlerdeki “normaldışılık” ve “kirlilik” algılarından kaynaklandığının öne 

sürüldüğü çalışmada, kutsal ve kutsala dönük inanç ve ritüellere sahip tüm kültür ve 

dinler için de bu durumun geçerli olduğuna dikkat çekilmiştir. Sağ ve sol ile ilgili 

genel kabullerden yola çıkılarak sol el tabusunun inanç kökenleri, sağ ve solun 



11 

 

hangi anlamlar yüklendiği ve buna bağlı olarak sağ el ve sol elin hangi işlevlere 

sahip olduğu üzerinde durulmuştur.   

Araştırmanın Kavramsal Çerçevesi  

Araştırmanın kavramsal çerçevesi içerisinde öncelikle sembolün ne olduğu, 

sembolün hangi alanlarda hangi araçlarla kullanıldığı, işaret ile sembol arasındaki 

farklar, sembollerin sahip olduğu çok anlamlılık, sembollerin evrenselliği ve 

tarihselliği/ güncelliği, işlevleri hakkında ayrıntılı bilgi verildikten sonra mit-ritüel 

ve sembol ilişkisi üzerinde durulmuştur.  

Sembol: Tanımı ve Özellikleri 
 

Tarih öncesi çağlardan beri insanlar birbirleriyle iletişimde bulunmak, 

duygu ve düşüncelerini karşısındakilerine veya kendilerinden sonra gelecek olan 

nesillere aktarmak için belirli yöntemlere başvurmuşlardır. Bu yöntemlerin en 

eskisi ve en yaygını ise semboller yoluyla iletişim olup sembollere dayalı ifade 

tarzının tarihi, iletişim kurmak için en etkili araçlardan biri olan dilden bile daha 

eskiye gitmektedir. Dolayısıyla insanoğlunun hayatında bu kadar önemli olan 

sembolün tanımı, özellikleri, işlevleri, evrenselliği, tarihselliği ve güncelliği 

hakkında öne sürülen pek çok görüş bulunmaktadır. Dünya üzerinde yer alan farklı 

kültür, din ve inanç sistemlerinde yer alan el sembolizminin ayrıntılı olarak 

irdelenebilmesi açısından bu görüşler ve açıklamalar önem arzetmektedir.  

Sembol kelimesinin kökeni,  Eski Yunanca’da Sumbolon (Sum-ballein) 

kelimesine dayanmaktadır. IV. yüzyılda Eski Yunanca’dan Latince’ye 

“Symbolum” olarak geçmiştir. Sembol kelimesinin Fransızca karşılığı “Symbole,” 

İngilizce karşılığı ise “Symbol” dür.2 

Sembolün etimolojik bilgisine bağlı olarak Latif Tokat, “Sumbolon” 

kelimesinin hem somut bir obje için hem de yazılı metinler için kullanıldığını 

belirtir. Kelime somut bir obje için kullanıldığında şu anlamlara gelmektedir: a) İki 

ayrı insanın birbirlerini tanımak ve daha önce başlayan ilişkilerini ispatlamak için 

iki parçaya ayırarak sakladıkları objelerden her biri. b) Kendini tanıtmak veya kim 

olduğunu ispatlamak için kullanılan obje. c) Bir garanti ve güvence sağlayan her 

                                                 
2 Latif Tokat, Dinde Sembolizm, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2004, s. 9. 



12 

 

şey. d) Atinalı yargıçların mahkemeye girerken yanlarına aldıkları rozet gibi bir 

işaret. Yazılı dokümanlar ile ilgili kullanıldığında ise sumbolon kelimesinin başlıca 

anlamları şunlardır: a) İki ülke arasında karşılıklı olarak vatandaşlarının güvenliğini 

garanti altına almak için yapılan anlaşma metni. b) İki insan arasındaki sözleşme. c) 

İki nüshası olan makbuz. d) İmparator tarafından verilmiş bir ferman. Sumbolon 

kelimesi ayrıca bir konuyla ilgili özet, temel ilkeler, kısaltmalar ve reçete 

anlamında da kullanılmıştır.3 Bu bilgilere göre sembol kelimesi, başlangıçta dinî 

olmayan ve belirli maddî unsurları ifade etmek için kullanılırken daha sonraki 

süreçte inançsal bir boyut kazanarak insanların idrak edemeyeceği şeyleri temsil 

ettiğine inanılan bir nesne, hareket, kişi, düşünce vb. unsurları ifade eden bir 

kavram hâline gelmiştir.  

Sembolle ilgili kaynaklar incelendiğinde sembol kelimesinin yerine simge 

kelimesinin kullanıldığı da görülmektedir. Türk Dil Kurumu, 1998 tarihli Türkçe 

Sözlük’te “Fr. Symbole Duyularla ifade edilemeyen bir şeyi belirten somut nesne 

veya işaret, remiz, rumuz, timsâl, simge”4 olarak tanımladığı sembol kelimesi için 

2011 tarihli Türkçe Sözlük’te simge ibaresini kullanmış ve simge kelimesinin 

tanımını “Duyularla ifade edilemeyen bir şeyi belirten somut nesne veya işaret, 

alem, remiz, rumuz, timsal, sembol” şeklinde yapmıştır.5 Türkçedeki bu ikili 

kullanıma bağlı olarak sembol/ simge kelimesinin farklı alanlara ait araştırmacılar 

tarafından farklı tanımlandığı görülür. Örneğin, Orhan Hançerlioğlu Dünya 

İnançları Sözlüğü adlı çalışmasında sembol yerine kullandığı simgeyi “yüce ve 

üstün olanın gücünü taşıdığına inanılan ve o sayılan her şey” olarak belirtmiştir.6 

Bedia Akarsu, simge kelimesinin tanımını “Belli bir insan öbeğinin uzlaşım yoluyla 

kendisine bir anlam verdiği gösterge,” “Bir şeyi gösteren, bir anlamı, bir düşünceyi 

görünebilir kılan gösterge,” ve “Görülmez bir gerçekliği canlandıran imge ya da 

özdeksel nesne” olarak yapmıştır.7 Ahmet Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü’nde 

                                                 
3 A.e., s. 10. 
4 Türkçe Sözlük, C. II, Haz. İsmail Parlatır, Nevzat Gözaydın, Hamza Zülfikar, Ankara, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, 1998, s. 1937. 
5 Türkçe Sözlük, Haz.Şükrü Halûk Akalın, 11. bs., Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları, 2011, s. 

2114. 
6 Orhan Hançerlioğlu, Dünya İnançları Sözlüğü: Dinler, Mezhepler, Tarikatlar, Efsaneler, 2. bs. 

İstanbul, Remzi Kitabevi, 1993, s. 462. 
7 Bedia Akarsu, Felsefe Terimleri Sözlüğü, 6. bs. İstanbul, İnkılâp Kitabevi, t.y., s. 160. 



13 

 

sembol ve simgeyi ortak anlamından hareketle “Bir düşünce, fikir ya da nesnenin 

yerini tutan, bir kavramı veya bir düşünceyi belirten gözle görülür ve anlamı bilinir 

işaret” olarak tanımlamıştır.8 Belkıs Temren’e göre “Duyularla algılanamayan bir 

şeyi belirten somut şeylere veya işaretlere sembol ya da simge denilmektedir.”9 

Aliye Çınar’a göre “Sembol, duyu dünyasına ait bir nesneyle bu nesneyi kesinlikle 

aşan insan ruhunun ve dolayısıyla aşkının temasa geçmesinin bir 

dışavurumudur.”10  

Sembol ile simgenin aynı anlamı ifade etmesi konusunda araştırmacılar 

arasında görüş farklılıkları bulunmaktadır. Bazı araştırmacıların simgenin 

anlamının sembolden farklı olduğunu belirtmiş olmalarına rağmen sembol ve simge 

kelimelerinin farklı dillere ait aynı anlamı ifade eden iki kelime olarak tezde 

kullanılması gerekli görülmüştür. 

Sembol ile ilgili tanımlarda sembol yerine farklı kelimelerin de kullanıldığı 

görülür. Örneğin, Rıza Kardaş’ın “Remiz, alem, misâl, timsâl, alâmet mukabilinde 

kullanılan, duyu organlarıyla idrâki imkânsız herhangi bir şeyi (tabiî bir münasebet 

yoluyla) hatıra getiren veya belirten her türlü müşahhas şey yahut işarettir”11 

sembol tanımı ve Mustafa Namık Çankı’nın Büyük Felsefe Lügati’nde yapmış 

olduğu “Yunanca aslında kırılıp yaklaştırılan bir şeyin iki yarısıyle teşkil olunmuş 

teşhis alâmeti. Daha sonra herhangi alâmet, marka, mühür, rütbe ve makam 

işareti, parola”12 sembol tanımında da görüldüğü üzere sembol kelimesi yerine 

remiz, alem, misâl, alâmet, marka, mühür, rütbe, parola vd. pek çok kelime 

kullanılmaktadır.  

Sembol ile ilgili tanımlar incelendiğinde sembolün temsil ettiği anlamın 

insanın mantık ve idrak sınırlarını aşan, duyularla algılanamayan, görülmez, yüce 

ve üstün niteliklerinin olduğu; sembolün kendisinin ise maddî dünyaya ait, 

                                                 
8 Ahmet Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü, İstanbul, Paradigma Yayınları, 2000, s. 840. 
9 Belkıs Temren, Tasavvuf Düşüncesinde Demokrasi, Ankara, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 

1995, s. 88. 
10Aliye Çınar, “Din Dili: Dinî Sembol ve Ritüel”, Dindarlık Olgusu Sempozyum Tebliğ ve 

Müzakereleri 25-26 Aralık 2004, Bursa, Kurav Yayınları, 2006, s. 326. 
11 Rıza Kardaş, “Senbol”, Türk Ansiklopedisi, C. XXVII, Ankara, Millî Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1980, s. 417. 
12 Mustafa Namık Çankı, Büyük Felsefe Lügati, III. Cilt, İstanbul, Cumhuriyet Matbaası, 1958, s. 

277.  



14 

 

duyularla algılanabilir, görünebilir, somut ve temsil ettiği anlamın belirli bir 

seviyeye kadar anlaşılmasında aracı olduğu görülür.  

 

Sembolün Kullanım Alanları ve Gereçleri 

Sembol; Matematik, Mantık, Psikoloji, Felsefe, Sanat Tarihi, Dinler Tarihi, 

Edebiyat, Dilbilimi, Mitoloji gibi farklı bilim dalları içerisinde yer alan bir 

unsurdur. Herhangi bir kelime, ses, renk, nesne, davranış, mekân, zaman dilimi, 

özel bir olay veya kişi sembol olabilir ve her alanın kendine özgü sembolleri vardır. 

Örneğin Matematik ve Müzik alanlarında bir ilişkiyi, niteliği, niceliği temsil eden 

işaret, figür ve kelimelerin; Psikoloji alanında duyguları, arzuları, bastırılmış 

düşünceleri, bilinçsizce kullanılan obje, kelime, ifade, çok daha karmaşık 

kurguların sembol olduğu görülür.13 Öte yandan eski uygarlıklara ait çizim, 

kabartma, fresk, heykel gibi eserlerin, mitoloji, masallar, inisiyatik ve kutsal 

metinlerde geçen sözcük ve kavramlar da sembol olma özelliklerine sahiptir. Okült 

ve ezoterik görüşe göre ise kendisine ait canlı, cansız tüm nesneleriyle doğa ilahî 

bir sembolizme sahiptir.14  

Ernst Cassirer, üç ciltlik Sembolik Formlar Felsefesi adlı çalışmasında 

insanın yaşadığı ve bildiği dünyayı meydana getirmede dil, mitos, sanat, din, tarih 

ve bilim gibi farklı formların benzer işlevlere sahip olduğunu, bu formların temelini 

sembollerin oluşturduğunu ve bu sembolik formların insanların kültür dünyasını 

dile getiren sembolik sistemler olduğunu belirtir. Sembolik ifade, insanın tüm 

kültürel etkinliklerinin, mitos ve şiirin, dilin, sanatın, dinin ve bilimin ortak çıkış 

noktasıdır.15 

Görüldüğü üzere, doğada bulunan canlı, cansız her şey, sembol olabilme 

potansiyeline sahiptir. Sembolün yukarıda belirtilen farklı tanımları incelendiğinde 

                                                 
13 Tokat. a.g.e., s. 12. 
14 Alparslan Salt, Ansiklopedi Semboller: Neo-Spiritüalist Yaklaşımlarla Ezoterik Bilgilerin 

Işığında, İstanbul, Ruh ve Madde Yayınları, 2006, s. 288.  
15 Ayrıntılı bilgi için bk. Ernst Cassirer, Sembolik Formlar Felsefesi: Dil, Çev. Milay Köktürk,  C. 

1, Ankara, Hece Yayınları, 2005; Ernst Cassirer, Sembolik Formlar Felsefesi: Mitik Düşünme, 

Çev. Milay Köktürk, C. 2, Ankara, Hece Yayınları, 2005; Ernst Cassirer, Sembolik Formlar 

Felsefesi: Bilginin Fenomenolojisi, Çev. Milay Köktürk, C. 3, Ankara, Hece Yayınları, 2005; 

Necla Arat, Ernst Cassirer ve S.K. Langer’da Sembolik Form Olarak Sanat, İstanbul, Edebiyat 

Fakültesi Basımevi, 1977.  



15 

 

herhangi bir şeyin sembol sayılabilmesi için insanların idrakini aşmak, mantık 

sınırlarını zorlamak, kendisinde yüce ve üstün olanın gücünü taşımak gibi 

özelliklerinin bulunması gerekmektedir.  

Sembollerin Sınıflandırılması 

Semboller, farklı açılardan kategorilere ayrılabilir. Nitelikleri bakımından 

sembolleri “Biçimsel semboller, renklerle ilgili semboller, sayısal semboller, 

doğadaki canlı sembolleri, doğadaki cansız nesnelerin sembolleri, kişi ve 

kişiliklerle ilgili semboller, olaylarla ilgili semboller” olmak üzere yedi kategoride 

sınıflandırmak mümkündür.16 Psikanalitik kuram temsilcilerinden Erich Fromm 

sembolün kendisi ile sembolize ettiği şey arasındaki ilişkiye göre sembolleri 

Geleneksel Semboller, Raslantısal Semboller ve Evrensel Semboller olmak üzere 

üçe ayırmıştır. Bu sınıflandırmaya göre Geleneksel Semboller’de, sembol ile 

sembolize ettiği şey arasındaki bağ, toplumsal bir anlaşmadan ileri gelir. Örneğin 

ülkelerin bayrakları ile ülkeler arasındaki ilişki toplumsal bir anlaşma ile kurulmuş 

olup zaman içerisinde ikisi arasında köklü ve değişmez bir ilişki oluşmuştur. 

Rastlantısal Semboller ise sembol ile sembolize edilen şey arasındaki bağın kişisel 

bir ilişkilendirilme sonucu kurulmasıyla ortaya çıkar. Toplumsal bir anlaşma 

olmayıp kişiye özgü bir durum vardır. Örneğin bir kişinin belirli bir şehirde 

bulunduğu sırada üzücü bir olaya şahit olması ve bu olaydan sonra o şehrin adını 

her duyduğunda hüzünlenmesi o şehri sembolleştirdiği anlamına gelir. Evrensel 

Semboller ise sembol ile sembolize ettiği şey ile arasında sürekli ve rastlantısal 

olmayan bir ilişkinin bulunduğu sembollerdir. Bu semboller, belirli bir kültür, 

toplum veya dine özgü olmayıp bütün insanlar için geçerli olan kolektif unsurlardır. 

Mitlerde, masallarda, sanat eserlerinde, rüyalarda görülen sembol dili evrenseldir ve 

insanlığın başlangıcından beri aynı kalmıştır.17 Örneğin yumurta sembolik olarak 

yeniden doğum, bereket ve zürriyetle ilişkilendirilir. Tarih öncesi çağlardan beri 

evrensel bir sembol olarak inanış ve uygulamalarda yer almıştır. 

 

                                                 
16 Salt, a.g.e., s. 289.  
17 Erich Fromm, Rüyalar Masallar Mitoslar (Sembol Dilinin Çözümlenmesi), Çev. Aydın Arıtan, 

Kaan H. Ökten, 2. bs., İstanbul, Arıtan Yayınevi, 1992, s. 28-34. 



16 

 

Sembol ile İşaret Arasındaki Farklar 

 

Sembol ile aynı anlamı karşılamamalarına rağmen sembol kelimesi yerine 

kullanılan pek çok kelime bulunmaktadır. Sembolik Antropoloji ve Mitoloji alanları 

üzerine çalışmalarıyla tanınan Gilbert Durand, Sembolik İmgelem adlı eserinde 

imge, sembol, işaret, allegori, amblem, mesel, figür gibi kelimelerin pek çok yazar 

tarafından fark gözetilmeksizin birbirleri yerine kullanıldığından ve bunlar gibi 

düşselliğe ilişkin terimlerin kullanılmasında her zaman büyük bir karışıklığın hâkim 

olduğundan bahsetmektedir.18 “Remiz, Alem, Timsâl, İşâret, Alâmet, Temsîl, 

Misâl, Nişâne, Rumûzât, Kanunu İmân, Amblem, resim, şekil, ikon, marka” gibi 

ibarelerin sembol yerine kullanılması sık görülen bir durumdur.19 

İncelenen kaynaklara bağlı olarak sembol kelimesi yerine en çok kullanılan 

kelimenin işaret olduğu söylenebilir. Türkçe Sözlük’te “Anlam yükletilen şey, 

anlamlı iz, im; belirti, gösterge, alamet”20 olarak tanımlanan işaretin sembolle olan 

ortak özelliği her ikisinin de kendilerinin ötesinde başka bir şeyi ifade ediyor 

olmasıdır. 

Sembol ile işaretin sahip olduğu ortak özelliğe rağmen aralarında çok fazla 

farklılıklar olduğu da görülmektedir. İşaretleri sembollerden ayıran temel fark, 

işaretlerin bir millet içerisindeki teamüle göre veya uluslararası teamüle göre 

kullanılıyor olmasıdır. Bu teamüllere göre belirli harf ve numaralar, belirli 

kelimeler, matematiksel işaretler kendilerinin ötesinde başka ses ve anlamlara işaret 

ederler. İşaretler, sembollerin aksine işaret ettikleri şeyin gerçekliğine katılmazlar. 

Yani işaretlerle gösterdikleri şeyler arasında sıkı ve güçlü bir bağ bulunmamaktadır. 

Örneğin, bir sembol olarak bayrağın temsil ettiği anlamla arasında güçlü bir ilişki 

bulunur ve bayrağa yapılan saldırı milletin itibarına, gücüne ve kutsala yapılan bir 

hakaret olarak görülür. Oysa bir trafik işareti olarak kırmızı ışığın arabaların 

durmasıyla hiçbir ilgisi yoktur ve bu ikisi uluslararası teamüle göre birbirleriyle 

ilişkilendirilmiştir.21 Durand’a göre mevcut ve doğrulanabilir bir gösterilene 

                                                 
18 Gilbert Durand, Sembolik İmgelem, Çev. Ayşe Meral, İstanbul, İnsan Yayınları, 1998, s. 7. 
19 Orhan Hançerlioğlu, Felsefe Ansiklopedisi: Kavramlar ve Akımlar, C. 5, İstanbul, Remzi 

Kitabevi, 1978, s. 93. 
20 Türkçe Sözlük, 2011, s. 1222.  
21 Paul Tillich, İmanın Dinamikleri, Çev. Fahrullah Terkan, Salih Özer, Ankara, Ankara Okulu 

Yayınları, 2000, s. 45-46. 



17 

 

göndermede bulunan işaretler, bir kelime, bir kısaltma, bir algoritma vb. olarak 

uzun kavramsal bir tanımın yerini ekonomik bir şekilde dolduran araçlar olup 

örneğin bir etiketin üzerinde yer alan bir kafatası ve iki kemik işareti, potasyum 

siyanürün ölüme yol açtığının bir işaretidir.22  

İşaretler, tek başlarına anlamlara sahip olmayıp insanlar tarafından 

kendilerine atfedilen anlamlara ve yerine getirecekleri önceden belirlenmiş işlevlere 

sahipken sembollerde çok anlamlılık vardır ve bu anlamlar insanların tam olarak 

idrak edemeyecekleri kadar kapalı, muğlak ve karışıktır.23 

İşaret için üç unsur vardır. Bunlar: Özne, nesne ve işarettir. Sembolde ise 

dört unsur vardır: Özne, sembol, kavram veya düşünce, nesnedir.24 Sembolün 

temsil ettiği kavram veya düşünce, işarette görülmemekle birlikte insan, belirli bir 

seviyeye kadar onu sembol sayesinde idrak edebilir. Semboller, ancak sembolize 

ettikleri şeyle aralarındaki derin ve karşılıklı referanslarına bağlı olarak 

anlaşılmalıdır. Aksi takdirde sembol dış dünyada karşılığı olmayan insan zihnine ait 

bir tutum olarak kalır.25 

 

Sembollerin Çok Anlamlılığı 

Sembollerin en önemli özelliği çok anlamlılığa sahip olmalarıdır. Sembolün 

sembol olarak cisimleşmesi öncesindeki zemini belirsiz ve anlaşılması zordur.26  Bu 

sebeple, sembolün anlamları mantık sınırları dışında kalır, insanlar tarafından tam 

olarak algılanamaz, idrak edilemez ve tek bir anlama indirgenemez. 

Dinî sembolleri inceleyen Mircea Eliade, birçok dinde ortak kullanılan 

belirli dinî sembollerin en belirgin özelliğinin çok fazla anlamı kendisinde 

barındırması olduğunu belirtir: 

 

“Dinî sembolün çok önemli bir alâmet-i fârikası onun multivalansı; ve 

onun doğrudan tecrübe bazındaki münasebetleri apaçık olmayan çok anlamlı 

                                                 
22 Durand, a.g.e., s. 8. 
23 Carl G. Jung, İnsan ve Sembolleri, Çev. Hatice Mukaddes İlgün, İstanbul, Kabalcı Yayınevi,  

2016, s. 16. 
24 Susanne Langer, Philosophy İn A New Key:  A Study in the Symbolism of Reason, Rite and 

Art, 3. bs., Cambridge, MA Harvard Uni. Press, 1974, s. 52.  
25 Galip Atasağun, İlahi Dinlerde (Yahudilik, Hristiyanlık ve İslâm’da) Dinî Semboller, Konya, 

Sebat Ofset Matbaacılık, 2002, s. 17.  
26 Çınar, a.g.b., s. 331. 



18 

 

şeyleri aynı zamanda ifade etme kabiliyetidir. Ay sembolü, mesela ayın 

safhaları, zaman içindeki gelişim, su, bitki gelişimi, dişilik prensibi, ölüm ve 

diriliş, insanî kader, dokuma vs. arasındaki ayrılmaz bütünlüğü 

aydınlatmaktadır…”27  

 

Kapalılık ve çok anlamlılık özelliklerine bağlı olarak sembollerin sahip 

olduğu anlamların herkes tarafından aynı şekilde idrak edilmesi imkânsızdır. 

İnsanlar arasında görülen kavrayış, anlayış, zihinsel yapı, idrak, şuur, seziş 

özelliklerine, kültürel bağlam ve kişisel tecrübe farklılığına bağlı olarak kutsalla 

ilgili dinî sembollerin anlaşılma düzeyleri de farklılık gösterir. Buna göre her insan 

sembollerden farklı anlamlar çıkarır veya farklı şekillerde etkilenir.28 Özellikle 

sembollerin yoğun olarak görüldüğü ezoterik tarikatlarda müritlerin sembollerin 

anlamlarını idrak etme düzeyleri tarikatta kat ettikleri yol ile ilişkilidir. Bu durum 

da bireyin çabasının sembollerin anlam derinliğini keşfetmede etkili olduğunun 

göstergesidir.29 Ayrıca, kültürün eğitsel ortamının oluşturulmasının da sembollere 

ait mesajların çözümlenmesinde ve işlevlerinin tespit edilmesinde önemli bir payı 

bulunmaktadır.30  

Sembollerin çok anlamlılığı sadece bireysel bir idrak ve düşünüş 

farklılığının değil; aynı zamanda toplumlar, kültürler, dinler arasındaki 

farklılıklarının da bir sonucu olabilir. Buna göre belirli bir sembol, aynı anlam ve 

benzer işlevleriyle farklı topluluklarda kullanılabilir veya aynı sembol farklı 

toplumlarda, kültürlerde ve inanç sistemlerinde farklı anlam ve işlevlere sahip 

olabilir.  

Mircea Eliade, dinlerdeki sembollerin araştırılmasına yönelik metodolojik 

düşüncelere yer verdiği çalışmasında sembolün yapısının çözülmesi ile hangi 

durumlara bağlı olarak bir sembolün aynı anlam ve işlevlerini farklı toplumlarda 

koruduğunun, temel anlamlarını belirli kültür ve inanç sistemlerinde korurken diğer 

kültür ve inanç sistemlerinde değiştirilmiş, unutulmuş olduğunun 

                                                 
27 Mircea Eliade, “Dinlerdeki Sembollerin Araştırılması Konusunda Metodolojik Düşünceler”, 

Dinler Tarihinde Metodoloji Denemeleri, Ed. Mehmet Aydın, Konya, Din Bilimleri Yayınları, 

2003, s. 116.  
28 Turan Koç, Din Dili, İstanbul, İz Yayıncılık, 1998, s. 107; Salt, a.g.e., s. 290.  
29 Necmettin Ersoy, Semboller ve Yorumları, 3. bs., İstanbul, Dönence Basım ve Yayın Hizmetleri, 

2007, s. 11. 
30 Belkıs Temren, “Bektaşi Giyim Kuşamında Kutsal Simgelere Örnekler”, Alevilik-Bektaşilik 

Araştırmaları Dergisi, Malberg, 2, 2010, s. 33. 



19 

 

belirlenebileceğini öne sürmektedir. Ayrıca, sembolün tarihî durumlarını incelerken 

sembolün yapısının ortaya çıkarılmasıyla kültürlerin yapısı ve belirli bir kültürü 

diğer kültürlerden ayıran farklılıklar da ortaya çıkarılabilir.31 

Sembollerin yapılarında pek çok anlam barındırmalarına bağlı olarak zıt 

anlamları da yüklenmiş oldukları görülür. Nihaî hakikat ve tanrısallıkla ilgili dinî 

semboller incelendiğinde, sembollerin kendilerinde barındırdıkları kutupsal 

birlikteliği ve zıtlığı görmek mümkündür. Örneğin, dünyevî ve manifesto olmayan 

karanlık sembolü yılan ile güneş ışığının ve manifestonun sembolü olan kartalın 

birleşmesi kozmik birlik ve bütünlüğün ifadesidir ve sembolik bir ifade olarak 

mitolojiler ve ikonografide yer almaktadır.32 

Anlam farklılıklarının ortaya çıkması gibi anlamsal zıtlıkların oluşmasında 

da kültürel, dinsel, coğrafî vb. farklılıkların önemli bir role sahip olduğu görülür. 

Bir sembol, bir dinin ulûhiyet anlayışına göre uygun görülürken başka bir dinde 

uygun olmayan bir şeyi ifade ediyor olabilir.33 Bu durum herhangi bir nesne, tasvir, 

ifade veya herhangi bir şey olan sembollerin işlevselliğe sahip olduğu toplum, çevre 

veya kültürel bağlamlarla sınırlı olduğunun bir göstergesidir.34 

Belirli bir sembolün zıt anlamlara sahip olmasının arka planında sembolün 

farklı toplumlar tarafından kullanılmakta olmasının bulunduğunu belirten Erich 

Fromm, su sembolünün anlamları içerisinde korku, felaket, kaos olduğu gibi 

sakinlik, süreklilik ve güven anlamlarının da bulunduğuna dikkat çeker.35 

Sonuç olarak semboller, çok anlamlılığa sahip olmakla beraber içlerinde 

farklı veya zıt anlamlar da barındırmaktadır ve belirli bir sembol siyaset, din gibi 

farklı alanlarda farklı işlevleri de yerine getirebilmektedir. Buna göre ele alınan 

belirli bir sembolün farklı kültür, din ve inanış sistemlerine ait anlam ve işlevleri 

incelendiğinde o sembolün aynı coğrafyada farklı anlam ve işlevlere sahip 

olabileceği, aynı anlam ve işlevlerinin ise farklı kültür, din ve inanış sistemlerinde 

sürdürülmekte olduğu tespit edilebilir. 

 

                                                 
31 Eliade, a.g.m., s. 111- 112. 
32 Eliade, a.g.m., s. 118-119. 
33 Temel Yeşilyurt, “Teolojik Söylemde Sembolik Öğelerin Yeri”, Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 4, 1999, s. 55. 
34 Koç, a.g.e., s. 92.  
35 Fromm, a.g.e., s. 35-36. 



20 

 

Sembollerin Evrenselliği 

 

Bir sembolün evrensel değeri, kendisinde evrensel ilkeleri, yasaları ve 

evrensel hakikatleri barındırmasıyla ilgilidir. Sembolün sahip olduğu evrensel ilke, 

yasa ve hakikatleri keşfeden kişi bu şekilde “doğa-üstü” denilen âlemi idrak 

edebilir.36 Böylece kişi kendi özel durumundan çıkarak objektif dünyaya açılır ve 

sembolün muhtevasını deşifre ederek kendini ruha açmış ve nihaî olarak evrensel 

olana giriş yapmış olur.37 

Psikanalitik kuramın temsilcilerinden Sigmund Freud, Carl G. Jung, Erich 

Fromm, Otto Rank rüyaların yanı sıra mitler,  masallar, halk hikâyeleri, efsaneleri 

incelemiş ve farklı kültürlere ait olmalarına karşın hepsinde bütün insanları 

ilgilendiren ortak yani evrensel niteliğe sahip semboller olduğunu keşfetmişlerdir. 

Özellikle Jung, evrensel sembollerin kaynağının tüm insanlarda bulunan “kolektif 

bilinçaltı” olduğunu belirterek bu kaynaktan çıkan belirli arketipler (Animus, 

Anima, Magna Mater, Persona, Gölge) üzerine çalışmalarda bulunmuştur. Erich 

Fromm da insanlık tarihinde sembollerin dilden önce var olduğunu belirterek 

sembollerin evrenselliği üzerinde durmuştur.38  

El sembolü gibi pek çok sembolün tarih boyunca farklı kültür, din ve inanış 

sistemlerinde yer alması bu sembollerin evrensel olma özelliklerinin göstergesidir. 

Örneğin su, yumurta, güneş, ay, hayat ağacı, kurt gibi semboller tarih boyunca 

dünyanın farklı yerlerinde gelişen din, kültür ve inanış sistemlerinde görülen 

evrensel semboller arasında yer almaktadır.  

 

Sembollerin İşlevleri 

 

Sembollerin insanın varoluşsal, zihinsel, toplumsal, dinî, siyasî olmak üzere 

farklı alanlarda pek çok işlevi bulunmaktadır.  

Sembollerin en temel işlevi, insanların idrak edemeyeceği ve tasavvur 

edemeyeceği hakikatleri insanların anlayabileceği kadar basit ve sade hâle 

                                                 
36 Salt, a.g.e., s. 288. 
37 Eliade, a.g.m., s. 120-121.  
38 Özer Çetin, ”Sembolizmin Psikolojisi”, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XI, S. 

2, s. 91-96.  



21 

 

dönüştürmede bir köprü görevi görmeleridir.39 Semboller, bu gerçeklikleri veya 

hakikatleri bir anda veya tedrici olarak açığa çıkarırlar.40 Kendisi ile hakikatler 

arasında aracı olan sembolleri deşifre eden insan, kendi özel durumundan çıkarak 

evrensel ve nihaî olanın idrakine ulaşır.41 Bu şekilde dinlerde ve sanatlarda yer alan 

sembollerin temsil ettikleri hakikatleri açığa çıkaran insan, doğal sınırlarını aşar ve 

ideal bir dünyaya açılmış olur.42 

İnsanı bir “Homo Symbolicus” olarak tanımlayan ve bütün hareket tarzının 

semboller barındırdığını belirten Eliade’ye göre dinî semboller, sembolü deşifre 

ederek anlamlarına vakıf olan insanın da varoluşuna anlam katar.43 Sembolün 

temsil ettiği anlamların idrak edilmesi aynı zamanda insanların yaşamını 

anlamlandırır, varlığını anlamlı hâle getirir. 

Sembollerin insanın varoluşuyla ilgili diğer bir işlevi ise sembol üretmekte 

etkin olan insanın duygu, düşünce ve davranışları üzerinde etkili olmasıdır. Bu 

durum, insan ve semboller arasında karşılıklı etkileşim olduğunu gösterir.44  

İnsan zihniyle ilgili olarak da sembollerin işlevleri bulunmaktadır. 

Sembollerin insan ruhu yanı sıra insan zihniyle ilgili işlevlere sahip olduğunu 

belirten kişilerden biri de Analitik Psikoloji’nin kurucusu Carl G. Jung’tur. Jung’a 

göre, insan zihni çeşitli kavramları tanımlarken yetersiz kalabilir. Bu durumda 

semboller, insan zihninin bu kavramları ifade edebilmesine olanak sağlar.45 

Bireysel ve kolektif bilinçaltından kaynaklanan semboller, insan zihninin bilinçaltı 

tarafından kabul edilirse işlevlerini yerine getirebilir. Özellikle politik ve dinî 

semboller, içinden çıktığı grubun kolektif bilinçaltı tarafından yaratılır ve grup 

üyelerinin kolektif bilinçaltı tarafından kabul görmesine bağlı olarak özel işlevlerini 

yerine getirir.46 Öte yandan dinler, sanatlar, efsaneler, masallar, folklor adetlerinde 

                                                 
39 Salt, a.g.e., s. 291.  
40 “Symbolism and Iconography, Religious”, Encyclopedia Britannica, Macropedia: Knowledge 

in Depth, C. 17, Chicago, Encyclopaedia Britannica,1979, s. 901. 
41 Eliade, a.g.m.,  s. 120-121. 
42 Çınar, a.g.b., s. 325-326.  
43 Eliade, a.g.m., s. 113-120. 
44 Çetin, a.g.m., s. 88.  
45 Jung, a.g.e., s. 17.  
46 Tillich, a.g.e., s. 46.  



22 

 

yer alan semboller, insanın bilinçaltına karşılık gelen büyük zihninden çıktığı gibi 

aynı zamanda insanın büyük zihninin harekete geçirilmesinde rol oynarlar.47  

Sembollerin insan zihniyle ilgili işlevlerinden bir diğeri de Otto Rank’ın öne 

sürmüş olduğu üzere sembol geliştirmenin insanın problem çözme ve yaratıcı 

düşünmesinde etkili olmasıdır.48 

Sembolün toplumsal işlevleri incelenecek olursa en önemli işlevlerinden 

birisinin toplumu meydana getiren bireyler arasında birlik ve beraberliği sağlayarak 

aralarındaki dayanışmayı arttırması olduğu görülür. Sembolün bu işlevinin kökeni 

tarih öncesi çağlara kadar uzanmaktadır. Öyle ki insanlar arasında anlaşmayı, 

iletişimi sağlayan ve sembollerin kullanılmasından daha sonra ortaya çıktığı 

düşünülen dilin kendisi bile sembolik bir yapıya sahiptir.  

Semboller, insanın sürekli kutsalla dayanışma içerisinde bulunmasını sağlar 

ve belirli bir topluluğa ait oldukları için kişi, sembol aracılığıyla kozmosla 

uzlaşırken bir yandan da sembolün işlevsel olarak kullanıldığı toplulukla uzlaşır.49 

Sembollerin insanları bir amaç doğrultusunda bir araya getirerek birlik ve 

beraberlik içerisinde bulunmalarını sağlama işlevine masonluk gibi topluluklar 

örnek gösterilebilir. Bu tarz topluluklarda sembollerin topluluğun içyapısı için 

önemli işlevlere sahip olduğu bilinmektedir.50 

Annemarie Schimmel, “Dinde Sembolün Fonksiyonu Nedir?” adlı 

çalışmasında aktardığı üzere, 29-31 Temmuz 1954’te Mayans Üniversitesinde 

toplanan Alman din bilginlerinin kongresinde konuşma yapan Prof. Dr. W. 

Hellpach, “Muhtelif muhitlere ait olan sembolların ihtiva ettiği özel bir kuvvet ki, 

insanları, bu sembolün ifade ettiği tasavvuru gerçekleştirmeye teşvik eder” diyerek 

sembolün içinde barındırdığı hakikatin o sembole sahip bireyler arasında 

gerçekleştirilmesi gereken bir amaca dönüştüğünü belirtmektedir. Örneğin bayrak, 

bir yandan üzerinde taşıdığı bir ülkü ve bir fikir ile insanları bir araya getirir ve 

birbirine bağlarken diğer yandan bir sembol olarak kendisine atfedilen aziz hatıralar 

                                                 
47 İlhan Güngören, “Semboller ve Bilim”, Mimar Sinan, Yıl:4, S. 13, s. 102. 
48 Çetin, a.g.m., s. 93. 
49 Mircea Eliade, Dinler Tarihine Giriş, Çev. Lâle Aslan, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2003, s. 426-

428. 
50 Ahmet Örs, “Semboller (Masonlukta)”,  Mimar Sinan, S. 20, İstanbul, 1976,  s. 60. 



23 

 

ve kıymetli duygularla daha derin bir kuvvet kazanmış hatta sihrî bir araç hâline 

gelmiştir.51 

Sembol, toplumsal birlik ve beraberliği sağlama işlevinden başka toplumsal 

değişim ve dönüşümde de önemli bir işleve sahiptir.52 Semboller toplumsal anlaşma 

ve birliktelik, toplumsal dönüşüm ve ilerleme ile ilgili işlevlere bağlı olarak kültürel 

gelişim ve değişimde de rol sahibidirler. İnsanın temel etkinliğinin kavramlaştırma 

ve sembolleştirme olduğunu belirten ve insanı “Sembolik bir hayvan” (Symbolic 

Animal) olarak adlandıran Cassirer, insan kültürünün tüm gelişimini insanın 

özyapısal özellikleri arasında yer alan simgesel düşünme ve simgesel davranış 

özelliklerine dayandırır. “İnsanın Doğası İçin Bir İpucu: Simge (Sembol)” başlıklı 

çalışmasında belirttiği üzere insanın kültürel yaşam biçimlerinin tüm zenginlik ve 

çeşitliliğiyle kavranmasında insan aklı (Us) tek başına yeterli değildir ve insan bu 

sebeple “ussal hayvan” olarak değil “simgeleştiren hayvan” (Animal Symbolicum) 

olarak tanımlanmalıdır. Uygarlık yolunun açılmasının anahtarı da insanı diğer 

canlılardan ayıran bu özelliğidir.53 

Semboller, kültür gelişimi yanı sıra kültür aktarımında da işlevselliğe 

sahiptir. İnsanın simgeleştirme yeteneğine bağlı olarak oluşturduğu bilgi birikimine 

dayanan kültür, semboller aracılığıyla gelecek nesillere aktarılır. Kültürel ortamda 

üretilen semboller, simgelerin aktif olarak kullanıldığı kültüre mesajlar taşır. 

Sembollerin içerisinde barındırdıkları anlamlar, semboller aracılığıyla tüketen 

kültür tarafından anımsanır.54 

Herhangi bir olay, kişi, nesne, davranış; siyasî bir yapının belirli bir unsuru 

olarak üzerinde belirli anlamlar taşıyabilir ve o siyasî grubun ideolojisi 

doğrultusunda işlevini yerine getirebilir. Millî marşlar, bayraklar, belirli kıyafetler 

gibi eldeki parmakların farklı biçimlere sokulmasıyla oluşan el sembolleri de siyasî 

grupların değerlerini, amaç ve hedeflerini yansıtan siyasî unsurlar arasındadır.  

Semboller, üzerinde taşıdığı anlama, işlevlerine, kullanıldığı bağlama göre 

dinî ve dinî olmayan sembol olarak ikiye ayrılır. Bu doğrultuda incelenen 

                                                 
51 Annemarie Schimmel, “Dinde Sembolün Fonksiyonu Nedir?”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. III, S. 3-4, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1954,  s. 67.  
52 Çınar, a.g.b., s. 331. 
53 Ernst Cassirer, İnsan Üstüne Bir Deneme, Çev. Necla Arat, İstanbul, Remzi Kitabevi, 1980, s. 

42-43. 
54 Temren, a.g.m., s. 19-24.  



24 

 

semboller, genellikle üzerinde kutsalın gücünü taşıyan sembollerdir ve herhangi bir 

mekân, kişi, nesne, davranış, kavram, kişi, mekân vd. dinî anlam ve işleve sahip 

olması dolayısıyla dinî sembol olarak kullanılabilir. 

Dinî sembolleri diğer sembollerden ayıran pek çok özellik bulunmaktadır. 

Bu özelliklerden biri, dinî sembolün ilâhî olanı temsil etmesidir. Tillich’in belirttiği 

üzere dinî sembollerin en önemli özelliği, nihâî kaygıya –Tanrı’ya gönderme 

yapmaları ve onu belli bir seviyeye kadar ifade etmeleridir.55 Herhangi bir yöntemle 

iletilemeyen nihaî gerçekliğin modellerini ifade eden dinî semboller, dünyanın 

hemen fark edilmeyen taraflarını açığa vururlar. Nihâî olanı hâlihazırda olanla 

ilişkilendirerek günümüz hayatı üzerine ışık tutarlar.56 Varoluş düzeninde en üstün 

sayılan realiteyle ilişkili olmaları dolayısıyla insanda sevgi, saygı uyandırır ve itaati 

hatırlatırlar.57 Öte yandan din, mistisizm, metafizik gibi alanlarda karşılaşılan dinî 

semboller, bir bütünün parçası olmaları dolayısıyla onun anlaşılmasını sağlar ve 

varlığıyla bütünün bilgisini ifşâ ederler.58 

Mircea Eliade’ye göre dinî sembollerin en önemli özelliği, heterojen 

gerçeklerin bütünlük içerisinde oluşturduğu “sistem” sayesinde dünyanın bütüncül 

bir birlik içerisinde keşfedilmesine imkân vermeleridir. Örneğin, ay sembolü ile 

kozmolojik, antropolojik, spiritüel farklı alanlara ait varlıklar “zaman” kanununa ve 

“devirdaimli oluş” kanununa bağlı olarak benzer bir yapı oluştururlar. Bu yapıya 

göre bu varlıklar sürekli olarak ölümü ve tekrar doğumu yaşamaya mahkûmdurlar. 

Bir başka örnek de kozmogoni, mitoloji, giriş merasimleri, gece suretleri veya 

toprak altında yaşayan hayvanlarda görülen gece ve karanlık sembolüdür.59 

Tek tanrılı dinlere ait dinî kurumların aslî şekillerinin arkaik ve ilkel 

dinlerde yer aldığını belirten Eliade’ye göre, ilkel dinlerde yer alan sembollerin 

işlevlerinin ortaya çıkarılması ile dinlerin yapısı ve muhteviyatı hakkında da bilgi 

sahibi olunabilir.60 

                                                 
55 Tillich, a.g.e., s. 48. 
56 John Ferguson, An İllustrated Encyclopedia of Mysticism and The Mystery Religions, 

London, Thames and Hudson, 1976, s. 184. 
57 Galip Atasağun, “Hıristiyanlığın Tanıtımı, Yorumu ve Kurumsallaşmasında Sembollerin Yeri”, 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 10, 2000, s. 183. 
58 Tokat, a.g.e., s. 12. 
59 Eliade, a.g.m., s. 117.  
60 A.e., s. 105- 106. 



25 

 

Sembollerin çoğunlukla dinî fenomenler olduğunu belirten Eliade, güneş 

sembolü olarak tekeri, ayırt edilmemiş bütünlüğün sembolü olarak kozmogonik 

yumurtayı; çitonik, seksüel veya matem sembolü olarak yılanı dinî sembollere 

örnek olarak göstermiştir.61 İlkel veya tek tanrılı dinlerde, tasavvufî tarikatlarda 

belirli mekânlar, jestler, giysiler, nesneler, şahıslar, objeler dinî sembol olarak 

işlevlere sahiptir. Yahudîlik’te Davud kalkanı, yedi kollu şamdan, ağlama duvarı; 

Hristiyanlık’ta teslis, noel ağacı, vaftiz; İslâmiyet’te oruç, namaz, kıble; 

Mevlevîlik’te kefeni sembolize eden tennure (beyaz kıyafet), mezar taşını ve 

tevhidi sembolize eden sikke (başlık), siyah hırka, post, ney, semâ; Bektaşi 

geleneğinde teslim taşı, tığbent, arakiye, taç, tennure, hırka, kemer, kanberiyye gibi 

yalnızca “meydanda” giyilen özel giysi ve takılar dinî sembollere örnek olarak 

gösterilebilir.62  

Dinî semboller, temsil ettiği anlamları üzerinde taşıdığı sürece işlevlerini 

yerine getirir ve itibara sahip olur. Belirli bir dinî sembolün üzerinde taşıdığı 

anlamlar yok sayılırsa sembolün sadece bir araç olduğu gerçeği unutulur ve 

sembolün anlamlarının unutulmasına bağlı olarak sembolün kendisi ön plana çıkar 

ve amacın unutulması, sadece kendisinin amaç durumuna gelmesiyle sembol 

putlaştırılmış olur.63 Dinî sembollerle ilgili yaygın görülen bu durum el sembolü 

için de geçerlidir. El sembolünün üzerinde taşıdığı anlamlarla olan ilişkisinin ve 

işlevlerini ne düzeyde yerine getirdiğinin bu doğrultuda incelenmesi gerekmektedir. 

 

Sembollerin Tarihselliği/ Güncelliği Meselesi 

 

Belirli bir sembolün farklı zaman ve mekânlarda, aynı anlam ve işlevlerini 

sürdürmeye devam ettirmesine karşın başka bir sembolün anlamlarının zaman 

içerisinde değişmesi, unutulması veya yok olması mümkün olabilir. Bu durum, 

herhangi bir kişi, nesne, davranış, kavram vd. olan her sembol için geçerlidir. Bu 

durumda devrin koşullarının, tarihî ve coğrafî durumunun aydınlatılması sembolün 

anlam ve işlevlerinin saptanması için gereklidir. 

                                                 
61 Eliade, a.g.m., s. 113-115. 
62Ayrıntılı bilgi için bk. Belkıs Temren, “Bektaşi Giyim Kuşamında Kutsal Simgelere Örnekler,” 

Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi, Malberg, 2, 2010, s. 19-34.  
63 Temren, a.g.m., s. 23-24.  



26 

 

Paul Tillich’e göre semboller de canlı varlıklar gibi ortamın koşullarına 

bağlı olarak doğar, büyür ve ölür. Sembollerin ölmesi onların başlangıçta ifade 

buldukları grupta artık karşılık bulamamaları yüzündendir. Örneğin taç sembolü, 

tarihin belirli bir döneminde ortaya çıkmış olup dönemin koşullarının değişmesi 

sebebiyle sembolik anlam ve işlevini yitirmiştir.64 Eliade de sembollerin zaman ve 

mekân boyutuna göre incelenmesi ve bu şekilde farklı kültür ve medeniyetlere ait 

farklı anlamlarının ortaya çıkarılması ile anlam değişikliği, anlam zenginleşmesi ve 

anlam kaybı durumlarının tespit edilebileceğinden bahsetmektedir. Buna göre, 

farklı kültürlere ait anlamların ortaya çıkarılmasıyla o kültürün yapısı, ruhu ve o 

kültürü diğer kültürlerden ayıran özellikleri de ortaya çıkarılabilir. Eliade, sembol 

ve sembollerin tarihselliğiyle ilgili örnekler verir. At ehlileştirilmesiyle birlikte bir 

ölüm sembolü olarak ortaya çıkmıştır. Ziraatin keşfedilmesiyle birlikte bel küreği 

de erkek tenasül uzvuyla (phallus) ilişkilendirilerek cinsel bir sembole 

dönüşmüştür.65  

Tarihî gelişmeler her sembol üzerinde değişiklik yaratmayabilir. Örneğin 

arkaik ve evrensel sembollerin yapısı tarihî ve coğrafî değişikliklerle kolay kolay 

değişmez. Evrensel semboller, yapısında temel anlamları her zaman taşıyan 

sembollerdir. Hazırlamış olduğumuz tez çalışmasında sembollerin tarihsellik ve 

güncelliği meselesine göre el sembolünün yapısındaki hangi temel anlamları 

koruduğu ve buna göre ne derece evrensel bir sembol olduğu ve farklı tarihî 

durumlara bağlı olarak temsil ettiği anlamlarda ve işlevlerinde hangi değişikliklerin 

görüldüğü tartışılacaktır.  

 

Sembol- Mit- Ritüel İlişkisi  

 

Sembolle aralarında sıkı bir ilişki olan iki unsur mit ve ritüel olup sembol- 

mit, sembol- ritüel ve sembol-mit-ritüel ilişkisi; sembollerin hangi bağlamda ve 

hangi amaçla kullanıldığı, hangi anlamları üzerinde taşıdığı konusunda ele alınması 

gereken hususlardır. Bu bilgilere dayanılarak tezin ilgili bölümlerinde kutsal el 

sembolünün somut bir unsur olarak ifade ettiği anlamlar, el sembolüne atfedilen 

                                                 
64 Tillich, a.g.e., s. 46. 
65 Eliade, a.g.m., s. 111- 122. 



27 

 

mitolojik anlatılar, elin sembolik bir anlama ve işleve sahip olarak yer aldığı belirli 

ritüeller irdelenecektir. Bu şekilde el sembolünün farklı din ve kültürlere özgü 

anlamlarının ve işlevlerinin ortaya konulması ve elin sembolik anlamlarının temel, 

değişmeyen ve evrensel taraflarının ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır.   

 

Sembol-Mit İlişkisi  

 

Sembol ve insanoğlunun kutsal ile olan bağını ortaya koyan mit66 arasında 

güçlü bir ilişki bulunmaktadır. Kutsal bir öykünün anlatıldığı, olayların “başlangıç” 

denilen, masallara özgü en eski zamanlarda doğaüstü varlıklar tarafından 

gerçekleştirildiği anlatılar olan mitlerde evren, insan, insan davranışı veya kutsal 

olduğuna inanılan bir mekân, bir bitki gibi herhangi bir unsurun nasıl yaratıldığı, 

yaşama geçtiği anlatılır. Mitler, insanın bugünkü durumunu yani ölümlü, cinsiyetli, 

kültür sahibi olma gibi özelliklerini ne şekilde edindiğinin bir açıklamasıdır.67  

Fuzuli Bayat’ın ifade ettiği üzere, insan düşüncesinde var olan imgelerin 

sembollere dönüşmesi ve sözel şekilde icra edilen metinle birleşmesiyle mit denilen 

sözel anlatı formları oluşmuştur. Diğer taraftan insanın dünyayı algılaması, 

biçimlendirmesi ve sembolleştirmesi de mitler aracılığıyla gerçekleşmektedir.68 

İçerisinde sembolik anlam ve güce sahip tanrılar, kötü ruhlar, insanlar, bitkiler, 

hayvanlar ve nesneler yer alan mitler ile semboller, sözel bir anlatı formunda 

kaynaşmış bir şekilde bulunurlar. Dolayısıyla semboller ile mitleri birbirinden ayırt 

etmek zordur.69 Mitlerde geçmişe ait sırlar, evrensel bilgiler sembolik bir dil ve 

üslûp ile anlatılmaktadır.70 Mitolojide yer alan sembolik dil; gizli bilgi, imge, 

                                                 
66 Sözel bir anlatı formu olan mitolojinin yaşayan, davranışa dayalı boyutunu ritüeller; görsel 

boyutunu ise maddî kültür abidelerinde yer alan tasvirler oluşturur. Fuzuli Bayat, Türk Mitolojik 

Sistemi 1: Ontolojik ve Epistemolojik Bağlamda Türk Mitolojisi, 3. bs., Ankara, Ötüken 

Neşriyat, 2007, s. 16; Mitin ait olduğu toplumda pek çok işlevi bulunmaktadır. Mit, ilkel kültürlerde 

bir inanç ifadesi olarak o inancın şifrelerini taşımak, toplumun ahlaki değerlerini koruyup daha da 

sağlamlaştırmak, ritüellerin sürekliliğini sağlamak, inancın pratik kuralları için bir örnek oluşturmak 

gibi işlevlere sahiptir. Bronislaw Malinowski, Büyü, Bilim ve Din, Çev. Saadet Özkal, İstanbul, 

Kabalcı Yayınevi, 2014, s. 105. 
67 Mircea Eliade, Mitlerin Özellikleri, Çev. Sema Rifat, 2. bs., İstanbul, Om Yayınevi, 2001, s. 15-

16. 
68 Bayat, a.g.e.,  s. 17. 
69 “Symbolism and Iconography, Religious”, Encyclopedia Britannica, Macropedia: Knowledge 

in Depth, C. 17, Chicago, Encyclopaedia Britannica,1979, s. 902- 903. 
70 Fuzuli Bayat, Mitolojiye Giriş, 5. bs., İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2016, s. 14. 



28 

 

işaretlerle birlikte mitolojik sistemin ana konusunu oluşturan makro-kozmos olan 

dünya ile mikro-kozmos olan insan arasındaki ilişkinin bir modeli olan “dünya 

modeli”ni anlatır.71 

Sembol ve mit arasındaki ilişki, sembollerin kaynağının insan zihnine ait 

bilinçdışı olduğunu öne süren Psikanalitik kuram ve Analitik Psikoloji kuramı 

temsilcileri tarafından da çalışılmıştır. Sigmund Freud, Carl Gustav Jung, Erich 

Fromm gibi Psikanalitik kuram temsilcilerine göre rüyalar gibi mitler ve masallar 

da insanın bilinçdışından kaynaklanan sembollerin açığa çıktığı başlıca alanlardır.72 

Bilinçdışı kaynaklı ve ilkel dürtü ve arzularla ilişkili sembollerin, rüyaların 

yanı sıra folklorda, popüler mitlerde, söylencelerde, lengüistik deyimlerde, 

atasözlerinde ve güncel esprilerde yer aldığını öne süren Freud, sembolleri kadınsı 

ve erkeksi olarak ikiye ayırmıştır. Çomak, ağaç gövdesi, şemsiye, bıçak, kama, 

mızrak gibi sembolleri erkeklik ile ilgili semboller; kutu, sandık, dolap, fırın, oda 

gibi sembolleri de kadınla ilgili dişil semboller olarak sınıflandırmıştır.73
 

Psikanalitik kuram temsilcisi ve Analitik Psikoloji’nin kurucusu olan Carl 

Gustav Jung da Sigmund Freud gibi bilinç ve bilinçdışı üzerine çalışmalar 

yapmıştır. Fakat Jung, bilinçdışını “bireysel bilinçdışı” ve “kolektif bilinçdışı” 

olarak ikiye ayırmış ve bireysel bilinçdışından daha fazla “insan psişesinde 

insanlığın ortak psikolojik mirasını içeren ve ileten bir kısım” olarak tanımladığı 

kolektif bilinçdışı üzerinde çalışmalarını gerçekleştirmiştir.74 Jung’a göre kolektif 

bilinçdışı/ bilinçaltı kavramı din, dil, ırk ayrımı olmaksızın bütün insanların sahip 

olduğu, en eski zamanlardan kalan, atalarının deneyimlerini barındıran ve genetik 

miras yoluyla kendilerine miras kalan birikimi ifade etmektedir. 

Kolektif bilinçdışının daha çok mitler, efsaneler, masallar ve rüyalarda yer 

alan semboller aracılığıyla ortaya çıktığını belirten Jung, çalışmalarının odağına 

sembolü yerleştirmiş ve yaptığı çalışmalar neticesinde “Arketip” kavramını 

geliştirmiştir. Anima, Animus, Persona, Gölge, Yaşlı Bilge Adam, Büyükanne 

arketipleri üzerinde çalışmalar yapan Jung, bu arketiplerin bireysel bilinçdışından 

                                                 
71 Bayat, Türk Mitolojik Sistemi 1: Ontolojik ve Epistemolojik Bağlamda Türk Mitolojisi, s. 

28-29. 
72 Çetin, a.g.m., s. 87. 
73 Sigmund Freud, Düşlerin Yorumu II, Çev. Emre Kapkın, 2. bs., İstanbul, Payel Yayıncılık, 

1996, s.81-86.  
74 Jung, a.g.e., s. 103. 



29 

 

değil kolektif bilinçdışından kaynaklandığını ve bütün insanlarda bulunması 

dolayısıyla evrensel nitelikte olduğunu öne sürmüştür.75 Jung, “Hemen hemen 

yeryüzünün her köşesindeki mitlerin parçalarını oluşturan kolektif nitelikteki 

şekiller ve imgeler ve aynı zamanda da bilinçdışı kökenli bireysel ürünler” olarak 

tanımladığı arketiplerin sadece gelenekler ve göç yoluyla değil aynı zamanda soya 

çekim yoluyla kuşaktan kuşağa aktarıldığını belirtir.76 

Jung’a göre bir kelime veya bir imaj; bilinçdışından kaynaklanmasına, 

üzerinde ilk bakışta görülenden daha fazla anlam barındırmasına ve insan idraki 

dışında kalması sebebiyle her zaman açıklanmayan bir tarafının bulunmasına bağlı 

olarak sembolik bir özelliğe sahip olur.77 Jung, sembolleri doğal semboller ve 

kültürel semboller olmak üzere ikiye ayırmıştır. Psişenin bilinçdışı içeriklerinden 

çıkan ve temel arketipsel imgelerin varyasyonları olan sembolleri doğal semboller 

olarak tanımlamış ve bu sembollerin arkaik köklerinin en eski kayıtlara ve ilkel 

topluluklara ait imgelere ve düşüncelere kadar uzandığına dikkat çekmiştir. Bir 

zamanlar “ebedî gerçeği” ifade eden hatta birçok dinde hala kullanılmakta olan 

sembolleri ise kültürel semboller olarak adlandırmış ve bu sembollerin uygar 

toplumlar tarafından kabul edilen kolektif imgeler haline gelene kadar pek çok 

dönüşüm geçirmiş olmalarına karşın orijinal gizemlerini veya büyülerini hala 

korumakta olduklarını belirtmiştir.78 

Psikanalitik kuramcılar arasında yer alan Erich Fromm da çalışmalarında 

sembollerle ilgilenmiş ve sembollerin kaynağı olarak, geçmişin tecrübelerini 

barındıran bir depo kabul ettiği bilinçdışını göstermiştir. Fromm da Freud ve Jung 

gibi sembolik bir dile sahip olduğunu belirttiği mitler, masallar ve rüyaları 

incelemiş; rüyalar gibi mitlerin de içerik ve biçim bakımından birbirlerine 

benzediğini ve içlerinde geçmişe ait bilgelikler ve özdeyişler barındırdıklarını 

belirtmiştir.79 

                                                 
75 Ayrıntılı bilgi için bk. Carl G. Jung, Dört Arketip, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, 5. bs., İstanbul, 

Metis Yayıncılık, 2015; Frieda Fordham, Jung Psikolojisinin Ana Hatları, Çev. Aslan Yalçıner, 9. 

bs., İstanbul, Say Yayınları, 2015. 
76 Carl Gustav Jung,  Psikoloji ve Din, Çev. Raziye Karabey, Okyanus Yayıncılık, 1998. s. 57.  
77 Jung, İnsan ve Sembolleri, s. 16-17.  
78 A.e., s. 89. 
79 Ayrıntılı bilgi için bk. Fromm, Rüyalar Masallar Mitoslar (Sembol Dilinin Çözümlenmesi), 

b.a.   



30 

 

Sonuç olarak sembollerin kaynağının bilinçdışı olduğunu öne süren 

Psikanalitik kuram temsilcileri sembolle olan ilişkisi dolayısıyla mit, masal gibi 

anlatılarla ilgilenmişlerdir. Özellikle Carl G. Jung, folklorla, mitolojiyle ilgili 

sembolleri “kolektif bilinçdışı” olarak adlandırdığı kaynakla ilişkilendirmiş ve bu 

sembollerin evrensel ve arkaik olma özelliklerine dikkat çekmiştir. 

 

Sembol-Ritüel İlişkisi 

 

Sembolün ilişkili olduğu bir diğer unsur ise ritüeldir. Farklı toplumlara ait 

belirli ritüeller incelendiğinde sembollerin ritüel ile bütünleşik ve girift bir ilişkiye 

sahip olduğu görülür. Mitler, dinsel inançlar gibi semboller de dinin kavramsal 

boyutuyla ilişkili olmalarına rağmen dinin davranışsal boyutunda yer alan dinsel 

faaliyetleri yönlendirip onlara ilham verebilir.80 

Soyut bir kavram, somut bir nesne, belirli bir davranış olarak ritüellerde pek 

çok sembolün yer aldığı görülür. Belkıs Temren, ritüellerde yer alan simgeleri üç 

grupta sınıflandırmış ve her bir simge grubuna Bektaşî ritüellerinde yer alan 

simgelerden örnekler vermiştir. Bu sınıflandırmaya göre aşk; tevella-teberra; An-ı 

daîm; eline, diline, beline sahip olmak gibi kavramsal simgeler veya simgesel 

kalıplar, soyut simgeler; Bektaşilik’te görülen teslim taşı, taç, tığbent, hırka, 

tennure, post, taht-ı Muhammedî gibi elle tutulup gözle görülen nesneler, somut 

simgeler; peymançe durmak, semah, namaz, niyaz gibi simgeleşmiş davranış 

kalıpları ise davranış simgeleri arasında yer almaktadır.81 

Ritüellerde yer alan her sembolün üzerinde taşıdığına inanılan anlamları 

bulunmaktadır. Semboller, bu sembolik anlamlarla birlikte ritüellerde işlevlerini 

yerine getirirler. Örneğin sırra erme ritüelinde yer alan simgeler; bitki, hayvan, dağ, 

orman, yıldızlar ve manevi dünya, ataların ruhu, ışıklı ruhlar, yer altı dünyası 

varlıkları ile iletişime geçilmesini sağlama işlevlerine sahiptir.82  

Eliade, özellikle çok şekilli giriş (inisiyasyon) ritüellerinde görülen 

sembollerin ayrı ayrı morfolojik, tarihî boyutuyla irdelenmesi ve bu sembollerin 

oluşmasına imkân veren existansiyal durumun aydınlatılması gerektiğini ifade 

                                                 
80 Catherine Bell, Ritual Theory, Ritual Practice, New York, Oxford University Press, 2009, s.1 9 
81 Temren, a.g.m., s. 20. 
82 Bayat, a.g.e., s. 16. 



31 

 

eder.83 Sembolik unsurlarla ve sembolik ifadelerle dolu olan ritüeller içerisinde 

geçiş ritüelleri84 tezin bölümleri dikkate alındığında el sembolünün yoğun olarak 

kullanıldığı ritüeller olup bu ritüellerde yer alan el sembolünün yapısal, işlevsel, 

bağlamsal bakımdan incelenmesi ile el sembolünün kullanım amacının ve temsil 

ettiği anlamların ortaya konulması mümkün olabilir. 

Görüldüğü üzere, sembolün hem mit hem de ritüelle sıkı bir ilişkisi 

bulunmaktadır. Farklı kültür ve uygarlıklarda mit-sembol- ritüel ilişkisine dayanan 

pek çok inanış ve uygulama mevcuttur. Tezde elin sembolik anlam ve işlevleriyle 

yer aldığı örnek inanış ve uygulamalar incelendiğinde elin bir sembol olarak mit ve 

ritüelle olan ilişkisini ortaya koymak mümkün olabilir. Örneğin, tarih öncesi 

çağlarda ayinler eşliğinde mağara duvarlarına bırakılan el izleri etrafında gelişen 

inanış ve uygulamalar, sağ el ve sol elin kutsallık boyutunu gözler önüne seren 

inanış ve uygulamalar, Pençe-i âl-i abâ, Fatma Ana eli vd. adlar altında itibar gören 

el şeklindeki somut ve görsel nesneler etrafında gelişen anlatılar ve bu nesnelerin 

kullanıldığı belirli ritüeller diğer dinî semboller gibi el sembolünün de mit ve 

ritüelle olan ilişkisini ortaya koyan örneklerdir. 

 

 

 

 

                                                 
83 Eliade, a.g.m. s. 113-114. 
84 Geçiş Ritleri kavramı, ünlü Fransız etnografyacısı ve folklorcusu Arnold Van Gennep (1873- 

1957) tarafından etnolojiye sokulmuştur. (The Rites of Passage) Geçiş ritleri insan hayatının doğum, 

ergenlik, evlenme, ölüm gibi önemli geçiş dönemlerinde uygulanan dinsel- büyüsel âdetleri kapsar. 

Bu dönemlerde insanların tehlikeli bir süreçten geçtiğine ve zararlı dış etkenlere maruz 

kalabileceğine inanılır. Bu zararları önlemek ve yeni oluşan durumu kutlamak için çeşitli dinsel-

büyüsel inanış ve uygulamalara başvurulur. Sedat Veyis Örnek, Etnoloji Sözlüğü, Ankara, Ankara 

Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Yayınları, 1971, s. 93; “Ritüellerin Oluşum Süreci” 

adlı çalışmasında Honko ise ritleri Geçiş Ritleri (İnsanın yaşamında açılan yeni bir dönemi 

vurgulayan ritler),Takvimsel Ritler, Kriz Ritleri olarak üç başlık altında sınıflandırmıştır. Kişilerin 

bir statüden diğer statüye geçtikleri toplum tarafından organize edilen geleneksel ritüeller olarak 

tanımladığı geçiş ritleri içerisinde yer alan “Üyeliğe kabul ritleri”ni de kendi içerisinde şu şekilde 

sınıflandırmıştır: 1) Yaş grubu üyeliğe kabulü; kişilerin yetişkin hâle gelip nitelikli hâle geldikleri 

aşama 2) Gizli kabul: Gizli toplum, kültün ya da gizemli bir grubun, mesleğin üyesi olma. 3) 

Meslekî kabul: Özellikle birkaç kişiyle alakalı olan bir durum olan, yüksek bir mesleğe politika ya 

da dinî statü gibi mesleklere dâhil olma. Honko, geçiş ritlerine kişinin hayatında sadece bir kez sahip 

olacağını, bu ritin bir daha tekrar edilemeyeceğini ve kişinin durumunda değişiklik meydana 

getireceğini öne sürerek geçiş ritüellerinin kişi merkezli olduğunu belirtir. Lauri Honko, “Ritüellerin 

Oluşum Süreci”, Çev. Ruhi Ersoy, Milli Folklor, Yıl:18, C. 9, S. 69, Bahar, 2006, s. 131-132. 



32 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN BEDENİ SEMBOLİZMİ VE EL 

 

1.1. İnsan Bedeni Sembolizmi 

 

Bedensel bir uzuv olan elin sembolik anlam ve işlevlerinin ortaya 

konulmasından önce insan bedeninin sembolik anlam ve işlevlerinin ele alınması 

gerekmektedir. Sadece el değil bedenin diğer uzuvlarıyla ilgili gerçekleştirilecek 

çalışmalar için insan bedenine ait sembolizm önem arz etmektedir. 

İnsan bedeni85; Tıp, Biyoloji, Teoloji, Metafizik, Sosyoloji başta olmak 

üzere pek çok bilim dalının çalışma odağında yer almaktadır. Bu bilim dallarından 

her biri kendi konuları ve yöntemlerine göre bedeni incelemektedir.  

Sosyal bilimler tarafından uzun süre ihmal edilen beden, 1980’li yıllardan 

itibaren önemli bir sosyolojik tartışma konusu olmuştur.86 Klasik Sosyoloji, 

toplumsal eylemleriyle ve kültür yaratma yetisiyle insanı, bedensiz bir toplumsal 

özne olarak kabul etmiş ve bedeni tıp, biyoloji gibi doğa bilimlerinin inceleme alanı 

içerisine dâhil etmiştir. Zaman içerisinde bedenin toplumsal olay ve olguların 

yaratılması, taşınması ve aktarılmasındaki rolünün farkına varılmış ve beden 

sosyolojisi üzerine çalışmalar gerçekleştirilmeye başlanmıştır.87 

Beden sosyolojisine göre beden, toplum tarafından işlenmesi, eğitilmesi, 

yetiştirilmesi, değiştirilmesine bağlı olarak toplumsal ilişkilerin, toplumsal yapının 

ve kurumların en önemli unsurları arasında yer alır ve biyolojik varlığının yanı sıra 

toplumsal bir beden olarak rol oynar. Buna bağlı olarak, bedenlerin toplumsal 

                                                 
85 İnsanın maddî varlığının ifadesi olarak insan bedeni veya insan vücudunun normal şeklini, 

yapısını; vücudu oluşturan organları ve bu organlar arasındaki yapısal, görevsel ilişkileri inceleyen 

İnsan Anatomisi bilim dalıdır. Baş, boyun; Göğüs, karın, leğen, sırttan oluşan Gövde; Omuz, kol, 

önkol, el; kaba et bölgesi, kalça, uyluk, bacak, ayaktan oluşan taraflar ve ekstremitelerden oluşan 

bölümlerden oluşan insan vücudunun başlıca fonksiyonları, dış ortamda hareket (Uzayda yer 

değiştirme), iç taşıma, hammadde alımı (besinler ve oksijen), artık maddelerin uzaklaştırılması, dış 

ortam şartlarına karşı koruma, dış dünya ve iç dünya ile iletişim ve üremedir. Bu fonksiyonları 

yerine getiren ise insan vücuduna ait belirli sistemlerdir. Ayrıntılı bilgi için bk. N. Şimşek Cankur, 

“Anatomi Giriş ve Temel Kavramlar”, Sistematik Anatomi, Ed. Figen Gövsa Gökmen, İzmir, 

Güven Kitabevi, 2003, s. 1; Mehmet Yıldırım, İnsan Anatomisi, 7. bs., İstanbul, Nobel Tıp 

Kitabevleri, 2015, s. 1-12.  
86 Zülküf Kara, “Beden Sosyolojisinden Ölüm Sosyolojisine: İnterdisipliner Bir Yaklaşım”, Beden 

Sosyolojisi, Ed. Kadir Canatan, İstanbul, Açılımkitap, 2011, s. 24. 
87 Orhan Bingöl, “Bedenin Sosyolojisi: Nasıl? Niçin?”, Mavi Atlas,  C. 5, S. 1, 2017, s. 89-90. 



33 

 

varlığı ile ortaya çıkan inançlar, eğitim, toplumsal cinsiyet veya sosyal davranışlar 

gibi konular beden sosyolojisinin ele aldığı başlıca konular haline gelmiştir.88 

Belirli toplumsal etkenler dışında, ait olunan grupların norm ve değerlerinin 

de etkisinde bulunan beden89 biyolojik bir varlık olmanın dışında belirli ritüeller 

içerisinde gerçekleştirilen bedeni boyamak, kesmek, delmek; beden üzerinde 

biçimsel bozukluklar yaratmak gibi işlemlerle bir takım işaret ve sembollerin 

taşıyıcılığını yapmakta ve kişinin toplum içerisindeki konumunu ortaya 

koymaktadır.90 

İnsan bedeni anatomik yapısı itibariyle modern tıp tarafından incelenmesi 

yanında toplumsal bir unsur olarak sosyolojik bir çalışma konusu haline gelmiştir. 

Öte yandan dünya üzerinde neredeyse tüm din ve inanç sistemlerine ait inanış ve 

uygulamalarda beden, bir bütün olarak veya farklı unsur ve uzuvlarıyla yer 

almaktadır.  

İnsan bedeni ve bedensel uzuvlarıyla ilgili inanışları ve uygulamaları 

inceleyen pek çok yerli ve yabancı çalışma bulunmaktadır. Örneğin, Encyclopedia 

of Religion adlı ansiklopedi içerisinde yer alan “Human Body: Myths and 

Symbolism” maddesi insan bedeninin mitoloji ve sembolizmdeki yerini tespit 

etmek ve insan bedeni ile ilgili kültürel bir bakış açısı sunmak amacıyla kaleme 

alınmıştır. Bu makalede, insan bedeni ile ilgili dünya üzerindeki farklı din ve inanış 

sistemlerine ait inanış ve uygulamalar yer almaktadır. Beden ve ruh ikiliği, evrensel 

bir inanış olarak insan bedeni ve evren özdeşliği ve bu özdeşliğe bağlı olarak insan 

bedeni ve bedenin farklı uzuvlarının evrensel karşılıkları, bedenin yaratılışı ile ilgili 

inanışlar ve anlatılar, bedensel uzuvların toplum yapısındaki karşılıkları ve bedenin 

sağ ve sol taraflarının kutsallık boyutu çalışmada yer alan konulardır.91 

 İnsan bedeninin sembolik anlamları konusunda bilgiler içeren bir başka 

kaynak ise, Adrian Frutiger’e ait Signs and Symbols: Their Design and Meaning 

adlı çalışmadır. İnsan bedeninin stilize edilerek bir sembol olarak kullanıldığının 

belirtildiği çalışmada haç işareti gibi pek çok sembolün temelinde insan bedeni 

                                                 
88 Bingöl, a.g.m., s. 88.  
89 Anthony Giddens, Sosyoloji, Yay. Haz. Cemal Güzel, İstanbul, Kırmızı Yayınları, 2012, s. 296. 
90 Kara, a.g.m., s. 23.  
91 Bruce Lincoln, “Human Body: Myths and Symbolism”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay 

Jones, 2.nd ed., C. 6, Detroit, Thomson Gale, 2005, s. 4158- 4163. 



34 

 

olduğu belirtilmiştir. Sadece insan bedeni değil aynı zamanda el, ayak, yüz, cinsel 

organlar gibi bedensel uzuvların da sembolik anlam ve işlevleriyle yer aldığı din ve 

inanç sistemlerinden örnekler görselleriyle birlikte yer almaktadır.92 

Yabancı kaynakların yanı sıra yerli kaynaklarda da insan bedeni ve bedensel 

unsurlarıyla ilgili inanış ve uygulamalar yer almaktadır. Örneğin Pertev Naili 

Boratav,  100 Soruda Türk Folkloru (İnanışlar. Töre ve Törenler, Oyunlar) adlı 

çalışmasının bir bölümünü “İnsan ve İnsan Vücudu ile İlgili Olarak Nelere 

İnanılır?” başlığı altında bu konuya ayırmıştır. Boratav, insan ve insan vücudu ile 

ilgili inanışlarla ilgili örneklere yer vermiştir. İnsanın yaradılışı ile ilgili inanışlar, 

vücudun çeşitli parçalarının, yönlerinin, iç ve dış uzuvlarının nitelikleri ile bedensel 

ve ruhsal güçler, yetenekler (Eli büyük olan bahtlı olur gibi) arasındaki ilişkilerine 

ait düşüncelerin eski hekimlik, anatomi, fizyoloji, physiognomonie, psikoloji 

bilginlerinden serpintiler olduklarını ve zaman içerisinde kalıplaşarak inanç 

biçimine dönüştüklerini ileri sürmüştür. Bu bölüm içerisinde ayrıca vücudun bir 

parçası üzerinde yapılacak işlemin bütün vücudu etkileyeceği inanışa bağlı olarak 

ortaya çıkan bazı büyülük işlemlerden, bedensel uzuvlar üzerindeki değişikliklerin 

gelecekle ilgili haber almada oynadığı rolden, insan ve evren özdeşliğinden, 

vücudun sağ ve sol tarafları ile ilgili inanış ve uygulamalardan da bahsedilmiştir.93  

Din ve inanç sistemlerinde yer alan bedenle ilgili inanış ve uygulamaların 

incelenmesinde Folklorun bir alt dalı olan Beden Folkloru alanında gerçekleştirilen 

çalışmalar önem arz etmektedir.   

Beden Folkloru (Bodylore) terimi, ilk kez Katherine Young tarafından 

Amerikan Folklor Derneğinin (American Folklore Society) 1989’de folklorda bir 

araştırma konusu olarak bedenin durumu üzerine gerçekleştirdiği toplantıda 

önerilmiştir. Young tarafından “Kişilikle ilgili kültürel yapılanmaları oluşturan 

düşünme, konuşma ve hareket etme biçimleri” ve “Beden folklorunun bu türden 

bedensel duruşlarla bunların simgesel anlamlarını araştıran alanın da adı” olarak 

                                                 
92 Frutiger, Adrian, Signs and Symbols: Their Design and Meaning, New York, Van Nostrand 

Reinhold, 1989, s. 257- 259.  
93 Pertev Naili Boratav, 100 Soruda Türk Folkloru ( İnanışlar. Töre ve Törenler. Oyunlar) 2. 

bs., İstanbul, Gerçek Yayınevi, 1984, s. 24-27.   



35 

 

tanımlanan Beden Folkloru, bedenle ilgili çeşitli konularda yapılmış bir dizi folklor 

çalışmasıyla folklorun bir alt dalı haline gelmiştir.94 

İnsanın fiziksel biçiminde kültürel amaçlı yapılan tüm değişiklikleri ifade 

eden Beden Folkloru’nda kıyafet, süs, kına, bedenin boyaması, dövme, çeşitli 

bedensel yazılar; kulak, dil, kaş gibi vücudun belirli yerlerinde gerçekleştirilen 

piercing uygulamaları; traş, yolma, kesme, kırpma gibi saçla ve kıllarla ilgili 

işlemler; kozmetik ve hatta plastik cerrahi gibi konular yer almaktadır.95 Bu 

işlemlere bağlı olarak beden kültürel bir unsura dönüşmekte ve bedene yazılmış bir 

kültür ortaya çıkmaktadır. Öte yandan Amerikan folklorunda beden; hareket 

çözümlemelerinde, toplumsal cinsiyet çalışmalarında, kozmolojik sistemler, 

yaratılış mitleri, giyinme, yemek, davranışlar ve başka birçok konunun 

araştırılmasında çalışılmıştır.96 

Kapsamı konusunda edinilen bilgilere bağlı olarak Beden Folkloru’nun 

inceleme alanına giren beden ve bedensel uzuvlarla ilgili pek çok inanış ve 

uygulama bulunmaktadır. Bir bütün olarak insan bedeninin sembolizmi, insan-

evren özdeşliği; kan, tükürük, saç, diş, göz, el, kol, ayak gibi bedensel unsurlar ve 

uzuvlarla ilgili inanış ve uygulamalar, bu unsur ve uzuvların dinlere ait ibadet 

biçimlerinde ne şekilde rol oynadıkları ve sahip oldukları anlamları ve işlevleri; 

mitoloji, efsane, hikâye gibi anlatılar, atasözü ve deyimler gibi edebî ürünlerde, 

halı- kilim dokumacılığı, sünnet geleneği, mezar taşlarındaki sembolik anlamları ve 

işlevleri Beden Folkloru kapsamında ele alınacak başlıca konulardır. Beden ve 

bedensel unsurların sembolik anlam ve işlevlerini ortaya koyan inanış ve 

uygulamaların yanı sıra bedenin kültürel bir mekân olarak da kullanılması ile ilgili 

örnek uygulamalar bulunmaktadır. Örneğin, parmaklara takılan yüzük, yüze takılan 

                                                 
94 Katherine Young, “Beden Folkloru”, Çev. Serpil Cengiz, Halkbiliminde Kuramlar ve 

Yaklaşımlar, Haz. Gülin Ö. Eker, Metin Ekici, M. Öcal Oğuz, Nebi Özdemir, Ankara, Milli Folklor 

Yayınları, 2003, s. 437; Bodylore, Ed. Katherine Young, Knoxville, University of Tennessee, 1993; 

The Journal of American Folklore: Bodylore Özel Sayı, Ed. Katherine Young, Barbara Babcock, 

Vol. 107, No: 423, 1994, s. 1-196; Katherine Young “Bodylore”, American Folklore An 

Encyclopedia, Ed. Jan Harold Brunvard, New York, Garland Publishing, 1996, s. 197-201; 

Katherine Young, “Whose Body? An Introduction to Bodylore”, The Journal of American 

Folklore, V.107, No: 423, 1994, s. 3-8, (Çevrimiçi) https://www.jstor.org/stable/541069, 

05.03.2019. 
95 Linda S. Watts, “Bodylore”, Encyclopedia of American Folklore, New York, Facts on File, 

2007, s. 42.  
96 Young, “Beden Folkloru”, s. 438-441.  

https://www.jstor.org/stable/541069


36 

 

maske, bedene giyilen kıyafet, vücudun çeşitli yerlerine yapılan dövme, kına gibi 

geleneksel uygulamalar, vücudun kültürel ve sembolik unsurların mekânı olduğunu 

göstermektedir.  

Diğer pek çok sembol gibi insan bedeni ve bedensel uzuvlarıyla ilgili 

semboller de üzerlerinde taşıdıkları anlamlar ve yerine getirdikleri işlevler ile 

toplumun kültürel birikiminin oluşmasında, aktarılmasında önemli rol 

oynamaktadır. Toplumun değerleri, bakış açısı, kutsal anlayışı ve sosyolojisi 

yanında sahip olduğu evrensel değerler hakkında da bilgi verirler. Bu doğrultuda 

dünyada ve Türkiye’de bedenin sembolik önemi hakkında gerçekleştirilen pek çok 

çalışma bulunmaktadır. Beden ve bedensel unsurlarla ilgili inanış ve uygulamaları 

doğrudan konu edinen çalışmalar olduğu gibi Beden Folkloru’na bağlı olarak beden 

ve bedensel unsurların sembolizmini inceleyen çalışmalar da mevcuttur.  

2007 yılında Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırma ve Uygulama 

Merkezi tarafından “Türk Kültüründe Beden Uluslararası Sempozyumu” 

düzenlenmiştir.97 2009 yılında Emine Gürsoy Naskali ve Aylin Koç tarafından 

yayına hazırlanmış olan Beden Kitabı98 geleceği tahmin, karakter analizi, kutsal 

dans ve beden ilişkisi, halk anlatılarında beden gibi çeşitli konulara bağlı olarak 

kaleme alınmış beden ve bedensel uzuvlarla ilgili makaleleri içermektedir: Aslı 

Büyükokutan, “Kadın Bedeni Üzerine Yorumlar Dalaman (Muğla) Örneği,” s.7-28; 

Bilal Aktan, “Manzum Kıyafetnâmelere Göre Beden ve Kişilik,” s.73-84; Metin 

Eke, “Semahlardaki Bedensel Figürler”, s. 125- 130;  Mehmet Aça, “Mitten 

Destana Beden,” s. 133-156; Ali Duymaz, “Oğuz Kağan’dan Dede Korkut’a 

Kahramanların Beden Tasvirlerinin Sembolik Anlamları,” s. 157-172; Feyzi 

Çimen, “Alpamış Destanındaki Alpamış’la İlgili Beden Tasvirleri,” s. 173-180; 

Muharrem Kaya, “Destandan Halk Hikâyesine Beden Tasvirleri,” s.201-213. 

Beden sembolü ve bedensel unsurlara ait sembolleri konu edinen daha pek 

çok çalışma mevcut olmakla birlikte yakın zamanda gerçekleştirilen bazı 

çalışmalarda bu sembollerin Beden Folkloru’na bağlı olarak irdelendiği görülür.  

Selcan Gürçayır tarafından yazılan “Çağdaş Kentte Beden Folkloru” adlı yüksek 

                                                 
97 Türk Kültüründe Beden Uluslararası Sempozyumu 04-05 Nisan 2007, İstanbul, Marmara 

Üniversitesi Türkiyat Araştırma ve Uygulama Merkezi. (Çevrimiçi), https://www.antropoloji.net/, 

30.04.2019. 
98 Beden Kitabı, Ed. Emine Gürsoy Naskali, Aylin Koç, İstanbul, Kitabevi, 2009. 

https://www.antropoloji.net/


37 

 

lisans tezi Beden Folkloru kapsamında beden dilini oluşturan jest ve mimiklerle 

ilgili bir analiz çalışmasıdır. Çalışmada jestlerin ve mimiklerin; kültürler arası 

iletişim, internetle iletişim, siyaset, reklamcılık, grup folkloru, törenler, sinema ve 

tiyatro alanlarındaki örneklerinden yola çıkılarak kent yaşamındaki yansımaları 

üzerinde değerlendirmelerde bulunulmuştur.99 Selçuk Kürşad Koca’ya ait “Türk 

Kültüründe Sembollerin Dili”  adlı doktora tez çalışmasının “Türk Kültüründe 

İnsan Bedeni ve Sembol” alt başlığı altında Türk kültüründe bedenin sembolik 

kullanımları Beden Folkloru kapsamı içerisinde irdelenmiştir. Bedenin bir bütün 

olarak veya el, göz, kalp, ayak gibi bedensel uzuvlar olarak yer aldığı doğum, 

evlenme, ölüm gibi geçiş törenleri, halı ve kilim dokumacılığı, ibadet şekilleri gibi 

Halk Bilimi içerisinde yer alan neredeyse tüm alanlarda incelemelerde bulunulmuş 

ve örnek inanış ve uygulamalara yer verilmiştir. Sembolik anlam ve işlevleriyle en 

çok kullanılan bedensel uzuvların “Baş”, “Ağız”, “Göz”, “El”, “Kalp” sembolleri 

olması dolayısıyla bu sembollerle ilgili inanış ve uygulamalara ağırlık verilmiştir. 

Yine Beden Folkloru kapsamında dövme ve yüz yazmacılığı geleneklerine de yer 

verilmiştir.100 

Yukarıda bahsedilen çalışmalar ve hazırlamış olduğumuz tezde yer 

verilemeyen diğer çalışmalar bedene, bedensel uzuv ve unsurlara bağlı inanış ve 

uygulamaların tek bir başlık altında irdelenmesinin gerekliliğini ortaya 

koymaktadır. Dünya üzerindeki diğer toplumların Beden Folkloru kapsamında 

hangi çalışmaları gerçekleştirdikleri göz önünde bulundurulursa ve Beden 

Folkloru’nun kapsamına yönelik ileride daha detaylı ve derin çalışmalar yapılırsa 

bu inanış ve uygulamaların da irdelenmesi daha sağlıklı olacaktır. Ele alınan tez 

çalışması ile birlikte yakın zamanda gerçekleştirilen pek çok çalışma bu durumun 

gerekliliğini ortaya koymaktadır.  

Sembolik anlam ve işleve sahip insan bedeni ile ilgili en eski ve en yaygın 

inanış, insan bedeninin evrenin küçük çapta bir benzeri olduğu inanışıdır. Bu 

evrensel inanış ve görüşe göre evrende bulunan tüm unsurlar küçük ölçekli olarak 

                                                 
99 Selcan Gürçayır, “Çağdaş Kentte Beden Folkloru”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi Halk Bilimi Ana Bilim Dalı, Ankara, 2007.   
100 Selçuk Kürşad Koca, “Türk Kültüründe Sembollerin Dili”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı, Halk Bilimi, 2012. 



38 

 

insan bedeninde bulunmaktadır. Bu özdeşliğe bağlı olarak evren makrokozmos, 

insan ise minyatür bir evren olarak mikrokozmos addedilmiştir. 

Evrendeki gezegenler ve elementlere olan benzerliği göz önünde 

bulundurularak ele alınan “evrensel insan” insan bedeninin sembolü olmuştur.101 

İnsan ile evren arasında kurmuş oldukları bağlantı sonucu pagan dönemi 

rahiplerinin tapınaklarındaki kutsal odalarına ilâhî kudreti simgeleyen bir insan 

heykeli koyduklarından, bu rahiplerin ders kitabı olarak gördükleri insanı 

inceleyerek, bir parçası olduklarına inandıkları semavî planın daha yüce ve soyut 

gizemlerini öğrendiklerinden Manly P. Hall, Tüm Çağların Gizli Öğretileri adlı 

eserinde bahsetmektedir. Pagan dönemi inanışına göre insan bedenindeki her uzvun 

kendine özgü gizli bir anlamı bulunmaktaydı ve bu uzuvların oranları, kozmosun 

bütün kısımlarının ölçülerini vermekteydi.102 

Evren ile insan bedeni arasındaki temel özdeşlikten Hint, İran, Baltık, Slav, 

Yunan, Roman ve Kelt gibi pek çok medeniyetin dinî metinlerinde bahsedildiği 

görülmektedir.  

İnsan organizması ile evren arasındaki bu analojik ilişki, kadim Hint dinî 

metinleri olan Upanişadların bazı bölümlerinde açıkça ifade edilmiştir. Bu kutsal 

metinlerde insan organizması ile makrokozmos arasındaki analojik ilişki, bedenin 

organları ve duyularının evrendeki özdeşlerinin adım adım çizilmesiyle ortaya 

konulmuştur. Hint Sembolizm'inde "Evrensel Adam" yedi ilkesel bölüme ayrılır: 1) 

Bir bütün olarak Üstün, aydınlık katman veya en üstün olma durumu 2) Güneş ve 

ay: sağ ve sol göz ile ifade edilir. 3) Ateş ilkesi- ağız 4) Uzayın yönleri - kulaklar 5) 

Atmosfer, akciğerler 6) Yeryüzü ve göksel cennet arasındaki aracı bölge: mide 7) 

Dünya- doğal işlevler ve vücudun daha aşağı kısımları.103 

Batı’da Rönesans ile birlikte gerçekleştirilen anatomi çalışmaları sonucunda 

insanın mükemmel ve karmaşık anatomik yapısı üzerine pek çok çalışma 

yapılmıştır. Bilim ve sanatın birleştiği bu çalışmaların genellikle insanın anatomik 

yapısını sanatsal bir bakış açısıyla ele alan resim ve heykelcilik sanatına ait olduğu 

görülmektedir. Bu çalışmaların en meşhuru Leonardo Da Vinci’nin evrendeki 

                                                 
101 Cirlot, a.g.e., s. 196.  
102 P. Manly Hall, Tüm Çağların Gizli Öğretileri, Çev. Murat Sağlam, 4. bs., İstanbul, Mitra 

Yayınları, 2014, s. 213.  
103 Cirlot, a.g.e, s. 196-198.  



39 

 

mükemmel uyumun sembolü olarak gördüğü “Vitruvius Man” (Vitruvius Adamı) 

adlı çalışmasıdır. Da Vinci, bu çiziminde geometri kurallarına göre evrensel ve 

ideal insanı betimlemiştir.104 Da Vinci, Vitruvian Man adlı çiziminde Romalı 

Mimar ve yazar Marcus Vitruvius Pollio’nun “De Architectura” adlı eserinde 

bahsettiği altın oran veya ilahi oranlardan yola çıkarak evren ile insan vücudu 

yapısı arasındaki benzerliği ortaya koymayı amaçlamıştır. Bu resimde betimlenen 

insan vücudunun ilahî orantısı tüm evrende yer alan simetriyi belirtmektedir.105 

 

Görsel 1: Leonardo Da Vinci, “Vitruvian Man” adlı çizimi, 15.yy. 

 

 

Kaynak: https://www.leonardodavinci.net/images/gallery/the-vitruvian-man.jpg 

 

 

İnsan bedeni ve evren arasındaki benzerlik yanı sıra insan bedeni ve 

yeryüzü, insan bedeni ve elementler arasında da bir ilişki ve analoji olduğuna dair 

eski zamanlardan beri devam eden görüş veya inanışlar mevcuttur.  

Kadim geleneklere ait kutsal metinlerde belirtildiği üzere yeryüzünün küçük 

çapta bir örneği olarak kabul edilen insan vücudunda yer alan kemikler, yeryüzünde 

bulunan taşların özdeşidir. Taşlar, yeryüzünde ve kemikler de ette bulunan sert 

maddelerdir. Beyin ve bulut arasında da bu türden bir benzerlik görülmektedir. 

Beyin ve bulut vücudun veya dünyanın daha üst bölgelerinde yer alırlar ve beyne 

bağlı olarak ortaya çıkan düşünceler ve bulutlar kıvrımlı yapısı nedeniyle 

cisimsizliği temsil eder. Etin yeryüzü ile, kemiklerin taşlarla ve beynin bulutlarla 

olan benzerliği yanı sıra saçın bitkilerle, kanın yeryüzüne ait sularla, gözün güneşle 

nefesin rüzgârlarla özdeş olduğu düşünülmektedir.  

                                                 
104 Çağıl Sezin Özdemir, “Resim Sanatında El İmgesinin Farklı Anlam ve İfade Biçimleri”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Resim Anasanat Dalı, Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Enstitüsü, Eskişehir, 2014, s. 56.  
105 Signs&Symbols An Illustrated Guide To Their Origins and Meanings, Ed. Kim Dennis- 

Bryan vd., London, Dorling Kindersley Limited, 2008, s.113; Özdemir, a.e., s. 56.  



40 

 

İnsan bedeni ile evren arasındaki benzerlik ilişkisi diğer pek çok 

uygulamada görüldüğü gibi şifa ritüellerinde de görülmektedir. Örneğin kırık 

kemiklerin iyileştirilmesinde taşlardan çekilen maddenin kullanılması, vücut 

üzerinde görülen yaraların iyileştirilmesinde topraktan faydalanılması, saç kaybına 

karşı bitkilerden yararlanılması insan bedeni ile yeryüzü arasındaki özdeşliğin şifa 

ile ilgili uygulamalarındaki yansımalarıdır.106 

Fuzuli Bayat’ın Türk Mitolojik Sistemi’nde belirttiği üzere kozmolojik 

anatomide insanın başı (baş, yukarı, başkan, lider, başlangıç, kaynak, büyük, birinci 

vs. anlamlar içerir.) yukarıyı; sırtı, arkası (arka kelimesinin de sonraki,  bir şeyin 

arkası, başka taraf, dayak vs. anlamları vardır) orta dünyayı; kolları (kol sözü de 

ağaç, nehir kolları, yan vs. anlamları içerir) nehirleri, ağaçları; kanı, suları; 

damarları da (damar, yerin damarı, ağacın damarı vs.) ağacın kökünü simgelemekle 

aşağı dünyayı sembolize eder. 107 

İnsan bedeninin sembolik bir anlam ve işleve sahip olduğunu gösteren insan 

bedeni ile evren arasında kurulan özdeşlik İslâm ezoterik düşüncesinde de yer 

almaktadır. İnsan-ı kâmil olgusunun merkezde yer aldığı tasavvufî anlayışa göre 

hakikatte evren insanda toplanmıştır ve insan bütün âlemlerin özüdür. Malik 

Aksel’in Türklerde Dinî Resimler adlı eserinden alınmış olan aşağıdaki levhada 

sağ tarafta yer alan meleğin altındaki yuvarlak içinde özet olarak insan-ı kâmilin 

vücudu nüsha-i kübra yani kâinata benzetilir. Burada, yedi kat küre-i sema ve arz 

mukabilinde olduğundan ve bedenin damarlarının nehirlere, iliklerinin madenlere, 

büyük kıllarının ağaçlara, küçük kıllarının otlara, gamının buluta, gözyaşının 

yağmura, terinin şebneme, sözünün anka’ya, iyi huylarının meleğe, fena huylarının 

ise hayvanlara benzediğinden bahsedilmektedir. 108 

 

 

 

 

 

                                                 
106 Lincoln, “Human Body: Myths and Symbolism”,  s. 4159.  
107 Bayat, Türk Mitolojik Sistemi 1, s. 33. 
108 Malik Aksel, Türklerde Dini Resimler: Yazı-Resim, İstanbul, Elif Yayınları, 1967, s. 113. 



41 

 

Görsel 2: “İnsanla Temsil Edilen Evren” İnsan-ı Kâmil. 

 

 

  Kaynak: Malik Aksel, Türklerde Dini Resimler, (Malik Aksel, Özel Koleksiyon), s. 111. 

 

 

İnanç sisteminin esası insan-ı kâmil olgusu üzerine kurulmuş olan 

Bektaşilik’te de üzerinde insan-ı kâmil betimlemeleri yer alan levhalar 

bulunmaktadır. Bu levhalar üzerinde insan-ı kâmil betimlemeleri yanı sıra evren ve 

doğa betimlemeleri de yer alır. Tekkelerde dinî ritüellerin gerçekleştirildiği ibadet 

mekânlarında veya tekke duvarlarında asılı bulunan bu betimlemelerin birbirlerinin 

tekrarı olduğu ve hepsinde ortak bir konunun bulunduğu görülür.109 

Erzurumlu İbrahim Hakkı, Marifetnâme adlı eserinin “İnsan Âlemini 

Âlem-i Kebire Tatbik ve Bazısını Arza Tevfik Etmenin Yolu”110 alt başlığı altında 

insan bedeninin ve ruhunun tüm âlemin bir kopyası olduğundan şu şekilde 

bahsetmektedir.  

 

 

“Ey aziz! İrfan ehli demişlerdir ki, insanın bedeni küçük âlem, ruhu 

büyük âlemdir. Zira âlemde yaratılan her şeyin benzeri insanın vücudunda 

vardır. O halde insanın cismi ve ruhu, bütün âlemin bir nüshası olup, iki 

âlem bir insanda mevcuttur. Mesela bütün his edilen cansızlara örnek, 

insanın uzuvları, organlarıdır… Bununla insanın büyük âlem olduğu belli 

                                                 
109 Ayrıntılı bilgi için bk. Mürüvet Harman, “İnsan-ı Kâmil Yazı Resimlerinin İkonografik ve 

Sembolik Anlamlarına Dair Bir Çözümleme”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 

Dergisi, Yaz, 2014, s. 101; F. De Jong, “Bektaşilik’te İkonografi”, Tarihten Teolojiye: İslam 

İnançlarında Hz. Ali, Haz. Ahmet Yaşar Ocak, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2005; J. K. 

Birge, Bektaşilik Tarihi, Çev. Reha Çamuroğlu, İstanbul, Ant Yayınları, 1991; Malik Aksel, 

Türklerde Dini Resimler: Yazı- Resim, s. 113. 
110 Marifetnâme’nin “Teşrih İlmini Beş Bâbda Bildirir” adlı İkinci Fen Bölümünün “Âdemi Âleme 

Tatbik ve Enfüsün Afaka Tevfikini Dört Fasılda Anlatır” kısmının “İnsan bedeninin zaman ve 

mekânlara benzemesini sekiz nevi ile beyan eder” adlı birinci fasılın ikinci Nevi’si. Erzurumlu 

İbrahim Hakkı, Marifetnâme (Tam Metin), Çev. Faruk Meyan, İstanbul, Bedir Yayınları, 1999. 

(Çevrimiçi)  https://archive.org/details/IbrahimHakkiMarifetname, 15.05.2018.  

https://archive.org/details/IbrahimHakkiMarifetname


42 

 

olup, nefsini tanımaya delil olur ve onunla Yezdân’ın mârifeti, ehline kolay 

olur… İnsan bedeninin yeryüzüne benzemesi şöyledir ki, yeryüzünde dağlar 

olduğu gibi, bedende de kemikler vardır. Arzda ağaç ve bitkiler olduğu gibi, 

bedende de saç ve kıl vardır. Bir benzerliği de şudur ki, arzda kıt’alar olduğu 

gibi, bedende de organlar, uzuvlar vardır. Arzda zelzele olduğu gibi, 

bedende de titreme ve aksırma vardır. Arzın vadilerinde, akarsular var ise, 

bedendeki damarlarda akan kan vardır…” 111 
 

 

“İnsan âleminin göklere benzemesini bildirir” başlıklı kısımda ise insan 

bedenindeki on iki yol ile gökyüzündeki on iki burç arasında bulunan benzerlik 

yanı sıra evrende yer alan gezegenler ile bedene ait yedi önemli organ ve evrende 

bulunan dört eleman ile bedende bulunan dört unsur arasındaki ilişkiden 

bahsedilmektedir. 

 

 

“Ey aziz! Marifet sahipleri demişlerdir ki, insan bedeninin göklere 

benzemesinin bir örneği şudur ki, semâda oniki burç olduğu gibi bedenin de 

dıştan içe oniki yolu vardır: İki kulak, iki göz, iki burun deliği, ağız, iki 

meme, göbek, küçük ve büyük abdest yolları. Bir benzerliği de şöyledir: 

Gökte yedi gezegen olduğu gibi; insanın içinde de yedi çok kıymetli organ 

vardır: Akciğer Ay’a, mide Utarid’e, böbrek Zühre’ye, yürek Güneş’e, safra 

Merih’e, karaciğer Müşteri’ye, dalak Zühal’e benzer bulunmuştur… Gökler 

dört unsuru (hava, su, toprak, ateş) ihâta ettiği gibi, beden de şu dört unsuru 

içine almıştır. Kan hava gibi, safra ateş gibi, balgam su gibi ve sevdâ toprak 

gibidir. Bu unsurlardan üç mevâlid doğduğu gibi, bedende de dört 

karışımdan uzuvlar meydana gelmiştir…”112 
 

 

 

İnsan bedeninin sembolik anlam ve işlevini ortaya koyan önemli bir inanış 

veya görüş de insanın küçük çapta bir evren olduğu ve bedende yer alan her bir 

unsurun evrensel bir karşılığı olduğudur. İnsan bedenine ait unsurlar ile gezegenler, 

burçlar; insan bedeni ile yeryüzüne ait unsurlar ve insan bedeni ile evrende bulunan 

ateş, su, hava, topraktan oluşan dört unsur arasında bir analoji kurulmuştur  

Mikrokozmos addedilen insan bedenine ait her unsur gibi eller de evrensel 

bir unsura karşılık gelmektedir. Örneğin, Hindu Yoga gibi Feng Shui’de ve Çin 

(toprak) falcılığındaki inanışa göre beş element vardır. Bunlar: su, hava, toprak, 

ateş ve metaldir. Çin el falcılığında küçük parmak havayla, yüzük parmağı ateşle, 

                                                 
111 A.e., s. 409. 
112 A.e., s. 410. 



43 

 

orta parmak toprakla, işaret parmağı suyla ve başparmak chiyle veya metalle 

ilişkilidir.113  

El tek başına evrensel bir sembol olmanın yanı sıra bütünüyle insanın 

kendisinin de bir sembolüdür. İnsanı bir bütün olarak algılayan Güney Sibirya 

halkları arasındaki yaygın inanışa göre insan varlığının her bir unsuru hayatî bir 

özelliğe sahiptir ve insan ruhunun barındığı yerdir. Üzerinde insan ruhunu tümüyle 

barındıran bu unsurlardan biri de eller/ el parmaklarıdır.114  

 

1.2. El  

 

Elin bir sembol olarak din ve inanç sistemlerinde, kültürde, mitolojide ve 

edebiyatta ne şekilde yer aldığının tespit edilmesi adına bu bölümde elin anatomik 

yapısı, insanların günlük hayatında gerek biyolojik işlevleri gerek iletişimsel ve 

sosyolojik işlevleri ile kullanımı konusuna yer verilmiştir.  

 

 

El, insanoğlunun yaşamını sürdürmesinde kullanmış olduğu en işlevsel 

organlardan biridir. Yapma, uygulama, çekme, tutma gibi pek çok eylemde başrol 

oynayan el, diğer organlara göre daha fazla kullanılmakta ve yaşamsal bir öneme 

sahip bulunmaktadır. Elin vücut organı olarak yapısı, özellikleri, kullanım alanları, 

yaşamdaki işlevleri sembolik anlam ve işlevlerinin anlaşılması için gerekli 

görülmektedir.  

Almanca ve İngilizce’de “Hand”,  Fransızca’da “Main”, Latince’de 

“Manus” olarak ifade edilen el, “İnsanda ve bazı kara omurgalılarında, bilek 

eklemiyle önkolun (altkol) ucuna bağlanan, son derece esnek ve hareketli kavrama 

organı”  olarak tanımlanır. Yapısal özellikleri incelendiğinde el, “kol, ön kol, el” 

olarak vücudun üst tarafını teşkil eden bölümde yer alır. El bileği, el ayası ve beş 

parmaktan oluşan elde toplam 27 adet kemik bulunmaktadır. Bu kemiklerin sekizi 

                                                 
113“Mudras&Hand Symbolism- The Power of Mudras Part 3: Hand Symbolism& Beliefs”,  

(Çevrimiçi), http://www.indotalisman.com/handsymb.html, 30.03.2018. 
114 Lvova, E. L. vd., Güney Sibirya Türkleri’nin Geleneksel Dünya Görüşleri: İnsan ve 

Toplum, Konya, Kömen Yayınları, 2013, s. 64-69.  

http://www.indotalisman.com/handsymb.html


44 

 

el bileğinde yer alır. Beşi el tarağı kemiği (metakarpal kemikler) ve on dördü ise el 

parmağı kemiği (falanks) dir. Beş parmaklı bir organ olan elin dört parmağında 

üçer kemik ve bu dört parmakla belli bir açı yapan ve el ayası aşağı baktığında 

vücuda daha yakın olan başparmakta ise iki kemik bulunur. Eli oluşturan diğer 

öğeler ise kas, yağ, sinir, damar ve deridir.115 

Vücudun diğer organlarına göre daha geniş bir hareket kabiliyetine sahip 

olan el, aynı zamanda yüksek bir hassasiyete sahiptir. Öyle ki bir çocuğun 

parmağının ucunda bir santimetrekarede 6.000 sinir hücresi yer alır ve bu yüksek 

hassasiyet sebebiyle insan, parmakları arasındaki bir saç kılını ve toz zerresini dahi 

algılayabilir.116 

Beynin bir gözü olarak hizmet eden ve bir uygulama organı olan el ile beyin 

arasında karşılıklı ve güçlü bir bağlantı vardır.117 El ile beyin arasındaki bu 

bağlantıya tarih boyunca filozoflar da dikkat çekmişlerdir. Örneğin Kant, eli “dışarı 

uzanmış bir beyin” olarak, Schneider ise “insanoğlunun içsel durumunun maddî 

tezahürü” olarak belirtmiştir.118 

Vücutta bulunan diğer organlar gibi el de beynin kontrolünde hareket 

etmektedir. Beynin biyolojik gelişmesine paralel olarak elin becerileri de gelişme 

göstermektedir. Diğer yandan insan beyninin düşünüp hayal ettiklerini eller 

gerçekleştirirken ellerin tecrübeleri beyne yeni düşünce ufukları açar.119 Beynin 

büyüklüğü ile el becerileri arasında doğrudan bir ilişki olduğu, çocuklardaki 

büyüme hızının ve zekâ gelişiminin el kemiklerinin X ışınlarıyla saptanması ile 

izlenebildiği uzmanlar tarafından ileri sürülmektedir.120  

Beyinde, vücuttaki organların istemli olarak kontrol edildiği “Motor 

Korteks” denilen bir bölge bulunmaktadır. Bu bölgede organların her birinin temsil 

                                                 
115 “el”, Ana Britannica: Genel Kültür Ansiklopedisi, C. 8, İstanbul, Ana Yayıncılık, 2004, s. 87; 

“el”, Cem Büyük Ansiklopedi, C. 4, İstanbul, Cem Ansiklopedik Yayınlar A.Ş., 1984, s. 1518; 

“el”, Türk Ansiklopedisi, C. XIV, Ankara, Milli Eğitim Bakanlığı, 1966, s. 485; “el”, Büyük 

Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, C. 6, İstanbul, Gelişim Yayıncılık, 1986, s. 3595. 
116 Acar Baltaş, Zuhal Baltaş, Bedenin Dili, 51. bs., İstanbul, Remzi Kitabevi, 2017, s. 58. 
117 Ethel J. Alpenfels, “The Anthropology and Social Significance of the Human Hand”,  Artificial 

Limbs, C. 2, S. 2, 1955, s. 4, (Çevrimiçi) http://www.oandplibrary.org/al/1955_02_004.asp, 

06.10.2016. 
118 Cirlot, a.g.e., s. 137.  
119 Baltaş, a.g.e., s. 58. 
120 “el”, Ana Britannica: Genel Kültür Ansiklopedisi, s. 87. Ayrıca bk. Wilton M. Krogman, The 

Anthropology of the Hand, Ciba Symposia, 4(4), 1942. 

http://www.oandplibrary.org/al/1955_02_004.asp


45 

 

edildiği alanlar birbiriyle kıyaslandığında ellerin temsil edildiği bölge, diğer 

organların temsil edildiği bölgelere göre daha fazla yer kaplar. Motor Korteks’te 

temsil edilen organların büyüklüğü esas alınarak küçük boyutlu bir insan figürü 

çizilip buna “Motor Homunculus” denmiştir. Bu figürün elleri vücuduna göre 

abartılı şekilde büyük çizilir. Diğer organlara göre kafası ve dili de büyük olan bu 

figürde vücudun geri kalan kısmı fazlasıyla küçük ve incedir.121 

 

 

 “İnsan beyninde başparmak ve işaretparmağını kontrol eden 

hücrelerin kapladığı alan, baş ve bütün duyu organlarının kapladığı 

alana eşit, ayağın kapladığı alandan da on kat fazladır. Homonculus’ta 

insan beyninin önden görünüşünün dikine kesitinde çeşitli organların 

duyusal alanlarının beyin yüzeyinde kapladığı genişlik görülmektedir. 

Bu şekle dikkatle bakıldığında tepesi üstü duran yüz ve başparmağın 

çok büyük olduğu orantısız (ucube gibi) bir insan görülür.”122 

 

 

 

Görsel 3: Motor Homunculus. 
 

 
 

Kaynak: https://neurosciencenews.com/files/2015/06/Homonculus-neck-motor-control.jpg 

 

 

İnsanın doğaya hâkim olma sürecinde ellerini beyninin emriyle kullanması 

ve el-beyin işbirliğinde ellerini kullanarak aletler yapması büyük rol oynamıştır. 

İnsanoğlunun iki ayağı üzerinde durmaya başlaması ve ellerinin işlev değiştirerek 

daha işlek hale gelmesiyle birlikte bugünkü kültür ve teknolojinin de temelleri 

atılmaya başlanmış, aletler yapılarak doğaya hâkim olma yolunda ilerlemeler 

kaydedilmiştir. Bu yolda eller, hem araç olarak kullanılmış hem de araçların 

                                                 
121 “Homunculus nedir? Simya ve Sinirbilim Tanımları?”,  

(Çevrimiçi) https://sabahlatan.com/blog/beyindeki-bir-takim-adamlar-homunculus/, 20.03.2019.  
122 Baltaş, a.g.e., s. 58. 

https://neurosciencenews.com/files/2015/06/Homonculus-neck-motor-control.jpg
https://sabahlatan.com/blog/beyindeki-bir-takim-adamlar-homunculus/


46 

 

yapıcısı, yaratıcısı olarak çok önemli bir görev üstlenmiştir. İnsanlığın 

gelişmesinde, bilim ve teknolojide ilerlemesinde insan elinde bulunan parmaklar 

aracılığıyla tutma, kavrama, yapma ve çekme gibi hareketlerini gerçekleştiriyor 

olmasının büyük bir rolü bulunmaktadır.  

Bir elde bulunan beş parmak arasında en büyük rol, başparmağa aittir. 

Evrimsel süreç içerisinde başparmağın diğer dört parmak karşısında yer alması ve 

kullanışlı bir hâle gelmesiyle insanoğlu küçük nesneleri tutmaya, kavramaya ve 

daha karmaşık hareketleri yerine getirmeye başlamıştır. İnsanoğlu ile diğer 

primatlar arasındaki başlıca fark, insanoğlunun başparmağının diğer parmaklar 

karşısında bulunması olmuştur.123 Başparmak sayesinde tüm el fonksiyonunun 

yaklaşık %50’si gerçekleştirilmiş olur. Başparmağın konumu, her yöne hareketini 

sağlayan kasların daha faal olarak kullanılmasına olanak vermesi, tabanındaki 

eklemin çok fonksiyonlu bir yapıya sahip olması dolayısıyla başparmak pek çok 

işlevi yerine getirir.124 Güçlü ve gelişmiş bir başparmak tüm canlılar arasında 

insanoğlunun en önemli özelliğidir.125  

Ayrıca kişinin kimliğini deşifre ederek kapasitesi hakkında bilgi veren 

başparmak, bu özelliğine bağlı olarak 18. yüzyıldan itibaren adlî vakalarda 

kullanılmış ve Amerika başta olmak üzere pek çok ülkede başparmak izi arşivleri 

kurulmuştur.126 

 

                                                 
123 Funk& Wagnall’s Standard Dictionary of Folklore Mythology and Legend, Ed. Maria 

Leach, New York, Funk&Wagnall’s, 1972. 
124 “el anatomisi”, (Çevrimiçi), https://www.sanal-hastane.com/el-anatomisi/, 07.07.2018. Elin 

anatomik yapısı ve işlevleri konusuna modern Tıp yanı sıra kadim bilginlerin kitaplarında da 

rastlanmaktadır. Örneğin elin ve parmakların anatomik yapısı ve evrimsel süreç içerisindeki 

değişimine yer verdiği Marifetnâme adlı eserinde Erzurumlu İbrahim Hakkı, başparmağın yapısı ve 

işlevleri hakkında anatomi bilginlerinin görüşlerinden faydalanarak şu bilgileri vermektedir: “… 

Başparmak diğer dört parmaktan daha kısa ve kalın yaratılmıştır. Dayanıklılıkta hepsine eşit 

olmuştur. Eğer başparmak, kendi yerinden başka yerde olsaydı faydası kalmayıp, engel olurdu. Zira 

eğer başparmak elin içinde olsa idi, elin içi ile yapılan işlerin çoğu olamazdı. Eğer küçük parmak 

yanında olsaydı, iki el beraber tuttuğu şeyde, birbirine mukabil ve muvafık gelmezdi. Birbirine 

yardım edemezlerdi. Eğer elin üstünde olsaydı, çok uzak olup faydası kalmazdı. Başparmak tarak 

kemiklerine bağlanmayıp, kendisi ile diğer dört parmak arasındaki mesafe kısa olmadı. Demek ki, 

dört parmak, bir yönden bir şeyi kavrayıp başparmak da onların karşısına gelip, mukavemet eylese 

elin büyük bir şeyi alması ve tutması mümkün olur…” Erzurumlu İbrahim Hakkı,  Marifetnâme 

(Tam Metin), Çev. Faruk Meyan, İstanbul, Bedir Yayınları, 1999, s. 333. 
125 Alpenfels, a.g.m., s. 7.  
126 Mehmet Ali Bulut, Elfabe: El ve Yüz Çizgilerinin Anlamı, 6. bs., Ankara, Hayat Yayınları, 

2017, s. 46. 

https://www.sanal-hastane.com/el-anatomisi/


47 

 

 

Bedensel bir organ olarak elin insan hayatında gerçekleştirdiği pek çok işlev 

bulunmaktadır. Yapma, etme, uygulama, tutma, çekme gibi temel işlevleri yanı sıra 

el, hayatın farklı alanlarında farklı işlevleri yerine getirmektedir. Tezin bu 

bölümünde Öncelikle elin vücut organı olarak yerine getirdiği işlevler, daha sonra 

iletişimsel ve sosyolojik işlevleri irdelenecek ve elin insanın günlük yaşamında 

oynadığı rol ortaya konulacaktır.  

 

1.2.2.1.  Elin Vücut Organı Olarak İşlevleri 
 

Bedensel bir uzuv olarak elin temel işlevleri arasında tutma, iş yapma, 

kavrama, dokunma, yakalama, çekme, vurma gibi eylemleri yerine getirmek 

bulunmaktadır. İnsanın hayatta kalması ve yaşamını devam ettirmesi için en temel 

hareketleri yerine getiren eller, bu özellikleri dolayısıyla insan hayatında büyük bir 

öneme sahiptir. Vücudun diğer organlarına göre daha fazla kullanılan el, başparmak 

ve diğer dört parmakla birlikte karmaşık hareketlerin yapılmasında da rol oynar.     

Bedene ait göz, kulak, ağız gibi duyu organları insanın dışındaki dünyadan 

bilgiler aktarırken dil ve el, insanın dışarıdan edinmiş olduğu bilgilerle oluşturduğu 

zihnî tasavvur ve manaların dışarıya aktarılmasında insanın içeriden dışarıya açılan 

iki önemli penceresidir. Bu şekilde el, insan kudretinin “tasavvuru gerçekleştirme” 

ve “bizzat yapma” işlevlerine sahiptir.127 

Ellerin vücut organı olarak aktif olarak kullanılmasında parmak uçlarının 

sahip olduğu hassasiyetin de rolü bulunmaktadır. Parmak uçlarında bulunan bu 

hassasiyete bağlı olarak yaklaşık iki milimetre uzaklıktaki uyarıcı fark edilebilir. Bu 

şekilde eller vücudun diğer herhangi bir parçasından daha ince bir dokunuş 

duyarlılığına sahiptir.128 Parmakların sahip olduğu hassasiyet, ellerin tutma, çekme 

gibi temel eylemler yanı sıra daha incelikli hareketleri yapmasına da olanak 

sağlamaktadır. 

                                                 
127 Hasan Taşdelen, “Arap Deyim ve Atasözlerinde ‘El’ Motifi”, T.C. Uludağ Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. 18, S. 2, 2009,  s. 218-219.  
128 “Hand”, Chamber’s Encyclopædia, Vol. 6, London, İnternational Learning Systems 

Corporation Limited, 1968,  s. 724. 



48 

 

Ellerin avuç içeri veya dışarı bakacak şekilde kolları döndürmeye, omuzları 

hareket ettirmeye imkân vermesi gibi anatomik özellikleri insanoğlunun diğer 

canlılar üzerinde üstünlük kurmasında etkili olmuştur.129 Buna bağlı olarak hayatta 

kalabilmek ve yaşamını sürdürebilmek adına insan, elleri sayesinde yeni araçlar 

geliştirmiş ve bu sayede de teknolojik ilerlemeler kaydedebilmiştir. 

Ellerin insan hayatındaki önemli bir işlevi de kişinin sağlık durumu 

hakkında bilgi vermesidir. El ve parmakların biçimi, büyüklüğü, elin rengi, dokusu, 

çizgileri, üzerinde yer alan kırışıklıklar; elin nemli, soğuk, sıcak veya kaygan 

olması kişinin sağlık durumunu ortaya koyabilir. Öte yandan tırnaklar da kişinin 

sağlık durumun bir göstergesi olabilir. Örneğin tırnaklar üzerinde bulunan yatay 

sırtlar yetersiz beslenmenin göstergeleri olarak yorumlanır.130 

21. yüzyılda elin vücut organı olarak işlevleri ve buna bağlı olarak insan 

hayatındaki önemi göz önünde bulundurularak robot eller tasarlanmaktadır. Vücut 

organı olan elin sahip olduğu yapma, uygulama, icra etme gibi işlemlerin robot eller 

sayesinde yapılması amaçlanmaktadır. Örneğin insanlar için tehlikeli olan çalışma 

ortamlarında, tekrarlanan çalışma döngülerinde, tutarlılık ve doğruluğun önemli 

olduğu yerlerde, insanlar için zor ve ağır olan işlerde insanın yerini doldurması 

amacıyla kullanılan robotlar, bu işleri kendilerinde bulunan mekanik eller 

aracılığıyla yapmaktadırlar.131 

 

 

1.2.2.2. Elin İletişimsel ve Sosyolojik İşlevleri 
 

İnsanoğlunun hayatında en önemli bedensel uzvu olan eller, tarih öncesi 

çağlardan itibaren insanoğlunun sözlü ve sözsüz iletişiminde132 rol oynayan 

unsurların başında gelmektedir. Ellerin insanın kendisini ifade etmesinde en duyarlı 

ve en etkili organı olmasının bunda büyük bir payı bulunmaktadır.133  

                                                 
129  A. e. s. 723.  
130 Alpenfels, a.g.m., s. 19.  
131 Ayrınıtılı bilgi için bk. Ali Arı, “Beş Parmaklı Protez Robot El”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Karadeniz Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Makine Mühendisliği Anabilim Dalı, 

Trabzon, 2016.  
132 İletişim: Duygu, düşünce veya bilgilerin akla gelebilecek her türlü yolla başkalarına aktarılması, 

bildirişim, haberleşme, komünikasyon. Türkçe Sözlük, 2011,  s. 1173. 
133 Baltaş, a.g.e., s. 58. 



49 

 

Kelime veya çizgilerin kullanılmasına bağlı iletişimin gerçekleştirilemediği 

tarih öncesi çağlarda insanların tek iletişim araçlarının eller olduğu bilinmektedir. 

Ellerin kullanılmasıyla ortaya çıkan el işaretleri sayesinde insanlar, cisimleri, 

izlenimleri, duygu ve düşüncelerini aktarmaya çalışmışlardır. İnsanın dil becerisinin 

geliştiği süreç içerisinde ise el işaretleri ifadeyi tamamlayıcı ve anlamı pekiştirici 

işlevleriyle kullanılmıştır.134 Bu durum, el hareketlerine dayalı bedensel iletişimin 

kullanımının sözlü iletişime ait dilin kullanımının çok öncesine gittiğini ve daha 

sonraki süreçte el hareketlerinin sözlü iletişimde sözlere eşlik ederek iletişimi daha 

da etkili hâle getirdiğini göstermektedir.  

Bireyin duygu ve düşüncelerinin karşı tarafa görsel olarak iletilmesinde rol 

oynayan ve bedensel iletişimde baş, kol, ayak, bacak ve beden hareketlerine 

dayanan jestler içerisinde el ve kol hareketleri önemli bir yer tutmaktadır.135 Ne var 

ki ellerin kullanılmasına dayalı jestler, dünyanın her yerinde aynı şekilde 

kullanılmaz. Bir iletişim unsuru olarak eller, farklı toplumlar tarafından daha fazla 

veya daha az kullanılabilir. Örneğin Türkiye, Yunanistan, Japonya, Fransa (Güney 

Bölgesi) ve İtalya gibi Akdeniz ülkeleri açık jestlerle konuşurken endüstrileşmenin 

yoğun olduğu Kuzey Avrupa gibi yerlerde insanların kollarını bedenlerine daha 

yakın tuttukları ve oldukça az hareket ettikleri görülür.136  

Ellerin iletişimsel işlevlerinin en önemli örnekleri ellerin ve parmakların 

belirli pozisyonlara sokulmasıyla oluşturulan ve sevgi, yardım, rica, barış, 

arkadaşlık, hakaret, kınama, küfür gibi belirli anlamlara sahip olduğu düşünülen el 

hareketleridir. Elleri ovuşturmak, elleri göğse koymak, öfke belirtisi olarak parmak 

sallamak gibi ellerin bedensel bir jest olarak kullanılmasına pek çok örnek 

gösterilebilir. 

Ellerin ve parmakların belirli pozisyonlara sokulmasıyla ilgili başlıca 

örnekler şunlardır:  

Avuç içi açık olarak yukarı kaldırılmış eller, kişinin elinde silah olmadığının 

yani karşı tarafa bir zararının olmayacağının ifadesidir ve bir teslimiyet ve barış 

işaretidir.  

                                                 
134 A.e., s. 60.  
135 A.e., s. 40. 
136 A.e., s. 62. 



50 

 

Yukarı kaldırılmış ve avuç içi karşı tarafa bakan el, dünyanın her yerinde 

stop (dur) işaretidir. 

El sıkışmak; tanışma, buluşma ve karşılaşma sırasında insanların ilk 

yaptıkları harekettir ve insanların arasındaki ilişkinin samimiyetine, resmiyetine 

göre el sıkışmanın farklı şekilleri bulunmaktadır. El sıkışmanın ne şekilde 

gerçekleştirildiğinden insanların arasındaki sevgi, samimiyet, üstünlük, resmiyet 

durumları anlaşılabilir. Öte yandan kişinin el sıkışmasından o kişinin psikolojisi ve 

kişiliği hakkında bilgi edinilebilir. İnsanlar birbirleriyle el sıkışırken üç mesaj 

hâkimdir. Bunlar: üstünlük, eşitlik, boyun eğmedir.137 

Özellikle Türk kültüründe görülen yaygın bir uygulama “el öpme” dir. Bu 

geleneksel uygulamaya göre el öpen kişi, eli öpülen kişiden daha küçüktür. Düğün 

sonrasında evlenen kişiler ailelerinin ellerini öperler. Asker, askere gitmeden önce 

anne babasının elini öperek vedalaşır. Yaşça küçük kişi selamlaşırken veya 

vedalaşırken büyüklerinin ellerini öperek alnına götürür.  El öpme ile ilgili diğer bir 

uygulama da saygı, kabullenme ve sevginin bir göstergesi olarak “avuç içini 

öpmek”tir.138 Dinî hayatta da belirli tarikatlarda bu uygulamayı görmek 

mümkündür. 

Ele bir kukla geçirilmesi ile el, başlı başına bir varlığı temsil eder. El bu 

şekilde bir beden gibi işlev görür.  

Dinlik- büyülük bir uygulama olarak kötü güçleri uzaklaştırmak, “kutsal 

ruh”u davet etmek amacıyla veya din dışı, sanatsal bir hareket olarak beğeni, takdiri 

ifade etmek amacıyla el çırpmak yani alkış yapmak sık görülen bir harekettir. 139 

Ellerle yapılan jestlerin yanı sıra sadece parmaklarla yapılan özel işaretler de 

vardır. Farklı parmakların çeşitli pozisyonlara sokulmasıyla belirli anlamlara sahip 

el hareketleri yapılır. İşaret parmağı ile bir şeyin veya bir yerin gösterilmesi onun 

istendiği anlamına gelir. İşaret parmağının dudaklara götürülmesi ile susulması 

gerektiği ifade edilir.  

                                                 
137 A.e., s. 87. 
138 Selçuk Kürşad Koca, “Türk Kültüründe Sembollerin Dili”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Halk Bilimi 

Bilim Dalı, 2012, s. 184, 312.  
139 J. A. MacCulloch, “Hand”, Encyclopedia of Religion and Ethics, Ed. James Hastings, John A. 

Selbic, Louis H.Gray, Edinburgh, T.T. Clark, Vol.6, New York, Charles Scribner’s Sons, 1980,  s. 

499.  



51 

 

Parmak parmak üstüne atmak, Batı’nın koruyucu el jestleri arasında yer 

almaktadır. Bu harekette orta parmak kıvrılıp işaret parmağı üzerine getirilir. Diğer 

iki parmak iyice bükülür ve başparmağın altına sokulur.140   

 

Görsel 4: Parmak parmak üstüne atmak jesti. 

 

 

Kaynak: Morris, Koruyucu Tılsımlar: Uğurlar, Muskalar, Nazarlıklar, s. 185. 

 

Mano Cornuta adıyla bilinen, İtalya’da çok tanınan bu el hareketi, kötü 

güçlere ve tehlike getirecek kişilere karşı nazarlık olarak kullanılır. Bu harekette, 

işaret parmağı ile küçük parmak yatay bir şekilde uzatılırken diğer iki parmak 

bükülerek üzerleri başparmakla örtülür. Böylece ele, saldırmak üzere olan kaba bir 

boynuzlu hayvan görüntüsü verilir.141 

 

Görsel 5: Mano Cornuta adlı jest. 

 

 

Kaynak: Morris, Koruyucu Tılsımlar: Uğurlar, Muskalar, Nazarlıklar, s. 175. 

 

 

                                                 
140 Desmond Morris, Koruyucu Tılsımlar: Uğurlar, Muskalar, Nazarlıklar, Çev. Mehmet 

Harmancı, İstanbul, İnkılap Kitabevi, 1999, s. 185. 
141 Morris, a.g.e., s. 175.  



52 

 

Tek başına yukarı kaldırılmış işaret parmağı Tanrı’nın tekliğini vurgular. 

Yukarı kaldırılmış tek başına bir orta parmak, müstehcen el hareketlerinin en 

eskisidir. Ağır bir hakaret olarak kullanılır.142 

Başparmağın ve işaret parmağının birleştirilip bir daire oluşturulması 

Anglosakson kültürde “tamam, oldu” anlamına gelirken bu işaret Yunanistan’da 

zafer işaretidir.143 

Sadece işaret parmağı ile orta parmağın yukarı kaldırılması ve diğer üç 

parmağın avuç içerisinde kapalı şekilde tutulmasıyla V işareti elde edilmiş olur. Bu 

işaret dünyanın pek çok yerinde zafer işareti olarak bilinse de bazı yerlerde 

düşmanca bir mesaj da taşır. Örneğin, Britanya ve İrlanda’da ağır bir hakaret olarak 

algılanmaktadır.144 

Roma Uygarlığında imparatorların arenada başparmaklarını yukarı 

kaldırmaları olumlu bir anlam ifade eder ve arenada yarışan gladyatörün yaşayacağı 

ve zafer kazandığı anlamına gelir. İmparatorun başparmağını tersine çevirmesi ise 

yenilgi ve ölüm cezasını yani olumsuz bir durumu sembolize eder. Başparmağın 

yukarı kaldırılması ile olumlu bir ifadenin, ters yönde çevrilmesi ile olumsuz bir 

ifadenin belirtilmesi günümüzde de başvurulan bir jesttir.145 

Türk kültüründe yaygın görülen bir jest ise korku ve şaşırma durumunda 

başparmağın üst dişlere temas ettirilmesidir.  

Siyaset alanında farklı siyasî görüşler ve siyasî partiler, ideolojilerini ifade 

etmek amacıyla el sembolünü kullanır. Örneğin, Amerikalı Siyah Panterler’de 

görülen kalkmış bir kol ve kapalı bir el, saldırganlık ve acımasızlık işaretidir.146 

Türkiye’nin siyasî tarihi incelendiğinde pek çok siyasî partinin ideolojisini 

temsil eden farklı el hareketlerini sembol olarak kullandığı görülür.  Örneğin 1950 

genel seçiminde Demokrat Parti’ye ait afişte el kullanılmıştır. 

 

 

 

 

                                                 
142 Morris, a.g.e., s. 182, 188.  
143 Nanon Gardin vd., Larousse Semboller Sözlüğü,  Ed. Ömer Faruk Harman, İsmail Taşpınar, 

Çev. Beyza Akşit, İstanbul, Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014, s. 486. 
144 Morris, a.g.e., s. 179.  
145 Ersoy, Semboller ve Yorumları, s. 360. 
146 Gardin vd., a.g.e., s. 203. 



53 

 

Görsel 6: Demokrat Parti Afişi, “Yeter! Söz Milletindir!” 

 

 
 

Kaynak: https://profcoskunozdemir.files.wordpress.com/2014/07/demokrat_parti-

20081231105931.jpg 

 

Ellerin iletişimsel işlevinin görüldüğü en önemli örnek, işitme engeli 

bulunan insanların elleri ve parmaklarının belirli hareketlerinden oluşan işaret 

dilidir. Buna göre eller, işitme engeli olan insanlar için en önemli iletişim aracıdır. 

İşaret dilinde söylenilmek istenilenler alıcı konumundaki karşı tarafa eller ve 

parmaklar aracılığıyla iletilir. Ayrıca, görme engeli bulunan insanlar da el ve 

parmaklar yardımıyla iletişimde bulunmaktadır. Elin ve parmakların sahip olduğu 

hassasiyet, algılama, dokunma, tanımlamada en temel uzuv olması elin bu işlevini 

yerine getirmesinde başlıca etkendir. Salt’ın ifadesiyle elin işitme özürlülerin 

iletişim aracı olmasındaki en büyük etken, elin insanın çok değişik biçimlere 

sokabildiği tek organı olmasıdır.147 Ellerin de görme yeteneğine sahip olduğu 

düşünülmekte ve eller gözle özdeşleştirilmektedir. Bundan dolayı ele “ışık parmaklı 

kör” denilmektedir.148 

Suyun altında etkili bir iletişim kurmak amacıyla dalıcılar, el ve parmakların 

farklı hareketler oluşturmasına dayalı işaret dilini kullanırlar. Ellerin iletişimsel 

işlevinin görüldüğü diğer bir önemli alan da çocuk oyunlarıdır. Türk kültüründe 

çocukların ellerinin ön planda olduğu oyunların başında ebeleme, elim sende, el el 

üstünde gibi oyunlar gelmektedir. Güvenlik güçleri tarafından operasyonlarda 

kullanılan özel el hareketleri, voleybol maçlarında oyuncuların takım arkadaşlarına 

mesaj verirken kullandıkları özel el işaretleri, ellerin iletişimsel olarak kullanıldığı 

diğer alanlardır. 

                                                 
147 Salt, a.g.e., s. 112. 
148 Ersoy, a.g.e., s. 356, 357.  



54 

 

Eller, en eski zamanlardan itibaren insanoğlu tarafından varlık beyanı, 

doğaya hükmetmenin kanıtı olarak kullanılmıştır. Günümüzde imza atma eylemi 

için parmakların yani elin kullanılması gibi tarih öncesi çağlarda varlık beyanı 

olarak mağara duvarları ve kaya üzerlerine eller aracılığıyla izler bırakılmıştır. 

Sadece mağaralarda değil tapınak, kilise, cami, kervansaray gibi mimarî yapılarda 

görülen el izlerinin de binayı inşa eden ustanın imzası, kutsal mekâna bıraktığı iz 

olarak yorumlanabilir.149  

El ayasında ve parmakların iç yüzünde yüzeysel veya derince oyulmuş hâlde 

bulunan çizgiler her insanda farklı bir düzende bulunur. Bu duruma bağlı olarak 

insanların parmak izleri, kimliklerinin saptanmasında belirleyicidir. İmza atamayan 

kişilerin resmî evraklara parmak basmaları da varlık ve kimlik beyanı ile el 

ilişkisine bir örnektir. Bu ilişkinin temelinde ise bireyin tüm kimlik ve kişilik 

bilgilerinin kayıtlı olduğu başparmak yer almaktadır. 

İnsan vücudunun sosyal yapının bir modeli olduğu görüşü Doğulu ve Batılı 

araştırmacılar tarafından çalışma konusu olmuştur. İleri sürdükleri görüşlere göre 

ise toplumun yapı taşları ile beden organları arasında birtakım benzerlikler 

bulunmaktadır. Örneğin, toplumu yöneten ve yönlendiren liderlerle bedeni yöneten 

ve yönlendiren “baş”, “kalp” veya “sırt kemiği” arasında benzerlik 

bulunmaktadır.150  

Siyaset felsefesine ait “Organizmacı Devlet Anlayışı”na göre devletin her 

bir parçası bedenin bir organı veya uzvuyla özdeştir ve Monark, vücuttaki kafa ile 

aynı işleve sahiptir. Eller ise devletin silahlı ve silahsız bürokrasisi ile özdeştir. 

Silahlı güç, askeri işlerle uğraşırken silahsız güç adaleti icra eder.151 

Beden ile sosyal yapı arasında kurulan özdeşlik yanı sıra beden ile şehir/ 

ülke arasında da bir benzerlik olduğu görüşü ileri sürülmüştür. Örneğin insan 

bedenini bir şehre benzeten Erzurumlu İbrahim Hakkı, Marifetnâme adlı eserinde 

beden ile şehir arasında benzerlik kurar ve bedensel uzuv ve unsurlarla şehir veya 

                                                 
149 Ali Canip Olgunlu, Ana Tanrıça’dan Mevlana’ya, 4. bs., İstanbul, Karakutu Yayınları, 2009,  s. 

259. 
150 Lincoln, a.g.m., s. 4161. 
151 Yıldırım Torun, “Siyaset Felsefesi’nde Beden Metaforu: Organizmacı Devlet Anlayışı”, Beden 

Sosyolojisi, Ed. Kadir Canatan, İstanbul, Açılımkitap, 2011, s. 108-110. 



55 

 

ülkedeki özdeşleri arasındaki işlevsel benzerlikle ilgili örnekler verir. Buna göre bir 

ülkenin polisleri, insan vücuduna ait ellerle aynı işlevleri yerine getirir. 

 

 

   “…Bedenin şehre (veya memlekete) benzemesi şöyledir: Bir şehre, 

ülkeye bir padişah olur. Sonra veziri, sonra emniyet amiri, sonra cizye alıcısı 

(maliyesi) olur. Padişahın makamı (sarayı), memleketi, bineği, tab’ası, 

hazinedârı, bekçileri, elçileri, polisleri, casusları ve hâkimleri olur. Şehir 

içinde san’at sahipleri bulunur. Meselâ mühendis, mimar, marangoz, 

değirmenci, fırıncı, doktor, kasap, kuyumcu ve çöpçü olduğu gibi, insan 

bedeninde de, bunların örnekleri vardır. İnsanın ruhu âlemin padişahıdır. 

Nazarî akıl başvezirdir. Gadap kuvveti emniyet âmiridir. Şehvet kuvveti 

cizye alıcı (maliye) gibidir. Bu padişahın makamı yürekte süveydadır (siyah 

noktadır). Memleketi bu bedendir. Binek hayvanı nefstir. Tab’ası bedenin 

uzuvlarıdır. Hazinedârı, makine (tutucu) kuvvetidir. Bekçileri, iki gözdür. 

Elçileri kulaklardır. Polisler ellerdir…” 152 

 

 

Ellerin iletişimsel ve sosyolojik işlevleri konusunda yapılan açıklamalardan 

anlaşılmaktadır ki biyolojik işlevleri dışında bireyin toplumsal bir unsur olmasına 

bağlı olarak ellerin sosyal hayatta sahip olduğu başka işlevler de bulunmaktadır. 

İnsanlar arası iletişimin sağlanmasında, sözlü iletişim dışında veya sözlü iletişimle 

birlikte başka iletişim kanalları yaratmasında eller, tarih öncesi çağlardan itibaren 

önemli bir görev üstlenmiştir. İster belirli bir topluma, dine veya organizasyona ait 

olsun ister dur işareti gibi neredeyse tüm dünyada görülen bir hareket olsun el 

hareketleri, üzerlerinde her zaman bir anlam taşıyan sembolik bir ifade biçimi 

olarak kullanılmıştır.   

 

 

 

 

 

                                                 
152 Erzurumlu İbrahim Hakkı, a.g.e., s. 411. Teşrih İlmini Beş Bâbda Bildirir adlı ikinci fenninin 

“Âdemi âleme Tatbik ve Enfüsün Afaka Tevfikini dört Fasılda Anlatır” adlı beşinci bâbının “İnsan 

bedeninin zaman ve mekânlara benzemesini sekiz nevi ile beyan eder” birinci faslına ait “İnsan 

bedeninin zaman ve mekâna, yani ay ve yıla benzetilmesi ve ruhun sultana teşbihini bildirir” 

dördüncü nevinde anlatılmaktadır.  



56 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

DİN VE İNANÇ SİSTEMLERİNDE EL SEMBOLÜ 
 

Elin anatomik yapısı, biyolojik ve iletişimsel, sosyolojik işlevlerinin ele 

alındığı birinci bölümde elin, yaşamını devam ettirmeye çalışan insanoğlunun 

hayatında ne kadar önemli bir rolü olduğu üzerinde durulmuştur. Elin din ve inanç 

sistemlerinde sembolik anlam ve işlevleri ile sahip olduğu kutsallığın temelinde de 

bu yaşamsal rolü bulunmaktadır.  

Tezin bu bölümünde, elin din ve inanç sistemlerinde sahip olduğu sembolik 

anlam ve işlevleri tarih öncesi çağlardan başlayarak örnek inanış ve uygulamalar ile 

tespit edilmeye çalışılmıştır. Türk-İslâm kültüründe el sembolünün anlam ve 

işlevlerinin tespit edilmesi adına tarih öncesi çağlara ait mağara ve kaya üzerlerinde 

yer alan el tasvirleri, antik uygarlıklarda elin sembolik anlam ve işlevleri, semavî 

dinlere ait görsel ve sözel el tasvirleri incelenmiştir. Elin dinlik- büyülük 

kullanımına bağlı olarak bu bölümde ayrıca Türk-İslâm tasavvuf geleneği içerisinde 

yer alan inanış ve uygulamalar irdelenmiştir. 

 

 

Elin dinlik- büyülük bir işleve sahip olarak inanış ve uygulamalarda yer 

almasının kökeni tarih öncesi çağlara kadar gitmektedir. Paleolitik Dönem’de 

görsel bir unsur olarak mağara duvarları ve kaya üzerlerinde yer alan el izleri, 

Neolitik Dönem yerleşim yerlerindeki duvarlarda da varlığını sürdürmeye devam 

etmiştir ve günümüzde dahi Anadolu köy evlerinin duvarlarında el izleri bereket, 

şifa, korunma amacıyla yer almaktadır.  

Bu bölümde, dünya üzerindeki ve Türkiye’deki tarih öncesi çağlara ait el 

izlerinin hangi özelliklere sahip oldukları, hangi amaçla yapılmış oldukları ve hangi 

işlevleri yerine getirdikleri örnek el izleri eşliğinde irdelenecektir.  

 

Paleolitik Dönem’de El Sembolü  

Tarih öncesi çağlara ait el izleri ile ilgili ilk buluntular, Eski Taş Çağı veya 

Yontma Taş Çağı olarak da adlandırılan Paleolitik Dönem’e aittir. 2 milyon yıl 



57 

 

önce başlayarak M.Ö. 10.000’e kadar devam eden ve insanlık tarihinin %99’unu 

kapsadığı düşünülen Paleolitik Dönem, ilk insan atalarının ortaya çıktığı, ilk alet 

üretiminin gerçekleştirildiği bir dönemdir. Bu dönemde yaşamış olan avcı toplayıcı 

topluluklar, yerleşim yeri olarak mağara ve kaya altı sığınaklarından 

yararlanmışlardır.153  

Dönemin iklim ve coğrafya şartlarına bağlı olarak avcı-toplayıcı topluluklar 

için yaşamsal bir öneme sahip olan mağara ve kaya altı sığınakları; barınma, 

korunma gibi temel ihtiyaçların merkezinde yer almasının yanı sıra dinlik-büyülük 

uygulamaların da mekânı olarak kullanılmıştır. Özellikle, duvarlarında ve 

tavanlarında keşfedilen resimlerin dinsel bir işleve sahip olduğu görüşüne göre 

mağara kutsal bir mekân olma özelliği taşımaktadır.154 

Belirli ritüellerin mağaralarda gerçekleştirilmesi konusunda araştırmacılar 

farklı yorumlarda bulunmaktadırlar. Ritüellerin gerçekleştirilmesinde mağaranın 

sembolik bir işlevi olduğunu öne sürenler arasında yer alan Mircea Eliade, 

Paleolitik Dönem dinleri yanı sıra diğer arkaik kültürlere ait sırra erme 

törenlerinden de yola çıkarak mağaraların labirentler gibi öteki dünyaya geçişi, 

yeraltına inişi temsil ettiğine dikkat çekmiştir.155 “Yeryüzü Ana”nın rahmini 

simgeleyen mağara, ölüm ve yeniden doğumla ilişkisi dolayısıyla ana rahmine 

dönüşü temsil eden ölü gömme törenleri, erginleme törenleri gibi ritüellerin mekânı 

olmuştur.156 Öte yandan duvarlarında belirli resimlerin yer aldığı mağaralarda 

yaşama dair herhangi bir kalıntının veya günlük kullanım eşyasının bulunmadığı 

göz önünde bulundurularak bu resimli mağaraların dönem insanının yaşam alanı 

olmadığı konusunda da görüşler bulunmakta ve bu mağaralara -özellikle bazı 

                                                 
153 “Paleolitik Çağ”,  (Çevrimiçi),              

http://www.anadolumedeniyetlerimuzesi.gov.tr/TR,77778/paleolitik-cag.html, (28.12.2017).  
154 Söz konusu resimlerin dinlik-büyülük bir mahiyete sahip olduğunu iddia eden araştırmacılar 

olduğu gibi sadece sanat amaçlı yapılmış olduklarını öne sürerek bu resimleri sanatsal açıdan 

yorumlayan ve değerlendiren araştırmacılar da bulunmaktadır. Tuğrul Tanyol’a göre ise gerek 

Paleolitik Dönem mağaralarında gerek tarıma dayalı Neolitik Dönem yerleşimlerinde ve daha 

sonraki antik uygarlıklarda sanat, inanç ve din ile ilişkili olarak gelişme göstermiştir. Bk. Tuğrul 

Tanyol, “Mağara Resimlerini Okumak”, Sanat Dünyamız, S. 80, Yaz, 2000, s. 130. 
155 Mircea Eliade, Şamanizm: İlkel Esrime Teknikleri, Çev. İsmet Birkan, Ankara, İmge Kitabevi, 

1999, s. 75. 
156 Esat Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, İstanbul, Anahtar Kitaplar, 2010, s. 836. 

http://www.anadolumedeniyetlerimuzesi.gov.tr/TR,77778/paleolitik-cag.html


58 

 

bölümlerine- kutsallık atfedilerek mağaraların temizliğine önem verildiği 

düşünülmektedir.157  

Mağaralarda yer alan resimler incelenirse neredeyse tamamının mağaranın 

günlük yaşamın sürdürüldüğü ve bol ışık alan ağız kısmından çok, mağaraların 

daha derin ve karanlık bölgelerinde yer alan (insan boyunun erişemeyeceği) yüksek 

duvarlar ve tavan kısımlarına yapılmış olduğu görülür.158  

İçerisinde resimlerin yer aldığı mağaraların bulunduğu başlıca yerler, son 

buzul çağının kapladığı alanlarda yer alan Orta ve Kuzey İspanya, Güney Fransa, 

Kuzey İtalya, Ural Dağları ve Doğu Avrupa’dır. Fransa’da Niaux Mağarası, Les 

Trois Freres Mağarası, Lascaux Mağarası, Cabrerets Mağarası, İspanya’da Las 

Monedas Mağarası ve Altamira Mağarası en önemli mağaralar arasında yer alır. 

Ayrıca Antalya’da Öküzini’nde ve Beldibi’nde, Aydın Bölgesi’nde Latmos’da 

Paleolitik Çağ’a ait kaya resimleri görülür.159 Özellikle Fransa ve İspanya’ya ait 

mağara resimlerinde egemen tema olarak yer alan hayvan resimlerinde hayvanların 

çoğunlukla hareket hâlinde tasvir edildiği görülmektedir.160 Paleolitik Çağ’ın son 

dönemi olan Üst Paleolitik Çağ’a ait pek çok mağarada av hayvanları yanında el 

izleri de yer alır. El şablonları ve el izlerini Arjantin, Afrika, Borneo ve 

Avustralya’daki mağaralarda da görmek mümkün iken duvarlarında el izlerinin 

bulunduğu mağaraların en ünlüleri MÖ.12.000’li yıllardan M.Ö.40.000’li yıllara 

uzanan tarihleriyle Güney Fransa’daki ve Kuzey İspanya’daki mağaralardır.161 Öte 

yandan Kuzey Afrika ve Arabistan’da da kaya üzerlerinde Paleolitik Dönem’e ait el 

izleri bulunmaktadır. Cezayir, Libya, Yukarı Mısır el izlerine sahip kayaların 

bulunduğu başlıca ülkelerdir.162 

                                                 
157 Mehmet Ateş, Mitolojiler ve Semboller: Ana Tanrıça ve Doğurganlık, 4. bs., İstanbul, 

Milenyum Yayınları, 2014, s. 65-66. 
158 Tanyol, a.g.m., s. 132. 
159 Müjde Yazar, “Anadolu’da Neolitik Dönem Sanatı ve Merkezleri”, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı Eskiçağ 

Bilim Dalı, 2008, s. 19.  
160 Tanyol, a.g.m., s. 131. 
161 Virginia Hughes, “Were the First Artists Mostly Women?”  

(Çevrimiçi) http://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-

neolithic-cave-art/,  05.05.2017.  
162 Ahmed Achrati, “Hand and Foot Symbolism: From Rock Art To The Qur’ân”, Arabica, 50 (4), 

2003, s. 466, (Çevrimiçi), 

https://tr.scribd.com/document/161223432/Hand-and-Foot-Symbolisms, 15.02.2017.  

http://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/
http://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/
https://tr.scribd.com/document/161223432/Hand-and-Foot-Symbolisms


59 

 

Paleolitik Dönem’e Ait El İzlerinin Özellikleri  

Yukarıda bahsedilen mağaralarda yer alan el izleri ve el şablonları genel 

olarak benzer şekilde ve benzer işlevlere sahip olarak resmedilmiştir. Tarih öncesi 

çağlarda resmedilen bu el izlerinin genel özellikleri ise şunlardır:  

Üst Paleolitik Dönem mağaralarında yer alan kırmızı ve siyah el silüetleri, 

tek tek veya grup olarak tasvir edilmiş olup pozitif ve negatif hâlde 

bulunmaktadır.163 El izinin tek olmasının veya birden fazla el izinin bir arada 

bulunmasının sembolik anlamlara ve işlevlere sahip olması gibi el izlerinin kırmızı 

veya siyah renkte resmedilmiş olmasının da arka planında birtakım sembolik anlam 

ve işlevler yer almaktadır. Örneğin kırmızı rengin kasıtlı olarak büyüsel amaçlı 

kullanıldığı düşünülmektedir. Tarih öncesi döneme ait doğurgan kadın imajına 

sahip heykellerin üzerinde de görülen kırmızı renk ayrıca dişil prensiple ilgili 

görülen bereket ve doğurganlık sembolü deniz kabukluları üzerinde, yaşamın 

yenilenmesi isteğiyle mezarlarda da kullanılmıştır. Kırmızı rengin ayrıca şamanlara 

ait ritüellerde de kullanıldığı bilinmektedir.164 

 

Görsel 7: El negatifi örneği, Pech Merle Mağarası, Fransa. 

 

 

 

Kaynak:http://www.pechmerle.com/grotte-ornee-lot-midipyrenees/uploads/2016/05/main-negative-

art-parietal-lot-pechmerle.jpg 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
163 Marija Gimbutas, The Language of The Goddess, New York, Thames&Hudson, 2006, s.305. 
164 Ateş, a.g.e., s. 101-105. 

http://www.pechmerle.com/grotte-ornee-lot-midipyrenees/uploads/2016/05/main-negative-art-parietal-lot-pechmerle.jpg
http://www.pechmerle.com/grotte-ornee-lot-midipyrenees/uploads/2016/05/main-negative-art-parietal-lot-pechmerle.jpg


60 

 

Görsel 8: El negatifleri, Eller Mağarası, Cueva de Las Manos, Arjantin.  

 

 

Kaynak: http://arkeofili.com/wp-content/uploads/2015/02/2.jpg  

 

El tasvirleri, boyama, kazıma ve oyma gibi farklı yöntemlerle 

resmedilmiştir. Boyama yönteminin elin boyaya batırılıp duvara bastırılması ile 

veya duvara bastırılan elin üzerine doğru, ağza alınan küçük kemik bir borudan 

boyanın püskürtülmesi ile gerçekleştirildiği tespit edilmiştir.165 

Görsel 9: El negatifi örneği, Chauvet Mağarası, Fransa.  

 

 

Kaynak: http://www.bradshawfoundation.com/chauvet/gallery/hand_mammoth.jpg 

 

   

Tarih öncesi çağlarda mağara duvarları ve kaya üzerlerinde farklı şekillerde 

yer alan el izlerine başka tasvirlerin ve sembollerin de eşlik ettiği görülür. Örneğin 

Kuzey Afrika ve Arabistan’da yer alan kaya resimlerinde el izleri, genellikle insan 

ve büyükbaş hayvan tasvirleri ile birlikte yer alır. Büyükbaş hayvanlarla ilgili bir 

tören tasvirinde görülen el izlerinden başka ayrıca bir zürafa resmi üzerinde görülen 

orantısız işaret parmağı uzatılmış hâlde bir el tasviri, bir büyükbaş hayvan üzerine 

oturtulmuş ikisi dört parmağa ve biri üç parmağa sahip el izleri, Tibesti’de bir 

parmağın eksik olduğu bazı el izleri mevcuttur.166 Parmaklardan birinin veya 

                                                 
165Ayşen Aldoğan, “Anadolu Kültüründe- Sanatlarında Sembolik El Motifi”, Sanat Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, C. I, S. 2, Nisan, 1988, s. 83. 
166 Achrati, a.g.m., s. 466. 

http://arkeofili.com/wp-content/uploads/2015/02/2.jpg
http://www.bradshawfoundation.com/chauvet/gallery/hand_mammoth.jpg


61 

 

birkaçının eksik olduğu el izlerinin bir örneği Türkiye’de Doğu Anadolu’da da 

görülmektedir. Trişin Yaylası Kahn-ı Melikân mevkiindeki Üst-Paleolitik Dönem’e 

ait kaya resimlerinde bir hayvan figürü üzerinde dört parmaklı bir el sembolü yer 

almaktadır.167 

Pech Merle Mağarası duvarlarında kırmızı ve siyah noktalara sahip atların 

çevresinde dört ayrı yerde el izleri mevcuttur. At tasvirlerine eşlik eden el izleri 

yanı sıra kırmızı ve siyah noktaların da sembolik anlam ve işlevlerine bağlı olarak 

yorumlanması gerekmektedir.   

 

Görsel 10: Atların çevresinde dört el negatifi, Pech Merle Mağarası, Fransa. 

 

 

Kaynak: http://www.bradshawfoundation.com/bfnews/uploads/peche55.jpg 

  

 

Görsel 11: El negatifleri, Sulawesi Adası, Endonezya. 

 

 

Kaynak: http://arkeofili.com/wp-content/uploads/2015/02/ma%C4%9Fara11.jpg. 

 

 

 

 

 

                                                 
167 Muhammed Arslan, “Iğdır- Karakoyunlu’da El Motifli Mezar Taşları”, Atatürk Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, S. 40, Erzurum, 2009, s. 211. 

http://www.bradshawfoundation.com/bfnews/uploads/peche55.jpg
http://arkeofili.com/wp-content/uploads/2015/02/ma%C4%9Fara11.jpg


62 

 

Paleolitik Dönem’e Ait El İzlerinin Yapılış Amaçları  

Mağaralarda yer alan el izlerinin kimler tarafından ve hangi amaçla yapılmış 

olduğu konusunda farklı görüşler bulunmaktadır. Öne sürülen görüşler arasında 

doğaya hükmetme isteği, av büyüsü, erginleme töreni, kutsal kadın/ ana tanrıça 

tapınımı yer almaktadır. 

Mağara duvarlarında yer alan diğer izler gibi el izlerinin de doğaya 

hükmetmek ve hayatta kalmaya devam etmek amacıyla bırakıldığını öne süren 

görüşe göre avcı-göçebe yaşayışa sahip Paleolitik Dönem insanı, zorlu iklim ve 

coğrafya koşullarına karşı mücadele vermiştir. Bu mücadele içerisinde insanlar 

ellerini alet olarak kullanmaya veya elleriyle aletler yapmaya mecbur kalmıştır. 

Buna bağlı olarak her geçen gün ellerini daha da etkin kullanmaları gerekmiştir. 

Ellerinin hayatta kalmak için vazgeçilmez bir organ olduğunun idrakine varan 

Paleolitik insanı, hayatta kalma ihtiyacı doğrultusunda veya doğaya hükmetme 

isteğinin bir göstergesi olarak mağara duvarlarına ve kaya üzerlerine el izlerini 

bırakmıştır. Bu görüşe göre el izleri doğaya hâkimiyetin, güç ve iktidarın 

sembolüdür.   

El izlerinin de diğer semboller gibi sanatsal bir işlevi olduğunu öne süren 

görüşe göre ise insanoğlu, sahip olduğu arkaik ölüm korkusuna karşı aletler 

üreterek teknolojide ilerlemeler kaydetmeye çalışsa da bu korkuyu giderme 

konusunda yetersiz kalıp sanata sarılmıştır. Tüm insanların sahip olduğu bu 

karanlık korkuyu bastırmak adına herkesin görebileceği yerlerde sergileyeceği 

sembollere başvurmuştur.168 Bu görüşe bağlı olarak denilebilir ki el sembolü, 

insanın doğa karşısındaki çaresizliğinin ve ona üstün gelme arzusunun bir 

göstergesi durumundadır.  

Mağara duvarlarında yer alan el izlerinin yapılış amacı ve işleviyle ilgili öne 

sürülen bir diğer görüş ise bu el izlerinin erginleme törenleri sırasında yapıldığıdır. 

Erginleme ritüelleri veya Etnoloji’deki adıyla inisiyasyon törenleri,  insan hayatında 

doğum, evlilik, ölüm gibi geçiş durumlarında gerçekleştirilen geçiş ritüellerinden 

                                                 
168 İsmail Gezgin, Sanatın Mitolojisi, 5. bs., İstanbul, Sel yayıncılık, 2017, s. 22-23.  



63 

 

biridir.169 Hayatın geçiş dönemlerinde insanların tehlikelere karşı korumasız ve 

güçsüz olduğu inancına bağlı olarak içerisinde pek çok inanış ve uygulama 

barındıran erginleme ritüellerinin gerçekleştirilme amacı ergin yaşa giren çocuğu 

topluma kazandırmak, ona dinsel ve dünyasal bilgileri öğretmektir.170 Bu öğretiler 

eşliğinde günlerce, haftalarca, aylarca veya yıllarca sürecek olan erginleme 

törenleri, kişinin sosyal ve dinî konumunda kesin bir değişim meydana getirerek bir 

başkasına dönüşmesini ve toplumsal, manevî ve kültürel hayata dâhil olmasını 

sağlar.171 

Erginleme ritüelleri, 6-10 veya 8-12 yaşları arasındaki çocuklar için yapılır. 

Erginleme törenlerinin yapılacağı yer ise yaşanılan grubun veya köyün dışarısında 

eğitim ve tören için önceden hazırlanmış bir kamp yeridir. Burada şamanlar, 

büyücüler veya o toplumun yaşlı erkekleri tarafından çocuklara gerekli bilgiler 

verilir. Tören sırasında çocuk cesaret denemelerinde bulunur, oruç tutar, çeşitli 

işkencelerden geçer. Sünnet, kesici dişlerin kırılması, dövme yaptırılması, kulağın 

delinmesi gerçekleştirilen uygulamalardan bazılarıdır.172 

Erginleme törenlerinde birey, sembolik olarak ölür ve bu sembolik ölümle 

birlikte birey, eski statüsünden sıyrılarak yeni statüsünü kazanmış olur. Eliade, 

erginleme törenlerinde yer alan erginleyici ölümün karanlıkla, kozmik geceyle, 

dünyevi döl yatağı ile bir kulübe ile ve bir devin karnıyla sembolize edildiğinden 

bahsetmektedir.173 Bu görüş doğrultusunda tarih öncesi çağlarda erginlenme 

törenlerinin karanlık ve dünyevi döl yatağı sayılan mağaralarda gerçekleştirildiği ve 

buna bağlı olarak mağara duvarları üzerinde görülen el izlerinin erginleme ritüeline 

ait bir sembol olduğu düşünülebilir. Ayrıca Alaska Üniversitesi’nden evrimci 

biyolog R. Dale Guthrie’nin gerçekleştirmiş olduğu çalışmada Paleolitik Dönem 

mağaralarında (El Castillo/ Las Chimeneas/ Roufficnac Mağarası) yer alan el 

                                                 
169 Ayrıntılı bilgi için bk. Arnold van Gennep, The Rites of Passage, London, Routledge and Kegan 

Paul, 1960; Victor Turner, The Ritual Process: Structure and Anti- Structure, Ithaca, Cornell 

University, 1987.  
170 Sedat Veyis Örnek, 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane, 2. bs., İstanbul, Gerçek 

Yayınları, 1988, s. 108.  
171 Mircea Eliade, Doğuş ve Yeniden Doğuş: İnsan Kültürlerinde Erginlenmenin Dini 

Anlamları, İstanbul, Kabalcı Yayınları, 2015, s. 12-13,18. 
172 Sedat Veyis Örnek, Etnoloji Sözlüğü, Ankara, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Yayınları, 1971, s. 75-76. 
173 Eliade, A.e.  



64 

 

izlerine ait avuç içi ve başparmak genişliklerindeki farkları esas alarak el izlerinin 

büyük çoğunluğunun ergen yaştaki erkek çocuklarına ait olduklarını ileri sürmesi 

de erginleme ritüelleri ile ilgili görüşü desteklemektedir.174 

Mağara duvarlarında yer alan el izlerinin avcılık faaliyetiyle ilgili büyüsel 

niteliğe sahip olduğuna dair görüşler de mevcuttur. İnsanoğlunun hayatta kalma 

mücadelesine bağlı olarak ortaya çıkan avcılık mesleği etrafında pek çok inanış ve 

uygulama gelişmiştir. Avın bereketini, verimliliğini amaçlayan bir takım inanış ve 

uygulamalar veya avın bereketini kaçıracağına inanılan bir takım tabu ve 

kaçınmalar bunlar arasında gösterilebilir.175 Avcılara bol av vermesi için orman 

ruhu veya ruhlarına hikâyeler anlatmak bu uygulamalara örnek olarak 

gösterilebilir.176 Paleolitik Dönem mağara ve kaya üzerlerinde yer alan hayvan 

tasvirleri ve daha sonraki dönemlerde yapılan av sahnesi tasvirlerinin de avcılıkla 

ilgili büyüsel işlemler olduğu düşünülmektedir.177 Sedat Veyis Örnek’in de 

belirttiği üzere bu resimler avcılık faaliyetinde taklit veya analoji büyüsünün 

uygulandığını göstermektedir.178 Mağara resimlerinin avın verimli geçmesi adına 

yapıldıklarını öne süren görüşe göre bu şekilde avlanacak hayvan üstünde ona 

önceden sahip çıkan bir kuvvet sağlanıyordu.179 Mağaralarda yer alan el izlerinin 

ise daha çok bizon, at, mamut gibi av hayvanları yanında veya üzerinde 

resmedilmiş olması avcılık faaliyetini gerçekleştiren erkeklerin bu el izlerini avın 

bereketini sağlama amaçlı yaptıklarını düşündürtmektedir. 

Paleolitik Dönem mağaralarında bulunan sembolleri avcılıkla ilgili 

gerçekleştirilen ritüellerle ilişkili gören Joseph Campbell, mağara duvarlarında 

                                                 
174Virginia Hughes, “Were the First Artists Mostly Women?” (Çevrimiçi); 

http://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-

art/, 05.05.2017.   
175 Ayrıntılı bilgi için bk. Hatice Aycan Aydoğan, “Türk Kültüründe Bereketi Arttırmaya Yönelik 

İnanış ve Uygulamalar”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir, Balıkesir Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 2012, “Avcılığa Bağlı İnanış ve 

Uygulamalar” Bölümü, s. 130-137.  
176 Avcıların avın bereketli geçmesi için yanlarında masalcı ve destancı götürerek masal ve destan 

anlattırmalarının Güney Sibirya Türklerindeki yansımaları için bk. Mehmet Aça, “Güney Sibirya 

Türklerinde Ava Destancı ve Masalcı Götürme Geleneği”, Türklük Bilimi Araştırmaları, XXI, 

2017, s. 7-16. 
177 Fuzuli Bayat, Türk Mitolojik Sistemi 2: Kutsal Dişi- Mitolojik Ana, Umay Paradigmasında 

İlkel Mitolojik Kategoriler- İyeler, Demonoloji, 3. bs., İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2016, s. 190-

191. 
178 Örnek, 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane, s. 148. 
179 Sezer Tansuğ, Resim Sanatının Tarihi, 4. bs., İstanbul, Remzi Kitabevi, 1992, s. 23. 

http://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/
http://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/


65 

 

bulunan el izlerinin bu mağaralarda gerçekleştirilen ritlere katılanlara ait olduğunu 

belirterek çoğunlukla parmak boğumlarının bulunmadığına dikkat çeker. Ova 

Kızılderililerinde de parmak boğumlarının kesilmesi uygulaması bulunmaktadır. 

Örneğin Crow Kızılderililerin Sabah Duası şöyledir: “Yaşlı kadının torunu, sana 

parmak boğumumu veriyorum, karşılığında bana iyi bir şey ver… fakirim bana 

güzel bir at ver. Bir düşmanı vurmak istiyorum ve iyi huylu bir kadınla evlenmek 

istiyorum. Yaşamak için kendi çadırım olsun istiyorum.” Campbell, ayrıca Crow 

Kızılderililerinin sol elleri bütün olarak çok az sayıda yaşlı erkek bulunduğuna da 

dikkat çekmiştir. Ve bu ellerin dürüst avcıların sakatlanmış elleri olduğundan 

bahseder.180 

Tarih öncesi çağlarda mağara ve kaya üzerlerinde resmedilen el izleri ile 

ilgili öne sürülen yaygın görüş ise bu el izlerinin kutsal ilahe, Mitolojik Ana, Ana 

Tanrıça, Ulu kadın ve yaşamın dişil prensibi ile ilgili olduğudur. Bu görüşe göre el 

izleri bereket, şifa, uğur, kötü güçlerden korunma adına gerçekleştirilen ve dişil 

prensip ile ilgili inanış ve uygulamalara ait sembollerdir. Araştırmacılar tarafından 

öne sürülen bu görüşün temelinde ise pek çok tespit bulunmaktadır.  

Özellikle Avrupa ülkelerinde hala çıkarılmakta olan Paleolitik Dönem’e ait 

pek çok kadın heykelciği, tarih öncesi çağlarda kadına bir kutsallık atfedildiğinin 

göstergesidir. Paleolitik Venüsler denilen bu heykelciklerin bereket ve doğurganlık 

sağlama gibi işlevlerinin olduğuna inanılmış ve yapılırken özellikle doğurganlığı 

sembolize eden karın, kalça gibi vücut bölgelerinin abartılı olması amaçlanmıştır.181 

20. yüzyılın en önemli arkeolog, antropolog ve düşünürlerinden olan Marija 

Gimbutas, bu duruma bağlı olarak “The Language of The Goddess” adlı 

çalışmasında, arkeolojik kazılarda keşfedilen pek çok kadın tasvirini ve dişil 

nitelikli sembolü inceleyerek tarih öncesi çağlara kadar uzanan bir Ana Tanrıça 

kültünün varlığını ortaya koymayı amaçlamıştır. 

 

 

                                                 
180 Joseph Campbell, İlkel Mitoloji: Tanrının Maskeleri, Çev. Kudret Emiroğlu, 2. bs., Ankara, 

İmge Kitabevi, 1995, s. 287.  
181 Işın Yalçınkaya, “Paleolitik Devirlerde Kadın Figürinleri”, Antropoloji, Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Antropoloji Bilimleri Araştırma Enstitüsü Dergisi, S. 6, 1973, 

s. 204.  



66 

 

“Üst Paleolitik Dönem’e ait kadın bedeni tasvirlerinde görülen göğüs, 

kalça, karın ve vulva gibi unsurlar bir kadın vücudunun makrokozmik 

uzantısı olarak nitelendirilen bir ilah yaratmıştır. Bu ilahın en önemli özelliği 

ise dişiliği, doğurganlığı ve bolluğu simgeliyor oluşudur. Tarıma dayalı 

Neolitik Dönem gibi daha sonraki devirlerde karşılaşılan Doğurgan Ana 

Tanrıça’nın köklerini bu dönemde arayabiliriz.” 182 

 

Gimbutas’a göre Pech Merle mağarası duvarlarında kırmızı ve siyah 

noktalara sahip atların çevresinde dört ayrı yerde yer alan el izleri kadınlara aittir ve 

“Ana Tanrıça”nın doğurganlık ve bereket gücüne adanmıştır. Öte yandan 

Gimbutas, “Ana Tanrıça” tasviri yanı sıra Tanrıça’yı simgeleyen el, ayak gibi 

unsurların da parça-bütün ilişkisi doğrultusunda bolluğu, bereketi, Tanrıça’nın 

enerji veren dokunuşunu sembolize ettiğini belirtmektedir.183  

Paleolitik Dönem’e ait, tanrıçanın yaşam enerjisi veren ellerini tarıma dayalı 

Neolitik Dönem toplumlarında ve daha sonraki antik uygarlıklarda da görmek 

mümkündür. Günümüzde de bu dişil sembollerin farklı kültürlere ait kutsal kadın 

imajı sembolü olarak kullanılması, ilahî bir kadın imajının köklerinin burada 

aranabileceğini göstermekte ve el sembolünün de ilahî kadın imajının bir parçası 

olabileceği görüşünü desteklemektedir. 

El sembolü yanında görülen ayak izleri, spiraller, daireler, halka, yeni ay, 

kanca, boynuz, dört köşeli işaretler, çalılar, burgaçlar gibi dişil semboller el 

izlerinin tanrıçanın yaşam enerjisi, şifa, bereket ve doğurganlık sembolü olduğu 

görüşünü güçlendiren unsurlardır. Bu semboller gibi el sembolleri de enerjinin 

somut bir göstergesi olmanın yanı sıra döngüsel zamanı simgeler veya varoluş 

sürecini harekete geçirici bir sembol işlevi görür.184 Örneğin İspanya’da yer alan La 

Pileta mağarasında eller, Yeniay biçiminde bir boynuza sahip ve birbirine paralel 

olan -çoğu çift ve üçlü çizgilerden oluşan bir grup çizgi ile bağlantılı bir 

boynuzlugiller üzerinde resmedilmiştir.185  

Three Rivers’da olduğu gibi, el sembolüne eşlik eden sarmallar eller 

aracılığıyla kanalize edilen iyileştirici enerjiye ait tasvirler olabilir.186 

                                                 
182 Gimbutas, a.g.e., s. XXII. 
183 A.e., s. 305. 
184 A.e., s. 277. 
185 A.e., s. 305. 
186“Hand Paintings and Symbols in Rock Art Around The World”, (Çevrimiçi), 

http://www.bradshawfoundation.com/hands/index.php, 04.03.2019.  

http://www.bradshawfoundation.com/hands/index.php


67 

 

Görsel 12: Sarmal desenli el, Three Rivers Mağarası, Amerika Birleşik Devletleri. 

 

 
 

Kaynak: http://www.bradshawfoundation.com/hands/hands/9b.jpg 

 

Mağara duvarlarında yer alan pek çok sembol gibi el sembolünün de doğum 

ve doğurganlık sağlama işlevlerine yönelik diğer bir tespit ise mağaraların hamile 

kadınlar tarafından sık sık ziyaret ediliyor ve buralarda kadınların doğumları ve 

doğurganlık ayinlerini gerçekleştiriyor olmalarıdır. Buna göre mağaraların belli 

bölümleri Ana Tanrıça’nın rahmi olarak görülüp kutsal kabul edilmiş ve toplumun 

beraber tapındığı bir tapınak olmuştur.187 Mağaraların ana rahmi ve doğurganlık 

sembolü olma özelliğinin 21. yüzyılda uygulanan pratiklerde dahi öne çıktığı 

görülür. Azerbaycan’da çocuğu olmayan kadınların kutsal kabul edilen mağaralara 

giderek, tavandan akan suyu bir araya toplayarak içmeleri veya karınlarına 

sürmeleri; mağarada uyuyarak hamile kalmak istemeleri bilinen uygulamalardandır. 

Öte yandan mağaraların türeyiş ve menşe mitinde ana rahmiyle eşdeğer tutulduğu 

görülür.188 

Tarih öncesi çağlara ait el izlerinin kutsal kadın anlayışı ile bağlantılı olarak 

mağara ve kaya duvarlarında yer alması şamanlıkla ilgili çalışmalarda da 

bahsedilen bir konu olmuştur. Örneğin, Mihaly Hoppal, Şamanlar ve Semboller adlı 

çalışmasında tarih öncesi çağlarda mağara ve kaya resimleri arasında yer alan el 

izlerinin Şamanizm ile ilişkili olabileceğine dikkat çekmiştir.189 Tarihî verileri göz 

önünde bulunduran Fuzuli Bayat, Sibirya şamanlığının kökeninin Paleolitik 

Dönem’e kadar gittiği görüşündedir. Bayat’a göre şamanlık kadın başlangıçla ilgili 

olarak ortaya çıkmıştır hatta ilk şamanın bir kadın olma ihtimali vardır.190 Bu görüş 

dikkate alınırsa Sibirya Şamanlığı’nda mağara ve kaya üzerlerine yapılan tasvirlerin 

                                                 
187 A. Marshack, Les Racines de la Civilisation, Paris, Plon, 1972’den aktaran: Ateş, a.g.e., s. 67. 
188 Bayat, a.g.e.,  s. 34-35. 
189 Mihaly Hoppal, Şamanlar ve Semboller, Çev. Fatih Sel, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2015, s.  
190 Fuzuli Bayat, Türk Kültüründe Kadın Şaman, 3. bs., İstanbul, Ötüken Neşriyat, 2015, s. 27. 

http://www.bradshawfoundation.com/hands/hands/9b.jpg


68 

 

Avrupa’da görülen Paleolitik Dönem kutsal kadın imajı ve ona bağlı dişil 

sembollerle aynı niteliğe sahip olduğu düşünülebilir. 

 

  “Paleolitik ve Neopaleolitik kültürün kadın kültü ve kadın şamanı ilkel 

sanat eserlerine, mitolojik motiflere ve epik eserlere yansımıştır. Sibirya 

Türk halk anlatılarında, özellikle de büyük hacimli sözlü eserlerde, mesela 

destanlarda kadın şamanların doğaüstü güçlere sahip olarak gösterilmesi 

onların kutsanmasından haber verir. Kadın şamanların veya kadın olarak 

tasavvur edilen ruhların figürlerinin kaya üstü tasvirlerden tutun 

heykelciklere kadar geniş çapta yayılmasının birinci sebebi Mitolojik Ana 

kültü ile bağlantılıdır.” 191 

 

Paleolitik Dönem’e Ait El İzlerinin Kimlere Ait Olduğu  

El izlerinin hangi amaçla yapıldığı konusu gibi kimler tarafından yapıldığı 

konusu da pek çok tartışmanın odağında yer almaktadır. Gerek av büyüsü gerek 

erginleme töreni olsun, el izlerinin çoğunlukla erkekler tarafından yapıldığını öne 

süren görüşün yanı sıra el izlerinin ister av büyüsü ister şamanlıkla ilgili tören ve 

ister Ana Tanrıça tapınımı amaçlı olsun, kadınlar tarafından yapıldığı görüşü de 

mevcuttur. 

Marija Gimbutas, mağaralarda yer alan el izlerinin Tanrıça’nın yaşam 

enerjisini, bereketini ve doğurganlığını çekmek amacıyla yapılması dolayısıyla 

çoğunlukla kadınlar tarafından yapıldığını ileri sürmektedir.192 Dean R. Snow, 

avcılık faaliyetinin erkekler tarafından gerçekleştirildiği, dolayısıyla el izlerinin 

erkekler tarafından yapıldığı görüşüne karşı çıkar. Kadınların da av hayvanlarının 

etini kamp alanına taşıma görevleri bulunduğunu öne sürerek en az erkekler kadar 

onların da avın bereketiyle ilgili endişelerinin bulunduğunu dile getirir. Snow, 

yapmış olduğu çalışmada toplam otuz iki el izini ölçerek ve parmak uzunlukları 

arasındaki farkın dijital ölçümünü esas alarak bu el izlerinin %75’inin kadınlara ait 

olduğunu belirtmiştir. İspanya ve Fransa’da yer alan Paleolitik mağara 

duvarlarındaki el izleri üzerinde ölçüm yapan Snow, kadınların yüzük ve işaret 

parmaklarının neredeyse aynı uzunlukta olmasına karşın erkeklerin yüzük 

                                                 
191 Bayat, a.g.e., s. 135. 
192 Gimbutas, a.g.e., s. 305. 



69 

 

parmağının daha uzun olmaya eğilimli olduğu bilgisinden yola çıkarak bu görüşünü 

öne sürmüştür.193 

 

Görsel 13: El negatifleri, El Castillo Mağarası, İspanya. 

 

 

Kaynak: https://www.donsmaps.com/images26/handsbisonscratchessm.jpg 

  

Neolitik Dönem’de El Sembolü 

Tarih öncesi çağlar içerisinde el sembolünün görüldüğü diğer bir dönem 

Paleolitik Dönem’i takip eden Neolitik Dönem’dir. Yeni/ Cilalı Taş Çağı olarak da 

bilinen Neolitik Dönem194, toprağa bağlı tarımın ortaya çıkmasıyla tarıma bağlı bir 

ekonominin ve kültürün gelişme gösterdiği ve yerleşik hayatın başlamasıyla birlikte 

ilk yerleşik toplumların ortaya çıktığı bir dönemdir. 

Dünyanın farklı bölgelerinde –aynı zamanda olmasa da- Paleolitik 

Dönem’den Neolitik Dönem’e geçiş süreci yaşandığı bilinmektedir. Türkiye’de 

Çatalhöyük, Burdur’a bağlı Hacılar köyü başlıca Neolitik yerleşim yerleri arasında 

yer alırken Çatalhöyük, diğer Neolitik yerleşim yerlerine kıyaslandığında öne 

çıkmaktadır.195 Çatalhöyük’ü diğer Neolitik yerleşim yerlerinden ayıran en temel 

                                                 
193 Dean R. Snow, “Sexual Dimorphism in European Upper Paleolithic Cave Art”, American 

Antiquity, S. 78 (4), 2013, s. 746-761.  

(Çevrimiçi) https://hyperallergic.com/wpcontent/uploads/2013/10/Prehistoric-hands-Snow.pdf, 

18.07.2018. 
194 Son Buzul Çağı’nın M.Ö. 10.000’lerde son bulması ve ardından yaşam biçiminin değişmesiyle 

dünyanın her yerinde insanlar yavaş yavaş yeni yerlere yerleşmiş, bazı hayvanları ehlileştirirken 

daha önceki dönemlerde toplanan bitkilerin yerini özel olarak ayrılmış küçük toprak parçalarında 

yetiştirilen bitkiler almıştır. Tarımın başlamasıyla birlikte insanlık tarihindeki en temel değişim 

yaşanmış ve uygarlıkların ve bilinen insanlık tarihinin doğmasına yol açmıştır. Clive Ponting, Yeni 

Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi, Çev. Eşref Bengi Özbilen, İstanbul, Alfa Basım Yayım, 2011, s. 

39. 
195 Konya’nın 50 km. kadar güneydoğu’sunda, 600 m. uzunluğunda, 350 m. genişliğinde ve 

bugünkü ova düzeyinden 17 m. yükseklikteki bilinen en büyük Neolitik yerleşim yeri olan 

Çatalhöyük’te yaşayan insanlar, üretici toplumun ilk temsilcileridirler. “Çatalhöyük”, Anadolu 

https://www.donsmaps.com/images26/handsbisonscratchessm.jpg
https://hyperallergic.com/wpcontent/uploads/2013/10/Prehistoric-hands-Snow.pdf


70 

 

özelliği, burada kazılan on iki tabakanın hepsinde duvarları resimli veya sıva 

kabartmalarla dolu özel odaların ve bu odalarda dinsel özelliğe sahip pek çok 

heykelciğin keşfedilmiş olmasıdır. Çatalhöyük duvarlarında yer alan resimler 

zengin bir konu içeriğine sahipken ele geçirilen heykelciklerin genellikle Neolitik 

döneme ait Akdeniz yerleşim yerlerinde keşfedilen abartılı memeleri, kalçaları ve 

karınları ile dikkat çeken kadın tasvirleri olduğu görülür.196 Buna bağlı olarak Üst 

Paleolitik Dönem’de karşılaşılan doğurganlık ve bereket sembolü “Yeryüzü 

Tanrıçası”nın (Magna Mater) Neolitik Dönem’de tarıma dayalı dinî inanışın bir 

sembolü olarak toprağa bağlı bereket tanrıçasına dönüştüğü görüşü pek çok 

araştırmacı tarafından öne sürülmektedir.  

Bu dönemde toprağın “yaratma”, “can verme”, “doğurma” nitelikleriyle 

kadının niteliklerinin özdeşleştirilmesi ile ortaya çıkan inanç sisteminin ve yaşayış 

tarzının da temelini bu özdeşlik oluşturmuştur.197 Tarıma dayalı ekonomik hayata 

bağlı olarak ortaya çıkan Ana Tanrıça kültü, Anadolu’da özellikle Çatalhöyük, 

Hacılar, Köşkhöyük’te bulunan tanrıça heykelcikleri ile somut olarak 

gözlemlenmektedir. Ele geçen heykelcikler ve duvar kabartma ve boyaları bir Ana 

Tanrıça kültünün varlığını ortaya koymanın yanı sıra Anadolu’da kadına duyulan 

saygının da göstergesi olmuştur.198 

Neolitik Dönem Çatalhöyük yerleşimlerinde bereket ve doğurganlık 

sembolü olarak yer alan ve tarımın keşfedilmesinden önceki Paleolitik Dönem’e ait 

mağara ve kaya duvarlarında izlerinin sürülebileceği pek çok sembol vardır. 

Neolitik yerleşim yerlerindeki semboller arasında tek başına veya gruplar hâlinde 

yer alan el izi örneklerinden bazıları aşağıda yer almaktadır: 

                                                                                                                                        
Uygarlıkları Ansiklopedisi, C. 1, Ankara, Görsel Yayınlar, 1982, s. 12; Büyük bir Neolitik höyük 

olan Çatalhöyük, M.Ö. 6200 ile M.Ö. 5400 yılları arasında sürekli yerleşim alanı olmuş ve M.Ö. 

5400 yıllarında bilinmeyen sebeplerle terk edilmiştir.  Lynn E. Roller, Ana Tanrıça’nın İzinde: 

Anadolu Kybele Kültü, Çev. Betül Avunç, İstanbul, Homer Kitabevi, 2004, s. 47; 1958 yılında 

James Mellaart tarafından Orta Anadolu yüzey araştırmaları sırasında keşfedilen Çatalhöyük, 1965’e 

kadar aralıklarla kazı çalışmalarına ev sahipliği yapmıştır. 1993’te Ian Hodder tarafından 

Çatalhöyük kazı çalışmaları tekrar başlatılmıştır. 
196 Lynn E. Roller, a.g.e., s. 47-49. 
197 Aydoğan, a.g.e., s. 35. 
198 Nazmiye Mutluay, Anadolu Neolitik Çağ Uygarlığı, Ankara, Alter Yayıncılık, 2010, s. 5. 



71 

 

Hemen hemen hepsi aynı boyutta olan ve tek bir kişi tarafından sağ elle 

yapıldığı düşünülen el izlerinin duvar boyunca bir sıra oluşturacak şekilde devam 

ettiği tespit edilmiştir.199 

 

Görsel 14: Kırmızı el izleri, Çatalhöyük. 

 

 

Kaynak:http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf 

 
 

Sağ tarafa işaret eden yatay iki el sırasından oluşur. Üst sırada yedi kırmızı 

ve siyah el karışık olarak yer alırken alt sırada sadece yedi kırmızı el bulunur. Tüm 

eller, bir veya daha fazla noktayla dolu olan el ayası üzerinde açık bir alana sahiptir. 

İki el sırası arasında bal peteği veya ağa benzer bir şekil yer alır. 

 

Görsel 15: Çatalhöyük, sembolik motifli duvar boyaları. 

 

 

Kaynak: Yazar, “Anadolu’da Neolitik Dönem Sanatı ve Merkezleri”, s. 289. 

 
 

Çatalhöyük’te yer alan sembolik öneme sahip diğer bir panel. Her biri petek 

deseniyle işaretlenmiş üç boğa başı200 altında el motifine sahip iki panel yer alır. 

                                                 
199 İan Hodder, “Çatalhöyük’te Yeni Bir Duvar Resmi Bulundu” Çatalhöyük Araştırma Projesi 2011 

Sezonu Kazı Raporu, (Çevrimiçi), 

http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf, 

05.01.2019.  

http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf
http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf


72 

 

Üstteki levhada parmak uçları birbirine birleştirilmiş pozitif ve negatif tasvirli eller 

ve onları çevreleyen yumurta ve balık şeklinde ovaller yer almaktadır. Üst levhanın 

merkez kısmında ise daire, burgu, yeni ay, tırtıl veya böcek sembolleri bulunur. Alt 

kayıtta pozitif-negatif değişkenli ve yatay- dikey hâlde eller vardır. Alt levhada ise 

kırmızı panel üzerine negatif dizaynda rastgele yerleştirilmiş eller yer alır.201 

 

Görsel 16: Üç boğa başı altında yer alan eller, Çatalhöyük 

 

Kaynak: Gimbutas, The Language of The Goddess, s. 307. 

 

 

 

Görsel 17: Kırmızı el izleri (Detay), Çatalhöyük.  

 

 

Kaynak:http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf  

 

                                                                                                                                        
200Tarıma bağlı Çatalhöyük insanı için boğanın önemi ana tanrıça heykelleri yanına yerleştirilmiş 

olmasından da anlaşılmaktadır. Ana tanrıça heykelleri yanında yer alan boğanın bereketi ve 

tanrıçanın doğadaki hâkimiyetini simgelediğini Mircea Eliade dile getirmektedir. Eliade, ayrıca avcı 

göçebe yaşayıştan beri boğanın bir kabartma veya heykel olarak kullanılmasının asıl sebebinin 

toprağı “dölleme”deki rolü olduğunu öne sürmüştür. Yağmurlu gök- boğa-ulu tanrıça üçlüsü 

neredeyse tüm din ve mitolojilerde karşılaşılan bereket sembolüdür. Ayrıntılı bilgi için bk. Mircea 

Eliade, Dinler Tarihine Giriş, s. 96-136; Marija Gimbutas da Çatalhöyük tapınak duvarlarını 

kaplayan boğa başlarının varoluş, yeniden hayata dönüş, yenilenme ve enerji ile ilişkili olduğunu, 

iyileştirici, şifa verici potansiyele sahip olmakla birlikte tanrıçanın yaratıcı gücünün vücut bulmuş 

hâli olduğunu ileri sürmüştür. Gimbutas, a.g.e., s. 267.  
201 Gimbutas, a.g.e., s. 307. 

http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf


73 

 

Panonun üst kısmında siyah ve kırmızı ellerin alt kısmında ise sadece 

kırmızı ellerin bir petek veya ağ şekliyle birleştirilmiş olduğu görülür.202 Tanrıça’ya 

atfedilen bu ellerdeki kırmızı ve siyah rengin sembolik önemine göre kullanılmış 

olduğu düşünülmektedir. Buna göre kırmızı; yaşam rengini, canlılığı simgelerken 

siyah bolluk ve bereket istemiyle kullanılmıştır.203 Öte yandan James Mellaart, bazı 

duvarlarda bu şekilde yer alan gruplar hâlindeki el izlerinin “tüm eller hasata” veya 

“tüm eller ağa” ifadesinin bir yansıması olduğunu belirtir. İnsanoğlunun açlıktan 

kurtuluşunun simgesi olan hasat için tüm ellerin bir araya gelmesi gerektiğine 

vurgu yapmıştır. Diğer yandan Neolitik Dönem el izlerinin yapılış nedeninin daha 

erken dönemlerde Homo Sapiens’in kendisini hayvandan farklı kılan ellerinin 

farkına varıp bunu sanatında ifade etmesi olduğuna da değinmiştir.204 

 

Görsel 18: Çatalhöyük’e ait bir pano (Orjinalinden çizim) 

 
 

Kaynak: James Mellaart, Çatalhöyük: Anadolu’da Bir Neolitik Kent, s.66. 

 
 

El izleri yanı sıra Anadolu’daki en büyük ve en eski eser grubunu 

oluşturduğu ileri sürülen kil mühürler arasında da el sembolünün yer aldığı görülür.  

 

Görsel 19: El şeklinde kil mühürler, Çatalhöyük. 

  

Kaynak:http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/Catalhoyuk_2017_Arsiv_Raporu.pdf 

                                                 
202 James Mellaart, Çatalhöyük: Anadolu’da Bir Neolitik Kent, Çev. Gökçe Bike Yazıcıoğlu, 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, Ocak, 2008, s. 66. 
203 Gimbutas, a.g.e.,s. 306. 
204 Mellaart, a.g.e., s. 129. 

http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/Catalhoyuk_2017_Arsiv_Raporu.pdf


74 

 

Sonuç olarak Paleolitik Dönem’den itibaren heykelcikler ve sembolik 

resimlerle dini inanış ve uygulamaların merkezinde yer aldığı öne sürülen Ana 

Tanrıça imajı tarıma dayalı Neolitik Dönem’de toprağın bereketi ve doğurganlıkla 

özdeşleştirilerek kutsallığını korumuştur. Daha sonraki dönemlerde ortaya çıkan 

antik uygarlıklarda ise bu kutsal kadın imajının Kybele, Demeter, Artemis gibi 

farklı adlar altında bereket, doğurganlık, şifa ve korunma ile ilgili inanış ve 

uygulamalarda büyük rol oynadığı görülmektedir. İlahi kadın imajının önemli 

sembollerle kutsallığının devam ettiği görülmektedir. Buna bağlı olarak tarih öncesi 

çağlardan itibaren el sembolü diğer dişil unsurlarla birlikte yer alan ve kutsal kadın 

imajıyla olan bağlantısını semavî dinlerde dahi kaybetmeyen bir unsur olarak 

bereket, doğurganlık, nazardan koruma ve şifa verme işlevlerini yerine getirmiştir. 

Tezde yer alan Meryem Ana eli, Fatma Ana eli ile ilgili inanış ve uygulamalar el 

sembolünün dişil prensiple olan ilişkisini ortaya koyan daha yakın zamana ait 

örneklerdir.  

 

 

Dünya üzerinde neredeyse her din ve inanç sisteminde yer alan bedensel 

unsurlarla ilgili semboller semavî dinlerde de yer almaktadır. Semavî dinlere ait 

gerek kutsal kitaplarda gerek inanış ve uygulamalarda yer alan bedenle ilgili 

sembolik unsurlardan biri de el’dir. Musevilik, Hristiyanlık ve İslâmiyet’e ait elin 

sembolik olarak yer aldığı inanışlar ve kutsal kitaplardaki ayetler incelendiğinde 

öncelikle Tanrı’nın/ Rabbin/ Allah’ın Eli (Yedullah) ifadesiyle yaratıcının kuvveti, 

kudreti, yardımı, bereketi ve kurtarıcılığından bahsedildiği görülür.  

 Tanrısallığın ifade edilmesinde sembol olarak kullanılan “Tanrı’nın Eli” 

ifadesi, araştırmacılar tarafından yorumlanan bir olgu olmuştur. Öte yandan bazı 

araştırmacılar semavî dinlere ait tek tanrının kökeninin Mısır olduğunu öne sürerek 

“Tanrı’nın Eli” sembolik ifadesinin kökeninin Antik Mısır’a kadar uzanabileceğini 

belirtmiştir. Örneğin, Sigmund Freud Mısır’da geçici bir süreliğine de olsa hâkim 

olan tektanrıcılığın dünya tarihinde bu yolda girişilen ilk deneme olduğu ve 



75 

 

Musevilik ile Aton dini arasında bir uyuşma olduğu tezini öne sürmüştür.205 Öte 

yandan sadece semavî dinlerde görülen ilâhî elin değil genel olarak elin 

ilahlaştırılmasının temelinin Mısır’a dayandığı öne sürülmektedir.206 

Antik Mısır dininde elin tanrısal bir niteliğe sahip güneşle ilişkili olduğu 

görülür. Mısır dininin temelinde yer alan güneş, tanrıların en büyüğü Ra’yı 

sembolize etmesinin yanı sıra Tanrı Aton ile de özdeşleştirilmiştir. Çok tanrılı dine 

sahip Mısır’da ilk kez M.Ö.14. yüzyılda yaşamış olan Akhenaton adlı firavun tek 

tanrılı bir dine inanmış ve güneşle özdeşleştirdiği Tanrı Aton’a ailesi ile birlikte 

tapınımda bulunmuştur. Güneşten uzanan ellerle sembolize edilen Aton’un 

insanlara ve hayvanlara hayat veren bir güç olduğuna inanılmıştır.207 

Aşağıda yer alan kabartmalarda da görüldüğü üzere Antik Mısır’da 

ilahlaştırılmış olan güneş Tanrı Aton’u sembolize etmekte ve Firavun Akhenaton 

ile ailesi üzerine güç, bolluk, bereket veren ellerini uzatmaktadır.   

 

Görsel 20: Akhenaton, Nefertiti ve çocukları/ Güneş-Tanrı Aton’un Elleri. 

 

 

Kaynak: http://www.archart.it/wp-content/uploads/2014/05/Famiglia_reale.jpg 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
205 Sigmund Freud, Musa ve Tek Tanrıcılık, İstanbul, Dergâh Yayınları, 1976, s. 33-34.  
206 Gardin vd., a.g.e., s. 202. 
207 Perihan Sadıkoğlu, Antik Mısır Sanatı ve Tarihsel Akıştan Günümüze Etkiler, İstanbul, 

Boyut Matbaacılık, 2007, s. 42, 266.  

http://www.archart.it/wp-content/uploads/2014/05/Famiglia_reale.jpg


76 

 

Görsel 21: Akhenaton, Nefertiti ve çocukları/ Güneş-Tanrı Aton’un Elleri.  

 

Kaynak: http://imgtrend.mynet.com/2015/05/30/02160925029545/akhenatenjpg-728x728.jpg 

 

 

Antik Mısır Uygarlığı’nda elin sembolik anlam ve işleviyle yer aldığı diğer 

bir alan ise Mısır hiyeroglifleridir.208 Mısır hiyerogliflerinde D harfine karşılık 

gelen el, Mısır dininde tezahürü, hareketi, bağışı, çiftçiliği sembolize etmektedir.209 

Mısır geleneğinde yer alan açık el sembolü, manyetik güç ve tesir alışverişi 

aracı olarak görülmüştür. Buna göre günümüzdeki tokalaşma geleneğinin eski bir 

tesir alışverişi yönteminden türemiş olduğu ileri sürülmektedir.210 Ellerin tesir 

alışverişindeki rolünü ellerin dua etmek amacıyla göğe doğru açılmasında da 

görmek mümkündür. Bu şekilde eller, tesir alıcı konumda bulunmaktadır.  

Antik Mısır’da el ve göz şeklinde nazarlıkların da kullanıldığı hatta İslâm 

ülkelerinde yaygın bir biçimde kullanılan el ve göz nazarlıklarının kökeninin Antik 

Mısır’a kadar uzandığı öne sürülmektedir.211 

Geleneksel Mısır sanatında el hareketlerinin belirli anlamları karşılayacak 

şekilde tasvir edildiğini de görmek mümkündür. Mısır sanatına ait bir özellik olarak 

bir kompozisyonun en önemli figürünün yardımcı figürlere oranla daha büyük 

tasvir edilmesi yöntemine el ve kol hareketlerinin ifade edilmesinde de 

başvurulmuştur. Sınırlı sayıdaki kol ve el hareketleri figürün ne yapmakta olduğunu 

                                                 
208 Hiyeroglif; Eski Mısırlıların bir kavramı, sözcüğü, sesi ya da heceyi, bir nesnenin çizgisel 

resmiyle belirttikleri piktografik, ideografik ve fonetik bir gösterge sistemidir ve Mısır hiyeroglif 

yazısında yer alan figürler kutsal bir karaktere sahiptir. Altay Gündüz, Mezopotamya ve Eski 

Mısır: Bilim, Teknoloji, Toplumsal Yapı ve Kültür, İstanbul, Büke Yayınları, 2002, s. 83. 
209 Cirlot, a.g.e., s. 137.  
210 Salt, a.g.e., s. 112.  
211 Örnek, Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla İlgili Bâtıl İnançların ve Büyüsel 

İşlemlerin Etnolojik Tetkiki, s. 48. 

http://imgtrend.mynet.com/2015/05/30/02160925029545/akhenatenjpg-728x728.jpg


77 

 

açıklamak için kullanılmış ve profilden gösterilen figürlerde dahi iki kol görünecek 

şekilde çizilmiştir.212 

Antik Mısır dininde elin güç, iktidar, bağış, tezahür, bereket ve koruma gibi 

belirli anlamları üzerinde taşıdığı ve ele büyük bir kutsallık atfedildiği 

görülmektedir. Antik Mısır’da gerek dünyevî gerek dinî hayatın merkezinde yer 

alan el, sahip olduğu sembolik anlam ve işlevlerini semavî dinlerde de 

sürdürmüştür.  

 

 

 

Yahudilik geleneğine ait dinî inanış ve uygulamalarda el sembolünün yoğun 

olarak kullanıldığı görülür. Semavî dinlerde Allah’ın gücünün, kudretinin, 

yardımının, bereketinin sembolik bir ifadesi olan “el”, Kitab-ı Mukaddes’in ilk 

kitabı olan Eski Ahit’te sık sık “Rabbin Eli” olarak geçmektedir.213 Rabbin Eli, 

İsrailoğullarını Mısır zulmünden kurtarma, onlar üzerine bereketli ve yardım elini 

uzatma, İsrailoğullarına zulüm yapanları cezalandırma gibi işlevleri ile kudretli ve 

sağ el olarak Eski Ahit’teki ayetlerde geçmektedir. Aşağıdaki ayetler Kitabı 

Mukaddes’te yer alan Eski Ahit’ten alınmıştır.214  

 

Rabbin Kudretli, Kurtarıcı, Sağ Eli 

 

Genellikle tüm din ve inanç sistemlerinde görülen sağ elin kutsallığı Yahudi 

geleneğinde de yer alır. Rab, kudretli ve sağ elini İsrailoğulları üzerine uzatarak 

                                                 
212 Özdemir, “Resim Sanatında El İmgesinin Farklı Anlam ve İfade Biçimleri”,  s. 35.  
213 Kitab-ı Mukaddes, Eski Ahit (Eski Antlaşma) ve Yeni Ahit (Yeni Antlaşma) olmak üzere iki 

bölümden oluşmaktadır. Eski Ahit, Tevrat ve Zebur’dan oluşur ve bu bölüm İbranice ve Aramice 

yazılmıştır. Eski Ahit’te 39 bölüm yer almaktadır. Yaratılış, Mısır’dan Çıkış, Levililer, Çölde Sayım, 

Yasa’nın Tekrarı’ndan oluşan ve Yahudiler’in Tora olarak tanımladıkları Yasa Kitapları Eski 

Ahit’in ilk beş kitabını oluşturmaktadır. Tarihsel Kitaplar ise 12 bölümden oluşur. Yeşu, Hâkimler, 

Rut, I. ve II. Samuel, I. ve II. Krallar, I. ve II. Tarihler, Ezra, Nehemya ve Ester’dir. Özdeyiş ve Şiir 

Kitapları, beş bölüm olup Eyüp, Zebur (Mezmurlar), Süleyman’ın Özdeyişleri, Vaiz, Ezgiler 

Ezgisi’dir. Peygamberlik Kitapları ise 17 bölümden oluşur. Yeşaya, Yeremya, Ağıtlar, Hezekiel, 

Daniel, Hoşea, Yoel, Amos, Ovadya, Yunus, Mika, Nahum, Habakkuk, Sefanya, Hagay, Zekeriya 

ve Malaki’dir. (Çevrimiçi) https://www.kitabimukaddes.com/kutsal-kitap/, 05.04.2018. 
214 Kitab-ı Mukaddes: Eski ve Yeni Ahit (Tevrat, Zebur (Mezmurlar) ve İncil), Kitabı Mukaddes 

Şirketi, İstanbul, 2001. 

https://www.kitabimukaddes.com/kutsal-kitap/


78 

 

onların Mısır’dan çıkmalarını ve Mısır Firavunun zulmünden kurtulmalarını sağlar 

ve kendi halkını elleriyle kurduğu yere diker:  

“…oğluna diyeceksin: Biz Mısırda Firavunun köleleri idik; ve RAB bizi 

Mısır’dan kudretli elle çıkardı.215  

“Fakat RAB sizi sevdiği ve atalarınıza ettiği andı tutmak istediği için RAB 

sizi kudretli elle çıkardı ve kölelik evinden, Mısır kralı Firavunun elinden sizi 

kurtardı.”216  

“…gözlerinin gördüğü bütün imtihanları ve Allahın RABBİN seni onlarla 

çıkardığı alâmetleri ve harikaları, ve kudretli eli ve uzanmış kolu iyice hatırla; 

yüzlerinden korkmakta olduğun bütün kavmlara Allahın RAB böyle yapacaktır.” 217 

“Fakat onlar büyük kudretinle ve uzanmış kolunla çıkardığın kendi kavmın 

ve mirasındır.”218  

“Fakat Firavun sizi dinlemeyecek ve elimi Mısır’ın üzerine koyacağım ve 

ordularımı, kavmım İsrail oğullarını, Mısır diyarından büyük hükümlerle 

çıkaracağım.”219  

“Ve Mısır’ın üzerine elimi uzattığım ve İsrail oğullarını onların ortasından 

çıkardığım zaman, Mısırlılar bilecekler ki, Rab benim.”220 

“Ve Musa kavma dedi: Mısır’dan, esirlik evinden çıktığınız bu günü 

hatırlayın, çünkü RAB el kuvvetile sizi oradan çıkardı; mayalı ekmek 

yenilmeyecektir.”221 

“Ve elinin üzerinde alâmet ve gözlerin arasında sana anılma olacak, ta ki, 

RABBİN şeriati senin ağzında olsun, çünkü RAB kuvvetli elle seni Mısırdan 

çıkardı.”222  

 “Ve Mısır diyarında köle olduğunu ve Allahın RABBİN seni oradan kudretli elle 

ve uzanmış kolla çıkardığını hatırlıyacaksın; bunun için Allahın RAB Sebt gününü 

tutmağı sana emretti.”223  

                                                 
215 Tesniye 6:21. 
216 Tesniye 7:8. 
217 Tesniye 7:19. 
218 Tesniye 9:29. 
219 Çıkış 7:4. 
220 Çıkış 7:5.  
221 Çıkış 13:3.  
222 Çıkış 13:9. 
223 Tesniye 5:15.  



79 

 

Rabbin, kudretli ve sağ eli İsrailoğulları’nı Mısır’dan çıkararak Mısır 

firavununun zulmünden kurtulmalarını sağlamıştır. Rabbin insanları kurtarması, 

onlara yardım etmesi sembolik olarak el ile ifade edilmiştir.  

 

     Rabbin Cezalandırıcı Eli  

Rabbin eli, İsrail halkını zulme uğratanlara karşı cezalandırıcıdır. Onların 

üzerine salgın hastalıklar, ölüm gönderir. Kırlardaki hayvanları büyük kırıma 

uğratır ve topraklarına kuraklık verir: 

“Senin sağ elin, ya RAB, kudrette celildir, Senin sağ elin, ya RAB, düşmanı 

ezer.”224  

“Sağ elini uzattın, yer onları yuttu.”225  

“Sen izzet değil utanca doydun; sen de iç, ve sünnetsiz olduğunu göster; 

RABBİN sağ elinin kâsesi dolaşıp sana da erişecek, ve senin izzetin üzerine de 

rüsvaylık gelecek.”226   

“Ve Rab Musaya dedi: Firavuna yapacağımı şimdi göreceksin; çünkü 

kudretli el ile onları salıverecek, ve kudretli el ile onları kendi memleketinden 

kovacak.”227  

Rabbin kudretli ve sağ eli, İsrailoğulları’nı Mısır’dan çıkardığı gibi onlara 

zulmeden Mısır firavunu ve Mısır halkı üzerine de felaketler gönderir. 

“Ve elimi uzatacağım ve Mısır’ı, içinde yapacağım bütün hârikalarımla 

vuracağım ve sizi ondan sonra salıverecektir.”228  

“Çünkü şimdi elimi uzatmış olsa idim, ve seni ve kavmını veba ile vurmuş 

olsa idim, sen de yerden kesilmiş olurdun.” 229    

Rabbin cezalandırıcı eli, sadece Mısır halkı üzerine değil Mısır toprağı, 

Mısır halkının sahip olduğu hayvanlar üzerine de felaketler saçar. 

                                                 
224 Çıkış 15:6. 
225 Çıkış 15:12. 
226 Habakkuk 2:16. 
227 Çıkış 6:1. 
228 Çıkış 3:20. 
229 Çıkış 9:15. 



80 

 

“İşte, RABBİN eli kırda olan hayvanların üzerinde, atların üzerinde, 

eşeklerin üzerinde, develerin üzerinde, sığırların üzerinde ve koyunların üzerinde 

olacak; çok ağır kırgın olacak.”230  

“Ve Yahuda üzerine, ve Yeruşalim’de oturanların hepsi üzerine elimi 

uzatacağım; ve Baal’dan artakalanları, kâhinlerle beraber put kâhinlerinin adını, ve 

damların üzerinde gökler ordusuna tapınanları; RABBE and edip Malkam üzerine 

de and ederek tapınanları ve RABBİN ardından geri dönenleri, ve RABBİ 

aramamış, ve onu sormamış olanları bu yerden kesip atacağım.”231   

 

Rabbin Elleriyle Kurduğu Kutsal Mekân 

Rabb, elleriyle bir yeri kutsallaştırır:  

“Onları içeri getireceksin ve mirasının dağında, Ya RAB, kendi oturman 

için yaptığın yerde, Ya RAB, ellerinin sabit kıldığı makdiste onları dikeceksin.”232  

 

Rabbin Elleriyle Yazdığı Kutsal Metin  

Rabb, elleriyle kutsal metinleri yazmıştır:  

“Ve Sina Dağı’nda, Musa ile söyleşmeği bitirince, şehadetin iki levhasını, 

Allah’ın parmağı ile yazılmış taş levhaları ona verdi.”233   

Şehadetin iki taş levhası, Sina dağının zirvesinde Tanrı Rab tarafından 

İsrailoğulları’nın Mısır’dan çıkışına liderlik eden Hz. Musa’ya bildirilen on emri 

içermektedir. 

 

Yed-i Beyza Mucizesi  

Eski Ahit’te ve Kur’ân-ı Ker’im’de yer aldığı üzere Hz. Musa tarafından 

gerçekleştirilen Yed-i Beyza ve Asâ mucizeleri elin kutsallığı ile ilgilidir.  

 “Ve yine RAB ona dedi: Şimdi elini koynuna koy. Ve elini koynuna koydu; 

ve onu çıkardığı zaman, işte, eli kar gibi cüzamlı idi. Ve dedi: Elini yine koynuna 

koy. (Ve elini yine koynuna koydu; ve onu koynundan çıkardığı zaman, işte, yine 

                                                 
230 Çıkış 9:3. 
231 Tsefanya 1:4-6. 
232 Çıkış 15:17. 
233 Çıkış 31:18. 



81 

 

kendi teni gibi oldu.) Ve vaki olacak ki, eğer sana inanmazlarsa ve evvelki alâmetin 

sözünü dinlemezlerse, sonraki alâmetin sözüne inanacaklardır. Ve vaki olacak ki, 

bu iki alâmete de inanmazlarsa ve senin sözünü dinlemezlerse, ırmağın suyundan 

alıp karaya dökeceksin ve ırmaktan aldığın su karada kan olacaktır."234  

Kutsal kabul edilen şahsiyetlerin en önemli özelliklerinden biri de ellerinde 

kutsallık bulunduğuna inanılmasıdır. Ellerinin şifa, bereket vb. verme işlevleri 

olduğu gibi ayrıca ellerinde belirli kutsallık izlerinin de bulunduğuna 

inanılmaktadır. Hz. Musa’nın elinin beyaz olması da onun kutsallığı ile 

gerçekleştirdiği mucizelerden biridir.  

 

Takdis Geleneğinde El  

Yahudi geleneğindeki takdis uygulamalarında da ellerin özellikle sağ el ve 

sağ elin başparmağının kutsal bir araç olarak kullanıldığı görülür. Bu gelenek Eski 

Ahit’teki ayetlerde de anlatılmaktadır:  

“Ve onu (koçu) boğazladı; ve Musa onun kanından aldı, ve Harun’un sağ 

kulak memesi üzerine, ve sağ elinin baş parmağı üzerine, ve sağ ayağının baş 

parmağı üzerine sürdü. Ve Harun’un oğullarını getirdi; ve Musa onların sağ kulak 

memesi üzerine, sağ ellerinin baş parmakları üzerine, ve sağ ayaklarının baş 

parmağı üzerine kandan sürdü; ve Musa kanı mezbah üzerine çepçevre serpti.”235    

“Ve kâhin günah takdimesinin kanından alacak ve kâhin tathir olunacak 

adamın sağ kulak memesi üzerine ve sağ elinin başparmağı üzerine ve sağ ayağının 

başparmağı üzerine sürecek. Ve kâhin bir log yağdan alacak ve kendi sol avucuna 

dökecek. Ve kâhin sol avucunda olan yağa sağ parmağını batıracak ve RABBİN 

önünde parmağı ile yedi kere yağdan serpecek. Ve kâhin avucunda kalan yağdan 

tathir olunacak adamın sağ kulak memesi üzerine ve sağ elinin başparmağı üzerine 

ve sağ ayağının başparmağı üzerine, günah takdimesinin kanı üzerine sürecek…”236  

Gerek Eski Ahit’te gerek günümüz Yahudileri arasında büyük bir öneme 

sahip olan Takdis geleneği, bereketi, sağlığı, uzun ömrü sağlama amaçlı bir 

ritüeldir. Bu âdete göre sağ el kutsanacak kişinin üzerine doğru kaldırılır.  

                                                 
234 Çıkış 4:6-9.  
235 Levililer 8:23-24. 
236 Levililer 14:14-17. 



82 

 

“Ve Harun ellerini kavme doğru kaldırdı ve onları mübarek kıldı; ve suç 

takdimesini, ve yakılan takdimeyi, ve selâmet takdimelerini arzettikten sonra 

indi.”237  

Eski Ahit’te Emek ve Çalışkanlığın Sembolü El 

Eski Ahit’te el, sembolik anlamda Rabbin eli olarak kullanılması yanında 

çalışkanlığın, bereketin ve emeğin sembolü olarak da kullanılmaktadır:    

“Çalışkanların eli hâkim olur; Fakat haylaz adam angaryacı olur.”238 

“Ellerinin kazancından kendisine verin; Ve kapılarda işleri onu övsün.”239  

“Bu evin temelini Zerubbabelin elleri koydu; ve onun elleri onu 

başaracaktır; ve beni orduların RABBİ size gönderdiğini bileceksin.”240  

 

Elin Temizlik ve Kirlilik Durumu  

Ellerin kirli olması durumunda onlarla hiçbir kutsal şeye, mekâna, kişiye 

dokunmamak gerektiğine aksi hâlde bir yaptırımla karşılaşılacağına dair inanış din 

ve inanç sistemlerinin genelinde görülür.  

“Ve akıntısı olan ellerini suda çalkalamadan her kime dokunursa, o adam 

esvabını yıkayacak, ve suda yıkanacak, ve akşama kadar murdar olacaktır.” 241 

 

İbrani Alfabesi’nde Yod  

 

Yahudilik geleneğinde elin sembolik anlam ve işlevleriyle yer aldığı Eski 

Ahit dışında pek çok alan bulunmaktadır. Örneğin, İbrani alfabesinde Y harfi 

Yod/Yud olarak okunur ve sembolü eldir. Bu harfin alfabedeki sayı değeri ise 

10’dur.242 Hem el hem de güç manasında kullanıldığı düşünülen Yod sözcüğünün 

sayı değerinin 10. Harf243 olması aynı zamanda iki eldeki toplam parmak sayısını 

                                                 
237 Levililer 9: 22. 
238 Süleymanın Meselleri 12:24.  
239 Süleymanın Meselleri 31:31. 
240 Zekarya 4:9. 
241 Levililer 15:11. 
242 Bedrettin Aytaç, İbranice-Türkçe Sözlük, Ankara, Kurmay Yayın Dağıtım, 2012, s. 134. 
243 İbrani alfabesinde her bir sayı ilahi, duygusal, entelektüel ve maddî bir özelliğe karşılık 

gelmektedir. Buna göre 10 sayısının ilâhî prensibi iman/inançtır. Duygusal boyutta özgüveni temsil 

eder. Öz, nefs korumasını temsil eder ve Uranüs gezegeniyle ve uranyum metali ile ilişkilidir ve 



83 

 

hatırlatmaktadır.244 Diğer yandan İbrani alfabesinin yanı sıra Fenike Alfabesi ve 

Arami Alfabesi’nde de Yod olarak geçmektedir. Bu dillerle aynı dil ailesine ait 

(Hami-Sami Dilleri) Arapça’da ise Yod ifadesi el anlamıyla Yed olarak 

kullanılmaktadır. Elin bir harf olarak kullanılmasının kökeninin ise Mısır 

Hiyerogliflerine kadar uzandığı öne sürülmektedir.245 

Sonuç olarak el, Eski Ahit’te kutsal bir sembol olarak yer almaktadır. 

Rabbin gücünü, kudretini, yardımını, kurtarıcılığını ve cezalandırıcılığını insanların 

idrak düzeylerinde ifade edebilmek için elin zorunlu bir sembol görevini üstlendiği 

görülmektedir. Özellikle İsrailoğullarının Mısır Firavununun köleliğinden ve 

zulmünden kurtulması için onları elleriyle Mısır’dan çıkarması ve elleriyle kurduğu 

yere yerleştirmesi ve yine elleriyle Mısırlıları cezalandırması Rabbin işlerinin 

anlaşılması adına bedensel bir uzuv olan elin kullanıldığını göstermektedir.  

 

 

El, Hristiyanlık geleneğinde gerek Yeni Ahit’te246 gerek Hristiyan 

ikonografide sembolik anlam ve işlevlerle yer almaktadır.   

 

Yeni Ahit’te (İncil) El Sembolü  

 

Yeni Ahit’te el, Hz. İsa’nın insanlara şifa verdiği, onları iyileştirdiği, 

ölenleri dirilttiği mucizelerinde kutsal bir araç olarak rol oynar. Yeni Ahit’te yer 

alan bu ayetlerde Hz. İsa, ellerini değdirmesi ve dokundurması ile cüzzam gibi 

hastalıkları yok eder, körlerin gözlerini açar ve eli tutmayan adamı iyileştirir. Hatta 

elini ölülerin üzerlerine koyması ile ölüleri diriltir. Yeni Ahit’te, Hz. İsa’nın eli 

                                                                                                                                        
Tarot’ta simgesel anlamı şansın dönmesidir. Migene Gonzalez-Wippler, The Complete Book of 

Amulets&Talismans, St. Paul, Minnesota, Llewellyn Publications, 1991, s. 93. 
244 Salt, a.g.e., s. 112. 
245 İsmail Durmuş, “Harf”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 16, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1997, s. 160.  
246 Kutsal Kitap’ın ikinci kısmını oluşturan “Yeni Antlaşma” (Yeni Ahit) halk dilinde “müjde”, “iyi 

haber” anlamlarına gelen İncil olarak geçer. 27 kitaptan oluşan İncil’de beş bölüm bulunmaktadır: 

İncil’in ilk dört kitabı (Matta, Markos, Luka, Yuhanna), Elçilerin İşleri, Pavlus’un Mektupları, Diğer 

Mektuplar ve Peygamberlik Kitabı-Vahiy. 



84 

 

sayesinde gerçekleştirdiği mucizelerden başka Hz. Yahya’nın Ürdün Irmağı’nda 

elleriyle vaftiz etmesinde de el kutsallık boyutu ile yer almaktadır. 

Yeni Ahit’te kutsallık atfedilen elin yer aldığı başlıca ayetler 247 şunlardır: 

 

Hz. Yahya’nın Elleriyle Vaftiz Etmesi  

 

Hz. Yahya’nın Ürdün Irmağı’nda vaftiz etmesinin anlatıldığı ayetlerde Hz. 

Yahya’nın kutsallığa sahip elinden bahsedilir:  

“Yeruşalem, tüm Yahudiye ve Ürdün yöresinden herkes ona koşuyor, 

günahlarını açıklayarak Ürdün Irmağı’nda onun eliyle vaftiz oluyordu.” 248  

“O sırada İsa vaftiz edilmek için Galile bölgesinden Ürdün Irmağı’na 

Yahya’nın yanına geldi. İsa vaftiz olur olmaz sudan çıktı. O anda gökler açıldı. 

Tanrı Ruhu’nun güvercin gibi üzerine indiğini gördü.” 249 

 

Sağ Elin Kutsallığı  

 

Sağ elin kutsallığından İncil’de de bahsedilir. Hz. İsa’nın topluluklara 

verdiği öğütlerden biri de şöyledir:  

“Eğer sağ elin seni suç işlemeye sürüklerse, onu kes ve kendinden at! Çünkü 

senin için bedenin parçalarından birinin yok olması tüm bedeninin cehenneme 

atılmasından daha iyidir.” 250 

Elin yardım eli olarak kullanılması gerektiğinden ve sağ elin yapacağı 

işlerin sol elin bilmemesi gerekliliğinden bahsedilir: 

“Birine yardım elini uzatırken, sol elin sağ elinin ne yaptığını bilmesin.” 251 

 

 

 

 

                                                 
247 İncil, İstanbul, Kitabı Mukaddes Şirketi, 1999. 
248 Matta 3:5-6. 
249 Matta 3:13,16. 
250 Matta 5:30. 
251 Matta 6:3. 



85 

 

Hz. İsa’nın Elleri Aracılığıyla Şifa Vermesi, Ölüleri Diriltmesi 

Mucizeleri 

Yeni Ahit’te el, sembolik anlam ve işleviyle genellikle Hz. İsa’nın insanları 

hastalıklarından kurtaran, onlara şifa veren, ölüleri dirilten ve insanlara bereket 

getiren elleri olarak yer alır.  

“Güneş batarken çeşitli hastalıklardan hasta olanların tümünü İsa’ya 

getirdiler. O da her birinin üzerine ellerini koyup onları sağlığına kavuşturdu.” 252 

Cüzzamlı, Hz. İsa’nın elleriyle kendisine dokunması sayesinde iyileşir:  

“İsa dağdan inince O’nu büyük topluluklar izledi. Bir cüzamlı yaklaşıp, ‘Ya 

Rab, istersen beni pak kılabilirsin’ diyerek O’nun ayaklarına kapandı. İsa elini 

uzatıp ona dokundu, ‘İstiyorum, pak ol’ dedi. O anda adam cüzamından paklandı. 

İsa, ‘Sakın kimseye bir şey söyleme’ dedi, ‘Ama git kendini rahibe göster, tanıklık 

için onlara Musa’nın buyurduğu armağanı sun.’” 253  

Ateşler içerisindeki kadın, Hz. İsa’nın elleriyle dokunmasıyla iyileşir. 

“İsa Petros’un evine gittiğinde onun kaynanasını ateşler içinde yatağa 

düşmüş buldu. Eline dokununca kadının ateşi düştü ve ayağa kalkıp O’na hizmet 

etti.” 254 

Hz. İsa, ellerini kör bir adamın gözleri üzerine koyarak onun gözlerinin 

açılmasını sağlar: 

“İsa oradan geçerken, gözleri görmeyen iki kişi ardı sıra gelerek, ‘Bize acı, 

ey Davut Oğlu!’ diye bağırdılar. İsa eve varınca kör adamlar O’nun yanına geldiler. 

İsa onlara bir soru sordu: ‘Bunu yapma gücünde olduğuma inanıyor musunuz?’ 

Adamlar, ‘Evet, ya Rab’ diye yanıtladılar. Bunun üzerine İsa onların gözlerine 

dokundu. ‘İnandığınız gibi olsun’ dedi. Adamların gözleri açıldı. İsa onları sıkı sıkı 

uyararak, ‘Sakın bunu kimse bilmesin’ dedi. Ama onlar dışarı koşup tüm bölgede 

O’nun ününü yaymaya başladılar.” 255 

“Beytsayda’ya vardılar. İsa’ya kör bir adam getirip ona dokunsun diye 

yalvardılar. İsa adamın elinden tutup kasabanın dışına çıkardı. Gözlerini tükürükle 

ıslattı, ellerini adamın üstüne koyup sordu: ‘Bir şey görüyor musun?’ Adam 

                                                 
252 Luka 4:40. 
253 Matta 8: 1-4. 
254 Matta 8: 14-15. 
255 Matta 9: 27-31. 



86 

 

baktığında ‘İnsanları görüyorum’ dedi, ‘Ağaçlara benziyorlar, ama yürüyorlar!’ 

Bunun üzerine İsa ellerini onun gözlerine koydu. Adam dikkatle baktı ve ışığa 

kavuştu. Her şeyi açık seçik gördü. İsa onu evine gönderirken, ‘Kasabaya uğrama’ 

dedi.” 256 

Hz. İsa, eli tutmayan adama dokunmasıyla eli tutmayan adamın eli iyileşir: 

“Sonra (Eli tutmayan) adama, ‘Elini uzat’ dedi. O da uzattı. Eli öteki gibi 

sapasağlam oluverdi.” 257  

Beli bükük kadının üzerine ellerini koymasıyla kadın iyileşir: 

“İsa Şabat günü sinagoglardan birinde öğretiyordu. İçindeki hastalık ruhu 

yüzünden on sekiz yıldır beli bükük, bir türlü sırtını doğrultamayan bir kadın vardı 

orada.  İsa onu görünce seslenip şöyle dedi: ‘Ey kadın, hastalığından kurtarıldın!’ 

Sonra ellerini onun üzerine koydu. Kadın o anda dimdik doğruldu, Tanrı’yı 

yüceltti.” 258 

 Hz. İsa’nın elleriyle hastalıkları iyileştirmesinin yanında ölüleri dirilttiği de 

görülür. Hıristiyan ikonografide de yer alan mucizelerde de Hz. İsa, dokunarak 

ölüleri diriltir.  

“İsa çevresindekilere bunları açıklarken, sinagog başkanlarından biri O’na 

yaklaşıp ayaklarına kapandı. ‘Kızım şimdi öldü’ diye yakındı. ‘Ama sen gel, elini 

onun üstüne koy, yaşayacaktır.’” 259  

“İsa sinagog başkanının evine varıp ney çalanlarla gürültücü topluluğu 

görünce, ‘Çekilin!’ dedi, ‘Çünkü kız ölmedi, uyuyor.’ Ona alaylı alaylı güldüler. 

Topluluk dışarı çıkarılınca İsa içeri girdi. Kızı elinden tuttu, kız ayağa kalktı.”260 

 

Hz. İsa’nın Bereket Veren ve Kutsayan Elleri ile İlgili Mucizeler 

 

Hz. İsa’nın ellerinin şifa dağıtmak, iyileştirme gibi işlevlerinin görüldüğü 

mucizeler dışında bereket verdiği mucizeler de İncil’de yer almaktadır. Örneğin bir 

ayette bahsedildiği üzere Hz. İsa, bereketli elleriyle beş bin kişiyi doyurur: 

                                                 
256 Markos 8:22-26. 
257 Matta 12: 13. 
258 Luka 13:10-13. 
259 Matta 9:18. 
260 Matta 9: 23-25. 



87 

 

“İsa, ‘Onları buraya, bana getirin’ dedi. Tüm topluluğa çayıra oturmalarını 

buyurdu. Beş ekmekle iki balığı eline aldı. Gözlerini göğe kaldırarak onları kutsadı.  

Ekmekleri bölüp öğrencilere verdi, öğrenciler de topluluğa. Herkes doyasıya yedi. 

Artakalan parçalardan on iki küfe dolusu topladılar. Yiyenler yaklaşık beş bin 

erkekti; kadınlarla çocuklar da ayrı.”261    

Hristiyanlık’ta yer alan el ile takdis geleneği, İncil’de de görülür. Hz. İsa, 

ellerini çocukları üzerine koyarak onları kutsar: 

“Bunun üzerine, ellerini üstlerine koyup dua etsin diye, İsa’nın yanına 

küçük çocuklar getirdiler. Ama öğrencileri getirenleri payladı. İsa, ‘Çocukları 

bırakın, bana gelsinler’ dedi, Onlara engel olmayın. Çünkü göklerin hükümranlığı 

böylelerinindir.’ Ellerini onların üstüne koyduktan sonra oradan ayrıldı.”262 

 

Hristiyan İkonografi’de El Sembolü 

 

“Ortodokslarda İsa, Meryem veya ermişlerin tahta üzerine mumlu ve 

yumurtalı boyalarla yapılmış dinî içerikli resimleri” olarak tanımlanan ikona263, 

Hristiyan gelenekte daha çok Hz. İsa’nın mucizelerinin anlatıldığı resim ve 

kabartmalar olarak yer alır. Bu resim ve kabartmalarda Hz. İsa’nın elleri ve 

parmaklarıyla oluşturduğu dinî jestler ön plandadır. Örneğin Mano Pantea olarak 

adlandırılan mudraya sahip ikonada başparmağın ve ilk iki parmağın uzatılması ile 

gösterilen bir takdis sembolü yer alır. Bu sembol, Latin ülkelerde diğer koruyucu 

sembollerle birlikte kullanıldığında kötü göze karşı bir muska işlevi görmektedir.264 

 

 

 

 

 

 

                                                 
261 Matta 14: 18-21. 
262 Matta 19: 13-15. 
263 Türkçe Sözlük, 2011, s. 1168.  
264 “Mudras& Hand Symbolism- The Power of Mudras Part 3:  Hand Symbolism& Beliefs”, 

(Çevrimiçi) http://www.indotalisman.com/handsymb.html, 30.03.2018. 

http://www.indotalisman.com/handsymb.html


88 

 

Görsel 22: Mano Pantea. 6. yüzyıl’a ait Bizans stili mozaik. Yeni Aziz Apollinare 

Bazilikası/ İtalya.  

 

  
 

 

Kaynak: http://www.visual-arts-cork.com/images-applied-art/apollinare-nuovo-mosaics.jpg 

 

 

Modern Katolikler, İsa’nın elini “Kudret eli” (The Hand of Power) veya 

“Mano Poderosa” olarak adlandırırlar. Aşağıda görülen çarmıha gerilmiş el 

tasvirinde, bütün parmakların parmak uçlarında farklı azizler konumlanmıştır. 

Bulutlar arasından yukarıya çıkan sağ elin avuç içerisinde bir yara bulunmaktadır. 

Eldeki tüm parmaklar aynı uzunluktadır ve bulutların üzerinde küçük parmağın 

üstünde elinde kitap ile daha yaşlı bir erkek aziz durur. Yüzük parmağında bulunan 

bulutların üzerinde kadın bir aziz vardır. Orta parmakta yer alan bulutun üzerinde 

elinde beyaz bir zambak taşıyan daha genç erkek bir aziz vardır. İşaret parmağı 

Bakire Meryem’i; deforme olmuş başparmağın bulutları sağ elinde bir küre tutan ve 

sol elini kaldıran çocuk İsa’yı taşır.265 

 

Görsel 23: Mano Poderosa.  

 

  
 

Kaynak: http://www.indotalisman.com/mudra28.jpg 

                                                 
265 “Mudras& Hand Symbolism- The Power of Mudras Part 3:  Hand Symbolism& Beliefs”, 

(Çevrimiçi) http://www.indotalisman.com/handsymb.html, 30.03.2018. 

http://www.visual-arts-cork.com/images-applied-art/apollinare-nuovo-mosaics.jpg
http://www.indotalisman.com/mudra28.jpg
http://www.indotalisman.com/handsymb.html


89 

 

 

Vatikan’da Sistine Şapeli’nin tavanında yer alan Michalengelo tarafından 

yapılmış, Âdem’in yaradılışını anlatan betimlemede ise Tanrı’nın işaret parmağı ile 

Âdem’in parmağı birleşmek üzeredir. Resmin odak noktasında eller yer alır. 

Tanrı’nın eli, Tanrı’nın yaratma eylemini elleriyle gerçekleştirmiş olması 

dolayısıyla tüm din ve inanç sistemlerinde gerek görsel gerek sözel olarak yer alan 

bir semboldür.  

 

Görsel 24: Michelangelo, “Adem’in Yaratılışı” freski, Sistina Şapeli, İtalya. 

 
 

 

Kaynak: http://www.italianrenaissance.org/wp-content/uploads/2012/09/michelangelo-creation-of-

adam.jpg 

 

İstanbul Fener’deki Rum Ortodoks kilisesi girişinde kapı alınlığındaki el 

motifi “Allah”ı sembolize eder. Bizans sanatında dini konulu birçok minyatürde de, 

örneğin, Paris Bibliotheque National’da bulunan 139 ve 510 sayılı el yazmalarında 

olduğu gibi, Tanrı gökten uzanan bir el şeklinde tasvir edilmiştir.266   

 

 

Hristiyanlık Geleneğinde El Sembolü  

 

Hristiyanlık geleneğinde Yeni Ahit (İncil) ve Hıristiyan ikonografi dışında 

pek çok uygulamada da ellerin kutsal bir sembol olarak rol oynadığı görülür. 

Örneğin Haç Çıkarma geleneğinde Hristiyan bir kişi, sağ elini önce alnına, sonra 

sırasıyla göğsüne, sol omzuna ve en sonunda sağ omzuna götürür. Bu uygulamayı 

Ortodoks Hristiyanlar sağ ellerini öncelikle sağ omza, sonra sol omza götürerek 

gerçekleştirirler ve “Baba, oğul ve kutsal ruh’un adıyla. Âmin” derler. 

                                                 
266 Aldoğan, a.g.m., s. 86. 



90 

 

Hristiyanlık’ta rahip veya papaz tarafından gerçekleştirilen takdis 

uygulamasında ise rahip veya papaz, halkı takdis etmek amacıyla haçı eline alır, 

takdis duasını okuyarak sağ elini yüzü hizasında kaldırır.267 Öte yandan kiliseye 

kabul ayini (Confirmation) ve papazlığa atanma töreni (Ordination) elin sembolik 

işleviyle yer aldığı takdisin gerçekleştiği önemli törenlerdir.268 

Arkaik dinlik- büyülük inanış ve uygulamaların Hristiyanlık içerisinde 

devam ettirildiği ile ilgili pek çok örnek bulunmaktadır. Bunlardan biri de “Şans 

Eli” ve “Johannis Eli” adıyla bilinen insan eli biçimindeki orman eğrelti otunun 

şans ve bereket getirdiği ile ilgili inanıştır. Bu inanışa göre bu otun bulunduğu 

yerlerde hiçbir kötülük barınmaz ve bu eğrelti otu sadece Johannis gecesinde ya da 

Hz. İsa’nın doğum gününde çiçek açar ve tohum verir.269  

Şanslı el kökünün bir cüzdan veya cepte taşınması durumunda kötülüğü, 

uğursuzluğu tekrar sahibine geri gönderdiğine inanılır.270 Meyveleri, yaprakları 

veya kökleri ile insanın belli organlarına veya uzuvlarına benzeyen bitkilerin o 

organ veya uzvun iyileştirilmesinde etkili olduğu inanışına bağlı olarak el 

biçiminde Mesiheli (Palma Christi) nin el ile ilgili pek çok hastalığa iyi geldiğine 

inanılmaktadır.271 

Sonuç olarak dünya üzerinde din ve inanç sistemlerinde yer alan elin 

sembolik anlam ve işlevleri ile ilgili inanış ve uygulamalar, Hristiyanlık’ta da 

görülmektedir. Semavî dinlerde yer alan Tanrı’nın/ Rabbin/ Allah’ın Eli olgusu 

Hıristiyanlıkla ilgili kutsal metinlerde, resimlerde de yer almaktadır. Öte yandan 

Hz. İsa’nın şifa verme, ölüleri diriltme gibi mucizelerinde, Hz. Meryem’in eli ile 

ilgili inanış ve uygulamalarda el, sembolik anlam ve işlevleriyle rol oynamaktadır.  

 

 

 

                                                 
267 Nasuh Günay, “Yahudi, Hıristiyan ve İslâm Dinlerinde Bereket”, Yayımlanmamış Doktora Tezi,  

Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 1996, s. 61. 
268 MacCulloch, a.g.m., s. 494.   
269 Korkmaz, a.g.e., s. 1114. 
270 Wippler, a.g.e., s. 109. 
271 Manly P. Hall, Tüm Çağların Gizli Öğretileri, s. 280.  



91 

 

 

İslâmiyet’te gerek Kur’ân-ı Kerîm’deki ayetlerde gerek İslâmî gelenek 

içerisindeki inanış ve uygulamalarda elin sembolik anlam ve işlevlerinin tespit 

edilmeye çalışıldığı tezin bu kısmında öncelikle Kur’ân-ı Kerîm’deki ayetlerden 

örneklere yer verilmiştir. Türk-İslâm tasavvuf geleneğinde elin sembolik anlam ve 

işlevlerinin yer aldığı inanış ve uygulamalar içerisinde Pençe-i âl-i abâ sembolü, 

kutsal kabul edilen şahsiyetlerin kutsallık atfedilen elleri, el almak ve el vermek 

geleneği, tasavvuf ile ilgili anlatılarda el sembolü ve tasavvuf ile ilgili diğer inanış 

ve uygulamalar içerisinde el sembolü irdelenen başlıca konulardır.  

 

2.2.3.1. Kur’ân-ı Kerîm’de El Sembolü 

 

Kur’ân-ı Kerîm’e ait ayetlerlerde sembolik bir ifade olarak kullanılan 

unsurlardan biri de el’dir. El kelimesinin Arapça’daki karşılığı olan Yed kelimesi 

“Kuvvet, kudret, güç,” “yardım,” “vâsıta,” “mülk” anlamlarına gelir. Yed-i Beyzâ 

(En beyaz el): “Hz. Mûsâ’nın Fir’avuna karşı mucize olarak ışıklı görünen parlak 

eli”; Yed-i Emîn: “Kanûnen güvenilir kimse olarak seçilen kişi”; Yed-i Tûlâ (en 

uzun el): “Bir sahadaki tam, çok geniş bilgi”; Yed-ullah: “Allah’ın kudreti” Yed 

kelimesi ile oluşturulmuş başlıca ifadelerdir.272 

Kur’ân-ı Kerîm yanı sıra hadisler ve Arap deyim ve atasözlerinde de sıklıkla 

kullanılan ve sahip olduğu anlamlarla tarihin ve kültürün izlerini üzerinde taşıyan 

kelimelerden biri olan Yed kelimesi, Kur’ân-ı Kerîm’de 120 defa geçmektedir.273 

 

 

 “İnsanın çok önemli bir uzvu olmasından, çok zengin çağrışımlara sahip 

olmasından ve mecazî kullanıma yatkınlığından dolayı “yed/el” kelimesi 

türevleriyle birlikte, insan organları içerisinden Kur’ân-ı Kerîm’de en çok 

tekrar edilendir. Aynı zamanda, manaları farklı olsa bile Allah ve insan için 

ortak kullanıma sahip az sayıdaki kelimelerden birisidir.”274 
 

 

                                                 
272 Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, s. 1157.  
273 Taşdelen, a.g.m., s. 209- 227.  
274 Taşdelen, a.g.m., s. 218. 



92 

 

Yed kelimesi; sekizi müfred, üçü tesniye, biri çoğul kalıbında on iki ayette 

Allah’a nispet edilmektedir.275 Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınlarına ait Kur’ân-ı 

Kerîm Meâlî’nde276 yer alan ve içerisinde Allah’ın ihsan, iyilik, yardım etme, 

kudret ve hâkimiyet sahibi olma277 özelliklerinin sembolik olarak yed (el) kelimesi 

ile ifade edildiği başlıca ayetler şunlardır:   

Allah’ın eli, Allah’ın her şeye gücünün yetmesinin ve hükmetmesinin bir 

ifadesidir.   

“Her şeyin hükümranlığı elinde olan Allah’ın şanı yücedir! Siz yalnız O’na 

döndürüleceksiniz.”278  

De ki: “Eğer biliyorsanız söyleyin: Her şeyin hükümranlığı elinde olan, 

kendisi koruyan, kendisine karşı korunulamaz olan kimdir?”279  

Allah’ın eli; lütfeder, rızık ve hayır verir.  

“Bir de Yahudiler, “Allah’ın eli bağlıdır” (rızık vermekte cimrilik ediyor) 

dediler. Söylediklerinden ötürü kendi elleri bağlansın ve lânete uğrasınlar! Hayır, 

O’nun iki eli de açıktır, dilediği gibi verir.”280  

“De ki: ‘Ey mülkün sahibi olan Allah’ım! Sen mülkü dilediğine verirsin. 

Dilediğinden de mülkü çeker alırsın. Dilediğini aziz edersin, dilediğini zelil edersin. 

Hayır, senin elindedir. Şüphesiz sen her şeye hakkıyla gücü yetensin.’ ”281  

“De ki: “Lütuf Allah’ın elindedir. Onu dilediğine verir. Allah, lütfu geniş 

olandır, hakkıyla bilendir.”282 

                                                 
275 Yusuf Şevki Yavuz, “Yed”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 43,  Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2013, s. 375. 
276 Kur’ân-ı Kerîm Meâli, Haz. Doç. Dr. Halil Altuntaş, Dr. Muzaffer Şahin, 12. bs., Ankara, 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011.  
277 Allah’ın insan bedenine ait unsurlarla ilişkilendirilerek ifade edilmesi tartışmalı bir konudur. Bu 

konu hakkında Temel Yeşilyurt, Tanrı hakkında konuşulurken antropomorfist öğelerin 

kullanılmasının kaçınılmaz olduğundan, bilebildiğimiz en yüksek var oluş tarzı olan insanın bazı 

niteliklerinin tanrıya atfedilerek tanrı hakkında birtakım anlamlı açıklamaların yapılabileceğinden 

bahseder. Ancak bu durumda oluşabilecek en büyük risk de Tanrı’nın cisimleştirilmesi veya sonlu 

varlıklara benzetilmesi riskidir. Temel Yeşilyurt, “Teolojik Söylemde Sembolik Öğelerin Yeri,” s. 

55. Sembollerin dinî fonksiyonlarının ele alındığı bölümde de ifade edildiği üzere özellikle Tanrı’ya 

gönderme yapan dinî sembollerin üzerinde taşıdıkları anlamlar insanlar tarafından idrak düzeylerine 

bağlı olarak kavranabilir. Bu sebeple insan,  hâlihazırda olanla nihaî olanı ilişkilendirme ihtiyacı 

duyar. Buna bağlı olarak el, insanın yapmak, icra etmek gibi temel eylemlerinde oynadığı rol 

dolayısıyla kutsal metinlerde sembolik olarak yer almaktadır. 
278 Yâsîn 36: 83. 
279 El- Mü’minün 23: 88. 
280 Mâide 5: 64. 
281 Al-i İmrân 3: 26. 



93 

 

“Bunları açıkladık ki, kitap ehli, Allah’ın lütfundan hiçbir şeyi kendilerine 

has kılmaya güçlerinin yetmeyeceğini ve lütfun, Allah’ın elinde olduğunu, onu 

dilediği kimseye vereceğini bilsinler. Allah, büyük lütuf sahibidir.”283  

Allah’ın eli, Hz. Muhammed’e bîat edenler üzerindedir. Onlar, Allah’ın 

koruması ve himayesindedirler.  

“Sana (Hz. Muhammed’e) bîat edenler ancak Allah’a bîat etmiş olurlar. 

Allah’ın eli onların ellerinin üzerindedir.”284  

Allah’ın Hz. Âdem’i, diğer tüm canlıları ve göğü yaratması da “el” 

sembolik ifadesi aracılığıyla ayetlerde belirtilmiştir. El, burada yaratma kudretinin 

sembolü olarak kullanılmıştır. 

“Allah, ‘Ey İblis! Ellerimle yarattığıma saygı ile eğilmekten seni ne 

alıkoydu? Büyüklük mü tasladın, yoksa üstünlerden mi oldun?’ dedi.”285  

“Görmediler mi ki, biz onlar için, ellerimizin (kudretimizin) eseri olan 

hayvanlar yarattık da onlar bu hayvanlara sahip oluyorlar.”286 

Yed kelimesi Kur’ân-ı Kerîm’de Allah’ın eli (Yedullah)287 ifadesi dışında 

farklı sembolik kullanımlarıyla diğer ayetlerde de yer almaktadır. Yed-i Beyza 

(Beyaz El) mucizesi,  Hz. Musa’nın peygamberliğinin ispatı olarak gösterdiği bir 

mucize olup hem Tevrat’ta hem Kur’ân-ı Kerîm’de bu mucizeden 

bahsedilmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’e göre Yed-i Beyza mucizesi, Hz. Musa’nın 

peygamberliğine inanmayan Firavun ve kavmine karşı gösterilen dokuz mucizeden 

biridir.  

                                                                                                                                        
282 Âl-i İmran 3: 73. 
283 Hadid 57: 29. 
284 Feth 48: 10. 
285 Sâd 38:75. 
286 Yâsîn 36:71. 
287 Yedü’llâh (Allah’ın eli) Allah’ın güç, kuvveti, lütuf ve yardımı için kullanılan mecazi bir kelime 

olup Türk şiirinde yer almaktadır: “Âyet-i yedü’llâh” haktır şüphesiz/ Ustadım eteğin tuttum 

erenler”  Helâkî; “Dest-i kâmilden inâbet al “yedü’llâh”a yapış/ Tevbe ve telkin eyle sa’yin dahi 

meşkûrdür”  Zekâyî;  “Yedü’llâh” âyetin bilemez ise / Hak nasip etmemiş zâhit neylesin/ Allah’ın 

emini dinlemez ise/ Can kulağı yoktur nasıl dinlesin”  Edib Harâbî.  Mehmet Yılmaz, 

Edebiyatımızda İslami Kaynaklı Sözler (Ansiklopedik Sözlük) İstanbul, Enderun Kitabevi, 1992, 

s. 180-181. 



94 

 

“Elini koynuna sok; Firavun’a ve onun kavmine gönderilen dokuz 

mucizeden biri olarak, kusursuz bembeyaz olarak çıksın. Çünkü onlar fasık bir 

kavimdir.”288 

“Elini (koynundan) çıkardı. Bir de ne görsünler o, bakanlar için, bembeyaz 

olmuş.”289 

“Sana büyük mucizelerimizden birini daha göstermemiz için elini koynuna 

sok ki bir başka mucize olarak, (alaca hastalığı gibi) bir hastalık sebebiyle 

olmaksızın bembeyaz bir hâlde çıksın.”290 

“Mûsâ, süreyi tamamlayıp ailesiyle yola çıkınca, Tûr tarafında bir ateş 

görmüş ve ailesine, “Siz burada kalın, ben bir ateş gördüm, (oraya gidiyorum). 

Umarım oradan size bir haber ya da ısınmanız için ateşten bir kor getiririm” dedi. 

Mûsâ, ateşin yanına gelince, o mübarek yerdeki vadinin sağ tarafındaki ağaçtan 

şöyle seslenildi: “Ey Mûsâ! Şüphesiz ben, evet, ben âlemlerin Rabbi olan 

Allah’ım.” “Değneğini (yere) at.” (Mûsâ, değneğini attı). Onu bir yılanmış gibi 

süratle hareket eder görünce, arkasına bakmadan dönüp kaçtı. (Bu sefer şöyle 

seslenildi:) “Ey Mûsâ! Beri gel, korkma. Çünkü sen güvenlikte olanlardansın.” 

“Elini koynuna sok. (Alaca hastalığı gibi) bir hastalık sebebiyle olmaksızın 

bembeyaz bir hâlde çıksın. Korkudan açılan kolunu kendine çek (toparlan). İşte 

bunlar, Firavun ve ileri gelen adamlarına (göstermen için) Rabbin tarafından (sana 

verilen) iki delildir. Çünkü onlar fasık bir kavimdirler.”291  

Yed-i Beyza, Eski Ahit’te kar gibi beyaz olarak tasvir edilmekle birlikte elin 

cüzzamlı oluşundan da bahsedilir. Kur’ân-ı Kerîm’de ise Hz. Musa’nın eli, sadece 

kusursuz ve bembeyaz olarak belirtilmiş olup herhangi bir hastalıktan 

bahsedilmemiştir. Öte yandan yukarıda belirtilen ayetlerde Hz. Musa’nın 

değneğinin (asa) yılana dönüşmesi mucizesi de elin sembolik anlam ve işlevlerini 

pekiştiren sembolik bir unsur olarak asa ile ilgilidir. Gerek Eski Ahit (Tevrat) gerek 

Kur’ân-ı Kerîm’de asanın yılana dönüşmesi mucizesinden bahsedilmektedir. 

 

                                                 
288 Neml 27: 12. 
289 A’râf 7: 108. 
290 Tâhâ 20: 22. 
291 El-Kasas 28: 29-32. 



95 

 

2.2.3.2. Türk- İslâm Tasavvuf Geleneğinde El Sembolü 

 

Kültürlerin korunmasında ve gelecek kuşaklara aktarılmasında semboller 

önemli rol oynarlar. Tasavvuf kültürü de “Karmaşık ve katmanlı bir semboller 

sistemi”dir ve farklı kültür ve toplumlarla etkileşimin bir sonucu olarak içerisinde 

farklı anlayış ve unsurlar barındırmaktadır. Tasavvuf kültürü içerisinde yer alan 

sembollerin anlam katmanlarının yoğunluğunun temelinde de bu durum yer 

almaktadır.292 Tasavvuf geleneğine ait sembolik dilin yanı sıra belirli nesneler, 

davranışlar, kavramlar ve diğer unsurlar sahip oldukları sembolik anlamlar ve 

işlevlerle tasavvufî kültürün anlaşılmasında ve aktarılmasında rol oynar. 

Akarpınar’ın “Sûfî Kültüründe Sembollerin Yeri ve Önemi Hakkında Bir Deneme” 

adlı çalışmasında belirttiği üzere Elif harfi, Vav harfi, servi, Zümrüd-ü Anka gibi 

unsurlar yanı sıra pabuç, âsâ, keşkül, tahta kılıç, tesbih, post, tarikata kabul, çile 

çıkarma, eşik, hatlar, makamlar vb. unsur ve davranışlar da sembolik bir niteliğe 

sahiptir ve sembolik anlamları doğrultusunda işlevlerini yerine getirir.293 

Bu bölümde tasavvuf geleneği içerisinde elin kutsal bir sembol olarak yer 

aldığı inanış ve uygulamalar ortaya konulmaya ve irdelenmeye çalışılmıştır. Pençe-i 

âl-i abâ sembolü, tasavvufla ilgili kutsal şahsiyetlerin el ve parmaklarının tasavvufî 

inanış ve uygulamalarda oynadığı rol, el almak ve el vermek geleneği, tasavvufla 

ilgili anlatılarda elin sembolik anlam ve işlevleri, tasavvufla ilgili ritüellerde el, 

ayinsel danslarda elin farklı durumları ve sembolik işlevleri, tasavvuf bağlamında el 

ve parmaklarla ilgili belirli inanışlar ve tasavvufta kutsal bir mahiyete sahip 

bulunan sofrada elin sembolik anlam ve işlevleri bu bölümde ele alınan başlıca 

konulardır.  

 Pençe-i Âl-i Abâ 

 

Somut veya sadece görsel bir unsur olarak el sembolü, dünya üzerinde farklı 

din ve inanç sistemlerinde belirli adlar altında dinlik-büyülük bir mahiyete sahip 

olarak kullanılmaktadır. Türk-İslâm kültüründe gerek somut bir kültürel unsur 

                                                 
292 R. Bahar Akarpınar, “Sûfî Kültüründe Sembollerin Yeri ve Önemi Hakkında Bir Deneme”, 

Türkbilig: Türkoloji Araştırmaları Dergisi, S. 7, 2004, s. 3.  

(Çevrimiçi), http://www.turkbilig.com/pdf/200407-371.pdf, 02.04.2018. 
293 A.e., s. 11-14.  

http://www.turkbilig.com/pdf/200407-371.pdf


96 

 

olarak gerek maddî kültürel unsurların üzerinde bir sembol olarak yer alan el 

sembolünün kötü güçlerden koruma, şifa verme, doğurganlık ve bereket verme, 

şans ve uğur getirme gibi temel işlevleri bulunmaktadır. Tez çalışmasının bu 

bölümünde üzerinde Pençe-i âl-i abâ sembolü bulunan maddî kültür unsurlarından 

sancak/âlemler, mezar taşları, hilyeler, minyatürler, tılsımlı gömlekler, şifa tasları, 

mühür- muskalar, levhalar, çeşitli dekoratif objeler, ilaç tabletleri, istihare ve namaz 

taşları incelenmiştir. Bu maddî kültür unsurları üzerine gerçekleştirilen 

çalışmalarda üzerlerinde yer alan el sembolünün Pençe-i âl-i abâ olarak belirtilmesi 

göz önünde bulundurularak bu bölümde el sembolünün anlam ve işlevleri Pençe-i 

âl-i abâ adı altında tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Pençe-i âl-i abâ ifadesinde pençe kelimesi “beş” anlamına gelen penc 

kökünden gelir. Aslı pence olup “pençe, el ayası, beş parmak, el” anlamına gelir.294 

Âl kelimesi, “Aile, evlat, sülâle” anlamına; abâ kelimesi ise “Yünden yapılmış kaba 

kumaş” anlamına gelir.295 Buna göre Pençe-i âl-i abâ ifadesi, Hz. Muhammed’in 

kendisi ile birlikte abası altına aldığı yeğeni ve damadı Hz. Ali, kızı Hz. Fâtma ve 

torunları Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’den oluşan kutsal beşliyi belirtmektedir. Bu 

inanışın temelinde ise bir anlatı yer almaktadır. Rivayete göre bir gün Hazret-i 

Muhammed, kızını ziyarete gittiğinde Hz. Fatma ile damadı Hz. Ali’yi ve torunları 

Hasan ile Hüseyin’i mutlu bir şekilde bulmuş ve onları kutsamak için sırtındaki aba 

yani hırkayı çıkararak hepsini birden sarmıştır. O anda aynı hırkanın altında beş kişi 

toplanmıştır.296 Bu kutsal beşli ayrıca Ehl-i beyt, Ehl-i kisd, Penç-ten-i âl-i abâ, 

Hamse-i âl-i abâ ve Beşler gibi adlar altında da belirtilmiş ve özellikle Bektaşiler, 

Aleviler ve Mevleviler tarafından saygı görüp kutsanmışlardır.297 Pençe-i âl-i abâ 

bu kutsal ailenin adı olmanın yanı sıra bu kutsal aileyi temsil eden el şeklinin de adı 

                                                 
294 Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lûgat, s. 857; Mehmet Kanar, Farsça- Türkçe Sözlük, 3. 

bs., İstanbul, Say Yayınları, 2011, s. 196. 
295 Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lûgat, s. 2, 25. 
296 Acar, Osmanlı’da Günlük Yaşam Nesneleri, s. 90. 
297 Hz. Muhammed’in Hz. Ali, Hz. Fatma, Hz. Hüseyin ve Hz. Hasan’ı abasının altına alıp onların 

Ehl-i Beyt olduğunu ve tertemiz kılındıklarını bildirmesi, Kur’ân-ı Kerîm’in Ahzâb Suresinin 33. 

Ayet-i Kerîmesi’ne dayandırılmaktadır: “Ve karne fi büyutikünne ve la teberracne teberrucel 

cahiliyyetil ula ve ekimmes salete ve atınez zekate ve etı’nellahe ve rasuleh innema yürıdüllahü li 

yüzhibe ankümür ricse ehlel beyti ve yütahhiraküm tathıra” Meali: “Evlerinizde oturun. Önceki 

Cahiliye dönemi kadınlarının açılıp saçıldığı gibi siz de açılıp saçılmayın. Namazı kılın, zekâtı verin. 

Allah'a ve Resulüne itaat edin. Ey Peygamberin ev halkı! Allah sizden ancak günah kirini gidermek 

ve sizi tertemiz yapmak istiyor.” Bu ayeti esas alanlar, Hz. Peygamber’in kendisiyle birlikte bu beş 

kişiye, aba altına alınanlar anlamında Pençe-i âl-i abâ demişlerdir. 



97 

 

olarak bilinmektedir. Eldeki beş parmağın başparmaktan başlayarak sırasıyla Hz. 

Muhammed’i, Hz. Ali’yi, Hz. Fatma’yı, Hz. Hasan’ı ve Hz. Hüseyin’i 

simgelediğine inanılır.  

Yapısal ve şekilsel özelliklerine göre Pençe-i âl-i abâ sembolünde genel 

olarak parmaklar yukarı doğru uzatılmış, avuç içi ise açık ve karşıya uzatılmış 

hâlde bulunur. Sade, beyaz renkli olarak da resmedilen bu sembolün sağ el 

olduğuna inanılır. Altın, gümüş, bronz ve pirinçten yapılmış olduğu veya çeşitli 

kumaşlar, kâğıtlar veya taşlar üzerine resmedildiği de görülür. Öte yandan Pençe-i 

âl-i abâ sembolü üzerinde kutsal sözler, semboller de bulunmaktadır. Bunların 

başında el şekli üzerinde parmaklarda ve el ayası kısmında yazılı bulunan Arapça 

kutsal ifadeler gelmektedir. Örneğin, parmaklarda Pençe-i âl-i abânın yazılı 

bulunduğu resim ve mühürlerde avuç içerisinde de Allah ibaresinin yazıldığı 

görülür.298 Pek çoğunun üzerinde bu adlarla (“Penç ten-i âl-i abâ” “Pençe-i âl-i 

abâ”) birlikte “Lâ feta illa Alî, lâ seyfe illâ Zülfikâr” (Ali’den başka yiğit, 

Zülfikâr’dan başka kılıç yoktur) ve “Nasr (un) min Allah ve feth(un) karîb” (Allah 

katından bize yardım ve yakın bir zafer vardır) sözleri ile Kelime-i Tevhid ve Dört 

Halife (Hz. Ebubekir, Hz. Ömer, Hz. Osman, Hz. Ali) nin adları yer alır.299 Arapça 

dua ve hadisler yanı sıra avcun içerisinde “Maşallah”, bir göz resmi ve gözün 

altında da “Ya Hafız” yazısı bulunan ve koruma işlevi ön planda olan levhalar da 

mevcuttur.  

Maddî kültür unsurları üzerinde Pençe-i âl-i abâ sembolünün yanında benzer 

işlevlere sahip başka yazı veya sembollerin bulunduğu da görülür. Kûfî hat ile 

Kelime-i Tevhid yazısı, Arapça dualar, Fetih Suresi’nden bir bölüm, Dört Halife 

isimleri, Zülfikâr, Mühr-ü Süleyman, “Ya Mennan”, “Ya Hannan”, “ Ya Kafî,” “Ya 

Şafî” vd. Allah’ın isimleri Pençe-i âl-i abâ ile birlikte bulunan diğer unsurlardır.  

Üzerinde Pençe-i âl-i abâ sembolü yer alan başlıca maddî kültürel unsurlar 

şunlardır:  

 

 

 

 

 

                                                 
298 Gölpınarlı, a.g.e., s. 3. 
299 Acar, a.g.e., s. 90. 



98 

 

Sancak/ Bayrak/ Alem 

 

Pençe-i âl-i abânın üzerinde bulunduğu en önemli kültürel unsurlar arasında 

sancak300, bayrak ve alemler301 yer alır. Dinî, askerî, toplumsal ve diğer pek çok 

alanda kullanılan sancak, bayrak ve alemlerin kullanım alanlarına göre üzerinde yer 

alan Pençe-i âl-i abâ sembolü uğur, bereket, güç ve koruma gibi farklı işlevleri 

yerine getirmektedir.  

Üzerinde Pençe-i âl-i abâ sembolünün yer aldığı sancakların en bilinen 

örneği, 16. Yüzyılda yaşamış Kaptan-ı Derya Hızır Hayreddin Paşa’ya ait İstanbul 

Deniz Müzesi’nde yer alan sancaktır. Bu sancağın üzerinde Fetih suresinden bir 

bölüm, İslam’ın ilk dört halifesi olan Hz. Ebu Bekir, Hz. Ömer, Hz. Osman ve Hz. 

Ali’nin isimleri, Hz. Ali’nin kılıcı Zülfikâr, Mühr-ü Süleyman ve Pençe-i âl-i abâ 

bulunmaktadır.302  

 

 

Görsel 25: Barbaros Hayrettin Paşa’nın sancağı, 16. yy. İstanbul Deniz Müzesi. 

 
 

 
 

Kaynak: https://www.dzkk.tsk.tr/data/icerik/394/1.jpg 

 
 

Osmanlı İmparatorluğu’nun askerî birliği olan Yeniçeri ocaklarında her 

bölük ve ortanın kendine ait bir sembolü ve üzerinde diğer sembol ve yazılarla 

birlikte bu sembolün yer aldığı sancağı olduğu bilinmektedir. Yalnız sancaklarda 

değil orta ve bölüklerin kapıları üzerinde hatta yeniçerilerin kollarında dövme 

                                                 
300 Sancak: 1) Bayrak, liva, 2) Ask. Çoğunlukla askerî birliklere verilen yazı işlemeli, kenarları 

saçaklı ve gönderli bayrak. Türkçe Sözlük, 2011, s. 2026.  
301 Alem: 1) Bayrak, 2) Minare, kubbe, sancak direği vb. yüksek şeylerin tepesinde bulunan, 

madenden yapılmış ay yıldız veya lale biçiminde süs, ayça. Türkçe Sözlük, 2011, s. 89. 
302 Aldoğan, a.g.m. s. 88. 

https://www.dzkk.tsk.tr/data/icerik/394/1.jpg


99 

 

olarak bulunan semboller arasında yer alan el sembolünün XIV. yüzyılın sonlarıyla 

XV. yüzyılın başlarında Bektaşiliğe giren yeniçeriler tarafından Bektaşilik inancı 

etkisi ile Pençe-i âl-i abâ sembolü olarak kullanıldığı öne sürülmektedir.303 

Yeniçeri Ocağı’nın 76. ortasına ait aşağıda yer alan sancak 18. yüzyıla 

tarihlendirilir. Üzerinde Kûfî hat ile Kelime-i Tevhid de bulunan sancaktaki el 

sembolü tarihî belgelerde “Siyah Adam Pençesi” olarak geçer. Pençe-i âl-i abâ 

adıyla bilinen koruyucu güce sahip el sembolü Fatma Ana eli olarak da 

yorumlanmıştır.304  

 

Görsel 26: 76. Orta sancağı. 

 

 
 

Kaynak: https://i.pinimg.com/originals/9d/f4/7b/9df47be46b87cbefad95c2e49743ff0b.jpg 

 

 

Elin sancaklar dışında Yeniçeri ocağı bölük ve ortalarına ait bir sembol 

olarak kullanıldığı ile ilgili bilgiler kaynaklarda yer almaktadır. Bu kaynaklarda yer 

alan bilgilere göre yeniçerilerin 17. bölüğüne ait sembol pençedir.305 Yeniçerilerin 

24. bölüğü’ne ait çadırların orta nişanı, kırmızı adam pençesidir. 34. Bölüğün işareti 

de içinde kırmızı renkte selvi motifi bulunan kırmızı bir eldir.306  

Üzerinde Pençe-i âl-i abânın yer aldığı diğer bir sancak ise 1895 yılına 

tarihli ve Mevlana Müzesi’nde yer alan sancaktır. Dört kenarı sırmalı ve dört 

köşesinde ay-yıldız motifleri yer alan sancak, yatay olarak üç bölüme ayrılır. Üst 

bölümde “Bismillahirrahmanirrahim nasrun minallahi ve fethün gariyp ve beşşiril 

müminin Lailaheillallah Muhammed Resulallah, Maşaallah”, orta bölümde “İnna 

Fetehna leke fethanmübiyna nasrun minallahi ve fethun gariyp. Padişahım çok 

                                                 
303Aldoğan, a.g.m., s. 85-86. 
304 Ceco, a.g.e., s. 113. 
305 Gölpınarlı, a.g.e., s. 4. 
306 Ferit Erdoğan Koyaş, “Yeniçerilerin Orta ve Bölük İşaretlerin Sembolik Anlamları”, Tarih ve 

Edebiyat Mecmuası, S. 11, Kasım, 1978, s. 21-28. 

https://i.pinimg.com/originals/9d/f4/7b/9df47be46b87cbefad95c2e49743ff0b.jpg


100 

 

yaşa” yazısı, Pençe-i âl-i abâ sembolü ve bir kılıç resmi yer almaktadır. Sancağın 

alt kısmında ise “Alay 72, taburu 2, İzmir Vilayeti celilesine merbut ve Menemen 

taburunda 313 nolu kur’a efradının sancağı şerifi olup, Manisa sancağının Ulu 

Camii şerifinde İshak Çelebi vakfıdır” yazısı ile ait olduğu alay yer almaktadır. 307  

 

 

 

Görsel 27: 1895 tarihli, Osmanlı 72. Alay’a ait sancak, Mevlana Müzesi.  

 

 
 

Kaynak http://muze.semazen.net/images/other/Image243.jpg 

 

 

Alem  

Pençe-i âl-i abâ, İslamî kültürde sancak başlığı olarak da kullanılmıştır. 

İran’da Safevi devrine ait sancakların başında bulunduğu gibi hem İran’da hem de 

Türkiye’de Muharrem ayında yapılan törenlerde topluluğun taşıdığı bayrakların 

başında da yer alır. Bu alemlerden iki tanesi günümüzde Üsküdar’da Seyyid Ahmed 

Deresi İranlılar Cami minberinde yer almaktadır.308  

Metin And, Iğdır köylerinde elem denilen ve üzerinde siyah işlemeli Kur’ân 

ayetlerinin yer aldığı yeşil bayrağın ucunda yer alan alemlerden bahseder. And, 

Muharrem ayı olması dolayısıyla taşınan bu alemlerin Hz. Peygamber, Hz. Ali, Hz. 

Fatıma-i Zehra, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’den oluşan ehlibeyti yani Pençe-i âl-i 

abâyı temsil eden beş parmak biçimindeki madenî levhalar olduğunu belirtmiştir. 309  

                                                 
307 “Mevlana Müzesi- Tekstil Ürünleri”, (Çevrimiçi) http://muze.semazen.net/content.php?id=00114 

14.08.2017. 
308 Gölpınarlı, a.g.e., s. 4. 
309 Metin And, “İslâm Folklorunda Muharrem ve Taziye,” Türk Folkloru Araştırmaları Yıllığı, S. 

III, 1976, s. 8. 

http://muze.semazen.net/images/other/Image243.jpg
http://muze.semazen.net/content.php?id=00114


101 

 

Tarikatlarda halife tayin edilen şeyhe verilen ve hilafet sembolü olan 

sancağın ucuna geçirilmiş alemler, Bektaşilik’te çehar alâmet (Halife olan 

Bektaşiye verilen belirli nesneler: Sancak, sofra, çerağ ve seccade.) arasında yer 

almaktadır. Çoğunlukla demir ve bronzdan yapılan alemlerde yer alan sembollerden 

biri de Pençe-i âl-i abâ’dır.310     

 

Bayrak 

Bayrak, üzerinde görsel olarak çeşitli sembolik unsurlar taşımakla birlikte 

ait olduğu milletin bağımsızlığının da başlıca sembolüdür. Üzerlerinde yer alan 

farklı renk ve şekillerle birlikte belirli sembolik anlamlara sahip olan bayrakların 

temsil ettiği milleti bir ülkü etrafında bir araya getirme, ait olma duygusu aşılama, 

millet olma bilincini güçlendirme gibi işlevleri bulunmaktadır. Resmî amaçlı 

kullanılan Türk bayrağının -resmî sembolik işlevi dışında- Türk kültür hayatına ait 

alanlarda da diğer sembolik işlevleri ile kullanıldığı görülür. Bayramlarda, düğün 

törenlerinde Türk bayrağının sembolik işlevleriyle kullanıldığını görmek 

mümkündür.311 

Pençe-i âl-i abâ adıyla el sembolü, sancak ve alemler yanı sıra Anadolu’da 

yapılan düğün törenlerindeki bayraklarda da yer almaktadır. Bu bayraklarda Pençe-i 

âl-i abâ sembolünün koruyucu bir tılsım işleviyle kullanıldığı görülür.312 Ali Rıza 

Yalgın, Kilis’te rastladığı bir düğünde düğün bayrağının üzerinde bulunan üç el 

resmi ile hilal resminin Türk folklorunun temel motifleri arasında yer aldığından 

bahseder.313 Ayrıca, düğün sonrasında güveyin gireceği evin kapısının üzerinde 

kırmızı beyaz bayrak bulunduğunu ve bayrağın üzerinde uğur simgesi olarak el 

biçiminde oyulmuş bir bez dikili olduğu da belirtilmektedir.314 

 

 

 

 

                                                 
310 Ekrem Işın, Selahattin Özpalabıyıklar, Hoş Gör Yahu: Osmanlı Kültüründe Mistik Semboller 

Nesneler, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 1999, s. 53. 
311 Koca, a.g.e., s. 199-202. 
312 Ersoy, a.g.e., s. 438. 
313 A. Rıza Yalgın, Anadolu’da Türk Damgaları: Uludağ’dan Toroslar’a, Bursa, Bursa Halkevi, 

1943, s. 18. 
314 Ali Rıza Yalman, Cenupta Türkmen Oymakları, C. I, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, 1977, s. 80. 



102 

 

Mezar Taşlarında Resmedilen El  

 

Mezar taşları, üzerinde yer alan semboller ve yazılarla birlikte mezarda 

yatan kişinin hayattayken sahip olduğu kimliği, kişiliği, rütbesi, dinî anlayışı ve 

hayata bakış açısı hakkında bilgi veren maddî kültür unsurlarıdır.  Türk- İslâm 

kültürüne ait mezar taşı sembollerinden biri de diğer din ve inanç sistemlerindeki 

mezar taşlarında da görülen el sembolüdür ve incelenen kaynaklarda bu sembol 

daha çok Pençe-i âl-i abâ adıyla geçmektedir. 

Üzerinde el sembolü bulunan mezar taşlarına örnek olarak Yeniçeri mezar 

taşları verilebilir. Yeniçerilere ait mezar taşlarında yeniçerilerin ait oldukları bölük 

ve cemaatin işareti yer almaktadır. 17. Yeniçeri Bölüğü’nün simgesi el/ pençe 

motifi olup aşağıda gösterilen 17. Yeniçeri Bölüğüne ait bir mezar taşı üzerinde beş 

parmağın da açık vaziyette olduğu ve başparmağın sağ tarafta kalacak şekilde 

işlenmiş olduğu bir el resmi yer almaktadır.  

 

Görsel 28: Pençe-i âl-i abâ sembolü, 17. Yeniçeri Bölüğü’ne ait bir mezar taşı.  

 

 
 

Kaynak:http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR,129741/istanbul-ilisariyer-icesi-demircikoy-

mezarliginda-bulun-.html 

 

İstanbul Karacaahmet Mezarlığı’nda da yeniçerilere ait oldukları düşünülen 

iki mezar taşı yer almaktadır. 1793 tarihli mezar taşı altı satırlık hitabesi altında 

parmakları açık olarak bir el resmine sahiptir. Yine Karacaahmet’te aynı adada 

bulunan tahrip edilmiş bir mezar taşı üzerindeki 5 satırlık kitabenin altında M. 1767 

tarihi ile diğer mezar taşındaki el’e benzeyen motif yer almaktadır.315 

                                                 
315 Aldoğan, a.g.m., s. 86.  

http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR,129741/istanbul-ilisariyer-icesi-demircikoy-mezarliginda-bulun-.html
http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR,129741/istanbul-ilisariyer-icesi-demircikoy-mezarliginda-bulun-.html


103 

 

Üzerinde sembolik el resmi bulunan mezartaşı örnekleri Anadolu’da da 

görülmektedir. Kars- Iğdır’da yer alan mezar taşlarındaki el motifinin Alevilik 

inancı içerisinde büyük öneme sahip kutsal “beşli”yi simgelediğine inanılır.316 

Mezar etrafında gelişen inanış ve uygulamaların temelinde daha çok İslâmiyet 

öncesine ait Atalar kültünün yer alması yanında İslâmiyet’in kabulüyle birlikte 

İslâmî motiflerin de yer aldığı görülür.317 Buna göre dünya üzerinde belirli din ve 

inanç sistemlerinde mezar taşları üzerinde görülen el sembolü, İslâmî kültürde 

Pençe-i âl-i abâ olarak adlandırılmaktadır.  

Hilye 
 

Osmanlı kültüründe el motifinin yer aldığı diğer bir dinî kültürel unsur, Hz. 

Peygamber’in vasıflarının anlatıldığı kitap ve hat levhaları olan hilyelerdir. Klasik 

bir hilye formu şu bölümlerden oluşur: 1) Baş makam, 2) Göbek, 3) Hilâl, 4) Hz. 

Ebû Bekir 5) Hz. Ömer 6) Hz. Osman 7) Hz. Ali, 8) Âyet, 9) Etek, 10-11) Koltuk 

12) İç Pervaz 13) Dış Pervaz. Aşağıda yer alan Hz. Ali rivayetli hilye, üzerinde 

pençe resmi bulunması dolayısıyla önemlidir.318 

Görsel 29: Üzerine pençe resmi bulunan hilye örneği. 

 

Kaynak: Işın, Özpalabıyıklar, a.g.e., s. 22. 

 

 

 

 

                                                 
316 A.e., s. 86. 
317 Selçuk Peker, Mezar ve Türbelere Kült Merkezli Bir Bakış: Aksaray Örneği, Konya, Kömen 

Yayınları, 2015, s. 17. 
318 Işın, Özpalabıyıklar, a.g.e., s. 22. 



104 

 

Minyatür 

Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi’nde (Hazine, nr. 1703) yer alan 

Kalender Paşa’ya ait Falnâme319 adlı eserde yer alan minyatürde üzerinde Hz. 

Muhammed’in aile efradı olan kutsal beşlinin isimlerinin yazılı olduğu Pençe-i âl-i 

abâ bulunmaktadır. 

Görsel 30: Pençe-i âl-i abâ, Kalender Paşa/ Falname.  

 

 

Kaynak:http://rivayetederlerki.blogspot.com/2018/12/falname-osmanli-usulu-minyaturlu-fal.html 

 

Tılsımlı Gömlek 

Pençe-i âl-i abâ adıyla el sembolünün üzerinde yer aldığı kültürel 

unsurlardan biri de tılsımlı gömleklerdir. Tılsımlı gömleklerin giyen kişiyi 

hastalıklara, düşmandan gelecek tehlikelere, türlü kötülüklere karşı koruduğuna, 

hastalara şifa verdiğine inanılır. Bu sebeple üzerinde birtakım dualar, tılsımlar yer 

almakla birlikte okunmuşlardır ve bu gömleklerin çeşitli büyülerle zırhlanmış 

olduklarına inanılmaktadır.320 

Tılsımlı gömleklerin savaş alanında yara almamak, zafer kazanmak, 

hastalık, ölüm gibi felaketlerden korunmak, şifa bulmak gibi amaçlarla iktidar 

sahipleri yanı sıra şeyhler, pirler ve din uluları için de özenle ve el emeğiyle 

dikilerek hazırlandığı bilinmektedir.321 

 Türk kültüründe yaygın bir dinî- büyüsel uygulama322 aracı olan tılsımlı 

gömleklerin tarihi İslamiyet öncesine kadar uzanmakta olup İslamiyet’in 

                                                 
319 Mustafa Uzun, “Falnâme”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 12, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1995, s. 141-145. 
320 Orhan Şaik Gökyay, “Tılsımlı Gömlekler,” Türk Folklor Araştırmaları Yıllığı, S. III, 1976, s. 

93. 
321 Hülya Tezcan, Topkapı Sarayı Müzesi Koleksiyonundan Tılsımlı Gömlekler, İstanbul, Timaş 

Yayınları, 2011, s. 9; Acar, a.g.e., s. 81.  
322 Giyen kişiyi koruması amacıyla hazırlanan tılsımlı gömleklerin büyülük bir uygulama 

olmamasına rağmen herhangi bir kötü amaca hizmet etmemesi dolayısıyla “ak büyü” uygulaması 

olarak nitelendiren Hülya Tezcan, kötülüğü, hastalığı önleme ve şifa bulma amacıyla tılsımlı 

gömleklere başvuran dünya üzerinde pek çok kültür ve medeniyet bulunduğunu belirtmiştir. 

http://rivayetederlerki.blogspot.com/2018/12/falname-osmanli-usulu-minyaturlu-fal.html


105 

 

kabulünden sonra da tılsımlı gömleklerle ilgili inanışların devam ettirildiği görülür. 

Örneğin, Dede Korkut hikâyelerinde kurşun işlemeyen, kılıç kesmeyen, mutluluk 

getiren ve giyeni görünmez kılan gömleklerden bahsedilmektedir.323 Tılsımlı 

gömleklerin İslâmiyet’teki önemi ise Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan Yusuf 

suresinden324 ve ilgili kıssadan kaynaklanmaktadır. Anlatıldığı üzere, Hz. Yusuf’un 

Mısır azizliği sırasında babasına gönderdiği ve babasının yüzüne sürünce gözlerinin 

açılmasına vesile olan bu gömlek tılsımlı gömlek özelliği taşımaktadır. Bir diğer 

inanışa göre ise bu gömlek, Nemrut tarafından ateşe atıldığı sırada, Cebrail’in 

Allah’ın buyruğu ile cennetten getirip İbrahim Peygamber’e giydirdiği çok ince bir 

gömlektir ve bu gömleğin Hz. İbrahim’den çocuklarına kaldığına inanılır. Bu 

şekilde tılsımlı gömleği devralan Yakup Peygamber, onu bir muska içine koyarak 

gizlice oğlu Yusuf’un boynuna takmış, kardeşleri kıskançlıktan Yusuf’u kuyuya 

attıkları zaman da Cebrail gömleği saklı olduğu muskadan çıkarıp ona giydirmiştir. 

Kuyudan, zindandan kurtulmak, bela ve hastalıklardan korunmak için hazırlanan 

gömlekler üzerinde Yusuf kıssasının yer alması bu anlatı dolayısıyladır.325 

Halk arasında da kötülüklerden korunmak ve şifa bulmak amacıyla 

hazırlanan pek çok tılsımlı, koruyucu gömlek olduğunu ve bunların keşfedilip 

üzerinde incelemeler yapılması gerektiğini belirten Orhan Şaik Gökyay, Topkapı 

Sarayı Müzesi’nde “Giyecekler” bölümünde toplanmış olan çok sayıdaki yazılı 

gömleği incelediği çalışmasında gömleklerin üzerinde yer alan yazı ve sembollere 

dikkat çekmiştir. Bu semboller, tılsımlı gömleği giyeni tüm kötülük ve felaketlere 

karşı koruma ve şifa verme işlevine sahiptir. Belirli sureler, ayetler, dualar, Allah’ın 

isimleri ve sıfatları, meleklerin, peygamberlerin, yabancı tanrıların, cinlerin, 

evliyaların adları, tılsımlar, vefkler, cefrler ve birtakım esrarlı harfler ve işaretler 

tılsımlı gömleklerin üzerinde yer alarak tılsımlı gömleklerin dinî- büyüsel bir değer 

                                                                                                                                        
Budizm’de yer alan tılsımlı gömleklerin arkasında içerisinde Buda ve öğretilerinin yer aldığı bir 

daire bulunur. İran ve Hindistan’da kullanıldığı bilinen bu gömleklerin Japonya’daki varyantlarının 

vücudu tüm kötülüklerden koruduğu ve giyen kişiyi görünmez kıldığına inanılmaktadır. Tezcan, 

A.e., s. 10. 
323 A.e., s. 11. 
324 Kur’ân-ı Kerîm’de yer alan Yusuf Sûresi’ne ait ilgili ayetler: “Şu gömleğimi götürün, babamın 

yüzü üstüne koyun ki, gözü görür hâle gelsin ve sonra da bütün ailenizle toplanıp bana gelin” Yusuf 

12: 92 ve “Müjdeci gelip gömleği yüzünün üstüne bırakınca, gözü derhâl görür hâle geldi. Yakup: 

‘Ben size demedim mi? Allah’ın izniyle sizin bilmediklerinizi bilirim’ diye konuştu.” Yusuf 12: 96. 
325 Tezcan, a.g.e., s. 12. 



106 

 

hâline gelmesini sağlar.326 Öte yandan Hz. Muhammed’in ayak izi (Kadem-i 

Saadet), yürek şeklindeki peygamberlik (nübüvvet) mührü, ok ve yayı, pek çok 

tılsımlı objede yer alan Mühr-ü Süleyman motifi, Kabe’nin resmi, çiçek ve selvi 

motifleri tılsımlı gömleklerde yer alan diğer sembollerdir.327  

Tılsımlı gömleklerin üzerinde yer alan diğer önemli bir sembol de Pençe-i 

âl-i abâ’dır. Aşağıda Ekrem Hakkı Ayverdi’nin koleksiyonuna ait üzerinde Pençe-i 

âl-i abâ bulunan tılsımlı bir gömlek yer almaktadır.328 Bu gömleğin 19. yüzyılın 

başına ait zırh altına giyilen, koruma amaçlı bir gömlek olduğu bilinmektedir. 

Vefkli329 yelek olarak geçen bu tılsımlı gömleğin üzerinde yer alan Pençe-i âl-i abâ 

sembolünün –tıpkı peygambere ait diğer sembollerde olduğu gibi- giyen kişiyi 

peygamberin ve ailesinin şefaatine ulaştıracağına inanılmıştır.330  

 

Görsel 31: Vefkli Yelek, 19. yüzyılın başı, patiska. 

 

 
 

Kaynak: https://blog.iae.org.tr/wp-content/uploads/2018/07/Vefkli-Yelek.jpg 

 

 

 

 

 

 

                                                 
326 Gökyay,  a.g.m., s. 95- 103. 
327 Tezcan, a.g.e., s. 22; Gökyay, a.g.m., s. 97. 
328 Ekrem Hakkı Ayverdi 1899-1984: Mimarlık Tarihçisi, Restoratör, Koleksiyoner, Ed. M. 

Baha Tanman, İstanbul, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, 2014. 
329 “Vefk: Harf, rakam, kelime, esmâ-i hüsnâ, âyet ve sûrelerin belli bir düzene göre kareler içine 

yazılarak bunda bâtınî mânalar arayan bir tılsım türü.” İlyas Çelebi, “Vefk”,  TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. 42, Ankara, TDV Yayınları, 2012, s. 605.  
330 Tezcan, a.g.e., s. 23. 

https://blog.iae.org.tr/wp-content/uploads/2018/07/Vefkli-Yelek.jpg


107 

 

Şifa Tasları 331 

 

Şifa tasları ile ilgili uygulamalar, modern tıbbın bulunmadığı zamanlarda ve 

modern tıp ile bağlantısı bulunmayan mekânlarda hastalıkların def edilip şifa 

bulunması amacıyla gerçekleştirilen uygulamalar arasında yer almaktadır. Bu 

uygulamaların temelinde telkin yoluyla şifayı kendine çekme amacı yer 

almaktadır.332 İçerisinde yer alan bir takım tılsımlı simgeler yanı sıra bedensel, 

ruhsal arınmayı temsil eden su ile olan ilişkisi dolayısıyla da şifa tasları kutsal 

kabul edilmiştir. 

 Ankara Etnografya Müzesi’ndeki elliye yakın şifa tasını inceleyip bu 

tasların envanterini çıkaran Osman Aksoy, 1976’da Türk Etnografya Dergisi’nde 

yayımladığı “Şifa Tasları” adlı makalesinde bu tasların özellikle İslamiyet’in ortaya 

çıkışından sonra özellikle Osmanlı İmparatorluğu zamanında yapılmış olduğunu 

belirterek mistik tedavi yöntemlerinden biri saydığı şifa taslarını, “içerisinden su 

içen insan ve koyun, keçi gibi hayvanların hastalıklarından kurtulup şifa 

bulacağına inanıldığı, içerisinde ayetlerin yazılı olduğu madenî veya topraktan 

yapılmış su tasları” olarak tanımlamıştır.333 

Şifa taslarının başlıca işlevleri arasında iyileştirme, sağlığı pekiştirici olarak 

hastanın telkin yoluyla tedavi olmasını, hastalıklara ve kötü güçlere karşı manevi 

bir dayanak bulmasını sağlama yer almakla birlikte Anadolu’da –özellikle Orta ve 

Doğu Anadolu’da- hayvanların tedavisi için şifa taslarından yararlanılmıştır.334 

Şifa tasları içerisinde, tasın koruyucu ve iyileştirici gücünü arttırdığına, 

kendisiyle temasa geçen sıvının kişi üzerinde daha etkili olduğuna inanılan pek çok 

yazı ve sembol yer almaktadır. Bunlar Kur’ân-ı Kerîm’den ayetler, sayılar, 

semboller, gezegen ve Zodyak kuşağı tasvirleri gibi İslâm tedavi pratiği içerisinde 

                                                 
331 Yabancı literatürde büyülü tıbbî kâse (magic–medicinal bowl) veya sadece tıbbî kâse olarak 

geçen şifa tasının Anadolu’da Sivas, Konya, Gaziantep ve Malatya’da Tihtap Tası, Erzurum 

taraflarında Şifa Tası veya Çiçek Tası olarak adlandırıldığı bilinmektedir. Çiçek Tası denmesinin 

nedeni özellikle koyun ve keçilerde meydana gelen çiçek hastalığı tedavisinde kullanmasıyla ilgili 

bir durumdur. Çorum’da ise tedavide kullanılan bu tasa Korku Tası denilir. Haluk Perk, İsmail 

Günay Paksoy, Duanın Sudaki Gizemi Şifa Tasları, Haluk Perk Koleksiyonu, İstanbul, Haluk 

Perk Müzesi Yayınları, 2011, s.10; Osman Aksoy, “Şifa Tasları”, Türk Etnografya Dergisi, S. 15, 

1976, s. 35-36.  
332 Aksoy, a.g.m., s. 35.  
333 A.e.  
334 Perk, Paksoy, a.g.e., s. 9. 



108 

 

önemli yere sahip unsurlardır.335 Özellikle Nas, Felak, İhlâs ve Yasin sureleri şifa 

taslarında en çok görülen surelerdir.336 

Şifa taslarının özellikle merkez kısmı, koruyan ve iyileştiren kutsal el 

sembolünü taşıması bakımından önem arz etmektedir. Merkez veya göbek kısmının 

önemi şifa tasının mikrokozmos337 örneği yani evrenin/ kozmik düzenin küçük bir 

örneği olmasıyla ilgilidir. Şifa tasının mikrokozmos örneği olması dolayısıyla 

Pençe-i âl-i abâ da merkez sembolizmine bağlı bir unsur olarak önem kazanır. 

Hastalıkla oluşan kaos durumu, merkez sembolizmi ve üzerinde bulunan pençe-i âl-

i abâ gibi sembollerle iyileşmeyi, sağlıklı olmayı ifade eden düzene, kozmosa 

dönüşür. Şifa tasları aracılığıyla yaratılan kozmik düzen modeli ile insanın bedenen 

ve ruhen güçlendiğine inanılmaktadır. 

 

 
 “Şifa ritüellerinde ve sembolizminde kozmos imgesini açıklıkla 

kavrayabilmek için kaos-kozmos karşıtlığı üzerinde durmamız 

gerekmektedir. Arkaik toplumlarda kötülük ve hastalık durumunun kendisi 

yaratılış kozmogonisinde kaosa koşut gelmektedir. Bu nedenle hastalık ve 

benzer nitelikli durumları gidermek için yaratılış eyleminin sembolik 

düzeyde taklit edilmesi kaosun kozmosa dönüşmesinden başka bir şey 

değildir.” 338 
 

 

Şifa taslarının göbek de denilen merkez kısmında sadece Pençe-i âl-i abâ yer 

almamaktadır. Ayrıca mühr-ü Süleyman, çark-ı felek motifi, güneş rozeti, Ka’be 

tasviri, “Allah”, “Ya Hannan” (Merhamet eden), “Ya Mennan” (İhsan eden), “Ya 

Kâfi” (Yardım eden), “Ya Şâfi” (Şifa veren) gibi korunmayı ve şifa bulmayı 

simgeleyen pek çok sembol ve yazı da yer alır.339  

Haluk Perk Koleksiyonunda yer alan ve Haluk Perk ve İsmail Günay 

Paksoy tarafından Duanın Sudaki Gizemi Şifa Tasları adlı çalışmadan alınan şifa 

                                                 
335 Deniz Çalışır, “Şifa Taslarında Kozmik Sembolizm”, Sanat Tarihi Defterleri, Filiz Özer’e 

Armağan, S. 13-14, İstanbul, Ege Yayınları, 2010, s. 122. 
336 Perk, Paksoy, a.g.e., s. 9. 
337  Arkaik insanın kendini evren içinde konumlandırma, makrokozmik ve mikrokozmik boyutta 

algılama çabası kendi yarattığı düzen ve nesnelere de yansımıştır. Arkaik insanın evren anlayışına 

koşut düzenlemeleri, kurduğu şehirler, oluşturduğu mimari biçimlemeler, ritüeller ve küçük el 

sanatlarına ait nesnelerde izlenebilmektedir. Ayrıntılı bilgi için bk. Mircea Eliade, İmgeler ve 

Simgeler, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, Ankara, Gece Yayınları, 1992. 
338 Çalışır, a.g.m., s. 120-121. 
339 A.b., s. 123. 



109 

 

tası örneği Pençe-i âl-i abâ sembolünün koruyucu, iyileştirici işlevlerini ortaya 

koyması bakımından önemlidir.340 

 

Görsel 32: Pençe-i âl-i abâ sembolü yer alan şifa tası örneği. 

 

 
 

Kaynak: Haluk Perk, İsmail Günay Paksoy, Duanın Sudaki Gizemi Şifa Tasları, Haluk Perk 

Koleksiyonu, s. 135. 

 

 

İran Avşarlarında ve Azerbaycan’ın bazı bölgelerinde yeni doğum yapmış 

annenin kırkı yapılınca, madenî bir kapla su dökülerek bebek ve kendisi yıkanır. Bu 

kapların ortasında da beş parmağı açık olan bir el sembolü ve üzeri ayetli 40 

anahtar tasviri yer almaktadır.341 

İlaç Tableti 

 

İslâm dünyasında ilaç tabletlerinin veya kurslarının üzerine ayetler, hadisler, 

pençe-i âl-i abâ basılarak ilaçların psişik etkilerini arttırmak istenmiştir. Osmanlı 

saray hekimliğinde de tenzu adı verilen tabletlerin üzerine şifa ayetleri, kutsal 

sözler yazıldığı gibi el işaretlerinin de basıldığı bilinmektedir.342  

 

İstihâre Taşı 
 

Arapça’da “hayrı dilemek” anlamına gelen İstihâre, İslam kültüründe yaygın 

olarak başvurulan bir geleneği ifade eder. Bir işin sonucunun hayırlı olup 

olmayacağını öğrenmek amacıyla gerçekleştirilen “İstihâre’ye yatmak” geleneğinde 

                                                 
340 Perk, Paksoy, a.g.e., 135. 
341 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk İnançları: Dedem Korkut Yukarı Eller, 

Ankara, Lalezar Kitabevi, 2008,  s. 150. 
342 Bedi N. Şehsuvaroğlu, Eczacılık Tarihi Dersleri, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Yayınları, 1970, 

s. 34. 



110 

 

abdest alma, istihare duası okuma, sağ yana yatma gibi ön hazırlıklar yer alır. 

Yastığın altına üzeri tılsımlı istihâre taşı konulur. Daha sonra ise görülecek rüyadan 

anlam çıkartılır. Üzerleri mühürlü ve Pençe-i âl-i abâ bulunan istihâre taşlarından 

örnekler bulunmaktadır.343   

 

Secdegâh Taşı 

 

İran’da İmamiye mezhebi mensuplarının namaz kılarken secde ettikleri yere 

koydukları taşa “Secdegâh Taşı” denir. Bu taş, Kerbelâ toprağından yapılmış olup 

üzerinde çeşitli yazı ve simgeler barındırır. Bunlardan biri d üzerinde el yani Pençe-

i âl-i abâ sembolü ve Arapça Ali yazısı yer alan secdegâh taşıdır.344 

 

Mühür/ Muska  

Mühür/Mühr kelimesi aslen Farsça olup “kıymetli veya yarı kıymetli taşlar 

gibi sert malzeme üzerine, basıldığında düzgün çıkması için ters olarak kazınmış 

imza yerine geçen yazı, arma, simge veya damgalar ve bunların baskısı”nı ifade 

eder.345 

İnsanla sahip olduğu eşya arasında güçlü bir ilişkinin olduğu bilinmektedir. 

Bu ilişki mühür ve sahibi arasında daha da güçlü bir biçimde bulunmaktadır. Öyle 

ki en eski devirlerde kullanılan mühürlerin tılsımlı olduğuna, kullanan kişiyi 

kötülüklerden koruduğuna inanılmaktaydı. Bu sebeple ilk mühürler değerli taşlara 

kazınarak kolye veya yüzük şeklinde kullanılmıştır.346  

Osmanlı kültüründe yer alan tılsımlı mühürlerde çeşitli biçim ve boyutlarda 

motifler yer almaktadır. Bunların başında el, insan, hayvan resimleri, böcek 

resimleri, matrisler, rakamlar gelmektedir. Dua ve ayet gibi dinî yazılar da 

kazılıdır.347 Üzerinde vefkler, koruyucu ve uğur getirici olduğuna inanılan çeşitli 

yazılar hakk edilmiş mühürler, muska işleviyle kullanılmıştır. Bu tür mühürlerde 

                                                 
343 Işın, Özpalabıyıklar, a.g.e., s. 140-141. 
344 Aldoğan, a.g.m., s. 84.  
345 Necati Fahri Taş, Nebi Bozkurt, “Mühür”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 31, Ankara, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, s. 528.  
346 Erol Özbilgen, “Osmanlı Kültüründe Mühür ve Mühürcülük Sanatı”, Antika, S. 31, İstanbul, 

Kasım, 1987, s. 9. 
347 Özbilgen, a.g.m., s. 14-18. 



111 

 

sahibinin ve hakkâkın adı bulunmaz.348 Bereket, uğur, şans veya şifaya kavuşma ve 

nazardan korunma isteği bu tür mühürlerin kullanımında başlıca etkenler olmuştur. 

 

 Görsel 33: El biçiminde bir tılsım mühür, Pençe-i âl-i abâ.   

 

Kaynak: Erol Özbilgen, “Osmanlı Kültüründe Mühür ve Mühürcülük Sanatı”, s.14 

 

Resimdeki gümüş elin yüksekliği 15.5 cm olup parmak uçlarında 

Muhammed, Ali, Fâtıma, Hasan ve Hüseyin yazılıdır. Elin ayasında kazıma 

tekniğiyle oluşturulmuş sülüs yazıyla bir yüzde “İnnâ fetahnâ leke feth(an) 

mübîn(an)” (Muhakkak ki sana apaçık bir zafer sağladık) ve öbür yüzde “Nasr(un) 

min Allah ve feth(un) karîb” yazılıdır.349  

 

Görsel 34: Pençe-i âl-i abâ. Mühür şeklinde ters olarak kazılmış muska kalıpları. 

 

Kaynak: M.Şinasi Acar, Osmanlı’da Günlük Yaşam Nesneleri, s. 90. 

 

Tarikatler içerisinde Pençe-i âl-i abâ’nın nazardan korunmak maksadıyla 

muska olarak kullanıldığı görülür. Şekilde görülen prinçten muska kalıbı diğer pek 

çok eşya ile birlikte Türk tasavvufuna ait kültürel unsurlar arasında yer almaktadır.  

 

Görsel 35: Tarikat Cihazları. Pençe-i âl-i abâ şeklinde prinçten muska kalıbı 

nazarlık. 

                                                 
348 İdil Türeli, Türk Sanatında Altı Köşeli Yıldız: Mühr-i Süleyman, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 

2011, s. 87. 
349 Acar, a.g.e., s. 90.   



112 

 

 

 

Kaynak: Ekrem Işın, Selahattin Özpalabıyıklar, Hoş Gör Yahu: Osmanlı Kültüründe Mistik 

Semboller Nesneler, s. 63 

 

Dekoratif Obje  

 

Pençe-i âl-i abâ adıyla el sembollerinin dinî- büyüsel mahiyetinden arınmış 

hâlde sadece bir süs eşyası olarak da kullanıldığı görülmektedir.  

Aşağıda yer alan dekoratif obje Pençe-i âl-i abâ, Paşabahçe tarafından 

tılsımlı gömlek üzerinde yer alan Pençe-i âl-i abâ resminden ilham alınarak 

üretilmiştir. 

Görsel 36: Pençe-i âl-i abâ. Dekoratif Objeler 

 
Kaynak:  https://www.pasabahcemagazalari.com/data/sn.gif 

 

Diğer Maddî Kültür Unsurları  

 

Cami kandilinin asılı bulunduğu zincire bağlı bakırdan yapılmış ve üzerinde 

yazılar bulunan beş parmak biçimindeki plakaya “kutsal el” adı verildiğini Ayşen 

Aldoğan çalışmasında belirtmektedir.350 

Yakın bir zamanda Sivas’ın Suşehri ilçesinde bulunmuş olan Alevilik ile 

ilgili ve Osmanlıca yazılmış bir belgede Ehl-i Beyt hakkında bilgiler ile birlikte 

üzerinde Zülfikâr ve Pençe-i âl-i abâ resimleri yer almaktadır.351    

 

 

                                                 
350 Aldoğan, a.g.m., s. 83. 
351“Osmanlılardan Kalma Pençe-i Âli Abâ Sahibi Tarafından Koruma Altına Alınacak”, (Çevrimiçi) 

https://www.haberler.com/osmanlilardan-kalma-pence-i-ali-aba-sahibi-haberi/, 30.06.2017. 

https://www.pasabahcemagazalari.com/data/sn.gif
https://www.haberler.com/osmanlilardan-kalma-pence-i-ali-aba-sahibi-haberi/


113 

 

Görsel 37: Pençe-i âl-i abâ resmi. Sivas Suşehri’nde bulunan Ehl-i Beyt ile ilgili 

tarihî belge. 

 

 

 

Kaynak: https://img.haberler.com/haber/712/osmanlilardan-kalma-pence-i-ali-aba-sahibi_o.jpg  

 

Görsel bir sembol olmasının yanı sıra Pençe-i âl-i abâ Türk edebiyatında 

özellikle Türk şiirinde çokça bahsedilen bir unsur olmuştur. Öte yandan tasavvuf 

geleneğinde -özellikle Bektaşîlik’te- dedelerin elleri de Pençe-i âl-i abâ olarak 

geçmektedir.  

 

 Türk-İslâm Tasavvuf Geleneğinde Kutsal Şahsiyetlerin 

Eli 

Tasavvufî tarikatlara ait ritüeller ve inanışlar, tasavvufî gelenek içerisinde 

dede, pir, mürşid, şeyh, rehber gibi kutsal kabul edilen şahsiyetlerin ellerinin de 

kutsallığa sahip olduğuna inanıldığını göstermektedir. Bu şahsiyetlerin elleri, 

özellikle başparmakları kutsal kabul edilmekle birlikte sağ ellerinin inanış ve 

uygulamalarda önemli bir rol oynadığı görülür. Sağ elleri ile sıvazlama, temas 

etme, dokunma aracılığıyla yola giren kişiyi, talibi kutsadıklarına ve sağ elleri ile el 

vererek kişinin mertebesinin yükselmesini sağladıklarına inanılmaktadır.  

Tasavvuf geleneğindeki kutsal şahsiyetlerin ellerinin tasavvufî deyimlerde 

de sembolik anlamlarıyla kullanıldığı görülür. Örneğin “El ele, el Hakk’a” 

deyiminde ifade edildiği üzere şeyhe bîât edenler Hz. Peygamber’e bîât etmiş, onun 

elini tutmuş sayılırlar. Bu şekilde pirin elinden tutarak Allah’a da bîât etmiş olurlar. 

Bu deyim, pirin elinden tutulmasıyla oluşan tarikat silsilesinin önemini ifade 

https://img.haberler.com/haber/712/osmanlilardan-kalma-pence-i-ali-aba-sahibi_o.jpg


114 

 

etmekle birlikte Feth Suresi’nin 10. ayetine dayanmaktadır.352 “El, benim elim 

değil” deyimi, mürşidin başka bir mürşitten el aldığını ve bu zincirin mürşitten 

mürşide devam ettiğini ve Hz. Muhammed’den el alınmış olduğunu ve bu şekilde 

Allah’a da bîât edilmiş olunduğu ifade etmektedir.353 “El-etek tutmak” deyiminde 

ise simgesel anlamda nasip alma töreninde mürşidin eteğinden ve elinden tutarak 

ona bağlılık yemini etmek, mürşid aracılığıyla yola girmek anlatılmaktadır.354  

Alevi- Bektaşi inanışının temelini oluşturan cem ritüellerinde355 özellikle 

mürşid, pir, dede, rehber gibi şahsiyetlerin sağ eli ve özellikle başparmakları 

işlevsel olarak yer almaktadır. Örneğin, Bektaşilik tarikatına girme ritüeli olan 

Nasip Erkânı ritüelinde “çerağ uyandırma” ve “talibe ziynetlerinin teslimi” 

sırasında rehber, mürşitten aldığı tığbendi356 nasip alacak talibin boynuna dolar. 

Tığbendin uçları rehberle talibin sağ ellerinde, avuçlarında toplanır ve rehber, 

talibin sol kolu altından sağ elini sokarak onun sağ elinin başparmakları birbirine 

karşı ve iç içe temas edecek şekilde tutar. İkisinin de sol elleri niyaz durumunda 

yani göğüslerindedir. Daha sonra dualar ile tercümanlar okunur ve dört kapı selamı 

verilmek üzere rehber ve talip birlikte bir adım atıp mühür vururlar. Erkânın 

ilerleyen bölümünde mürşid başparmağı ile talibin alnına bir Elif çeker.357 

İkrar tazelemek, bu yolla tövbe etmek ve ruhsal açıdan temizlenmek için 

yapılan ve genellikle musahipliler, daha önce görülmüş olanlar ve görülmeye talip 

olanların girebildiği Görgü Cemi’nin “Erkan Çalma” sırasında görgüye çekilenler 

dedenin önünde dizleri üzerinde otururlar. Dede, en sağdaki talibin sağ elinden 

                                                 
352 Uludağ, a.g.e., s. 120. 
353 Gölpınarlı, a.g.e., s. 113.  
354 Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 377. 
355 Alevi- Bektaşi inanç sisteminde cem ritüelleri farklı adlar altında ve farklı işlevlere sahip olarak 

icra edilmektedir. Görgü Cemi, İkrar Cemi, Musahiplik Cemi, Dâr Kurbanı Cemi bu ritüllerden 

bazılarıdır. Cem ritüelleri, en az on iki hizmetin yerine getirilmesiyle gerçekleştirilir. Post Duası, 

Hizmet Sahiplerinin Çağrılması, Çerağın Uyandırılması, Miraçlama, Semah Üçleme, Saka Suyu, 

Lokma bu hizmetler arasında yer alır. Bakınız: Korkmaz, Anadolu Aleviliği, s. 205 
356 Tığbend: Nasip alacak olan canın nasip kurbanı olarak kesilen kurbanının yününden elde edilen 

iple, özel bir şekilde örülen, 2-2,5 metre uzunluğunda, yarım veya bir parmak kalınlığında bir çeşit 

yün ipten oluşan kemer. Gürkan Özen, “Bektaşilikte Olmazsa Olmaz Sembollerden Çerağ ve Yola 

Giren Can’ın Ziynetleri: Arakiye, Teslim Taşı ve Tığbent”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi, S. 60, 2011, s. 420. 
357 Özen, a.g.m., s. 428- 432. Elif çekmek: Allah’ın adının ilk harfi ve tekliğinin bir sembolü olarak 

çocuk yaşta padişahların cülûs törenlerinde alınlarına elif çizmek adeti gerçekleştirildiğinden, halk 

arasında da akıllı ve güzel çocukların alınlarına nazar değmesin diye elif çekildiğinden kaynaklar 

bahsetmektedir. Mustafa Uzun, “Elif (Edebiyat)”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 11, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,  1995, s. 37.  



115 

 

yakalar; başparmağını kendi başparmağına bağlar. Talip ise sol eliyle dede’nin 

eteğinden tutar; solunda oturan eşi ve diğerleri, kendi sağında bulunanın eteğinden 

tutar.358 

Görgü Cemi’nde talip çiftlerin sırtlarına parmakları açık vaziyette bulunan 

sağ eliyle vuran dedeler vardır. Talip çiftin sırtına Pençe-i âl-i abâ denilen 

pençeleriyle üç kez vururlar. Mersin Tahtacıları arasında görülen, musahipli olanlar 

ile ikrar vermiş evli çiftlerin yılda bir kez dede ve topluluk huzurunda sorgudan 

geçirildiği Meydandan Geçme Cemi’nde de dede sağ eliyle sıvazlamada bulunur ve 

Pençe-i âl-i abâ denilen eliyle şaplak vurur.  

 

 

 “… Dede, yaşça büyük olan erkeğin omzundan ellerine kadar sağ eliyle “Ya 

Allah, Ya Muhammed, Ya Ali” diyerek üç kez sıvazlar, sonra “tac-ı devlet” 

diyerek başından, “Selman-ı pak” diyerek omzundan ve “kemerbest” diyerek 

kemendinden niyaz alır ve ardından aynı eliyle parmakları açık bir şekilde 

erkeklere iki, kadınlara birer şaplak vurur. Buna pençe-i âl-i abâ adı verilir.” 
359 

 

 

Bektaşilik’te vücut organı olarak el, Pençe-i al-i abâ’yı simgelemesi 

dolayısıyla kutsal kabul edilmiştir. El ile vücudun herhangi bir yerinin 

kaşınılmasından sakınılmış, bunun için tahta kaşağılar kullanılmıştır.360 

Bektaşî inanışına göre dedenin, pirin parmakları kutsal kabul edilmesine 

bağlı olarak parmaklarının temas ettiği nesneler de kutsal kabul edilir. Cem 

ritüelinde pir, önüne konan ibrikçi leğeninin üzerine şehadet parmağını uzatır. 

İbrikçi, pirin parmağına üç damla su damlatır ve her damlatışında “Ya Muhammet, 

Ya Ali!” der. Ardından cem erenlerine dönerek “Erenler hayır himmet eyleyin” der 

ve cem erenleri de “Himmet erenlerin!” diyerek karşılık verir. İbrikçi, pirin 

parmaklarından süzülüp leğene dökülen o üç damla suyu içer.361 Tahtacı 

toplumunda görülen İkrar Cemi’nde ise Şems (Sucu), meydana gelerek üç damla su 

delile, üç damla su Dede’nin ellerine, üç damla su da Dede’nin ayağına damlatır. 

                                                 
358 Korkmaz, Anadolu Aleviliği, s. 224- 251.  
359 Nilgün Çıblak Çoşkun, “Tahtacılarda Meydandan Geçme Cemi ve Bu Cemdeki İslamiyet Öncesi 

İnanç Motifleri” Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Dergisi, S. 2, Kış, 2010, s.101-118. 
360 Acar, a.g.e., s. 90.  
361 Korkmaz, Anadolu Aleviliği, s. 309. 



116 

 

Ardından Dede’nin önünde dizüstü duruşa geçer. İki elinin üç parmağını uzatan 

Dede’nin üç parmağı üzerinden sucu, su döker.362 

 

 El almak- El Vermek Geleneği 

Şamanlık geleneği, Tasavvuf geleneği, âşıklık geleneği, halk hekimliği gibi 

usta- çırak ilişkisine dayalı meslek alanlarında görülen “el almak ve el vermek” 

geleneğinde “el almak”, sembolik bir eylem olarak ustadan mesleği icra etme 

yetkisini almayı; “el vermek”, usta tarafından mesleği icra etme yetkisinin 

verilmesini ifade eder. Buna göre el almak; çırağın mesleğini icra etmesi için 

ustasından izin almasını, tasavvufta talibin şeyhine intisap ederek tarikata 

girmesini, halk hekimliğinde ocaklı olacak kişinin başka bir ocaklıdan hastalıkları 

iyileştirme ve şifa verme iznini ve yetkisini almasını ifade etmektedir.  

Tasavvuf, halk hekimliği, âşıklık geleneği alanları incelendiğinde el alma/ el 

verme uygulamalarının farklı şekillerde gerçekleştiği görülür. Örneğin Sibirya 

Şamanizmi’nde şaman olan kişi öldükten sonra oğlu, şaman babasının elinin 

ağaçtan bir suretini yaptırır ve bu simgeyi kullanmasıyla babasının güçleri 

kendisine geçmiş olur.363 

Tasavvufî anlamıyla el almak, tarikata girmeyi, bir mürşid veya şeyhe 

intisap etmeyi ve ondan evrat almayı (vazife, ders); el vermek ise şeyh veya mürşid 

tarafından birisinin tarikata kabul edilmesini, ona evrât (vazife, ders) verilmesini 

ifade etmektedir.364 Buna göre, Akarpınar’ın sûfî kültürdeki ortak sembolleri 

incelediği çalışmasında belirttiği üzere el almak ve el vermek; etek öpmek, ağıza 

tükürmek, cihar-ı darb (saç, kirpik, sakal ve bıyığı traş etmek) gibi geleneksel 

uygulamalarla birlikte intisabı sembolize etmekte ve Tarikat- Edeb Bağlamlı 

Semboller arasında yer almaktadır.365 

Tasavvuf’ta mürşit ve şeyh dışında el veren diğer bir kutsal şahsiyet de 

Hızır’dır. Yola girecek olan talipler yolculuk sırasında karşılaştıkları Hızır’ın onlara 

ilham verdiğine, onları tehlikelere karşı uyardığına ve rehberlik ettiğine inanırlar. 

                                                 
362 A.e., s. 432. 
363 Korkmaz, a.g.e., s. 32.  
364 Gölpınarlı, a.g.e., s. 112; Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Kabalcı 

Yayınevi, 2005, s. 120. 
365 Akarpınar, a.g.m., s. 14. 



117 

 

Hızır’ın sembolik bir eylem olarak “hırka giydirmek” şeklinde de el verdiğine 

inanılır. Örneğin, İbn Arabî’nin hırkasını Hızır’dan aldığı söylenmektedir.366 

Âşıklık geleneği, halk hikâyelerinde sık sık kutsal bir şahsiyet olarak yer alan 

Hızır’ın tedavi etme, bereket ve zürriyet verme, meslekî yetenekleri devretme gibi 

özellikleri bulunduğuna inanılmakla birlikte rüyalar aracılığıyla da Hızır’dan el 

alındığına dair bir inanış mevcuttur.  

Tasavvufî gelenekte, gerek sembolik bir eylem gerek tasavvufî bir deyim 

olarak geçen “el almak” ve “el vermek” farklı adlar altında da yer alabilir. Bunlar 

arasında Biat, müridin şeyhine ve onun emirlerine tam olarak bağlı kalacağına dair 

verdiği söz anlamına gelir. Biât ve el almak ile aynı anlamda kullanılan diğer 

kelimeler ise mübâyaa, ahz-i tarik, ahid, intisap, intimâ, telkin-i zikr, inâbe ve ikrar 

vermektir.367 İnâbe ise manevi bir hizmette bulunmak için mürşitten izin istemek 

anlamındadır. İnâbe almak, simgesel olarak tarikata, yola girmek için mürşidin 

onayını elde etmeyi ve derviş olmayı; inâbe vermek ise simgesel olarak mürşidin 

tarikata, yola girecek olana “dervişlik payesi” ni vermesini ifade eder.368 

Tarikatlarda genel olarak biatın şeklinin ve yapılış amacının aynı olduğu 

görülmektedir. Öncelikle, tarikata girmek isteyen mürid adayının intisaba ehil olup 

olmadığı araştırılır. Sonra, tâlip bir deneme ve müridliğe hazırlık dönemi geçirir. 

Bu dönemde üç gün oruç tutar, boy abdesti alır, temizlenir, iki rek’at namaz kılar, 

istihâre eder. Allah rızâsı için sadaka verir. Yatsı namazından sonra şeyhin yanına 

giderek yüzü kıbleye gelecek şekilde huzurunda diz çöker. Şeyh talibe bütün 

geçmiş günahlarından tövbe ve istiğfar etmesini söyler. Üzerinde kul hakkı varsa 

bunları ödeyeceğine veya helâl ettireceğine dair ondan söz alır. Sonra şeyh sağ elini 

uzatıp müridle musafaha eder (tokalaşır). Bütün şer’î hükümleri yerine 

getireceğine, dinine ve ahlâk esaslarına bağlı kalacağına dair ondan söz alınarak 

biat hakkındaki ayetler okunur. (er-Tevbe 9/111; el-feth 48/ 10; el-Mümtehine 

60/12). Tâlibe şeyhinin dostuna dost, düşmanına düşman olmasını, hiçbir emrine 

karşı çıkmamasını tenbih ederek kelime-i tevhidi üç defa okur, peşinden tâlip bunu 

tekrar eder. Şeyh, “Allah’ı rab, İslâm’ı din, Muhammed’i peygamber, Kur’ân’ı 

                                                 
366 Korkmaz , a.g.e., s. 562. 
367 Osman Türer, “Biat”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 6, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1992, s. 124. 
368 Korkmaz, a.g.e., s. 626.  



118 

 

rehber, Kâbe’yi kıble, efendimiz falan zatı şeyh, mürebbi ve rehber olarak gönül 

hoşluğuyla kabul ettim” der. Talip de bunu tekrarlar. Sonra ellerini kaldırırlar, şeyh 

dua eder, mürid de “âmin” der. Bu merasimden sonra tâlip mürid olarak ihvan 

arasına girer, sohbetlere katılır. Biat sırasında mürşidin talibe verdiği öğütlere 

vasiyet edilir.369  

El almak, aynı zamanda tarikatın on makamı arasında ilk sırada  “mürşitten 

el alıp tövbe kılmak” adı altında bulunmaktadır.370 Ayrıca Bektaşiler kuşak 

kuşanma töreni sırasında “üç kez el aldım, üç kez el verdim” derler. 

El almak ve el vermek, tasavvufî gelenek içerisinde bir deyim olarak da sık 

sık kullanılmaktadır. Gerek Türk tasavvufî şiirinde gerek Tasavvuf etkisindeki Türk 

şiirinde içerisinde el almak ve el vermek deyimi geçen beyitlere örnek olarak 16. 

yüzyıl klasik Türk şairi Bakî’ye ait “Eşcâr-ı bâğ hırka-i tecride girdiler/ Bâd-ı 

hazân çemende el aldı çenârdan” beyiti gösterilebilir. Bağın ağaçlarının 

Sonbahar’da yapraklarını dökmesi dervişlerin tecrit hırkası giymelerine 

benzetilmiştir. Yani dünyevî işleri bırakarak kendilerini maddî âlemden 

soyutlamaktadırlar. Beyitin ikinci mısrasında ise sonbahar rüzgârının çemende 

çınar ağacının ele benzeyen yapraklarını düşürmesi durumu “el almak” geleneğine 

gönderme yapmaktadır. Burada çınar ağacı371 el vermesi dolayısıyla şeyhe 

benzetilmiştir. 372 

 

                                                 
369 Türer, a.g.m., s. 124.  
370 Diğer makamlar ise şunlardır: 2) Talip ve müfrit olmak, 3) Saçını, sakalını ve elbisesini temiz 

tutmak, 4) Nefsine söz geçirmek, 5) Saygılı olmak, 6) Korkmak, çekinmek, 7) Hakk’tan umut 

kesmemek, 8) Doğruluk ve ibret üzre olmak, 9) Toplumda söz sahibi, sevgi sahibi ve öğüt sahibi 

olmak, 10) Aşk, şevk ve fakirlik üzre olmak. Nejat Birdoğan, Anadolu’nun Gizli Kültürü Alevilik, 

5. bs., İstanbul, Kaynak Yayınları, 2006, s. 310.  
371 Çınarın yapraklarının ele benzemesi ise ayrı bir inceleme konusudur. Bakî’nin beyiti yanı sıra 

başka birçok şairin şiirinde de bu benzerlikten yararlanıldığı görülür. Örneğin Nev’i Divanı’nda 

“Tehî-dest oldugıyçündür çenârun/ Elini alup atarlar yabana” beyitinde Nedim Divanı’nda “Kaside-i 

… Vasf-ı İbrahim Paşa” başlıklı kasidesinde “Ayağı donmadı mı havzın evvelâ başdan /Yâ düşmedi 

mi çenârın eli çemende meğer” beyitinde görüldüğü üzere çınar yaprağının ele olan benzerliğinden 

Klasik Türk şiirinde bahsedilmiştir. Öte yandan çınar ağacı yapraklarının ele olan benzerliği Türk 

mitolojik sistemi içerisindeki inanışlarda da yer almaktadır. Bir inanışa göre kâfirlerden kaçan bir 

insan yakalanmamak için çınar ağacının içerisine girer ve kendisi de çınar olur. Çınar ağacının 

yaprağının insan eli gibi beş dilimli olması ve insan eline benzemesi de bu olaya atfedilir. Bayat, 

Türk Mitolojik Sistemi I: Ontolojik ve Epistemolojik Bağlamda Türk Mitolojisi, s. 200.  
372 Haluk İpekten, Bâki: Hayatı Sanatı Eserleri, Ankara, Akçağ Yayınları, 2004, s. 125. 



119 

 

2.2.3.2.4.Tasavvuf İle İlgili Anlatılarda El Sembolü 

Tasavvufî kutsal şahsiyetlerin ellerinin şifa, bereket, uğur verme, 

tehlikelerden koruma gibi işlevlerinden başta menkıbeler olmak üzere tasavvufî 

anlatılarda da bahsedilmektedir.  

Ellerinde yer alan belirli izler, onların keramet sahibi olduklarını gösteren 

işaretlerdir. Örneğin, Menakıb-ı Hacı Bektaş-ı Velî’de anlatıldığı üzere Hz. Ali’nin 

biri avucunda diğeri alnında iki yeşil beni bulunmaktadır. Hacı Bektaş Veli’nin de 

avucundaki ve alnındaki yeşil benleri bulunduğunu gören Horasan Erenleri Hacı 

Bektaş Veli’nin Hz. Ali’nin sırrı olduğuna ve Hz. Ali’nin Hacı Bektaş’ın bedeninde 

yaşadığına ikna olmuşlardır.373  

Farklı din ve inanç sistemlerinde de görüldüğü üzere kutsal şahsiyetlerin 

bedenleri sadece bir el olarak görülebilir. Örneğin Yunus Emre’nin Hacı Bektaş 

Veli’yi el suretinde gördüğü rivayet edilir.374 Bektaşilik’te, Hz. Muhammed yemek 

yerken gökten uzanan bir elin pilavından bir parça alıp gittiğine dair bir anlatı 

vardır.  Bu elin Hz. Ali’nin kutsal eli olduğuna inanılmaktadır.375 

Bereket, şifa verme, çocuk sahibi olmalarını sağlama, kötü güçlerden 

koruma gibi işlevleri elleri ile gerçekleştirdikleri görülür. Örneğin Hacı Bektaş Veli 

ile ilgili anlatıda Hacı Bektaş Veli, ölen bir çocuğu hırkasıyla örter ve elini yüzüne 

sürmesiyle onu diriltip ayağa kaldırır.376  

Tasavvufî anlatılarda kutsal kabul edilen kişiler kerametlerini genellikle sağ 

elleri ile gerçekleştirirler. Bulgaristan’daki Demir Baba tekkesi bahçesinde yer alan 

ve beş göz hâlinde akan suyun Demir Baba’nın sağ elinin beş parmağını bir kayaya 

vurup delmesi sonucu çıktığına inanılmaktadır. Bu sebeple bu suya “Beş Parmak” 

adı verilmiştir. 377 

                                                 
373 Ahmet Yaşar Ocak, Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, 6. bs., İstanbul, 

İletişim Yayınları, 2007, s. 185.  
374 Aksel, Anadolu Halk Resimleri, s. 61.  
375 Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 549. 
376 Ocak, a.g.e., s. 266.  
377 Fatma Ahsen Turan, “Bulgaristan’da Demir Baba Tekkesi’ndeki İnanç Sembollerinin ve 

Ritüellerinin Çözümlenmesi”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S. 43, Güz, 

2007, s. 9. 



120 

 

Ermiş kişilerin insanlara, hayvanlara gelecek kötülükleri elleri ile geri 

çevirdikleri ile ilgili anlatılar da bulunmaktadır. Örneğin atılan mermileri, top 

güllelerini elleriyle çevirmeleri ile ilgili anlatılar mevcuttur.378 

Taş ve kaya kültü ile ilgili menkıbelerde de taş ve kayalar üzerindeki el 

izlerinden bahsedilir. Bir menkıbeye göre, bir gün damın üstüne loğlamaya çıkan ve 

bir türlü Hacı Bektaş’ın velî olduğuna inanamayan müritlerden Sâduddin, şeyh tam 

damın altına kendi hizasına geldiğinde loğ taşını başına yuvarlayıp öldürmek 

istemiş, ancak Hacı Bektaş, taşı eliyle yakalamıştır. İşte bu sırada parmakları 

hamura gömülür gibi taşa gömülmüştür. Yine aynı menâkıbnâmede, Hacı Bektaş’ın 

Sarı Saltık adındaki müridinin Kaligra (Bulgaristan)’daki bir kayada el ve ayak 

izlerinin bulunduğundan bahsedilmektedir.379 

Pir elinden dolu içmek de kutsal şahsiyetlerin ellerinin sembolik işlevine 

örnek teşkil etmektedir.  

 

 “… (Pir Sultan Abdal) Yedi yaşına geldiğinde, babasının koyunlarını 

otlatmaya başlar. Günlerden bir gün, Yıldızdağı’nın eteklerinde sürüyü 

otlatırken yorulur; şöyle bir uzanayım da dinleneyim, der; ancak uyuyakalır. 

Düşünde bir ses duyar. Sesin geldiği yöne baktığında; karşısında, aksakallı bir 

ihtiyarın durmakta olduğunu görür; bir elinde dolu, diğer elinde elma vardır. 

İhtiyar önce doluyu uzatır ve Haydar’a; -Al oğlum bunu iç! der.  Haydar 

doluyu içer içmez, damarlarına bir ateş yürür. İhtiyar bu kez elmayı uzatır. 

Haydar elmayı alırken, ihtiyarın avucunun içinde balkıyıp duran yeşil beni 

görür. O an anlar ki karşısında duran Hünkâr Hacı Bektaş Veli’dir. Hemen 

sarılır, elini öper. Nur yüzlü ihtiyar: -Oğlum senin adın bundan böyle Pir 

Sultan olsun. Adın dört bir yana yayılsın; sazının üstüne saz, sözünün üstüne 

söz gelmesin. Ali evladının hakkını almada Tanrı yardımcın olsun. Adını ben 

verdim, yaşını Tanrı versin, der ve gözden yiter. Akşam olur, gece sabaha 

açılır; ama Haydar evine dönmez. Ailesi, konu komşu endişelenir. Hep birlikte 

aramaya çıkarlar. Araya araya sonunda onu, Yıldızdağı’nın eteğindeki 

çimenlikte kendinden geçmiş uyur durumda bulurlar. Güzel yüzü köpüğe 

kesmiştir. O an anlarlar ki Pir elinden dolu içmiştir. Uyandırırlar ve eline bir 

saz verirler. Haydar’ın can gözü açılmıştır; saz çalıp söylemeye başlar.”380  

  

 

Âşıklık geleneğinde de rüyalarda görülen kutsal şahsiyetlerin Hızırilyas, 

üçler, kırklar, üç derviş, bir pir, yaşlı bir adam veya yaşlı bir kadın gibi kişiler 

                                                 
378 Pertev Naili Boratav, 100 Soruda Türk Folkloru (İnanışlar. Töre ve Törenler. Oyunlar), 

İstanbul, Gerçek Yayınevi, 1984, s. 122. 
379 Ocak, a.g.e., s. 126. 
380 Esat Korkmaz, Şamanizm: Esrik Yolculuk, İstanbul, Berfin Yayınları, 2016, s. 82.  



121 

 

oldukları görülür. Kendilerine kutsallık atfedilen bu kişiler rüyada bazen genç bir 

kız elinden, daha sonra âşık olacak olan kahramana âşk badesi sunarlar. Kutsal 

kabul edilen kişilerin rüyadaki rolleri aynıdır. Daha sonra kahramana şiirlerinde 

kullanacağı bir mahlas verir, kahramanın ihtiyaç duyduğu anda ona yardım 

edeceklerini belirtirler.381 

Tasavvuf geleneğinde kadın evliyaların da pek çok keramet gösterdiği ile 

ilgili anlatılar vardır. Örneğin kadın evliya Rabia, parmağından ışık saçarak 

keramet göstermiştir. Rabia’nın evinde ışık olmaması dolayısıyla Rabia parmağına 

tükürür ve parmağı o gece sabaha kadar yanar.  Hikâyenin devamında “Eğer 

sorulursa ki parmaktan nice aydınlık çıka, cevap ederiz ki Musa eli gibi ola, o 

peygamberdi denilirse cevapta deriz ki her kim peygamberlere mütabeat ede, onun 

peygamberlik eserinden nasibi ola” denilerek bir nevi Rabia’nın peygamberliğine 

işaret edilmektedir.382  

El uzatma kerameti de tasavvufî gelenekte yer alan bir motiftir. Kadın 

evliyalarla ilgili anlatılarda bu motifin yer aldığı görülür. Abdurrahman Cami, 

Nefahatü’l- Üns’de bir anda ortadan kaybolan bir tülbentten bahseder. Bu tülbendin 

sahibi İsfahanlı bir kadındır ve İsfahan’dan elini uzatıp o mecliste bulunan 

tülbendini almıştır.383 Balıkesir’de Sarı Kız efsanesinde de Sarı Kız’ın ermişlik 

kerameti olarak elini dağın tepesinden denize uzatarak babasına suyu sunması el 

uzatma kerametine örnek olarak gösterilebilir. 

Alevi-Bektaşi geleneğine ait Kırklar Cemi384 ritüelinin Miraçlama 

bölümünde yer alan Kırklar Cemi ile ilgili anlatıda da elin sembolik olarak yer 

aldığı görülür.  

 

 “Miraç sırasında Peygamber, Kırklar385 Bezmi’ne varır ve nerede olduğunu sorar. 

Bir ses, ‘Biz Kırklar’ız ve kırk’ımız Bir’iz’ yanıtını verir. Peygamber kanıt ister. O 

                                                 
381 Umay Günay, Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi, Ankara, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1986, s. 13.  
382 Çiğdem Mollaibrahimoğlu, “Anadolu Türk Tasavvuf Geleneğinde İşlevleri Bağlamında Kadın”, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, Halk Edebiyatı Bilim Dalı, Kocaeli, 2014, s. 52. 
383 Mollaibrahimoğlu, a.g.e., s. 58. 
384 Alevi inanışına göre, cem ve cemin içinde yer alan on iki hizmet ve semah, Kırklar Cemi’ne 

dayanmaktadır.  
385 Esat Korkmaz, Simgeler Sözlüğü çalışmasında “Kırklar”ı “Batınî kültürde, simgesel anlamda, 

gayb erenleri ululuk/ ermişlik sıralamasında yer alan, kim oldukları tam olarak bilinmeyen, ancak 



122 

 

zaman Ali –ki Peygamber, ezelî ruh varlığı içinde onu tanıyamamıştır – parmağını 

keser ve Kırklar’ın hep birden elleri kanamaya başlar. Ancak, Peygamber bakar ve 

‘Siz otuz dokuz kişisiniz!’ der. Bunun üzerine ‘Birimiz yardım toplamaya gitti’ 

yanıtını alır. Tam o anda, kanayan bir el kendisine doğru uzanır. Bu, para 

toplamaya giden Selmân-ı Fârsî’nin elidir; ancak bir üzüm tanesi bulup 

getirebilmiştir. Bu bir tek üzüm tanesinden, Peygamber, kırk kişiye pay edilecek 

kadar şerbet çıkarır. Bu şerbet’ten içen Kırklar, kendilerinden geçer ve dönmeye 

başlar.” 386 

 

 “… Kudretten bir el geldi, ezdi engür eyledi 

 O şerbetten biri içti, cümlesi oldu hayran 

 Mümin Müslüm üryan büryan hep girdiler semaha 

 Muhammet de kırklar ile bile girdi semaha 

 Çun muhabbet kaim oldu, Muhammet beytine vardı 

 Ali Hakk’ı devah kıldı, hatemin uğruna koydu 

 Dedi Saddak Murtaza! Evveli sen, ahiri sen, ey velâyet sahibi 

 Cümlesi de sana bağlı ey İmam-ı Evliya…” 387 

 

 

2.2.3.2.5. Tasavvuf İle İlgili İnanış ve Uygulamalarda El  

Tez çalışmasının bu kısmında tasavvuf ile ilgili ritüellerde elin hangi 

sembolik anlam ve işlevleri ile yer aldığı, sema ve semah ayinsel danslarında elin 

duruş pozisyonlarının sembolik anlamları, tasavvuf içerisinde görülen el ile ilgili 

belirli inanışlar ve kutsallığa sahip sofranın etrafında gelişen inanış ve 

uygulamalarda elin hangi sembolik anlam ve işlevleri ile yer aldığı irdelenmiştir.  

 
Tasavvuf İle İlgili Ritüellerde El  

Tasavvuf geleneğinde yer alan inanış ve uygulamalar incelenirse mürşid, 

şeyh, pir gibi kutsal şahsiyetlerin elleri dışında yola giren talibin de ellerinin ve 

parmaklarının inanış ve uygulamalarda yer aldığı görülür. Yola girecek kişinin veya 

                                                                                                                                        
varlıklarına ve kutsallıklarına inanılan ‘kırk kişilik evliya, ermiş topluluğu’” olarak tanımlar. Kırklar 

Cemi’ni ise “Simgesel anlamda ‘Tanrı’nın varlık âlemi içinde tecellisinde tek bir vücut olarak 

algılanan Kırklar’ın “Hz. Ali’nin başkanlığında yaptığı toplantı’ ve bu toplantının devamı 

durumundaki ‘cem’”  olarak tanımlar. Korkmaz, a.g.e., s. 739-740. 
386 Melikoff, a.g.e., s. 281-282. 
387 Korkmaz, Anadolu Aleviliği, s. 310-311.  



123 

 

inanç sahibi kimsenin bedeni özellikle elleri ve parmakları günlük hayatta olduğu 

gibi dinî ritüellerde de önem arz etmektedir.  

Örneğin elin haramdan, hırsızlıktan, kirlilik ve kötülükle ilgili dünyevî 

işlerden uzak tutulması gerektiğinden tasavvuf geleneğinde sık sık bahsedilir. Bunu 

tasavvufî deyimlerde görmek mümkündür. Örneğin, “Eline, diline, beline sahip 

olmak” deyimi Bektaşiliğin temel düsturlarından biridir. Görgü Cemi’nde pir 

tarafından okunan bir ayette “eline, diline, beline sahip olmak” düsturuna atıfta 

bulunulur:  

 
  “Tövbe günahlarımıza estağfurullah. Elimizle, dilimizle, belimizle 

işlediğimiz günahlarımıza tövbe estağfurullah. İsyanımıza tövbe 

estağfurullah. Can-u dilden el bağladım evliya erkânına/ hamd-ü lillah gene 

durdum pirimin divanına/ El’aman sığındım erenler lutf-u ihsanına/ Bu yolda 

canım kurban pirimin fermanına.” 388 
 

 

“Elin tek, dilin pek, belin berk tutmak” deyiminde el, dil ve cinsel birliktelik 

ile ilgili simgesel üç yasak ifade edilir. “Eline sahip olma” deyiminde elin hırsızlık 

yapma, kan akıtma gibi kötü eylemleri gerçekleştirmesinden sakınılması gerektiği 

ifade edilir. “Elini açık tutmak” deyimi Ahiliğin ilkeleri arasında yer alan, eli 

sıkılıktan kaçınmayı, el açıklığı ve yardımlaşmayı simgeleyen bir ilkedir.389 “Elsiz-

ayaksız- elsiz, dilsiz, belsiz” deyiminde ise kendisine ait olmayan bir şeyin 

alınmaması gerektiğinden, tarikat sırrının veya başkasından duyulan bir sırrın ifşa 

edilmemesi gerektiğinden ve kimsenin namusuna göz dikilmemesi gerektiğinden 

bahsedilir.390  

Alevi- Bektaşi inancına göre elleriyle hırsızlık, harama el uzatma gibi işleri 

gerçekleştiren kişiler düşkün ilan edilip toplumdan dışlanır; cezası yerine getirilir 

ve elini sürdüğü yerlere kimse elini sürmez.391 

Alevi-Bektaşiliğe ait dede, baba, şeyh, mürşid ve rehberin el ve parmakları 

dışında yola girecek kişinin ellerinin de cem ritüellerinde rol oynadığı görülür. 

Örneğin Arap Aleviliği olan Nusayrilik’e ait Yola Giriş Ritüeli’nde yemin 

töreninde sırların açığa çıkmaması için adaydan Kur’ân-ı Kerîm’e el basması, kırk 

                                                 
388 Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 304.  
389 A.e., s. 377. 
390 Gölpınarlı, a.g.e., s. 116. 
391 Birdoğan, a.g.e., s. 266. 



124 

 

kez yemin etmesi istenir. Aday yemin ettikten sonra şeyh adayın ve amcanın 

ellerini birleştirerek ikisinin başparmaklarının arasına bir damla nakfi damlatır. 

Ritüelin sonraki aşamasında yemin etme sırasında Kur’ân-ı Kerîm öpülerek üç kez 

alına değdirilir, amcanın ve çocuğun önüne bir sehpa üzerine Kur’ân-ı Kerîm 

konulur. Çocuk ve amca sol ellerini Kur’ân-ı Kerîm’in üzerine, sağ ellerini de 

başparmaklar birbirine değecek şekilde yine Kur’ân-ı Kerîm’in üzerine koyarlar. 

Çocuğa din amcasının huzurunda kimsenin malına, rızkına göz dikmeyeceğine, 

hırsızlık ve zina yapmayacağına, açgözlü olmayacağına ve kendisine öğretilen 

sırları hiçbir surette açığa vurmayacağına dair kırk kez yemin ettirilir. 392 

Tasavvuf geleneğinde abdest “el suyu” olarak adlandırılır ve ellerin temiz 

olması gerekir. Namazdan önce, Kur’ân-ı Kerîm’e dokunmadan önce, Kurban ile 

ilgili törenlerden önce vücudun özellikle de ellerin kirlerden arındırılması 

gerekmektedir.   

Yola giriş törenleri arasında yer alan ve yola girmek için düzenlenen ilk 

büyük tören olan İkrar Verme Cemi’nde meydana geçilmeden önce talibe rehber 

tarafından yol abdesti veya tarikat abdesti aldırılır. Rehber her bir uzvun yıkanması 

için su dökerken talibe sözleriyle telkinlerde bulunur. Ellerine su dökerken “-Ey 

talip! Ezelden bu ana gelinceye kadar Tanrı’nın yasak ettiklerine el sürdünse 

cümlesinden arı olmak için ellerini yıkamak Cenab-ı Resul’ün sünnet-i saniyesidir. 

Yıka…” der.393 İkrar Verme Cemi sırasında son olarak sağ elini beyaz kefen 

içerisine girmiş talibin iki omuzu arasında koyar, bir ayet okur ve boynundaki 

tığbenti çözerken kulağına “- Girme girme; dönme dönme… Eline, beline, diline 

sağ ol… Mürşidin Muhammet, rehberin Ali” der. Ardından kefenin çıkarılmasıyla 

talip ikrar vermiş ve yeni yaşamına başlamış olur.394  

Tasavvuf geleneği içerisinde gerçekleştirilen ritüellerde ellerin, parmakların 

merkezde yer aldığı diğer bir uygulama Bektaşi geleneğine ait Musahip Cemi 

ritüelinde395 görülen “parmak çatma” geleneğidir. Bu uygulamada seccade üzerinde 

                                                 
392 Hüseyin Türk, Mustafa Çapar, “Alevilikte Yola Giriş Geleneklerinin Karşılaştırmalı Olarak 

İncelenmesi”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S. 60, 2011, s. 34. 
393 Korkmaz, Anadolu Aleviliği, s. 379.  
394 A.e., s. 381.  
395 Musahip; Alevi inancında ikrar vermiş, evli erkek ve kadının (karı-koca) seçtiği kefil anlamında 

yol kardeşi demektir. Musahiplik ise, ikrar vermiş, evli iki kişinin eşleri ile birlikte, Hakk’a 

yürüyünceye değin kardeş kalacaklarına, birbirlerini koruyup kollayacaklarına, birlik ve beraberlik 



125 

 

sorgudan geçen taliplerin rehber “bacı-kardeş” sağ omuzları birbirine değecek 

şekilde yan yana dizüstü otururlar. Sağ ellerini birleştirerek sağ başparmaklarını 

çatarlar. İki kişi yanı sıra dörtlü veya parçalar hâlinde on altı kişinin de parmak 

çattığı görülür. Bu sırada dede “Musahip hutbesi” okur. Ankara’daki uygulamada 

musahip hutbesi okunurken bir başka rehber tarafından parmakların üstten 

tutulduğu görülür. Bu kişiye de “parmak babası” denilmektedir.396 

Alevi- Bektaşi inanışına ait bir gelenek olan Dâra Durmak’ta ellerin farklı 

duruşlarda rol oynadığı görülür. “Kıyamla Hakk’ın huzurunda durduğunu kabul 

ederek, benliğini ortaya koyup teslim olmak demek olan” dârda talibin kusurlu 

olduğuna inanılarak talib, dede tarafından dâra çekilir veya kişi kendisi başkasına 

zarar verdiğini düşünüyorsa kendiliğinden de dâra durabilir. Dâra durma, farklı 

adlar altında farklı duruş biçimleriyle yapılmaktadır. Örneğin Çengel Dârı’nda dâra 

duracak kişiler erkekler sağ başta olmak üzere sıra olurlar. Erkekler eğilerek sağ 

ayağının başparmağını sol ayağının başparmağı üzerine koyarak dizlerini kırmadan 

eğilerek sağ ellerinin parmaklarını sağ ayağının başparmağı üzerine dokundururlar. 

Sol elini de kolunu çapraz tutarak el ayası açık olacak şekilde göğsünün üzerine 

kapatarak dâra durmuş olurlar. Fâtima Dârı’nda ise dâra durma sırasında sağ ayak 

başparmağı sol ayak başparmağının üzerine konur. Başlar hafifçe öne doğru eğilir, 

sağ el göğüsün üzerinde sol elin üzerine çaprazlama konularak dâra durulur.397 

Bektaşi niyazında da el ve ayakların belirli özel duruşları bulunmaktadır. 

Sağ ayak başparmağı sol ayak başparmağı üzerine konur. Bu, ayağın 

mühürlenmesidir. Kollar göğüste ve parmaklar düz ve açık olarak, sağ orta parmak 

sol omuz başını, sol orta parmak sağ omuz başını gösterir biçimde durulur. Baş 

göğse doğru, bel öne doğru eğilir. Secdede ellerin ayaları yere konmaz. Başparmak 

haricinde öbür dört parmak avuca doğru kıvrılır. Bu parmakların ön yüzleri ve 

başparmağın iç yüzü ve dizlerde bükülerek sol diz yere konur. Önce sağ göz, sonra 

                                                                                                                                        
içinde yaşayacaklarına, dedenin ve cem topluluğunun önünde söz vermeleri biçiminde 

gerçekleştirilen bir törenle kurulan “toplumsal bir akrabalık” kurumudur. Korkmaz, a.g.e.,  s. 322.  
396 Mehmet Ersal, “Alevi İnanç Sistemindeki Ritüelik Özel Terimler: Musahiplik”, Turkish Studies 

İnternational Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 

Vol. 6/1, Winter, 2011, s. 1098.   

(Çevrimiçi),  http://www.turkishstudies.net/makaleler/959328781_ersalmehmet.pdf, 15.05.2018.  
397 Hüseyin Dedekargınoğlu, “Alevilikte Tanım ve Terimler”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Dergisi, S. 60, 2011, s. 389-390. 

http://www.turkishstudies.net/makaleler/959328781_ersalmehmet.pdf


126 

 

sol göz ve alın değdirilip ayağa kalkılır ve yine niyaz duruşuna geçilir.398 

Yunanistan topraklarında yaşayan Bektaşiler, niyaz ederken, ellerini, parmaklar düz 

ve bitişik, parmak uçları aşağıya mâil olarak iki böğürlerine korlar ve omuzlar, 

vücuttan biraz ayrılır; ayak mühürlemek aynıdır. Bu çeşit niyazda eller, kasıkların 

biraz yukarısında bulunur ve bu niyaz vaziyetine “Kasık Niyâzı” adı verilir.399  

Mevlevilerde niyaza “Baş kesmek” de denilmektedir. Mevlevi niyazında, 

niyâz eden, şehadet parmağını, diğer parmaklara nispetle düz olarak tutup sağ elini 

dudağına götürür ve şehadet parmağını sükût işareti yapar gibi dudaklarının üstüne 

biraz mail olarak koyup hafifçe öper ve derhâl yine parmaklar biraz açık olarak 

elini kalbinin üstüne koyup başını eğer. Karşıdaki de aynı tarzda sağ eliyle aynı 

hareketi yapar ve baş keserek niyaz etmiş olur. Bu, parmağı ağza götürmek, sırrı 

fâşetmemeğe ve sükûta, baş kesmek de insanı takdise alâmettir.400 

Ahilerin şedd –önlük bağlama ve şerbet içme yani yemin töreninde, belirli 

işlemlerin yapılmasından sonra yol atası, yeni oğlunun sağ elini kendi sağ eline alır 

ve her ikisinin elleri üstüne bir mendil örtülür. Yol kardeşleri talibin eteğini tutarlar. 

Yol atasının Yâsin Sûresininin 60. ayetini (Ey Âdemoğulları, ben size şeytana 

tapmayın, o size apaçık düşmandır diye emir vermedim mi? Sizden ahid-yemin 

almadım mı?) okumasıyla talibin eteğinden el çeken yol kardeşleri de ellerini pirin 

eli üstüne koyar ve böylece dört el birleşmiş olur.401 

 

 

Tasavvuf Geleneği’ne Ait Ayinsel Danslarda El 

Tarihî çağlar boyunca farklı din ve inanç sistemlerinde yer alan ayinsel 

dansların genellikle iyi veya kötü ruhlarla iletişime geçme, hastalıkları, ölümü veya 

diğer kötü güçleri uzaklaştırma, bereket ve bolluğa sahip olma gibi amaçlar 

doğrultusunda gerçekleştirildiği görülmektedir. Evrenin bir yansıması veya bir 

minyatürü kabul edilen insanı mikrokozmos addeden görüşe göre ise kutsal dansın 

yapılış amacı, insan içerisinde bulunan evrensel enerjilerin canlandırılmasıdır.402 

                                                 
398 Gölpınarlı, a.g.e., s. 57.  
399  A.e., s. 190. 
400 “Mevlevi Terimleri”, (Çevrimiçi), http://semazen.net/sp.php?id=41, 01.04.2017. 
401 Bedi N Şehsuvaroğlu, Dinlerde ve Tarikatlarda Sembolizm, Remizler, İstanbul, Muhit 

Yayınları, 1973, s. 27-30. 
402 Ted Andrews, Büyüsel Dans Teknikleri, Çev. Ayşe Gorbon, İstanbul, New Age Yayınları, 

2002, s. 15.  

http://semazen.net/sp.php?id=41


127 

 

Eğlence, din veya estetiğe dayalı olarak icra edilen danslar belirli hareketler 

ve kalıp figürler barındırır. Özellikle dinlik- büyülük bir ritüel olarak icra edilen 

danslarda yer alan el hareketlerinin belirli anlam ve işlevleri bulunmaktadır. El 

hareketleri sayesinde dans, yoğunluğa ve anlama ulaşır.403 Danslarda yer alan diğer 

pek çok duruş ve hareket gibi el hareketleri de bilinç düzeylerinin uyarılmasını ve 

ruhsal enerjilerin harekete geçirilmesini sağlar. İfade edilemeyeni ifade ederek 

insanın içinde bulunan tanrısal güçleri harekete geçirir ve insanların iç yeteneklerini 

ortaya çıkarmasına, odaklanmasına yardımcı olur.404 

Hindistan ve diğer Asya kültürlerine ait dinî nitelikli danslarda el ve parmak 

hareketleri geniş yer tutmaktadır. Eller ve parmaklar belirli kurallara bağlı olarak 

farklı sembolik anlamlara sahip çeşitli pozisyonlara sokulur.405 Gerek Türk 

kültüründe gerek dünya dinlerinde yaygın bir şekilde görülen el hareketi, bir elin 

avuç içinin göğe doğru diğer elin avuç içinin ise yere doğru çevrilmesidir. Örneğin 

Alevi-Bektaşi geleneğine ait semah ayininde406 sağ el/kol, omuzdan yukarıya kadar 

kalkar ve müziğin ritmine göre iner. Yukarı kaldırılmış sağ el, Hak’tan 

(Yaratan’dan) almayı, Hakk’a ulaşmayı simgeler. Yine aynı biçimde, bu figüre 

karşılık sol el de göğse kadar çıktıktan sonra aşağıya doğru iner, elin içi yere, 

toprağa dönüktür. Bu şekilde de bereket ve üremenin simgesi olan toprak, “Ana 

Tanrıça” kutsanmış olur. Bu el hareketinin en bilinen yorumu ise Hak’tan 

(yukarıdan) alınanın halka (aşağıdaki insanlara) verilmesidir.407 Mevleviliğe ait 

Sema ayininde de sağ el göğe doğru açılmış hâlde sol el yere dönüktür. Semah 

ayininde de görüldüğü üzere, yukarıdan yani Tanrı’dan gelecek ihsan ve lütufları 

kabul eden sağ el, “almayı”; yere çevrili sol el ise halka ve tüm yeryüzüne feyz ve 

bereketi dağıtmayı yani “vermeyi” sembolize etmektedir. 

                                                 
403 Alpenfels, a.g.m., s. 15 
404 Andrews, a.g.e., s. 17-18.  
405 “Symbolism and Iconography, Religious”, Encyclopedia Britannica, Macropedia: Knowledge 

in Depth, C. 17, Chicago, Encyclopaedia Britannica,1979, s. 905.  
406 Semah, Alevi-Bektaşilik’te Cem’deki on iki hizmet sıralamasında yer alan, cem ve muhabbet 

toplantılarında müzik eşliğinde yapılan “her şeyin dönerek değiştiğini işaret eden kutsal dans” olup 

Orta Asya Şaman ve diğer Uzak Doğu inanç kalıntıları barındırmaktadır. Gökbilimsel danslar 

arasında sayılan Semah’ta gezegenlerin güneşin etrafında dönmesi sembolik olarak tekrarlanır. Cem 

töreninde mürşit postunda oturan dede, güneşi temsil ederken diğer oyuncular ve anabacılar yıldızlar 

ve gezegenleri temsil eder. Bakınız: Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 1049-1050. 
407 İ. C. Erseven, Oyun Kavramı Açısından Semahlar: Alevilerde Semah, Ankara, Ekin 

Yayınları, 1990, s. 11. 



128 

 

Ellerin avuçlarının yukarı bakacak şekilde tutulmasıyla insanın içinde 

bulunan sezgi, yaratıcı imajinasyon, aydınlanma gibi dişil yönler harekete 

geçirilirken avuçların aşağıya doğru döndürülmesiyle insanın içinde bulunan 

iddiacı, güçlendirici ve yönlendirici eril yönler harekete geçirilmiş olur. Öte yandan 

bir avuç aşağı ve bir avuç yukarı olarak sürekli değiştirilirse, bireyin içindeki ve 

çevresindeki enerji akışı da dengelenmiş olur.408 

 

Tasavvuf Geleneği’nde El İle İlgili İnanışlar 

Tasavvuf geleneği içerisinde el ile ilgili belirli inanışlar bulunmaktadır. 

Başparmakta iki, diğer parmaklarda üçer boğum olmak üzere her insan elinde 

bulunan on dört boğum Tasavvuf inanışına göre on dört masumu (On iki imam, Hz. 

Muhammed, Hz. Fatıma) sembolize eder. Birbirlerinin ellerini sıkı sıkıya sararak 

tokalaşan iki sufinin ellerindeki toplam boğum sayısının yirmi sekiz olması Hz. 

Muhammed’in 28.000 âleme ulaşmasıyla ilişkilendirilir. 409 

 

Sofraya Bağlı İnanış ve Uygulamalarda El 

Tasavvufî tarikatlarda belirli yiyeceklerin ve yemeklerin kutsanması, 

sofraya bağlı pek çok inanış ve uygulama, sofra başında gerçekleştirilen dualar, 

sofranın tasavvuf içerisinde önemli bir yeri olduğunu göstermektedir.  

Bektaşilik, Mevlevilik gibi tarikatlara ait sofralarda ellerin özellikle 

parmakların farklı pozisyonlara sokularak sofra dualarına eşlik edildiği görülür. 

Örneğin, Bektaşîlik’te tarikat eğitiminin en önemli unsurlarından birini oluşturan 

sofra ritüeline ait Sofra açma duası sırasında Bektaşiler dualara söz ve 

davranışlarıyla eşlik ederler.410 Bu davranışlar arasında yer alan el ve parmaklarla 

yapılan jestlere örnek olarak yemeğe başlamadan önce dua sırasında sofradaki 

herkesin parmaklarını sofraya doğru çevirerek niyaz etmesi gösterilebilir.411 

Anadolu’da lokma bitiminde dede sofra duası yapar. Bu sırada lokma yiyenler ve 

                                                 
408 Andrews, a.g.e., s. 52-53.   
409 Olgunlu, a.g.e., s. 259. 
410 Güldane Gündüzöz, Bektaşi Kültüründe Yemek Motifi, Ankara, Atatürk Kültür Merkezi 

Başkanlığı Yayınları, 2015, s. 151. 
411 A.e. 



129 

 

hizmet edenler, iki ellerinin parmak uçlarını sofraya koyarak bu şekilde dedenin 

duasını dinlerler. Dua sırasında “Allah, Allah…” diyerek duaya eşlik ederler.412 

Mevlevilik’te de Matbah denilen yer kutsallığa sahiptir. Buna bağlı olarak 

yemeğin pişirilmesi ve yenilmesi özel törenlerle icra edilir. Matbah gibi somat 

denilen sofra da kutsallığa sahiptir. Mevlevilik’te gerçekleştirilen ritüele göre 

şeyhin gelmesiyle sofraya oturulur ve yemeğe önce tuzla başlanır. Herkes sağ elinin 

şahadet parmağını diliyle ıslayıp önündeki tuza banar ve tuz tadıldıktan sonra 

yemeğe başlanır. Yemeğin sonuna doğru pilavın geldiği sırada gülbang413 

çekilirken eller, parmaklar içeriye doğru bükük ve sofrayı tutar vaziyette sofranın 

kenarına konur.414 

Sonuç olarak, Türk- İslâm Tasavvufu içerisinde elin kutsallık boyutunun 

öne çıktığı pek çok sembol, ritüel, anlatı, inanış ve uygulama bulunmaktadır. 

Tasavvuf geleneğinde peygamber, evliya, şeyh, pir, rehber, Hızır gibi kutsal 

şahsiyetlerin ellerinin özellikle sağ ellerinin kutsal olduğuna inanılmıştır. Tarikata 

girmek amacıyla gerçekleştirilen ritüellerde görüldüğü üzere kutsal şahsiyetlerden 

el almak başlı başına bir gelenektir. Belirli ritüellerde, inanışlarda, deyimlerde, 

efsane ve menkıbe gibi kutsallıkla ilgili anlatılarda bu kutsal şahsiyetlerin ellerinin, 

parmaklarının önemli bir rolü olduğu görülür. El verme, pir elinden dolu içilmesi, 

el uzatma kerameti, talibin sırtının sıvazlanması gibi inanışlar dinî tasavvufî 

kişilerin kutsal kabul edilen elleri ile ilgilidir ve ellerinin sembolik anlam ve 

işlevlerini ortaya koymaktadır. Tasavvuf geleneğinde ellerin haramdan, 

kötülüklerden uzak tutulması, özellikle ibadet sırasında, sofrada temizliğine önem 

verilmesi istenir. Öte yandan ellerin, parmakların dualarda olduğu gibi sema, semah 

gibi kutsal danslarda da belirli pozisyonlara sokularak belirli anlamları ifade ettiği 

görülür. Bu anlamlardan en bilineni ise Hak’tan alıp halka vermektir. 

Tasavvufî gelenekte elin somut veya görsel bir unsur olarak kullanılmasının 

örneği ise Pençe-i âl-i abâ sembolüdür. Türk- İslâm tasavvufî geleneği içerisinde 

                                                 
412 Esat Korkmaz, Anadolu Aleviliği, 2. bs., İstanbul, Berfin Yayınları, 2008, s. 295.  
413 “El-hamdüli-llâh, Eş-şükrili-llâh, Hak berekâtın vere, erenlerin Hân-ı keremleri, nân-u ni’metleri 

müzdâd, sâbih-ül-hayrât-ı güzeştegânın ervâh-ı şerîfeleri şâd-u handan, bâkıyleri selâmette ola, 

demler, safâlar ziyâde ola, dem-i Hazret-i Mevlâna, sırr-ı Âteş-bâz-ı Velî, kerem-i îmâm-ı Alî Hû 

diyelim: Hû.”  
414 Bekir Şahin, “Mevlevilik’te Yemek Adabı”, (Çevrimiçi), http://www.semazen.net/sp.php?id=39, 

12.05.2018. 

http://www.semazen.net/sp.php?id=39


130 

 

sancak, bayrak, alem, mezar taşı, tılsımlı gömlek, hilye, minyatür, şifa tası, istihare 

taşı, secdegâh taşı, mühür gibi maddî kültür unsurları içerisindeki veya üzerindeki 

Pençe-i âl-i abâ sembolü, kötü güçlerden koruma, şifa verme, savaşta düşmanı 

yenme, uğur getirme gibi işlevleriyle yer almaktadır. Buna göre, Pençe-i âl-i abâ 

sembolü, Fatma Ana eli sembolü gibi evrensel bir sembolün İslâmiyet içerisinde 

yer alan tarihî- coğrafî bir yorumudur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

DİNSEL- BÜYÜSEL İNANIŞ ve UYGULAMALARDA EL 

SEMBOLÜ 

 

Bu bölümde dinlik- büyülük inanış ve uygulamalar içerisinde yer alan el 

sembolü ve el ile ilgili unsurların sembolik anlamları ve işlevleri ortaya konulmaya 

çalışılacaktır. Öncelikle elin kutsallık boyutu; ellerin temizlik durumu, sağ elin 

üstün ve ayrıcalıklı durumu, somut ve görsel el sembolünün kutsallığı bağlamında 

ortaya konulacaktır. Şifa ile ilgili inanış ve uygulamalarda, bereketi arttırmaya 

yönelik inanış ve uygulamalarda, dua ve beddualarda, nazardan korunmaya yönelik 

inanış ve uygulamalarda, kına ve dövme geleneğinde elin konumu ve kutsallık 

boyutu irdelendikten sonra tırnak, parmaklar, kollar ve yüzük, asa, tahta kılıç gibi 

sembolik aletler sembolik anlam ve işlevleri doğrultusunda ele alınacaktır. Tezin bu 

bölümünde ele alınan diğer konular ise Hızır Eli, Fatma Ana Eli, Geleceğe Yönelik 

Tahminlerde ve Karakter Analizinde El başlıkları altında ortaya konulmaya 

çalışılan örnek inanış ve uygulamalardır.  

 

 

Hazırlanan tez çalışmasında, farklı din ve kültürlere ait dinlik-büyülük 

inanış ve uygulamaların farklı tarihsel durumlarla ilgili olmalarına karşın aynı temel 

değerlere dayandıkları tespit edilmiştir. Elin kutsallıkla ilgili durumlarda 

temizliğinin zorunluluk arz etmesi ve aksi durumda bir günah ve uğursuzluk 

durumunun oluşması, sağ elin üstün ve ayrıcalıklı bir konuma sahip olarak inanış 

ve uygulamalarda rol oynaması ve farklı adlar altında din ve kültürlerde yer alan 

somut ve görsel el sembolünün evrensel özelliklere, aynı anlam ve işlevlere sahip 

olması tezde yer verilen inanış ve uygulamaların ortak yanlarını oluşturmaktadır.  

 

3.1.1. El Temizliği 
 

Dinlerin ortak noktalarından biri de vücudun temizlenmesi, ruhun manevi 

olarak arınması amacıyla suyun kullanılmasıdır. Vücudun özellikle ellerin kirli 

veya tehlike oluşturan şeylere veya insanlara teması hâlinde tabu durum oluştuğuna 



132 

 

inanılır. Oluşan bu tabu durumda ise yiyeceklere, özellikle ekmek gibi kutsal 

yiyeceklere dokunmak, kutsal şeylere temas etmek, ibadethaneye girmek veya 

kutsal kabul edilen kişilere dokunmak kesinlikle yasaktır. Dinlerde ve kültürlerde 

bunun belirli yaptırımları bulunmaktadır.  

Dinlik-büyülük uygulamalardan, kurban ritüeli gibi belirli ritüellerden, 

dinlere ait ibadetlerden önce vücudun özellikle ellerin temiz olmasına dikkat edilir. 

Örneğin, İslâmiyet’te namaza başlamadan önce abdest alındığı gibi Kur’ân-ı Kerîm 

ele alınmadan önce de vücudun, özellikle ellerin temiz olması istenir. 

Bedenin, ellerin temizliği halk arasında yaşayan inanış ve uygulamalarda da 

kendisini gösterir. Örneğin tarlaya tohum saçılmadan önce, iş yerine girmeden 

önce, doğum, evlilik, ölüm gibi hayatın geçiş dönemlerine ait ritüellerden önce 

bedenin temiz olması gerekir. Bu şekilde manevi arınmanın gerçekleştiğine; iyiliğe, 

berekete sahip olunacağına ve kötülüğün uzaklaştırıldığına inanılır. Öte yandan 

ellerin arı, temiz sularda, kutsal şahsiyetlerin yatırlarının yakınında bulunan sularda 

yıkanmasıyla kötülüklerin uzaklaştırılıp ruhen temizleneceği ile ilgili de inanışlar 

bulunmaktadır. 

Ellerin yıkanarak temizliğinin sağlanması gibi ritüellerde ellerin kirlilik 

tehlikesine karşı örtülü durumda olduğu da görülür.  

 

3.1.2. Sağ ve Sol Ellerin Kutsallığı Meselesi 
 

Tarih öncesi çağlardan itibaren dünyanın farklı coğrafyalarına ait kültür, din 

ve inanç sistemlerinde sağ el ve sol el ile ilgili tutumların ve inanışların neredeyse 

aynı olduğu görülür. Bu tutum ve inanışlar incelendiğinde sağ elin genellikle 

kutsallık, temizlik, vericilik ve ulûhiyet ile, sol elin daha çok kirlilik, alçaklık ve 

günahla ilişkili olduğu görülmektedir. 

Sağ el ve sol ele atfedilen özelliklerin ve tutumların temelinde “sağ” ve 

“sol” tarafa atfedilen özellikler; sağ ve sol taraf ile ilgili tutumun temelinde ise ilkel 

insanın ruhsal dünyasını şekillendiren “Kutsallık” ve “Dindışı”ndan oluşan iki 

temel zıtlık yer almaktadır. Sağ taraf ve sağ tarafla ilgili unsurların bulunduğu 

ruhsal dünyanın “kutsal” tarafında insanı yükselten, ona güç, uzun yaşam, sağlık 

veren, savaşta cesaretlendiren bir tanrısallık bulunurken, sol taraf ve sol tarafla ilgili 



133 

 

unsurların bulunduğu “Dindışı” tarafta insana kirlilik, zayıflık veren, ölümcül ve 

onu aşağıya çeken şeytanî bir yön bulunmaktadır. Doğanın kendisinde bulunduğuna 

inanılan bu ikiliğin kutsal kısmında aydınlık, gündüz, yükseklik, gökyüzü, yaşam 

tanrı ve tanrılar; dindışı/ dünyevî tarafta ise karanlık, gece, alçaklık, yer altı, ölüm 

ve şeytanî varlıklar yer alır. Buna göre erkek, güç, aktiflik gibi unsurlar kutsal yani 

sağ tarafta; kadın, zayıflık, pasiflik gibi unsurlar ise dindışı yani sol tarafta yer 

alır.415 

Bu duruma bağlı olarak sağ taraf ve sağ tarafla ilgili unsurlar, iyilik, 

aydınlıkla ilişkili olup üstün ve makbul sayılırken sol taraf ve sol tarafla ilgili 

unsurlar kötülük, karanlık, kirlilik, alçaklık, günahla ilişkilidir. Sağ tarafta 

tanrısallık yer alırken sol tarafta şeytan ve şeytanî unsurlar yer alır. Sağ taraf, güç, 

mantık, bilinç ve nedensellikle; sol taraf, tam tersi özelliklerle ilişkilidir. 416 

Din ve inanç sistemleri, mitoloji gibi kutsal ile ilgili alanların yanı sıra 

siyaset, sosyoloji gibi alanlarda da görülen sağ ve sol zıtlığı farklı dillere ait 

kelimelerde de bulunur. Örneğin İngilizce’de sağ kelimesine karşılık gelen kelime 

“right” olup bu kelimenin diğer anlamları “doğru” “haklı” ve “iyi” dir.417 Sağ 

kelimesinin “kutsal, doğru, saygın, zeki, makbul, uğurlu” gibi anlamlara sahip 

olmasının kökeni eski çağlara kadar uzanmaktadır. Örneğin, M.Ö. II. Anadolu Hitit 

dünyası, M.Ö. III. Bin Mezopotamya kültürlerine kadar giden bir incelemeye göre 

kelimenin beş bin yıldan beri aynı anlam ve değerini koruduğu tespit edilmiştir.418 

Sağ tarafın olumlu, uğurlu, hayırlı; sol tarafın olumsuz ve uğursuz sayılması 

insan vücudunun sağ ve sol tarafları için de geçerlidir. Örneğin, insan anatomisinde 

vücudun yönleri belirtilirken vücudun sağ tarafı için kullanılan kelime “Dexter”dir. 

“Sinister” ise anatomide vücudun sol tarafına karşılık gelir.419 Dexter, “sağ taraf” 

anlamında olup dexterity “beceriklilik, zekilik, el çabukluğu” anlamlarını üzerinde 

                                                 
415 Robert Hertz, “The Pre-eminence of The Right Hand: A Studyin Religious Polarity”, Trans. by. 

Rodney and Claudia Needham, HAU: Journal of Ethnographic Theory, 3(2), 2013, s. 340-341.  
416 Cirlot, a.g.e., s. 138.  
417 Chambers’s Etymological Dictionary of the English Language, Ed. James Donal, F.R.G.S., 

&c., London and Edinburg, W.&R. Chambers, 1874,  s. 438.  
418 Sema Sandalcı, “Eskiçağ’da “Sağ ve Sağ El” Kavramının Taşıdığı Dinsel Anlam”,  38. ICANAS 

Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi, Vol. V., Tarih ve Medeniyet Tarihi, 
Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Yayınları, 2012, s. 2607. (Çevrimiçi), 

http://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ’DA-“SAĞ”-

VE-“SAĞ-EL”-KAVRAMININ-TAŞIDIĞI-DİNSEL-ANLAM.pdf, 04.05.2019.  
419 N. Şimşek Cankur, “Anatomi Giriş ve Temel Kavramlar”, s. 2.  

http://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ'DA-
http://www.ayk.gov.tr/wp-content/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ'DA-


134 

 

taşır. Sinister kelimesi ise “sol, sol taraftaki” anlamlarının yanı sıra kötülükle, 

haksızlıkla ve uğursuzlukla ilişkilidir.420  

Sağ ve sol tarafla ilgili tutum ve inanışların vücudun sağ tarafında bulunan 

sağ el ve sol tarafında bulunan sol el ile ilgili inanışların da temelinde yer aldığı 

görülür. “Sağ” ve “sol” tarafla ilgili genel bakış açısına bağlı olarak ve günlük 

hayatta sağ elin yemek yemek, herhangi bir işe onunla başlamak, iletişimin önemli 

bir unsuru olarak selam vermek, el sıkışmak gibi eylemlerin yerine getirilmesinde 

kullanılması ve sol elin kirlerden arınmak gibi eylemlerde kullanılması dolayısıyla 

sağ elin üstünlük, yücelik ve temizlikle, sol elin alçaklık, kirlilik ile ilişkili 

bulunduğu görülmektedir.  

Sağ el; hareket etmesi, emretmesi ve alma eylemini gerçekleştirmesi 

dolayısıyla en etkili kullanılan eldir. Buna karşın sol el tek başına bir şey 

yapmaması, sağ ele yardım etmesi, sağ eli desteklemesi ve tutması açısından 

mütevazı bir yardımcı rol üstlenir. Üstünlük sağ elde iken sol el; ikincil, ters ve 

alçaltan görevlerle ilgilidir.421  

Sağ elin kutsallıkla ilişkisini ortaya koyan pek çok inanış ve uygulama 

mevcuttur. Bu inanış ve uygulamaların örnekleri tarih öncesi çağlara kadar uzanır. 

Örneğin, tarih öncesi çağlara ait mağara duvarlarında ve kaya üzerlerinde görülen 

çeşitli el izlerinin genellikle sağ el olduğu tespit edilmiştir. 

Mezar taşlarında, kutsal mabetlerde yer alan el izleri genellikle sağ eldir.  

Semavi dinlere ait kutsal kitaplarda yer alan ayetlerde yer aldığı şekliyle 

Tanrı’nın/Rabb’in/Allah’ın kutsayan, yardım eden, lütfeden, bereket veren, 

koruyan, cezalandıran kudretli eli sağ eldir. Örneğin Tevrat’ta İsrailoğulları’nın 

Kızıldeniz’den geçerken söyledikleri ilahide Rabbin sağ eline övgüler vardır: 

“Senin sağ elin, ya Rab, kudrette celildir; Senin sağ elin, Ya Rab düşmanı ezer” 

“Harikalar yapan senin gibi kim vardır? Sağ elini uzattın, yer onları yuttu.” 422  

Semavi dinler içerisinde yer alan inanış ve uygulamalarda genellikle sağ elin 

kullanıldığı görülür. Örneğin Hristiyanlık’ta sağ elle takdiste bulunulur. Haç işareti 

sağ elle çıkarılır. 

                                                 
420 Chambers’s Etymological Dictionary of the English Language, s. 124, 471.  
421 Richard C. Martin, “Left and Right”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay Jones, C. 8, 2nd 

ed., New York, Thomson Gale, 2005, s. 5393. 
422 Çıkış 15: 6,12. Ayrıntılı bilgi için bk. 2.2.1. Musevilikte El Sembolü Bölümü.  



135 

 

Eller, farklı toplum, kültür ve dinlerde yemin etmek için de kullanılır. 

Kutsal kitaba veya kutsal nesneye sağ el bastırılarak yemin edilir. İslâmî bir 

uygulama olarak doğru söz söyleyeceğine yemin etmek için Kur’ân-ı Kerîm üzerine 

el basılır. Söz verirken sağ el yukarı kaldırılır ve bu şekilde bağlılık ve ikrar yemini 

edilir. Mahkemede doğru söz söyleyeceğine dair yemin edilirken sağ el kaldırılır. 

Öte yandan yemîn kelimesinin sözlüklerde “sağ, sağ taraf ve sağ el” anlamlarına 

gelmesi yemin ve el arasındaki bağlantıyı ortaya koyması açısından önemlidir.423 

  Türk Kültürüne ait inanış ve uygulamalarda sağ el ve sol el ile ilgili tutum, 

dünya üzerindeki diğer kültür ve dinlerle benzerlik gösterir. Sağ el; cömertlik, 

bereket, uğur ve kutsallıkla ilişkilendirilirken sol el bereketsizlik ve uğursuzlukla 

ilişkilendirilir. 

Sağ elinin avuç içi kaşınan kişiye para geleceğine, sol eli kaşınan kişiden ise 

para gideceğine inanılır. 

Un çuvalından bulgur sağ elle alınırsa bu çuvallarda bereket eksilmez.  

Sağ elin üzerine yatılırsa güzel rüya görülür.  

Sağ, Allah’ın; sol şeytanın yönüdür. 

Yemek sağ elle yenilmelidir.  

Nişanlı çiftler, nişanlılık süresince alyanslarını sağ yüzük parmağına, düğün 

sonrasında ise sol yüzük parmağına takarlar.  

Kıyafet giyilirken ilk önce sağ el koldan geçirilir.  

Gelin, gelin geldiği eve sağ adımıyla girerken eşikteki su dolu bir kabı, sağ 

eliyle sağ omzundan aşırarak gerideki herhangi birine verir.424 

İnanışa göre, bir Buryat Şamanının sağ elinde bulunan iki başparmağı onun 

şaman olduğunun bir göstergesidir.425 

Sağ ve sol ele karşı bakış açısı, Türk atasözleri ve deyimlerinde de 

görülmektedir. Örneğin “sağ el verir; sol el alır” derken sağ elin lütfetme, verme 

üstünlüğüne sahip olduğu, sol elin ise “almak” gibi daha alçak bir konumda 

                                                 
423 Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Haz. Ferit Devellioğlu, 21. bs., Ankara, Aydın 

Kitabevi, 2004, s. 1160. 
424 Muna Yüceol Özözen, “Sağ ve Sol Kavramlarına İlişkin Bir Araştırma Denemesi”, Dil Dergisi, 

S. 117, 2002, s. 5-24. 
425 Mihaly Hoppal, Avrasya’da Şamanlar, Çev. Bülent Bayram- H. Şevket Çağatay Çapraz, 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2012, s. 22-23. 



136 

 

bulunduğu görülür. “Sağ elin verdiğini sol el bilmeyecek” denilirken de aynı bakış 

açısı görülmektedir. 

Sağ elin bağlı olduğu taraf olan dünyanın kutsal tarafına ait her şeyle sağ 

elin de bağlantılı olduğu görülür. Gökyüzünden lütfu almak ve onu yeryüzüne 

iletmek, tanrılara adakları sağ elle adamak gibi uygulamalarda sağ elin gökyüzü, 

tanrısallık gibi kutsal unsurlarla olan ilişkisi görülmektedir. 426 

Tezin ilgili kısımlarında da bahsedildiği üzere Hızır gibi kutsal şahsiyetlerin 

bereket veren ve uğurlu ellerinin sağ el olması, sofra başında sol elin 

kullanılmasından kaçınılarak sağ elin kullanılmasına özen gösterilmesi, tarlanın 

bereketi çok olsun diye tohumun sağ elle atılması, sema ve semah ayinleri sırasında 

sağ elin yukarıya, gökyüzüne bakacak şekilde kaldırılması ve sol elin avuç içinin 

yere çevrilmesi, düğün sırasında ve sonrasında gerçekleştirilen uygulamalarda sağ 

ayakla birlikte sağ elin kullanılması gibi çeşitli inanış ve uygulamalar sağ elin 

bereket, uğur ve hayırla ilişkilendirildiğinin Türk kültüründeki örnekleridir. 

Sağ elin sahip olduğu kutsallık, ayrıcalık ve üstünlüğe karşın sol elin tek 

başına iş yapamayıp sağ eli desteklemesi, ona yardım etmesi veya kutsallığı 

bulunmayan hatta kutsallığa zıt eylemlerde rol oynaması sebebiyle kutsal kabul 

edilen eylemlerde kullanılmasından kaçınılmıştır. Sağ elin sağ taraf, dolayısıyla 

kutsal tarafla ve kutsal tarafa ait unsurlarla ilişkili olması gibi sol el de sol taraf ve 

dindışı/ dünyevî tarafa ait unsurlarla ilişkilidir. Ölüm, cinsellik, şeytan, şeytanî 

unsurlar, karanlık, yeraltı, kirlilik gibi unsurlar sol el ile ilgili inanışlarda yer alan 

başlıca unsurlardır. 

Sağ elin kullanılması gereken kutsalla ilgili eylemlerde sol elin kullanılması 

sakıncalı görülmüş bu şekilde günaha girileceğine inanılmıştır. Bu sebeple farklı 

kültür ve dinlere ait inanış ve uygulamalarda sol elle ilgili benzer kaçınma ve 

tabuların bulunduğu görülmektedir. “Kutsal”a ve “kutsal”a dönük inanç ve 

ritüellere sahip tüm kültür ve dinlerde yer alan sol el ile ilgili kaçınma ve tabular 

özellikle Musevilik, Hristiyanlık ve İslamiyet gibi semavi dinlerle yaygınlaşmış 

olup bu durumun temelinde sol el ile ilgili normaldışılık” ve “kirlilik” algıları yer 

                                                 
426 Hertz, a.g.m., s. 340-341, 347.  



137 

 

almaktadır.427 Buna göre sağ elin kullanılması gerekirken sol elin kullanılması o 

işte bereketin kaçacağına, uğursuzluk geleceğine işarettir. Örneğin tarlaya tohum 

atılırken sağ el yerine sol eli kullanmanın bereketi kaçırdığına inanılır ve bu sebeple 

sol elin kullanılmasından kaçınılır.  

Dinsel veya büyüsel ritüellerde ve eylemlerde üstünlük ve önceliğin sağ elde 

bulunmasına karşılık “sinister force” (kötücül güç) yükseltilmek isteniyorsa sol elin 

de kullanıldığı görülür. 428 

Dinlik- büyülük inanış ve uygulamalarda görüldüğü üzere kutsal kabul 

edilen elin sağ el olması neredeyse her kültür ve dinde görülen bir durumdur. Sağ el 

genelde kutsal, üstün ve ayrıcalıklı kabul edilirken sol el kötücül, kirlilik ve günahla 

ilişkilendirilmiştir. Sağ elin kullanılmasının zorunlu olduğu eylemlerde sol elin 

kullanılmasından kaçınılmış ve aksi takdirde bir yaptırımla karşılaşılacağına, 

bereketsizlik ve uğursuzluğun geleceğine inanılmıştır.  

 

3.1.3. Kutsal El Sembolünün Somut ve Görsel Gösterimi  
 

Elin sembolik anlam ve işlevleriyle rol oynadığı dinlik- büyülük inanış ve 

uygulamalar incelenmeden önce elin görsel veya somut bir unsur olarak hangi adlar 

altında hangi işlevlere sahip olarak kullanıldığı hakkında bilgi verilmesi 

gerekmektedir. Ayrıca tezin farklı bölümlerinde incelenen ve “Pençe-i âl-i abâ”, 

“Fatma Ana eli” adlarıyla anılan el sembollerinin anlam ve işlevlerinin ortaya 

konulması adına bu kısım önem arz etmektedir.  

Öncelikle, somut bir kültürel unsur olarak el sembolünün farklı din ve 

toplumlar tarafından hangi adlar altında kullanıldığı, hangi yapısal özelliklere sahip 

olduğu hakkında bilgi verilecektir. Sonra, sırasıyla beş sayısının sembolik anlam ve 

işlevlerinden yola çıkılarak el sembolü ile beş sayısı arasındaki ilişkiden, el 

sembolünün bereket ve uğur sağlama, nazardan ve kötü güçlerden koruma gibi 

işlevlerinden ve Türk kültüründe somut, görsel bir unsur olarak el sembolünün yer 

                                                 
427 Sol el tabusu ile ilgili Türk ve dünya üzerindeki diğer topluluklara ait olan inanış ve uygulamalar 

konusunda ayrıntılı bilgi için bk. Mehmet Aça, “Kültür ve Dayatma: Türk Kültüründe Sol El 

Tabusu”, International Conference: The West of The East, The East of The West Proceedings, 

Prague/ Czechia, 4-6 July, 2017, ISBN: 978-9944-0637-9-1, ss. 205-212.  
428 MacCulloch, “Hand”, s. 492.   



138 

 

aldığı örneklerden bahsedilecektir. Son olarak el sembolünün içerisinde veya 

onunla birlikte yer alan balık, göz gibi sembollerin ve besmele, Esmaü’l-Hüsna gibi 

kutsal yazıların anlam ve işlevlerinden bahsedilecektir. 

 

3.1.3.1. Kutsal El Sembolüne Verilen Adlar ve Kutsal El 

Sembolünün Özellikleri  
 

Amulet şeklinde el sembolleri, Türkiye yanı sıra Suriye, Mısır, Tunus, 

Cezayir, Fas, Sudan, Hindistan ve İran’da yaşayan Müslümanlar, Yahudiler ve 

Hristiyanlar tarafından kullanılmaktadır.429 Farklı din ve toplumlar içerisinde belirli 

işlevlere sahip olan el sembolleri, farklı adlar altında kullanılmakla birlikte 

kendilerine özgü bazı özelliklere de sahip bulunmaktadır. Örneğin, Araplar arasında 

“Hamse eli” olarak adlandırılırken, Hindular içerisinde göz bulunan el sembolüne 

“Humsa eli” demişlerdir. Museviler arasında “Hameş Eli”, “Miriam Eli” (Hz. 

Musa’nın kız kardeşi) olarak da geçer ve içerisinde dört balık bulunur ve el yukarı 

dönüktür.430 Öte yandan Yahudi toplumu, kişiyi her türlü zararlı etkilerden 

koruduğuna inanılan bir nazarlık olarak duvar ve kapılarına astığı el sembolüne 

“Tanrı’nın eli” demişlerdir.431 Müslümanlar arasında “Fatma Ana’nın eli” olarak 

kullanılan el sembolüne Ön Asya Hristiyanları “Meryem Ana’nın eli” ve İranlılar 

“Abbas’ın eli” demişlerdir.432 

 

Görsel 38: Hameş eli, Yahudi örneği, Kudüs. 

 

Kaynak: Morris, Koruyucu Tılsımlar: Uğurlar, Muskalar, Nazarlıklar, s. 191. 

                                                 
429 Sedat Veyis Örnek, Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla İlgili Bâtıl İnançların ve 

Büyüsel İşlemlerin Etnolojik Tetkiki, Ankara, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1966, s. 48. 
430 Morris, a.g.e., s. 191. 
431“Hamsa Sembolü”, (Çevrimiçi), http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-sembolu.html, 

03.05.2019. 
432 Müjgan Üçer, “Sivas Yöresinde Nazarlıklar ve Nazarla İlgili İnançlar”, 5. Milletlerarası Türk 

Halk Kültürü Kongresi Gelenek Görenek ve İnançlar Seksiyonu Bildirileri, Ankara, Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1997, s. 164-165.  

http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-sembolu.html


139 

 

Gerek İslâmî ülkelerde gerek Tasavvuf kültüründe el sembolü genellikle 

Pençe-i âl-i abâ olarak kullanılmakta ve Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Fatma, Hz. 

Hasan ve Hz. Hüseyin’den oluşan kutsal beşliyi temsil etmektedir.433 Ayrıca, Hz. 

Muhammed ile birlikte ilk dört halifeyi temsil ettiğine inanılır. Bu inanışa göre, 

başparmak, ilk halife olması dolayısıyla Hz. Ebubekir’dir. Şehadet parmağı olarak 

bilinen işaret parmağı Hz. Muhammed’dir. Orta parmak elin ortasında yer almasına 

bağlı olarak denge ve adaleti temsil eder. Elin yüzük parmağı Hz. Osman olup onun 

birleştirici ve uzlaştırıcı özelliğini simgeler. Elin küçük parmağı ise küçük yaşta 

İslâmiyet’i kabul etmesi, sonuncu halife olması dolayısıyla Hz. Ali’yi temsil 

etmektedir.434 

El sembolü, Arap harfleriyle “Allah” yazısına benzetilmesi dolayısıyla da 

kutsal kabul edilmektedir.435 Tasavvufî kültürde açık parmaklarla birlikte el, Arap 

harfleriyle Allah ibaresine benzetilmekte ve başparmağın Elif harfini, şehadet 

parmakla birlikte orta ve adsız ( yüzük) parmakların iki lâm’ı ve küçük parmağın da 

H harfini temsil ettiğine inanılmaktadır. Bu benzerlik ile ilgili Abdulbaki 

Gölpınarlı, 17. yüzyıl mutasavvıflarından Oğlanlar Şeyhi İbrahim’in  (1065 H. 

1655 M.) tasavvuf sohbetine ait şu sözleri aktarmaktadır:   

 

 

 “Sohbet-nâme’si”nde ‘Ve dahı suret-i âdem, serapâ Lafzat’ullah nümûdârı 

olduğu gibi bâzı eczâsında dahı nümûne-i ism-i Zât mevcuttur; netekim 

destini436 mürekkebe koyup beyaz kâğıt üstüne koysan ism-i Zât sureti 

müşâhede olunur ki Lafzat’ullah budur buyurdular…’ 437 
 

 

 

El sembolü, İslâm toplumları arasında başka adlarla da inanış ve 

uygulamalarda kullanılmaktadır. Parmakları açık el motifinin XI. yüzyılda Şiî 

etkilerle “Ali’nin eli” (Pençe-i Ali) olarak Hz. Ali’yi veya Kerbela’da elini 

                                                 
433 Ayrıntılı bilgi için 2.2.3.2.1. Pençe-i Âl-İ Abâ bölümüne bakınız.  
434 Ali Canip Olgunlu, a.g.e., s. 259; Kutsal el simgesinin İslâmiyet’teki tarihî ve kutsal şahsiyetleri 

temsil ediyor olmasının temelinde İslâmîyet’te resmin ve portrenin yasak olması durumu 

bulunmaktadır. Malik Aksel, Anadolu Halk Resimleri, İstanbul, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, 1960, s. 140. 
435Aksel, a.g.e., s. 61. 
436 Dest: El. Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lûgat,  s. 178. 
437 Abdulbaki Gölpınarlı, Tasavvuf’tan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri, İstanbul, İnkılap 

ve Aka Yayınevleri, 1977, s. 4. 



140 

 

kaybeden Hz. Ali’nin oğullarından birini temsil ettiğine inanılır.438 Öte yandan 

Azerbaycan’da “Yadullah” yani Allah’ın eli olarak da geçmektedir. Bakü’de yer 

alan Şii mezhebe ait bir caminin minberinin iki tarafında parmakları açık el resmi 

bulunduğunu belirten Hikmet Tanyu, bileğin Allah’ı, başparmağın Hz. 

Muhammed’i, işaret parmağının Hz. Ali’yi, diğer iki parmağın ise Hz. Hasan ve 

Hz. Hüseyin’i temsil ettiğine dair bir inanış bulunduğundan bahseder.439 

Farklı din ve toplumlar tarafından kullanılan somut, görsel bir kültürel unsur 

olan el sembolünün kökeni konusunda ortak bir görüş bulunmamaktadır. El 

sembolünün kökeni tarih öncesi çağlara kadar uzanmakla birlikte çok eski pagan 

dinlerinde de mevcut olduğu konusunda görüş birliği vardır.  

Örneğin, M.Ö. 1550- 330 yılları arasında yaşadıkları bilinen Kartacalılar 

tarafından kendilerini ve şehirlerini koruduğuna inanılan ve ay döngüsünün 

tanrıçası Tanit, bir el görüntüsü ile temsil edilmekteydi.440 Eşi Tanrı Baal Hammôn 

ile birlikte bir Fenike kenti olan Kartaca’yı koruyan ve “Kartaca’nın Hâkimi” 

olarak adak yazıtlarda bahsedilen Tanit, Astarte gibi diğer tanrıçalarla ilişkili olup 

belirli simgelerle temsil edilmekteydi. Zengin bir ikonografiye sahip Tanit ve Baal 

Hammôn’a adanmış mezar taşlarında en çok görülen simgelerden biri dirsekten 

kıvrılmış kollarını yatay olarak önünde tutan çizelgesel bir insan figürü olup 

“Tanit’in Simgesi” olarak adlandırılmıştır. Bu simgenin yanı sıra şişe, balık ve bir 

sapaya sarılmış iki yılan ile birlikte açık el, Tanit’in simgeleri arasında yer 

almıştır.441 

 

 

 

 

                                                 
438 Selçuk Mülayim, Değişimin Tanıkları – Ortaçağ Türk Sanatında Süsleme ve İkonografi, 

İstanbul, Kaknüs Yayınları, 1999, s. 39.  
439 Hikmet Tanyu, “Fatma Anamız (Fadime Anamız) ve El ile ilgili İnançlar Üzerine Kısa Bir 

Araştırma,” II. Milletlerarası Türk Folklor Kongresi Bildirileri IV Gelenek, Görenek ve 

İnançlar, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi Yayınları, 1982, s. 

488. 
440 “Hamsa Sembolü”, (Çevrimiçi), http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-sembolu.html, 

03.05.2019. 
441 Yves Bonnefoy, Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda Dinler ve Mitolojiler Sözlüğü I. 

Cilt, Türkçe Yay. Haz. Levent Yılmaz, Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 2000, s. 284. 

http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-sembolu.html


141 

 

Görsel 39: Kartaca koruyucu tanrıçası Tanit. 

 

 

Kaynak: www.goddess-pages.co.uk/wordpress/wp-content/uploads/2015/04/tanit.jpg 

 

Görsel 40: Tanit adak taşı M.Ö. 4.yy.? 

 

 
 

Kaynak:https://i.pinimg.com/originals/bc/5b/72/bc5b7219ddc2c86fec6b70ec1a2f26fd.jpg 

 

Tılsımlı gömlek, şifa tası, halı, kilim, sancak gibi maddî kültürel unsurlar 

üzerinde bulunan, sadece bir görsel tasvir olarak duvarlarda yer alan, amulet/ 

muska olarak kişinin üzerinde taşıdığı veya somut bir obje olarak evlerde, kutsal 

mabetlerde kullanılan el sembolü, tarih öncesi çağlardan itibaren farklı din ve inanç 

sistemleri içerisindeki dinlik-büyülük inanış ve uygulamalarda kullanılmış olmakla 

birlikte üzerinde taşıdığı anlamlara ve yerine getirdiği işlevlere göre farklı yapısal 

ve biçimsel özelliklere sahiptir. Genellikle parmaklar bitişik ve düz olacak şekilde 

aşağı veya yukarı doğru uzanan el sembolünün tipik bir örneği, elin her iki tarafında 

da başparmağın bulunduğu tasvirlerdir. Daha çok kutsama ve tebrik amacıyla 

birbiri üzerine konulmuş iki el olarak yorumlanmaktadır. Bu el tasvirinin kutsal sağ 

el olduğuna inanılmakla birlikte -çizilmiş, oyulmuş veya kazılmış olsun- tılsım 

işlevinin sürekliliğini, değişmezliğini sağlamak amacıyla oluşturulan simetrik bir 

işaret olduğu düşünülmektedir. Öte yandan bu el sembolünün zambak, lale benzeri 

bir çiçeğin şeklinden ortaya çıktığı görüşü de mevcuttur.442 

                                                 
442 Frutiger, a.g.e., s. 260. 

http://www.goddess-pages.co.uk/wordpress/wp-content/uploads/2015/04/tanit.jpg
https://i.pinimg.com/originals/bc/5b/72/bc5b7219ddc2c86fec6b70ec1a2f26fd.jpg


142 

 

Maddî el sembollerinin yapılmış oldukları maddeler de el sembolünün 

anlam ve işlevleri açısından önemlidir. El sembolünün biçim ve renkleriyle birlikte 

yapılmış oldukları maddelerin önemi, onların özünde gizli bir kuvvet taşıma 

niteliklerine bağlıdır.  Bu doğrultuda el sembolü, nazarlık olarak, kötü güçlerden ve 

kötü bakışlardan korunmak amacıyla takılır.443 

El şeklindeki amuletler genel olarak altından, gümüşten, pirinçten, ağaçtan, 

kâğıttan, fildişinden, mavi camdan, porselen vb. maddelerden yapılır.444 Ayrıca taş, 

tahta ve kilden yapılmış el sembolleri de bulunmaktadır. “Fatma Ana eli” adıyla el 

sembolleri altın ve gümüş madenlerinden yapılarak bereket ve şans getirmesi 

amacıyla kullanılmakta ve kuyumcu dükkânlarında maddenin değeri ölçüsünde 

satılmaktadır. 

 

3.1.3.2. Kutsal El Sembolü ve Beş Sembolü 

 

Elde bulunan beş parmağa bağlı olarak beş sayısının sembolik anlamı elin 

sembolik anlamını güçlendirmektedir. Hatta el sembolünün kutsallığını ve gücünü 

beş sayısından aldığına inanılır. Daha az bilinen dillerde el için söylenilen 

kelimenin beş’e karşılık gelmesi veya beşin aynı zamanda el anlamına gelmesi el 

sembolünün beş sayısı ile olan ilişkisini göstermektedir.445 

İnsanın beş duyuya, başla birlikte iki el ve iki ayaktan oluşan beş uzva sahip 

olması ve elde beş parmak bulunması insanda beşli temel bir yapı olduğunu 

gösterir. Beş sayısının kutsal ve mistik bir güce sahip olmasının temelinde ise bu 

yapının yer aldığı düşünülmektedir. Örneğin, bu beşli yapıyı ortaya koyan 

pentagram (beş köşeli yıldız), mikrokozmosun (evrenin küçük ölçekli benzeri olan 

insan) sembolü olmuştur.446 

Sembolik anlamları bulunan diğer sayılar gibi sadece bir nicelik ifadesi 

olmayan aynı zamanda karakteristik özelliklere sahip bulunan beş sayısı, aşkın ve 

sağlığın sembolüdür. Kendilerini yöneten baş ile birlikte eller ve kollardan oluşan 

insan vücudunun beş uzantısı ve bir başparmak ve diğer dört parmaktan oluşan 

                                                 
443 Üçer, a.g.b., s. 165.  
444 Örnek, Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla İlgili Bâtıl İnançların ve Büyüsel 

İşlemlerin Etnolojik Tetkiki, s. 49. 
445 Alpenfels, a.g.m., s. 16. 
446 Cirlot, a.g.e., s. 197.  



143 

 

eldeki beş parmak dolayısıyla bir merkezi nokta ve dört yön yine beş sayısının 

sembolik dünyası içerisinde yer alır. Ayrıca Hieros Gamos beş sayısıyla temsil 

edilir. Beş sayısının geometrik karşılığı pentagram veya beş noktalı yıldızdır.447 

Elin beş sayısı ile olan ilişkisini, her ikisinin de bağlantılı olduğu diğer 

sembollerde görmek mümkündür. Örneğin, Antik Çağ’da beş sayısı Venüs ve 

İştar’a atfedilmiş olup evlilik ve cinsellik ile ilgilidir. Venüs’ün Zodyak 

duraklarının aldığı bir şekle dayandırılan pentagramın kötülüğe karşı koruduğuna 

ve büyüsel güçlere sahip olduğuna inanılmaktaydı.448 Elin beşli yapısı, el sembolü 

içerisinde görülen pentagram (beş köşeli yıldız) sembolü ve beş sayısı yanı sıra eski 

çağlarda tanrıçalara atfedilen el sembolü belirli sembollerin anlam dünyalarında 

birbirleriyle ilişkili olduklarını göstermektedir.  

Beş sayısının kutsallığı İslâmiyet içerisindeki inanış ve uygulamalarda da 

kendisini gösterir. İslâm’ın beş şartı (Kelime-i şehadet getirmek, namaz kılmak, 

oruç tutmak, zekât vermek, hacca gitmek), beş vakit namaz; Pençe-i âl-i abâ olarak 

Hz. Muhammed, Hz. Ali, Hz. Fatma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’den oluşan kutsal 

beşli vd. pek çok unsur İslâmiyet’teki beşli sistemin örnekleridir.  

İslâmiyet içerisindeki el sembolü örnekleri arasında yer alan Hamsa, Pençe-i 

âl-i abâ, Fatma Ana eli ve beş sayısı arasındaki ilişki ile ilgili pek çok inanış 

bulunmaktadır. Hamsa ve pençe kelimelerinin beş anlamına gelmesi, Pençe-i âl-i 

abâ’nın beş kutsal şahsiyeti temsil etmesi ve el sembolünün İslâm’ın beş şartıyla 

veya beş vakit namazla ilgili görülmesi gibi pek çok inanış mevcuttur.  

Beş sayısının sembolik anlamlarının ayrıntılı olarak incelenmesi, el 

sembolünün üzerinde taşıdığı anlamların ortaya çıkarılması ve el sembolünün 

evrensellik, tarihsellik ve güncellik boyutunun irdelenmesi adına gereklidir.  

 

 

3.1.3.3. Kutsal El Sembolünün Başlıca İşlevleri   

 

Somut veya görsel bir unsur olarak el sembolünün pek çok işlevi 

bulunmaktadır. Kötülük ve tehlikelerden koruma, nazarı def etme; bereket ve şans 

getirme, doğurganlığı arttırma ve şifa verme başlıca işlevleri arasında yer 

                                                 
447 Cirlot, a.g.e., s. 233. 
448 Annemarie Schimmel, “Numbers”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay Jones,  Vol.10, 2. bs., 

New York, Thomson Gale, 2005, s. 6747.  



144 

 

almaktadır. Farklı din ve toplumlar tarafından belirli adlarla kullanılan el 

sembollerinin üzerinde taşıdıkları anlamlar, ilgili oldukları anlatılar, biçimsel 

özellikleri ve hangi inanış ve uygulamalarda rol oynadıkları onların hangi işlevleri 

yerine getirdiği hakkında bilgi verebilmektedir. 

 

 

3.1.3.4. Türk Kültüründe Kutsal El Sembolü Örnekleri 

 

Türk-İslâm kültüründe nazardan koruma, şifa, uğur ve bereket verme 

işlevleriyle Pençe-i âl-i abâ, Fatma Ana eli adları ile kullanılan el sembollerinden 

başka aynı işlevleri ile yerine getiren pek çok örnek el sembolü bulunmaktadır. 

Tarihî kapı tokmakları, mezar taşları, halı-kilimler, dinsel- büyüsel takılar vb. kutsal 

el simgelerinin yer aldığı başlıca maddî kültür unsurlardır.  

Anadolu’da evi kötülüklerden, dış tehlikelerden koruduğuna inanılan; bronz, 

pirinçten yapılmış, el şeklinde tarihî kapı tokmakları bulunmaktadır. Diğer bir 

örnek ise İstanbul Arkeoloji Müzesi’nde Geç Roma Devri’ne ait el şeklinde bronz 

kandil taşıyıcılarıdır. Diyarbakır Kalesi Dağ Kapısı’nda kufekî taş üzerinde yer alan 

el motifinin avuç içerisinde yer alan göz sembolü ile birlikte nazardan korunmak 

amacıyla yapıldığı düşünülmektedir.449  

 

Görsel 41: Diyarbakır Kalesi Dağ Kapısı, “El” Detayı. 

 

 

Kaynak: Aldoğan, a.g.m., s. 85. 

 

Elin sembolik olarak yer aldığı diğer bir maddî kültürel unsur ise mezar 

taşlarıdır. Anadolu’da yer alan tarihî mezar taşlarının çeşitli biçimsel özellikleri 

bulunmaktadır. Mezarda yatan kişinin kişiliği, mesleği hakkında bilgi veren, belirli 

biçimsel özelliklere sahip mezar taşlarında farklı bezeme unsurları da yer 

almaktadır. Bu bezeme unsurları arasında elin de yer aldığı görülür. Örneğin 

                                                 
449 Aldoğan, a.g.m., s. 85-87. 



145 

 

Iğdır’ın 15 km. kuzeydoğusunda yer alan Karakoyunlu ilçesinde yer alan bazı tarihi 

mezar taşlarında el sembolü bulunmaktadır. Iğdır- Karakoyunlu ilçesi halkı, bu el 

motiflerinin mezarda yatan kişinin maharetli ve usta birisi olduğuna işaret ettiğine 

inanır.450 

 

Görsel 42: M.1881 tarihli mezar taşının başucu şahidesinin arka yüzünde yer alan 

el motifi.  

 

 

Kaynak: Muhammed Arslan, “Iğdır- Karakoyunlu’da El Motifli Mezar Taşları”, s. 214.  

 

 

El motifi, başucu şahidesinin arka yüzüne sağ elin avuç içi yerleştirilmek 

suretiyle işlenmiş ve kol hizasından resmedilmiştir. El izi, derin oyma tekniğinde 

ele alınmış ve bilek hizası da belirtilmiştir. 

 

Görsel 43: M. 1897 tarihli mezar taşı başucu şahidesinin arka yüzünde yer alan el 

motifi. 

 

Kaynak: Arslan, a.g.e., s. 211. 

 

Ön yüzünde kitabenin yer aldığı mezar taşındaki el motifi, dikdörtgen bir 

panonun içerisinde sağ elin avuç içi yerleştirilmek suretiyle oyma tekniğinde 

işlenmiştir. 

 

                                                 
450 Arslan, “Iğdır- Karakoyunlu’da El Motifli Mezar Taşları”, s. 213.  



146 

 

Görsel 44: M.1911 tarihli mezar taşının başucu şahidesinin arka yüzünde yer alan 

el motifi. 

 

 

Kaynak: Arslan, a.g.e., s.243. 

 

Elin sembolik olarak yer aldığı diğer maddî kültürel unsurlar ise geleneksel 

el sanatları içerisinde yer alan halı ve kilimlerdir. Halı ve kilimcilik sanatında el ve 

el ile ilgili diğer sembolik unsurlar; evin dirliğini, bereketini, bolluğunu sağlamak, 

kötü güçlerden, nazardan korumak işlevleriyle yer almaktadır. El, bir motif olarak 

parmakları açık tek el olarak veya çift el olarak bulunur.  

El motifinin yanı sıra parmak motifleri de halı, kilimcilik, dokuma sanatında 

kullanılan semboller arasında yer alır. Kuvvet, kudret ve hükmetme gücünü 

sembolize eden el ve parmakların halı, kilim ve dokumalarda stilize olarak beş çizgi 

veya beş nokta şeklinde yer aldığı da görülür.451 Açık el motifinin Anadolu’nun 

batısına gidildikçe stilize edilmiş olarak halı ve kilimlerde yer aldığını belirten 

Aldoğan, açık el motifi şeklinin sahip olduğu mistik niteliği stilize edilmiş el 

motifinin taşımadığını ve zamanla bir süs unsuruna dönüştüğünü belirtir.452 

Anadolu’da el motifi adı altında pek çok motif bulunmaktadır. Arapeli 

motifi adı altında Kırşehir yöresi halılarında, üç dilimli geometrik bir bezemeye 

sahip Taşpınar- Bor divan halılarında, Gaziantep’te dokunan kilimlerde ve Muğla 

Bodrum kilim dokumalarında el motifi adı altında pek çok motif bulunmaktadır.453  

 “Eli belinde motifi” birçok halı ve kilimde bulunan ve tekrarlanan bir 

motiftir. Başka adlar altında da kullanılan eli belinde motifi, eli belinde bir genç 

kızın duruşunun stilize edilmiş şekli olup Hatay, Amanos ve Amik Ovası Türkmen 

dokumalarında bir uğur ve saadet işareti olarak yer almaktadır.454 Anadolu 

                                                 
451 Figen Baykal Ertem, “Dokuma ve Takılarda Görülen Nazar Motifleri”, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü El Sanatları Eğitimi Anabilim Dalı, 

Geleneksel Türk El Sanatları Bilim Dalı, Ankara, 2009, s. 101. 
452 Aldoğan, a.g.m., s. 88.  
453 Aldoğan, a.g.m., s. 87. 
454 Aksel, Anadolu Halk Resimleri, s. 58. 



147 

 

Motifleri Sergisi Kataloğu’nda Anadolu’da dokunan halı ve kilimler üzerinde yer 

alan motifleri inceleyen Güran Erbek, el ve parmak motiflerini korunma ile ilgili 

motifler arasında, elibelinde motifini ise doğum, çoğalma, doğurganlık ve bereket 

konulu motifler arasında göstermiştir. 455  

 

 

Görsel 45: Eli Belinde sembolü 

 

 

 

Kaynak: https://uqusturk.files.wordpress.com/2011/05/elibelinde-26.jpg 

 

 

Halı ve kilim sanatında bereket, doğurganlık, nazardan korunma gibi 

işlevlere sahip tarak ve ibrik gibi sembollerle de birlikte bulunan el motifi, halı ve 

kilimler yanı sıra geleneksel el sanatları içerisinde yer alan seccadelerde, yün çorap 

ve eldivenlerde, yazmacılıkta, mendil işlemeciliğinde, halı yastıklarının köşelerinde 

de yer alır. Örneğin, Kırşehir’de halı yastıklarının köşelerinde el motifi 

mevcuttur.456  

Anadolu köy evlerinin duvarlarında aşı boyası ile basılarak oluşturulmuş el 

izleri yer almaktadır. Duvarlarda yer alan el izlerinin kökeni tarih öncesi çağlara 

kadar gitmektedir.  

Osmanlı Devleti’ne ait bazı belgeler arasında şehzadeliği döneminde Sultan 

II. Mehmed’in de incelemiş olduğu el motifli filigran örnekleri yer alır.457  

Antik dönemde büyüsel amaçla takılan el şeklindeki kolye, küpe ve 

yüzükler günümüzde büyüsel işlevinden sıyrılarak süs amacıyla takılmaktadır ve 

mağazalarda, kuyumcularda ticari amaçla satılmaktadır.   

 

                                                 
455 Güran Erbek, Anadolu Motifleri Sergisi: Sergi Kataloğu, İzmir, İzmir Alman Kültür Merkezi, 

1986, s. 4.  
456 Aldoğan, a.g.m., s. 88. 
457 A.e.  

https://uqusturk.files.wordpress.com/2011/05/elibelinde-26.jpg


148 

 

3.1.3.5. Kutsal El Sembolü İçerisinde Yer Alan Diğer Semboller 

 

Farklı din ve inanç sistemlerine ait kutsal el sembollerinin yanında veya 

üzerinde belirli yazı ve semboller de yer almaktadır. Bunların başında göz, balık, 

Mühr-ü Süleyman gibi semboller, Esmaü’l-Hüsna, Besmele, belirli ayet ve sureler, 

“Mâşâallah” gibi Arapça ibareler gelmektedir. Bu yazı ve sembollerle birlikte 

kutsal el sembolünün bereket, şifa, doğurganlık ve nazardan koruma işlevleri daha 

da pekişmiş olur.  

Göz 

El sembolünün içerisinde yer alan en yaygın sembol olan göz sembolü, kötü 

güçleri uzaklaştırmak ve kötülüklerden korunmak amacıyla geçmişten beri 

kullanılmaktadır. Göz şeklinde takılar, objeler, göz resimleri göz sembolü ile ilgili 

başlıca unsurlardır. Göz sembolünün nazardan korunmak için kullanılan başlıca 

unsurlardan biri olmasının en önemli sebebi gözlerden çıkan yıkıcı, kötü enerjinin 

karşısındaki kişiye veya nesneye zarar vermesi inanışıdır. Kötü gözün bu yıkıcı 

etkisini yine göz sembolü kullanarak bertaraf etmek, geri çevirmek büyüsel bir 

yöntem olup bu yöntemin temelinde “kuvvete karşı kuvvet” ilkesi 

bulunmaktadır.458 Buna bağlı olarak, el sembolü içerisinde yer alan bir göz ile 

birlikte elin koruma işlevinin daha da güçlenmiş olduğuna inanılmaktadır. 

İnsanoğlunun gerek günlük yaşamında gerek inanç sisteminde önemli rol 

oynayan iki bedensel uzvunun sembolik olarak birlikte bulunması önemlidir. Çünkü 

el ve göz uzuvlarında kozmik, büyüsel ve psişik güçlerin dolu olduğuna ve bu 

güçlerin başka insanlara veya varlıklara iletilebileceğine inanılmaktadır.459 

El ve göz sembollerinin bir arada bulunduğu birçok örnek mevcuttur. 

Örneğin Hinduların kullandığı Humsa Eli’nde ortada yer alan göz, çevresindeki 

elden daha önemlidir.460 

 

 

                                                 
458 Örnek, 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane, s. 149. 
459 El- Sayed el- Aswad, “Magic Bodily Members: Human Eye and Hand”, Archetypes and Motifs 

in Folklore and Literature: A Handbook,  Ed. Jane Garry, Hasan El-Shamy, New York, M. E. 

Sharpe, 2005, s.139. 
460 Morris, a.g.e., s. 191.  



149 

 

Süleyman Mührü  

Kutsal el sembolünün yanında veya üzerinde bulunan diğer bir sembol beş 

köşeli veya altı köşeli yıldız şeklindeki Mühr-ü Süleyman/ Süleyman Mührü 

sembolüdür. Türk- İslâm kültüründe yaygın bir sembol olarak kullanılan Mühr-ü 

Süleyman/ Süleyman Mührü, Hz. Süleyman ile ilgili bir anlatıya dayanmaktdır.461  

Kaynaklarda Süleyman Mührü sembolünün tarihî kökeni Tunç Çağı’na 

kadar götürülmektedir. Helen, Roma, İbrani, Asur, Sümer ve Bizans 

Medeniyetleri’nde farklı anlamlar atfedilerek kullanılmıştır.462 Ayrıca, Babil, Maya, 

Toltek, Orta Amerika, Hinduizm, Pueblo Kızılderilileri gelenekleri yanı sıra İdil- 

Ural bölgesindeki Proto-Türklere ait eserlerde ve Alplerde de yer aldığı tespit 

edilmiştir.463 

Süleyman Mührü, başka adlar altında da farklı din ve kültürler tarafından 

kullanılmaktadır. Mikrokozmos yıldızı464, Hatem-i Süleyman, Davut Yıldızı, Davut 

Kalkanı, Altı Köşeli Yıldız, Heksagram adları ile de kullanılan sembol, Türk- İslâm 

kültüründe daha çok Mühr-ü Süleyman adıyla anılmakla birlikte Yahudi ve 

Hristiyan geleneğinde Davut Peygamber’in altı köşeli yıldız sembolünü kalkanında 

kullanmış olmasına atfen Davut Yıldızı, Davut Kalkanı olarak da kullanılmaktadır. 

Günümüzde, Yahudi kimliğinin bir sembolü olarak “Davut Yıldızı” adıyla İsrail 

bayrağında yer almaktadır. 

İç içe geçirilmiş iki eşkenar üçgenden oluşan altı köşeli yıldıza pek çok 

anlam atfedilmektedir. Cirlot’a göre ateşi simgeleyen üçgen ile suyu simgeleyen 

ters üçgenin birleştirilmesiyle bilincin ve bilinçsizliğin birleşimi olarak bir insan 

sembolü ortaya çıkar. İnsanın “Küçük evren” yani Mikrokozmos addedilmesi 

                                                 
461 Hz. Süleyman, Yahudilik ve Hristiyanlık dinlerinde sadece kral olarak geçmekte, İslâmiyet’te ise 

hükümdar-peygamber olarak anılmaktadır. M.Ö. 973’te babası Davut’tan İsrailoğlulları Krallığı’nı 

devralmasıyla İsrailoğulları en güçlü ve en refah dönemini yaşamıştır. Gerek Yahudi yazılı 

kaynaklarında ve sözlü geleneğinde gerek diğer Doğu kültürüne ait edebî verimlerde Süleyman 

Peygamber ile ilgili pek çok anlatı mevcuttur. Hz. Süleyman’ın “Yeryüzündeki her türlü canlıya ve 

rüzgâra hükmedebilme”, “kuşların dilinden anlayıp onlarla konuşabilme”, “emrindeki cinlere her 

türlü işi yaptırabilme” gibi doğaüstü güçlere sahip olduğuna inanılmaktadır. Ruhiye Onurel, 

“Osmanlı Kitap Resminde Süleyman Peygamber İkonografisi”, Sanat Tarihi Defterleri, S. 16, 

İstanbul, Ege Yayınları, 2014, s. 105-108. 
462 İskender Pala, “Mühr-i Süleyman”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 31, Ankara, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları,  2006, s. 525. 
463 Salt, a.g.e., s. 34. 
464 Cirlot, a.g.e., s. 281. 



150 

 

sebebiyle bu şekle “Mikrokozmos yıldızı” denmektedir.465 Öte yandan bu şekil, 

İslâm öncesi Doğu kültürlerine ait madde ve mânâ, iyi ve kötü, güzel ve çirkin, 

Tanrı ve kaos, derûn ve masivâ, kadın ve erkek gibi zıtlıkları temsil etmektedir.466 

Bir başka görüşe göre ise bu sembol, erkekliği ve dişiliği ve bu iki zıtlıkla beraber 

dört hayatî unsuru (ateş, toprak, su, hava) sembolize eder. Yerçekimine bağlı olarak 

düşey durumda bulunan ters üçgen dişil unsuru ve su-topraktan oluşan dişil 

unsurları simgelerken yerçekimine karşı dikey durumda bulunan üçgen eril unsuru 

ve hava- ateşten oluşan eril unsurları simgeler.467 Bu şekliyle altı köşeli yıldız 

göksel ve yeryüzüne ait güçler arasında bir köprü durumundadır.  

Beş köşeli yıldız olarak da geçen Süleyman Mührü’ne en eski çağlardan 

itibaren pek çok anlam atfedilmiş olup bu sembol inanış ve uygulamalarda farklı 

işlevleri ile yer almıştır. Şans, bereket, uğur, güç, iktidar ve hâkimiyet sembolü 

olarak kullanılmakla birlikte Davud Kalkanı’na atfen kötülüklerden koruma ve şifa 

verme işlevleriyle de kullanılmıştır.  

Osmanlı kültüründe pek çok alanda Süleyman Mührü’nün kullanıldığı 

görülür. Örneğin, bina cepheleri, ahşap tavanlar ve cami kubbelerini içeren iç 

mimari, gümüş Mushaf kapları, kemer tokaları, halı ve kilimler, bakır eşyalar, 

Osmanlı madenî ve kâğıt paraları, tepelik ve pazubentler, kimi Osmanlı sancakları 

ve Mushaf durakları Süleyman Mührü’nün kullanım yerleri olmuştur.468 Şifa verme 

ve kötü güçlerden koruma işleviyle diğer tılsımlı sembollerle birlikte tılsımlı 

gömlekler ve şifa tasları üzerinde kullanılmıştır. Osmanlı’da Günlük Yaşam 

Nesneleri adlı eserinde M. Şinasi Acar, Süleyman Mührü sembolünün Osmanlı’da 

daha çok güç, iktidar, saltanat, manevi güç, devamlılık olarak resmedilmiş 

olduğunu ve bazı eserlerde gizli güçlerin de düşünüldüğünü belirtmektedir.469 

Sembolik anlam ve işlevlerine bağlı olarak Türk- İslâm kültüründe 

Süleyman Mührü, kutsal el sembolü üzerinde yer aldığı gibi tılsımlı gömlek, 

sancak, levha gibi kültürel unsurlar üzerinde de kutsal el sembolü ile birlikte, tek 

                                                 
465 A.e.,   
466 Pala, a.g.m., s. 524. 
467 Sinan Ceco, İstanbul’un 100 Sembolü, İstanbul, İstanbul Büyükşehir Belediyesi Kültür A. Ş. 

Yayınları, 2012, s. 136. 
468 M. Şinasi Acar, Osmanlı’da Günlük Yaşam Nesneleri, İstanbul, Yapı Endüstri Merkezi 

Yayınları, 2011, s. 89. 
469 A.e.,   



151 

 

başına veya diğer kutsal sembollerle birlikte bulunmaktadır.  Süleyman Mührü’nün 

kutsal el simgesi ile birlikte yer aldığı kültürel unsurların başında Barbaros 

Hayreddin Paşa’ya ait sancak örneği yer alır. Burada Pençe-i âl-i abâ simgesiyle 

birlikte Süleyman Mührü sembolü yer almaktadır.  

 

Balık 

Tarih öncesi çağlardan itibaren balık; bolluk, bereket, verimlilik ve 

doğurganlık sağlama işlevi ile kullanılan sembolik bir unsur olmuştur. Örneğin 

Türk kozmolojisinde gök gürültüsüyle betimlenen ve bereket, refah ve bolluğu 

simgeleyen balık, mutluluk getiren ve üremeyi sağlayan düşsel bir hayvandır.470 

Farklı el sembolleri incelendiğinde bu sembollerin üzerinde yer alan başlıca 

sembolik unsurlardan birinin de balık olduğu görülür. Örneğin Musevilere ait 

Hameş Eli genellikle yukarıya dönük hâlde bulunmakla birlikte bilek kısmından 

dört küçük balık sallanmaktadır. Aşağıya dönük hâlde bulunan Hameş Eli’nde ise 

dört balık dört parmağın üzerinde resmedilmiş olarak yer almaktadır. 471 

 

Kutsal Yazılar: Besmele, Esmaü’l-Hüsna, Ayetler, Sureler ve 

“Mâşâallah” Yazısı 

Kutsal el sembolleri üzerinde farklı dinlere ait kutsal yazılar da yer 

almaktadır. Örneğin, Yahudilerin kullanmış oldukları el şeklindeki muskalar472 

üzerinde Dâvud Yıldızı yanı sıra Tanrı’ya ait Yahve adının h’si veya “yh” si ya da 

Tanrı’yı ifade eden “şadday” ismi kazılıdır.473 İslâmî geleneğe ait kutsal el 

simgelerin üzerinde ise Allah’ın isimleri, besmele, ayetler, Mâşâallah gibi kutsal 

sözler de yer almaktadır.  

                                                 
470 Korkmaz,  Simgeler Sözlüğü, s. 151.  
471 Morris, a.g.e., s. 191.  
472 İncelenen eserlerde kötü güçlerden korunmak amacıyla muska, amulet, tılsım gibi farklı 

kelimeler kullanılmıştır. Bunlar içerisinde muska “yazılı şey” anlamında Arapça nüsha kelimesinin 

Türkçeleşmiş şeklidir. Kürşat Demirci, “Muska”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 31, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, s. 265.  Müjgan Üçer ise muskanın amulet olarak kullanılan 

kağıt, deri, teneke altın, bakır, gümüş üzerine yazılmış kutsal kitap cümleleri, kutsal sözler, Tanrı, 

peygamber, aziz ve evliya adları ve büyü formüllerine Türk kültüründe verilen isim olduğunu 

belirterek muskanın madeni kutular içerisinde veya muşambaya sarılı olarak boyna asıldığı, koltuk 

altında, omuzda dikilmiş olarak bulunduğu veya yastık üzerinde, içerisinde bulundurulduğundan 

bahseder. Üçer, “Sivas Yöresinde Nazarlıklar ve Nazarla İlgili İnançlar”, s. 164. 
473 Demirci, a.g.m., s. 266. 



152 

 

El sembolünün somut veya sadece görsel bir unsur olarak tarih öncesi 

çağlardan itibaren farklı anlam ve işlevleriyle kullanıldığı ile ilgili pek çok örnek 

bulunmaktadır. Gerek dünyanın farklı din ve kültürlerinde gerek Türk- İslâm 

geleneği içerisinde farklı adlar altında kullanılan bu sembol, tarihî durumlara göre 

üzerlerinde belirli anlamlarını taşımış veya tarihî şartlardan bağımsız olarak 

evrensel anlamları temsil etmeye devam etmiştir.  

Tarih öncesi çağlar boyunca el sembolünün üzerinde taşıdığı anlamlar 

incelendiğinde kimi temel anlamlarının devam ettiği görülür. Örneğin elin çok 

tanrılı dönemlerde tanrıça inancı ile ilişkisi, daha sonraki dönemlerde el sembolü ve 

kutsal kadın şahsiyetler arasındaki ilişki ile devam etmiştir. Semavî dinler 

içerisinde yer alan Meryem Ana, Fatma Ana ile ilgili inanışlar el sembolünün kutsal 

kadınla ilişkisinin örnek tarihsel durumlarıdır. Öte yandan elin tanrısallık ile ilgisi 

yine Semavî dinlerde yer alan ‘Tanrı’nın Eli’, ‘Rabbin Eli”, ‘Yedullah’ tabirleriyle 

kendisini göstermektedir. El sembolünün üzerinde taşıdığı temel anlamlar, sahip 

olduğu temel işlevleri aynı zamanda kullanıldığı toplumun dini, inanç sistemi ve 

kültürü hakkında bilgi vermesi açısından önem taşımaktadır.  

 

 

 

 

Din ve inanç sistemlerinde yer alan elin şifa ile ilgili inanış ve 

uygulamalarda, bereketle ilgili inanış ve uygulamalarda, dua ve beddualarda, 

nazardan korunmaya yönelik inanış ve uygulamalarda, kına ve dövme geleneğinde 

ne şekilde ve hangi sembolik anlam ve işlevleri ile yer aldığı; asâ, yüzük gibi 

sembolik aletlerin kutsal kitaplarda, kutsal anlatılarda ve inanış ve uygulamalardaki 

anlam ve işlevleri; parmaklar, tırnaklar, kollar ile ilgili inanış ve uygulamalar ve 

son olarak rüyalarda elin anlamları tez çalışmasının bu kısmında ele alınan başlıca 

konulardır.  

 

 

 

 



153 

 

 

Din ve inanç sistemlerinde yer alan şifa ritüellerinde, eller ve parmaklar 

önemli bir role sahiptir. Örneğin, en eski dönemlerden itibaren peygamber, aziz, 

ermiş, kral gibi kutsallık atfedilen kişilerin ellerinde şifa verici, tedavi edici bir güç 

olduğuna inanılmış ve onların ellerini hastaya değdirmesi, hastayı sıvazlaması ile 

hastanın iyileşip şifa bulacağına, elini sürmesi ile ölülerin dirileceğine inanılmış ve 

bu inanışlar gerek sözel olarak gerek görsel olarak tasvir edilmiştir. 

Antik çağlarda Yunan sağlık tanrısı Asklepios’un ellerine kutsallık 

atfedilmiş ve ellerinin mucizevi güçlerle donatıldığına inanılmıştır.474 Asya ve 

Kuzey Amerika’daki şamanlar ve tıp adamları, rahipler, şifacılar güç aktarmada 

etkili olmuşlardır.475 

Dinî kişilik olarak peygamberler, azizler, ermişler ve diğer dinî şahsiyetlerin 

de şifa vermesi, diriltmesi ve ihya etmesi, başta kutsal kitaplar olmak üzere pek çok 

dinî- efsanevî anlatıda ve görsel tasvirde yer almaktadır. Örneğin, Hristiyanlık’ın 

kutsal kitabı İncil’de Hz. İsa, ellerini gözleri görmeyen adamın gözlerine sürünce o 

kişinin gözleri açılır, elini sürdüğü cüzzamlı hastaları iyileştirir, ölüleri diriltir, eli 

tutmayan adama dokununca adamın eli iyileşir.476 Dinî şahsiyetler dışında 

kendilerinde ilâhi bir güç bulunduğuna inanılan ve kutsal kabul edilen kralların da 

ellerini sürdükleri kişilerin şifa bulacaklarına inanılmıştır. Örneğin, İngiltere, 

Fransa gibi Avrupa ülkelerinde kralların ilâhî olduklarına ve kralın düşmanı veya 

şeytanı ilan edilen sıtmadan muzdarip olan tebaasına kutsal ellerini sürmesi, 

sıvazlaması ile onları iyileştirdiklerine inanılmaktaydı. Diğer taraftan Macar 

krallarının sarılığı, İspanya’daki Castille krallarının şeytan tarafından çarpılmayı 

tedavi ettikleri bilinmektedir. 477 

Ellerin veya belirli parmakların kullanılarak hastaların iyileştirilmesi ile 

ilgili uygulamaların halk hekimliğine ait hastalık tedavilerinde de yaygın bir şekilde 

                                                 
474 Gardin vd., a.g.e., s. 202.  
475 Geoffrey Parrinder, “Touching”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay Jones, 2nd ed., C. 13, 

New York, Thomson Gale, 2005, s. 9255. 
476 Ayrıntılı bilgi için bk. 2.2.2. Hıristiyanlıkta El Sembolü Bölümü. 
477 Parrinder, a.e.; Emine Atabek, “Kralların El Değdirme Yöntemi İle Şifa Dağıtmaları”, Tıp 

Tarihi Araştırmaları Yıllığı, S. 3, Haz. Nil Sarı, Hüsrev Hatemi, y.y., Emek Gaz. ve Matb. 1989, s. 

41-44, s. 43. 



154 

 

kullanıldığı görülmektedir. Örneğin, eller vasıtasıyla hastalığın bir hastadan başka 

bir hastaya, bir hayvana veya bir bitkiye taşınması ile ilgili uygulamalar 

bulunmakla birlikte bir ölünün eline dokunarak birçok hastalığın tedavi olunacağına 

çünkü ölenin yapacağı “uzun yolculuk” ile birlikte tabu hastalıkları da beraberinde 

götüreceğine dair bir inanış bulunmaktadır.478  

Halk hekimliğine ait tedavi uygulamalarında önemli bir işleve sahip 

sağaltma ocaklarında ellerin iyileştirme, şifa verme ve hastalıkları yok etme 

amacıyla kullanıldığı yaygın bir şekilde görülmektedir.  

 

Sağaltma Ocakları 479 

Modern tedavi yöntemlerine başvurulamayan yerlerde tedavi etme ve şifa 

dağıtma işlevlerini yerine getiren sağaltma ocakları; sarılık, dalak, kabakulak, fıtık, 

sıtma, ishal, romatizma, göz ve akıl hastalıkları, cilt ve alerji hastalıkları gibi 

hastalıkların tedavi edilmesine yönelik uygulamaların gerçekleştirildiği mekânlar 

olmuştur.480 Sağaltma ocaklarında şifa dağıtan ocaklıların sağaltma yöntemleri 

genellikle büyüsel işlemlere dayalı olmakla birlikte belirli şeylerin “ilaç” olarak 

yedirilmesi, içirilmesi veya vücudun belirli bölgelerine sürülüp bağlanması gibi 

tedavi yöntemlerine de başvurulmuştur.481 

Sağaltma ocaklarında tedavi işlemlerini gerçekleştirenlerin “ocaklı” denilen 

kişiler oldukları ve bu kişilerin de genellikle kadın oldukları bilinmektedir. Bu 

durum, kadınların en eski çağlardan itibaren dinsel ve büyüsel uygulamalarda 

önemli rol oynamalarından ileri gelmektedir. Kadınlar en eski sağaltma metotlarını 

                                                 
478 Zeki Tez, Tıbbın Gizemli Tarihi: Semboller, Büyüler ve Ritüeller Eşliğinde Şifa, İstanbul, 

Hayykitap, 2010, s. 234. 
479 Ocak kelimesinin pek çok anlamı bulunmaktadır: a) Ateş yakmaya yarayan, pişirme, ısınma, 

ısıtma vb. gibi işleri görmeyi sağlayan her türlü yer. b) Aynı amaç ve düşünce etrafında birleşen 

kimselerin kurduğu teşkilat ve bu teşkilatın toplanma, eğlenme, dinlenme vb. maksatlarla kullandığı 

bina. (Türk Ocağı, Mevlevi Ocağı). c) Çeşitli bitkilerin tohumlarını ekmek için hazırlanan çukur 

veya sulama için bitkilerin etrafında açılan çukur. d) Yüksek, soylu aile, han. e) Taş veya maden 

çıkarmak için açılan kuyu, çukur. f) Teşkilat tarihinde Yeniçeriliğin kendisini Bektaşiliğe bağlı 

saymasından ötürü ve aynı ocaktan ısınan, aynı kazandan yiyen arkadaşlar anlamında Yeniçeri 

hakkında kullanılan tabir. g) Anadolu’da alevi topluluklarına bölge bölge bağlı bulundukları kutlu 

merkezler ve bu yerlerde oturan tarikat ulularının soyu. h) Yurt. ı) Tekke, büyük bir şeyhin evi veya 

oğulları, torunları vasıtası ile devam eden ailesi, sülalesi. i) Dedelerden beri, belli bir hastalığın iyi 

ettiğine inanılan aile. Ayşe Duvarcı, “Halk Hekimliğinde Ocaklar”, Mili Folklor Dergisi, S. 7, 

Eylül, 1990, s.34. 
480 Duvarcı, a.g.m., s. 36. 
481 Boratav, a.g.e., s. 113. 



155 

 

iyi bilen ve bunu başarıyla uygulayan kişiler olmuşlardır.482 “Dinsel tedavi 

uygulamaları, gizli ve sırlı tecrübeler kadın kökenli olmuş ve Şamanlığın her 

aşaması da dâhil insanlık tarihinin en eski dönemlerinde ocağın koruyucusu olarak 

kadın kesintisiz bir rol oynamıştır.”483 

Ocaklarda sağaltma işlemlerinden sorumlu olan kadın veya erkek ocaklılar, 

genellikle bir yatırın yakınındaki evde veya köyde yaşarlar. Yatırın soyundan 

olabilecekleri gibi, yatırın bulunduğu ziyaret yerinde görevli de olabilirler. Yatırın 

bulunduğu köyün tüm halkının ocaklı olduğu yerler de mevcuttur.484  

Ocaklı olmanın en bilinen şekli kutsal kabul edilen kişilerden el alarak 

hastalıkları tedavi etme ve şifa verme yetkisinin elde edilmesidir. Buna göre ocak 

sisteminde ocaklıların piri kabul edilen Fatma Ana’nın ocaklılara el verdiğine 

inanılır.485 Örneğin, Sivas’a bağlı Yıldızeli’nde bir ocaklı Fatma Ana’yı rüyasında 

gördüğünü ve ondan el almasıyla ocaklı olduğunu belirtmiştir.486 Kadın ocaklılar 

arasında görülen el alma merasiminde ise ocaklı kadının el alacak kişinin iki elini 

avuçları içerisine alarak üç kez “Bu el benim elim değil, Fadime Anamızın eli” 

demesiyle el verdiği bilinmektedir.487 

Fatma Ana’yı mesleklerinin piri kabul edip ondan el almış olduklarına 

inanan kadın ocaklıların hastalığın tedavisi sırasında Fatma Ana’ya ve Fatma 

Ana’nın şifa ve bereketle ilgili eline sık sık atıfta bulundukları görülmektedir.488 

Hastalık sağaltımı esnasında “Benim elim değil, Fatma Ana’nın/Fatma Anamızın 

                                                 
482 Bayat, Türk Kültüründe Kadın Şaman, s. 23-25. 
483 Bayat, a.g.e., s. 30. 
484 Duvarcı, a.g.m., s. 35; Boratav, a.g.e., s. 113. 
485 Ocaklı kadınların Fatma Ana ile olan bu ilişkisinin bir benzeri, Kadın şamanlarla eski Türk 

inanışında doğumun koruyucusu olduğuna inanılan Umay Ana arasındaki ilişkide de görülmektedir. 

Öte yandan, özellikle Özbek, Karakalpak, Kazak ve Kırgız kadın şamanlarının Hz. Fatma’yı 

kendilerine koruyucu seçmeleri sağaltma işlerinden sorumlu ocaklı kadınlarla şifa verme gücüne 

sahip kadın şamanlar arasındaki güçlü bağlantıyı gözler önüne seren bir durumdur. Ayrıntılı bilgi 

için bk. Bayat, Türk Kültüründe Kadın Şaman, s. 2015. 
486 Ahmet Gökbel, “Yıldızeli Yöresinde Yaşayan Aleviler Arasında Ocak ve Nazarla İlgili İnanç ve 

Uygulamalar”, 2. Uluslararası Türk Kültür Evreninde Alevilik ve Bektaşilik Bilgi Şöleni Bildiri 

Kitabı: 17-18-19 Ekim 2007, C. I, Ankara, Türk HAMER Yayınları, 2007, 659-670’den aktaran: 

Satı Kumartaşlıoğlu, “Türk Kültüründe Ateş ve Ocak Kültü”, Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi, 

Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Balıkesir, 

2012, s. 227. 
487 “El”, Ana Britannica: Genel Kültür Ansiklopedisi, C. 8, İstanbul, Ana Yayıncılık, 2004, s. 88.  
488 İslâmi tarihî bir kişilik olan Hz. Fatma’nın Türk-İslâm kültüründe pek çok inanış ve uygulamada 

yer alarak Fatma Ana adı altında efsanevi bir kişiliğe dönüştüğü görülür.  Fatma Ana’yla ilgili şifa, 

bereket ve korunmaya yönelik diğer inanış ve uygulamalar için bk.  



156 

 

eli,” “Benim ellerim değil, Fadime Anamızın elleri” gibi sözlerin söylendiği 

görülür.489 

Hz. Fatma’nın ocaklı kadınların piri olduğu ile ilgili Denizli’de anlatılan bir 

efsane mevcuttur. Anlatıya göre, esasen ocaklı olmak Hz. Muhammed’den beri 

devam etmektedir. Bir gün yaktığı ocağın başında Hz. Muhammed’e bir ses gelmiş: 

“Bu kül ile suyla, derdi olanları gez, gör, şifa dağıt.” Bu ses üzerine Hz. 

Muhammed, ocaktan aldığı külü hasta bir kişiye sürmüş ve o kişinin iyileşmesini 

sağlamış. Hz. Muhammed’in kızı Hz. Fatma’ya artık yorgun olduğunu söyleyip şifa 

dağıtmaya kendisinin devam etmesini söylemesi üzerine Hz. Fatma böylece 

babasından el almış. Zamanla Hz. Fatma da yorulunca Hz. Muhammed’in ona 

“Komşunun oğlu Lokman’ı yanına al, o da seninle gezsin, dolaşsın, sana yardımcı 

olsun” demesi üzerine böylece Lokman’a da izin verilmiş. O günden bugüne 

ocaklık devam edegelmiş.490 

Ocaklıların Fatma Ana dışında başta Hz. Muhammed olmak üzere pir, dede 

gibi kutsal kabul edilen kişilerden de el almış olduklarına dair inanışlar söz 

konusudur. Gerçekleştirilen sağaltım pratiklerinde “Benim elim değil, …..’ın eli” 

sözünde adı geçen kişiler, kendilerinden el alınan kutsal şahsiyetlerdir. Denizli’de 

bulunan Temre Ocağı’nda “El benim elim değil, Peygamberimizin eli” denilerek 

temreli yere sağaltım uygulandığı ve ocaklı olmanın Hz. Muhammed’e 

dayandırıldığı görülmektedir.491 Afyonkarahisar’da “Hacıbeyli Ocağı”ndaki 

ocaklılar, kendilerine gelen kişilerin iyileşmesi için “Benim elim değil, Fatma 

Ana’nın eli, yedi ocak tutan Gürcü Dede’nin eli” diyerek tedavi ederler.492 

Afyonkarahisar’da siğil sağaltım uygulamasında ocaklı “Benim elim değil, Gani 

Dede’nin eli.” der. Afyon’a bağlı Seydiler köyünde kuduz ocağında (yatır) ocaklı, 

hastayı tedavi ederken “Benim elim değil, Hasan Basri Hazretlerinin eli” diyerek 

yatırın sahibi ve ocağın soy atası olan zatı da anmış olur.493 

                                                 
489 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 239. 
490 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 223. 
491Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 237; Gülnur Öngel, “Denizli Halk Hekimliğinde Ocaklar”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili 

ve Edebiyatı Eğitimi Anabilim Dalı, Denizli, 1997, s. 30-31.  
492 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 223.  
493 A.e., s. 238-239. 



157 

 

Hızır, veli gibi kutsal şahsiyetlerin rüyada görülmesi de el alıp ocaklı 

olmaya ve şifa dağıtmaya delalet etmektedir. Bunun altında ise Hızır’ın şifa veren 

elini hastaya dokundurması ile hastanın iyileştiğine inanılması yatmaktadır. Bu 

durum Hızır’la ilgili anlatılarda da yer almaktadır. Örneğin Dede Korkut Hikâyeleri 

arasında yer alan Dirse Han Oğlu Boğaç Han Boyu’nda Boz Atlı Hızır, eli ile 

Boğaç Han’ın yarasını sağaltır. Hikâyede geçtiği üzere, Boğaç Hanın yarasını eliyle 

sığar ve dağ çiçeği ile anasının sütünün yarasına merhem olacağını bildirip gaib 

olur.494 

Osmaniye Düziçi’nde hastalara bakan ocaklı, kaynanasından; kaynanası da 

babası Karaca Dede’den el almıştır. Karaca Dede ise ocaklı olma vasfını rüyasında 

gördüğü aksakallı bir ihtiyardan elde etmiştir. Anlatıya göre, her sene gittiği Çakşır 

Dede yatırında bir oğlak keserek orada yatmış ve rüyasına giren bir aksakallı dede 

kendisinden bir dilek dilemesini istemiştir. Karaca Dede de bir şey istemeyince 

“Benden fazla bir şey istemedin. Eline aldığın elin olsun, eline ne alırsan ilaç 

olsun” diyerek ona hekimlik vasfı vermiştir. 495  

Kutsal ve dinî şahsiyetlerden el alma dışında ocaklı olmanın pek çok 

yöntemi vardır. En çok görülen yöntem, kan bağı yoluyla, aynı soydan gelmekle 

ocaklı olmadır. Sırf kan bağı olduğu için hiçbir el verme merasimi yapılmadığı 

görülür. Ocaklı ile aynı soydan gelen kişinin şifa verme işini devralması da “el 

alma” olarak adlandırılır.496 Aile bağı dolayısıyla ocaklı sayılmanın diğer bir şekli 

ocak diye kabul edilen eve gelin olarak gitmektir. Aile üyesi olmakla ailenin sahip 

olduğu bütün güçler kazanılmış olunur. Öte yandan evden ayrılan kızların, gurbete 

çalışmaya giden erkeklerin bu özelliklerini yitirmeleri de söz konusudur.497 

Ocaklı sayılmanın en çok bilinen şekli ise el alarak tedavi gücüne sahip 

olmaktır. El alacak kişiyle el verecek kişi arasında herhangi bir kan bağı bulunması, 

aynı soya mensup olunması zorunlu değildir. El alacak kişinin aile dışından 

                                                 
494 “…anda yıkıldukda boz atlu Hızır oğlana hazır oldı, üç katla yarasın eliyle sığadı, sana bu 

yaradan korkma oğlan ölüm yokdur tağ çiçeği anan südiyle senün yarana melhemdür didi, gayıb 

oldı.” Muharrem Ergin, Dede Korkut Kitabı I Giriş- Metin, Faksimile, 5. bs., Ankara, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, 2004, s. 88. 
495 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 228. 
496

Münire Baysan, “Kütahya ve Çevresinde Sağaltma Ocakları ve Yapılan Tedaviler”,  

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Kütahya Özel Sayısı, Kasım, 2014, s. 78. 
497 Duvarcı, a.g.m., s. 35. 



158 

 

yetenekli ve istekli biri olup ocaklı olmaya uygun görülmesi de el alıp ocaklı olması 

için yeterlidir. Ocaklı olmak için özel bir eğitime tabi tutulan kişi, bu süre sonunda 

el alıp şifa verme gücünü elde eder. Bu kişiye “İzinli” denir.498 Aile dışında el 

verme söz konusu olduğunda erkek ocaklının erkeğe, kadın ocaklının kadına el 

verdiği görülür. El verilecek kişinin belirli vasıflarının bulunmasına özellikle dikkat 

edilir. Tedavi etme konusunda yetenekli olması, hiçbir hastayı geri çevirmeyerek 

kendisine gece gündüz müracaat edilecek kişi olması istenir. Bazı ocaklılar sınırlı 

sayıda insana el verebildiklerini söylerler. Ayrıca ocaklılar, nasıl el aldıklarını ve 

hastalık sağaltımı sırasında okudukları duaları kimseye söylemez, gizli tutarlar.499 

Her ocağın el verme vakti ve şekli farklıdır. Bazı ocaklılar ömürlerinin sonlarına 

doğru el verirler ve el verdikten sonra kendileri sağalttma işlemi yapmazlar. Bazı 

ocaklılar ise sağken el verdiği kişiler de kendisi de sağaltma yapabilir.500 

Sağaltım ocaklarında görülen başlıca el alma/ el verme yöntemleri şunlardır: 

Ocaklı ve el vereceği kimse abdest alır, İhlâs ve Fatiha dualarını okurlar. 

Ocaklı, “Rızası Allah’tan elimi sana veriyorum, helâl olsun. Bundan sonra Allah 

rızası için genç, ihtiyar, kadın, erkek, zengin, fakir hiç ayırmadan benim değil, 

anamın-atamın eli olsun diyerek benim okuduğum hastalığa sen de oku. Dilemesi 

bizden şifası Allah’tan” deyip elini öptürür.501 

Kutsal kabul edilen şahsiyetlerin elleri ile temas ettikleri yerlerin, kişilerin, 

nesnelerin de kutsallığa sahip oldukları ile ilgili inanış doğrultusunda ocaklıların da 

ellerini temas ettirdikleri şeyler kutsal kabul edilmiştir.  

Ocaklının elinden su içilir veya elinden un, tuz, evin ocağından kül 

yalanır.502 

El verecek kişinin elini yüzünü yıkadığı su ile el alacak kişi üç gün süreyle 

elini yüzünü yıkar. El veren ocaklı, el alacak ocaklıyı öperek “Sana elimi verdim” 

der ve el verir.503 

                                                 
498 Orhan Acıpayamlı, “Türkiye Folklorunda Halk Hekimliği ve Özellikleri,” Ankara Üniversitesi 

Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. XXVI, S. 1-2, Ankara, 1968, s. 5. 
499 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 226-227. 
500 Baysan, a.g.m., s. 78. 
501 Duvarcı, a.g.m., s. 36. 
502 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 224. 
503 Halil Çalışır, “Kırşehir’de Halk Hekimliğinin Bugünkü Yeri”, I. Türk Halk Kültürü Araştırma 

Sonuçları Sempozyumu Bildirileri II, 22-23 Aralık 1994, Ankara, Kültür Bakanlığı HAGEM 

Yayınları, 1996, s. 158-159. 



159 

 

Balıkesir Balya İlçesi’nde bezeleme ocağında el veren kişi “Ben ocaktan 

sana verdim ellerimi” diyerek el alacak kişiye bezeleme esnasında okuduğu duaları 

anlatır.504  

Ocaklı kişinin elini el alacak kişiye dokundurması da el alma yöntemidir. 

Örneğin Yozgat’ın Kadılı Köyü’nde bir ocaklı ile el alacak kişi ellerini birbirlerinin 

arasına alıp sürtmesi ve Ocaklı’nın “El benden, sebep Allah’tan” demesiyle ocaklı 

el vermiş olur.505 

Konya’da alazlama506 yapabilmek için ocaklı, sağ elini kendinden el alacak 

kimsenin sol eli üstüne koyarak üç defa sıkar, böylece el verir.507 

Balıkesir Balya’da görüldüğü üzere el verecek kişi olan ocaklıya büyük 

miktarda değil de bozuk para şeklinde para vermek de bir el alma yöntemidir.508 

Aksaray’a bağlı Çimeliyeniköy’de el veren kişi, “Gel parmağımı sana 

vereyim, satayım” diyerek parmağını el alan kişiye satar. Parayla satın alınan 

ocaklılığın daha makbul olduğu düşünülmektedir. 509 

El alma- el verme merasimi sırasında ocaklının tükürüğünü veya tükürdüğü 

bir şeyi (şeker, ekmek) yalayarak da el alındığı görülür. Pertev Naili Boratav’ın 

dinleyip aktarmış olduğu bilgiye göre ocaklının sahip olduğu şifa gücünü aktarmak 

isteyip uygun bulduğu kimse ocaklının önünde diz çöker, elini öper. Ocaklı el 

verdiğini bildirdiği sözleri söyler ve o kişinin ağzına tükürür veya tükürür gibi 

yapar.510  

Ocaklı el vereceği kişiyi karşısına oturtur ve dualar okuyarak onun 

vücudunu sıvazlar.511 

Birkaç tanık veya seyirci karşısında yapılan el verme merasiminde yaşlı olan 

Şef (Tedaviyi yapan kişi - Şap), elini üç defa : “El alacak kişiye” diyerek verir. El'i 

alan da her seferinde “Aldım kabul ettim” der. Bundan sonra yaşlı olan kişi üç kere 

                                                 
504 Kumartaşlıoğlu, a.g.e, s. 225. 
505 A.e.  
506 Alazlama: Vücutta kızıllık veya kızıl lekeler belirmesi durumu. Türkçe Sözlük, 11. bs., s. 84.  
507 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 225; Mehmet Aydın, Galip Atasagun vd., Konya Merkezdeki Manevi 

Halk İnançlarının Dinler Tarihi ve Din Fenomenolojisi Açısından Değerlendirilmesi, Konya, 

Din Bilimleri Yayınları, 2006, s. 101-102.   
508 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 225. 
509 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 225.   
510 Boratav, a.g.e., s. 114. 
511 Baysan, a.g.e., s. 78. 



160 

 

el alanın üzerine tükürür ve ayrıca arkasını sıvazlar. El alan kişi artık aynı işleri 

yapma yetkisini kazanmış olur.”512 

Ölen kişinin hayatta iken el vermiş olduğunu belirtmek için Mardin- Cizre 

mezarlığında olduğu gibi bir sopanın ucuna tenekeden kesilmiş bir el asıp yerel bir 

adet olarak bunu o kişinin mezarına diktikleri görülmüştür. 513  

Bu yöntemlerle tedavi etme yetkisi kazanan ve ellerinin şifalı, bereketli ve 

uğurlu olduğuna inanılan ocaklı kimselerin temasa geçtikleri eve de uğur ve bereket 

getireceklerine inanılmaktadır.514 

En eski dönemlerden itibaren uygulanan el ile şifa verme yöntemi günümüz 

alternatif tıbbında da başvurulan bir yöntemdir. Bioenerji, refleksoloji gibi alternatif 

sağaltım yöntemleri, ellerin enerjisinden yararlanarak dokunma, sıvazlama ile 

tedavi sağlayan başlıca yöntemlerdir. Öte yandan 1930’lu yıllarda Semyon 

Davidich Kirlian adındaki bir Rus bilimcisi, beden etrafındaki enerji alanını (aura) 

görüntülemek amacıyla yeni bir fotoğraf yöntemi üzerine çalışmalar yürütmüştür. 

Kirlian tekniği denilen bu yöntem şifacıların ellerine uygulandığında yani 

şifacıların ellerinin fotoğrafı çekildiğinde enerji aktarımı sırasında ellerden yayılan 

enerjinin görüntüsünün değiştiği ve parmaklardaki enerji kontorunun, enerji 

aktarımı sırasında uzun bir ışık huzmesine dönüştüğü tespit edilmiştir.515  

Modern tıbbın ortaya çıkmasından önce veya modern tıbbın bulunmadığı 

yerleşimlerde sağaltma faaliyetlerinin kendisinde birtakım iyileştirici güç 

bulunduğuna inanılan kişiler tarafından gerçekleştirilmiştir. Halk hekimliğine bağlı 

sağaltma ocaklarında “ocaklı” olarak adlandırılan bu kişilerin elleri aracılığıyla 

hastaları sıvazlaması, onlara dokunması ile hastalıkları yok edeceğine, onlara şifa 

vereceğine inanılmıştır. Öte yandan ellerinde hastalıkları def etme, şifa verme gücü 

bulunan peygamber, aziz, ermiş gibi dinî şahsiyetlerden veya diğer ocaklı kişilerden 

el alarak tedavi etme yeteneği ve yetkisi kazanıldığı da görülmektedir. Bunların 

yanı sıra sağaltım işlemlerinde yer alan el ile ilgili daha pek çok inanış ve uygulama 

                                                 
512 Rıfat Araz, Harput’ta Eski Türk İnançları ve Halk Hekimliği, Ankara, Atatürk Kültür 

Merkezi Yayınları, 1995, s. 158. 
513 Ayşen Aldoğan, a.g.m., s. 84. 
514 Boratav, a.g.e., s. 96. 
515 Ric Weinman, Ellerinizin İyileştirici Gücü, Çev. Nil Gün, İstanbul, Ötesi Yayıncılık, 1998, s. 

13. 



161 

 

tarih boyunca dünyanın her yerinde ellerin sağaltım ve şifa verme ile olan ilişkisini 

ortaya koymaktadır.  

 

 

Tarih öncesi çağlardan itibaren, kaynakların kısıtlı ve iklim şartlarının zorlu 

olduğu coğrafyalarda bereket ve bolluk olması istemiyle pek çok inanış ve 

uygulamaya başvurulmuştur. Türk kültüründe avcılık, tarım, hayvancılık, ev, ticaret 

bağlamında ortaya çıkan bereketi arttırmaya yönelik inanış ve uygulamalarda 

ellerin de sembolik olarak yer aldığı görülür. Bu amaçla tez çalışmasında evin, 

tarımsal ürünlerin, avın, hayvanların, iş yerinin bolluk ve bereketine yönelik çeşitli 

inanış ve uygulamalar incelenmiş ve bu bölümde bereket, bollukla ilgili inanış ve 

uygulamalarda elin sembolik anlam ve işlevleri ortaya konulmaya çalışılmıştır.  

Hayatın geçiş dönemlerinden biri olan evlenmenin aşamaları olan düğün 

öncesi, düğün sırası ve düğün sonrasında yeni evin bereketi ve bolluğu istemiyle 

Anadolu’da gerçekleştirilen pek çok uygulama bulunmaktadır. Örneğin, 

Anadolu’da düğün sırasında üzerinde beyaz el işaretlerinin bulunduğu çeşitli 

renklerdeki bayraklar bereket, uğur istemiyle gezdirilir.516 

Yeni evin bereketi ve bolluğu için gerçekleştirilen uygulamaların 

merkezinde yeni gelinin elleri özellikle sağ eli yer almaktadır. Yeni gelinin ellerinin 

kutsal kabul edilmesine bağlı olarak elleriyle temas ettiği şeylerin de bereketli ve 

kutlu olacağına inanılmaktadır. Bu sebeple yeni evin bolluk ve bereketi için kiler, 

gıda ambarı, erzak deposu gibi yerlere götürülüp yeni gelinin ellerini burada 

bulunan un, yağ gibi bereketli olması istenen ürünlere sürmesi istenir. Kutsal kabul 

edilen ve bereketle, uğurla ve uzun ömürlülükle ilişkilendirilen evin ocağının 

olduğu yere de aynı amaçla götürülür.517  

Anadolu’da görülen bir uygulamaya göre yaşlı bir kadın tarafından buğday 

unu ve suyun olduğu mutfağa götürülen gelin, sağ eliyle yoğurduğu hamuru ocağın 

                                                 
516 Aksel, Anadolu Halk Resimleri, s. 61. 
517 Hatice Aycan Aydoğan, “Türk Kültüründe Bereketi Arttırmaya Yönelik İnanış ve Uygulamalar”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, 2012, s. 125.  



162 

 

duvarına bastırır ve bu şekilde yeni evin bereketinin artacağına inanılır.518 

Balıkesir’de bakır bir kap içerisindeki şeker şerbetine gelinin küçük parmağı 

batırılır ve bu şerbet gelinin koltuğunun altına konulmuş olan ekmekle birlikte 

düğünde bulunanlara dağıtılır.519 Gelinin elleri ve ayakları yıkanır ve bu su eşiklere, 

mutfağa ve tandır başına serpilir. Gelin, ellerini un çuvalına sokar ve ellerini bir tas 

içerisinde yıkar. Bu su, evin her tarafına bereket ve bolluk olması amacıyla 

serpilir.520 Diyarbakır’da düğün sonrasında yeni evine getirilen gelinin sağ eli, un 

küpüne batırılır.521 Düğün esnasında buğday gelinin eline verilir ve gelin oynadıkça 

ellerinden dökülen buğday, ambarlara bereket olması amacıyla konulur. Gelinin 

elinden çıkan şeylerin bereketli olduğuna inanılır.522 Alacahöyük’te gelin güvey 

evine getirildiğinde eve girmeden önce suya sağ elinin küçük parmağını sokar ve 

gençler bu suyu kısmetlerinin açılması amacıyla içerler.523 Ağrı’da gelin eve 

girerken elini sağ eşiğin üstüne sürer ve böylece yeni evin geline ve gelinin de yeni 

evine bolluk, bereket ve hayır vereceğine inanılır.524 Kutsal kabul edilen şahsiyetler 

ile ilgili inanış ve uygulamalarda da görüldüğü üzere gelinin eli ile birlikte, ellerini 

temas ettirdiği unsurlar da kutsal kabul edilmekte ve ellerinin değdiği ürünlerin 

bereketli olacağına inanılmaktadır.  

Tarıma dayalı ekonomiye bağlı hayat sürdüren Anadolu insanı için un, 

hamur, ekmek, helva gibi yiyecekler; bu gıdaların saklandığı kiler, ambar, erzak 

deposu gibi mekânlar ve evin ocağı, tandır, sofra gibi kutsallığa sahip yerler bolluk 

ve bereketle ilgili inanış ve uygulamaların merkezi olmuştur. Özellikle yeni gelinin 

kutsal ve uğurlu eliyle temasa geçmeleri ile evin dirliğinin, bereketinin, 

mutluluğunun da artacağına inanılmıştır. 

                                                 
518 Metin Karadağ, “Mahallî Türk Evlerindeki Halk Geleneklerinin Anlam ve Fonksiyonları”, Türk 

Kültürü Dergisi, S. 373, 1994, s. 292. 
519 Zümrüt (Erk) Nahya, “Anadolu’da Gelinin Oğlan Evine Getirildiği Andan İtibaren Yapılan 

Gelenekler ve Pratikler”, Türk Folklor Araştırmaları Yıllığı, S: III, 1976, s.81. 
520 Nahya, a.g.m., s. 81. 
521 Aysu Aksu, “Diyarbakır Düğünleri”, Milli Folklor, C.5, S. 34, 1997,Yaz, s. 76. 
522 Berna Olgunsoy, “Balıkesir Yöresinden Derlenmiş Bitki ve Hayvanlarla İlgili İnanış ve 

Uygulamalar Üzerine Bir Araştırma”, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, 2007, s. 68. 
523 Hamit Zübeyr Koşay, Türkiye Türk Düğünleri Üzerine Mukayeseli Malzeme, Ankara, Maarif 

Matbaası, 1944, s. 199.  
524 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, 3. bs., Ankara, Atatürk Kültür 

Merkezi Başkanlığı Yayınları, 1999, s. 114. 



163 

 

Sofraya bağlı inanış ve uygulamalar incelendiğinde bunların bazılarının evin 

bereketine ve bolluğuna yönelik olduğu bazılarının da bereketin kaçmasını 

önlemeye yönelik olduğu görülmektedir. Örneğin sofranın ve dolayısıyla evin 

bereketinin kaçmaması adına sofraya oturmadan önce ve sofradan kalktıktan sonra 

elleri yıkamaya özen gösterilmelidir. Ekmeğe kirli elle dokunmak, tek elle ekmeği 

kesmek, sofraya elle vurmak bereketi ve bolluğu kaçıran diğer davranışlardır. 

Ekmeği sağ elle bölmek ve yemek yerken sağ eli kullanmak gerektiğine inanılır. 

Türk el sanatlarından halı ve kilimcilik sanatında evin bereketi, uğuru 

istemiyle belirli doğurganlık ve bereket sembollerinin kullanıldığı görülür. Eli 

belinde, tarak gibi motiflerle birlikte bulunan el ve parmak motifleri kadının 

kutsallığına, doğurganlığına ve yaşam enerjisine atfedilen semboller arasındadır.  

Tarımın ortaya çıktığı ilk coğrafyalardan biri olan Anadolu’da, toprağın ve 

tarımsal ürünlerin bereketi istemiyle tarla başında da pek çok inanış ve uygulamaya 

başvurulmuştur. Örneğin çiftçiler, ürünlerinin bol ve bereketli olması için tarlaya 

ilk kez tohum atmadan önce meslek pirleri olarak gördükleri Hz. Âdem’e atfen “El 

benim elim değil, Âdem atamızın eli” derler.525 Balıkesir’de tarlaya buğday 

saçılmadan önce “Benim elim değil, Fatma anamızın eli” denilir ve buğday 

atılır.526  

Anadolu’da imece usulünün görüldüğü tüm işlerde uğur ve bereketine 

inanılan kişilerin de başlanan işin içinde olması, en azından bereketli ellerinin işe 

değmesi istenir.527 Öte yandan elini değdirdiği şeylerin bereketlendiğine, uğurlu 

olduğuna inanılan kişi için “eli bereketli” denilir. Kayseri’de eli bereketli olarak 

bilinen bir değirmenciye unlarını öğütmeye götüren kişiler bu sayede unlarının, 

evlerinin bereketleneceğine inanmışlardır.528 

Nevruz ve Hıdırellez gibi baharı karşılamak amacıyla yapılan bayramlarda 

da evin, toprağın, yeryüzünün bereketli olması istemiyle farklı inanış ve 

uygulamalara başvurulduğu görülür. Nevruz ayının son çarşambası evin büyüğünün 

                                                 
525 Aydoğan, a.g.e., s. 151.  
526 Olgunsoy, a.g.e., s. 74. 
527 Kalafat, a.g.e., s. 68. 
528 Pertev Naili Boratav, 100 Soruda Türk Folkloru (İnanışlar, Töre ve Törenler, Oyunlar). 

İstanbul, Gerçek Yayınevi, 1984, s. 96.  



164 

 

erkenden kalkması, hiç kimse ile konuşmadan ellerini una bulayarak bereket ve 

bolluk istemiyle evin duvarlarına vurması bu uygulamalar arasındadır.529 

Tarih öncesi çağlardan itibaren insanoğlu ekonomik getiri yöntem ve 

şekilleri değişse de, her devirde elinde bulunan kaynakların bereketli olmasını amaç 

edinmiştir. Tarım toplumları da ticaretle geçim sağlayanlar da bereket ve bolluk 

için elin işlevsel faydalarına ihtiyaç duymuşlar ve el ile ilgili uygulama ve 

sembollerden vaz geçmemişlerdir. 

Belirli araştırmacılar tarafından öne sürüldüğü üzere, tarih öncesi çağlarda 

mağara duvarlarında ve kaya üzerlerinde görülen el izleri, avın bolluk ve bereketi 

amacıyla yapılmıştır ve el izlerinin yanında bulunan av hayvanları resimlerinin 

varlığı da avın bolluğu amacıyla yapılmış oldukları tezini desteklemektedir. Diğer 

yandan ticarete bağlı ekonomik hayatta da iş yerinin bereketi ve bolluğu istemine 

yönelik inanış ve uygulamalar yaygın bir şekilde görülmektedir. İş yeri sahibinin iş 

yerine girerken adımını sağ ayağıyla atması yanı sıra sağ eliyle ve besmeleyle 

dükkânını açması bu inanışlara örnek olarak gösterilebilir.   

El; yapma, icra etme, yaratma, tutma gibi insan hayatı için önemli 

hareketleri yerine getiriyor olması dolayısıyla farklı sosyal ve ekonomik şartlar 

içerisinde kutsallığını sürdürerek çeşitli inanış ve uygulamaların merkezinde yer 

almaktadır.  

 

 

 

Dünya üzerindeki farklı din ve inanç sistemlerinde eller veya sadece belirli 

parmaklar farklı pozisyonlara sokularak dua edilir.  

Parmakların farklı pozisyonlara sokulmasıyla oluşturulan el hareketleri 

özellikle Hindu ve Budist inanç sisteminde yoğun olarak kullanılmaktadır. Bu el 

hareketleri “mudra” olarak tanımlanır. Sanskritçe bir kelime olan mudra, “işaret, 

jest” anlamlarına gelmektedir. Hinduizm ve Budizm’de görülen mudralar, 

                                                 
529 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk İnançları: Dedem Korkut Aşağı Eller, 2. bs., 

Ankara, Berikan Yayınevi, 2008, s. 383. 



165 

 

ritüellerde, ikonografide, danslarda, dramada, Hindu ve Budist bölgelerindeki 

öğretilerde yoğun olarak kullanılmaktadır.530 

Japonya, Hindistan, Çin gibi Uzakdoğu ülkelerinde yaygın olarak kullanılan 

mudralardan biri, Dhyana Mudra’dır. Her iki elin yatay olarak birbirlerinin üzerine 

yerleştirilmesiyle oluşturulan bu mudra, zihinsel yoğunlaşma ve meditasyon 

duruşudur. Bu mudra parmakların farklı biçimlere sokulmasıyla da oluşturulur. 

Çin’de Endonezya’da ve Japonya’da Amitabha Budha’nın tipik oturuş biçimlerinde 

bu mudra yer almaktadır.531 

Görsel 46: Dhyana Mudra 

 

 

Kaynak: http://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/2/27/DhyanaMudra.JPG 

 

İslâmiyet’te görülen en yaygın dua etme şekli ise ellerin avuç içleri 

gökyüzüne bakacak şekilde ileriye doğru uzatılmasıdır. 

Anadolu’da ellerin farklı pozisyonlara sokularak dua edildiği geleneksel 

uygulamalar da bulunmaktadır. Örneğin kuraklıktan kurtulma ve yağmur yağdırma 

amaçlı gerçekleştirilen törenlerde parmakların yere dönük biçimde uzatıldığı 

görülür. Bu törenlerde elbiseler ters giyilerek yağmur duası yapılacak mekâna toplu 

hâlde gidilir ve yağmur duası sırasında avuç içi ve parmaklar yere dönük olarak, 

eller aşağı yukarı hareket ettirilir.532 Samsun’da bir âdete göre ise Yağmur Dede 

türbesine gidilir. Bir hoca nezaretinde topluca dua edilir. Dua edilirken ellerin ters 

çevrilip parmaklar aşağı doğru tutulur.533 Ellerin ters çevrilip parmakların aşağı 

doğru uzatılmasıyla yağmur yağışı taklit edilmiş olunur. Kuraklıktan kurtulmak ve 

                                                 
530 Frederick M. Denny, “Posture and Gesture”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay Jones, 2nd 

ed., C. 11, New York, Thomson Gale, 2005, s. 7343; Budist öğretileri sembolize eden mudralar, 

nihaî arınmayı elde etmek, ölüm ızdırabından kurtulmak ve Buddhalık yoluna ulaşmak amacıyla 

inanç sisteminde yer alırlar ve her bir mudra aydınlanmayı temsil ederek Buddha’nın, Buddha 

adaylarının ve diğer Tanrıların güçlerini ifade eder. Uğur Uzunkaya, Mehmet Ölmez, “Eski 

Uygurcada Mudralar”, Türkiyat Mecmuası, C. 26/2, 2016, s. 296.  
531 Yaşar Çoruhlu, Erken Devir Türk Sanatı: İç Asya’da Türk Sanatının Doğuşu ve Gelişimi, 

İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2007, s. 291. 
532 Aydoğan, a.g.e., s. 165.  
533 Elif Şebnem Kobya, “Türkiye’de Yağmur Törenleri ve Yağmurla İlgili İnanışlar”, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, Erzurum, 2014, s. 77. 

http://www.chinabuddhismencyclopedia.com/en/images/2/27/DhyanaMudra.JPG


166 

 

yağmurun yağmasını sağlamak için ellerin ters çevrilerek dua edilmesi 

uygulamasının kökeni ilkel toplumlara kadar gitmektedir. Bazı yağmur yağdırma 

ritüellerinde görülen bu uygulamaya zamanla dinî işlevler yüklenmiştir.534 Yapılan 

antropolojik çalışmalar da bu uygulamanın temelinde “Benzerlik” yasasının yer 

aldığını ortaya koymaktadır. Buna göre, “Benzer benzeri yaratır”, “benzer benzeri 

etkiler” ve özellikle de “benzeri iyileştirme gücüne sahiptir” ilkeleri uygulamanın 

esasını oluşturur.535  

Dua sırasında ellerin göğe doğru açılmasının tersine beddua sırasında ellerin 

yere doğru çevrilmesi âdeti de mevcuttur.  

 

 

3.2.4. Nazardan Korunmaya Yönelik İnanış ve Uygulamalarda El 

Sembolü 
 

Elin gerek bedensel bir uzuv olarak gerek maddî bir sembol olarak bereket, 

uğur getirme, şifa verme gibi işlevleriyle kullanıldığı pek çok inanış ve uygulama 

bulunmaktadır. Dünya üzerinde pek çok dinde ve kültürde farklı adlar altında 

kullanılan el sembolünün diğer bir işlevi de kötü güçlerden korumak, nazarı yok 

etmektir.  

Aslen Arapça bir kelime olan nazar, “Bakma, göz atma, düşünme, göz 

değme, yan bakış” anlamlarına gelmektedir.536 İslâm ülkelerinde yaygın olan nazar 

olgusuna Araplar “ayn”, “isabetü’l-ayn”; İranlılar “bed nazar” derler.537 Batı’da ise 

nazar; Yunanlılar tarafından “matisma”, Fransızlar tarafından “mauvais oeil”, 

Almanlar tarafından “Böser Blick” ve İngilizler tarafından “Evil eye” olarak 

adlandırılır.538 Türk Dil Kurumu’na ait Türkçe Sözlük’te nazarın tanımı ise “Belli 

kimselerde bulunduğuna inanılan, kıskançlık veya hayranlıkla bakıldığında 

insanlara, eve, mala mülke hatta cansız nesnelere kötülük verdiğine inanılan 

uğursuzluk, göz” olarak yapılmış olup “Nazar değmek”, “Nazara gelmek”, “Nazarı 

                                                 
534 Kobya, a.g.e., s. 288. 
535 Marcel Mauss, Sosyoloji ve Antropoloji, Çev. Özcan Doğan, Doğu Batı Yayınları, Ankara, 

2005, s. 118.   
536 Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik Lûgat, s. 811.  
537 Örnek, Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla İlgili Bâtıl İnançların ve Büyüsel 

İşlemlerin Etnolojik Tetkiki, s. 74.  
538 Hançerlioğlu, Dünya İnançları Sözlüğü: Dinler, Mezhepler, Tarikatlar, Efsaneler, s. 359. 



167 

 

değmek” göz değmesi anlamında kullanılan ifadeler arasında gösterilmiştir.539 

 Nazar inancının kaynağında bazı insanların bakışlarında zarar verici bir güç 

olduğuna dair inanış yer almaktadır. İnanışa göre bu kişiler baktıkları kişi, hayvan 

veya çeşitli eşyalar üzerinde hastalık, sakatlık, ölüm, kırılma gibi kötü olayların 

meydana gelmesine sebep olurlar. Öte yandan nazarın kıskançlık gibi olumsuz 

duyguların yanı sıra kişinin yakınlarının fazla hayranlık ve beğenileri sonucu da 

oluştuğuna inanılmaktadır. Bu durumda, özellikle savunmasız ve korunmasız 

olduğuna inanılan çocuklara nazarın daha fazla değeceğine inanılır.540  

Tarih öncesi çağlardan günümüze farklı kültür ve toplumlar tarafından 

nazardan korunmak ve nazarın zararlı etkisini gidermek amacıyla pek çok inanış ve 

uygulamaya başvurulmuştur. Eve kaplumbağa kabuğu, tarlaya ve bahçeye at, it, 

eşek kafası asmak, tarlanın bereketinin kaçmaması için etrafında davar gezdirip 

sonra onu kurban edip etini dağıtmak, tarlada, bahçede tezek yakmak tarıma dayalı 

nazardan korunma pratikleri arasında yer almaktadır. Nazar boncuğu ve at nalı 

asmak ise Anadolu’da karşılaşılan en yaygın uygulamalar arasındadır. “Ocaklı” 

veya “izinli” kişilerin kurşun dökmesi, nazara gelen kişinin başı üzerinde dua ile 

çevrilen tuzun ateşe atılarak patlatılması, üzerlik otunun yakılarak dumanıyla 

tütsülemek de nazarı gidermeye yönelik başvurulan uygulamalar arasında 

gösterilebilir.541 

Bedensel bir uzuv olarak elin nazardan korunmak veya kötü güçleri def 

etmek amacıyla kullanıldığı örnek uygulamalardan biri, nazarı değdiği düşünülen 

kişiye karşı sağ el parmaklarının açık tutularak uzatılması ve “beş gözünün içine” 

veya “beş gözünün üstüne” denmesidir. Sağ elle yapılan bu hareket sol el ile de 

tekrar edilir ve bu defa “beş ve küçük beş” veya beş yerine “beşler” denilir.542 

Boratav, zarar verecek kimse karşıda duruyormuş gibi “beş parmağım gözüne” 

denilerek elin ileriye doğru uzatılmasının nazar değdirecek kimse ile nazara 

uğrayacak kişinin bakışı arasında bir engel oluşturma olduğunu ifade eder.543 

                                                 
539 Türkçe Sözlük, 2011, s. 1755. 
540 Boratav, a.g.e., s. 104. 
541 Ertem, “Dokuma ve Takılarda Görülen Nazar Motifleri”, s. 24.  
542 Edward Westermarck, Nazar Değmesi İnancı, Çev. Ş. N. Çoşkunlar, Ankara, Yeni Matbaa, 

1961, s. 12-13. 
543 Boratav, a.g.e., s. 122. 



168 

 

Beş sayısı, elin parmaklarının beş adet olması dolayısıyla nazardan 

korunmaya yönelik uygulamalarda sıkça görülen bir unsurdur.544 Kuzey Afrika’da 

elin beş parmağını ifade eden “hamse” (beş) sözü veya “beş gözünün içine, beş 

gözünün üstüne” deyimleri beş sayısının kötü güçlerden korunma ile ilişkisini 

ortaya koymaktadır.545 

Dünya üzerinde hemen hemen her din ve inanç sisteminde kötü güçleri def 

etmek ve kötülüklerden korunmak amacıyla gerçekleştirilen uygulamalardan biri de 

kötü gözlerden, tehlikelerden korunmak veya onları uzaklaştırmak amacıyla beden 

üzerinde, evde, iş yerinde nazarlık bulundurmaktır.546 Nazarlıkların sadece insanı 

veya ev ahalisini değil aynı zamanda evi, hayvanları, kutsal mekânları da 

koruduğuna inanılır.  

Türk kültüründe nazarlık olarak kullanılagelen iki yaygın sembol göz ve el 

sembolüdür. Nazarlık kelimesi yerine Fransızca karşılığı olan “amulet” kelimesini 

kullanan Sedat Veyis Örnek, İslâm ülkelerinde yaygın bir şekilde kullanılan el ve 

göz amuletlerinin tarihinin Eski Mısır’a kadar uzandığına dikkat çekmiştir.547 

Dünya dinlerinde ve inanç sistemlerinde gözün tek başına bir sembol olarak kötü 

güçleri, nazarı uzaklaştırma işlevi ile kullanılmasının yanı sıra el sembolü ile 

birlikte veya el sembolünün içerisinde kullanıldığı da görülür. Buna göre, kötü 

güçlerden korunmak, hastalıkları, tehlikeleri uzaklaştırmak ve şifa bulmak amacıyla 

kullanılan el sembolünün içerisinde yer alan göz sembolü ile elin nazarı def etme ve 

                                                 
544 Beş sayısının nazardan ve tehlikelerden korunma amacıyla kullanılmasına örnek oluşturan inanış 

ve uygulamalardan biri “Yevmülhamis”, Pencşenbe yani Perşembe haftanın beşinci günü olduğu 

için insanı koruyan bir kudrete sahip olduğu inancıdır. Bu sebeple birisinin uğursuz bakışlarından 

korunmak için “Beş ve Perşembe” denilir ve bu şekilde belalardan korunulacağına inanılır. Bk. 

Westermarck, a.g.e., s. 14.  
545 Sedat Veyis Örnek, Budunbilim Terimleri Sözlüğü, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları, 1973, 

s. 49. 
546 Kökeni tarih öncesi çağlara kadar giden nazarlıklar tarih öncesi çağlardan itibaren 

kullanılagelmektedir. Mısır’da, Malta’da, Iber Yardımadası’nda kuş şeklinde boncuklar; Girit’te, 

Aşağı Mısır’da, Malta’da, Fransa’nın güneyinde, Britanya’da Bronz Çağı’ndan kalma balta şeklinde 

amuletler; kökeni Geç Neolitik Dönem’e kadar uzanan İran, Suriye, Girit, Anadolu’da yaygın olarak 

kullanılan düğme şeklinde üzeri çizgili boncuklar bu örnekler arasındadır. Hamir Zübeyr Koşay, 

“Etnoğrafya Müzesindeki Nazarlık, Muska ve Hamailler”, Türk Etnoğrafya Dergisi, S. 1, Ankara, 

Maarif Basımevi, 1956, s. 86; Ayrıca at nalı, sarımsak, yumurta kabuğu, kuru diken, çocuk pabucu, 

Maşallah ve Yâ Hâfız gibi yazılar, akik, kurt dişi, tosbağa gözeği, deniz kabukları, mercan, 

çörekotu, çakıl taşları, hurma çekirdeği vb. nesneler kötülüklerden koruyan başlıca nazarlıklar 

arasında yer alır. Hançerlioğlu, a.g.e., s. 360. 
547 Örnek, Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla İlgili Bâtıl İnançların ve Büyüsel 

İşlemlerin Etnolojik Tetkiki, s. 48. 



169 

 

kötü güçlerden koruma işlevi pekişmiş olmaktadır. Öte yandan elin beş parmağının 

açık şekilde yukarıya doğru tutulması ile “Dur!” işaretinin yapılması ve elin 

karşısında duran kişi veya nesnenin durdurulmasının amaçlanması elin görsel bir 

unsur olarak nazarla ilişkisini ortaya koymaktadır.548 

Elin kötü güçlerden korunmak amacıyla nazarlık olarak kullanılmasına 

farklı din ve inanç sistemlerinden pek çok örnek gösterilebilir. Örneğin, Fas’ta 

kadınlar gümüş “el”leri şakaklarına takmaktadır. Berberî bir kabiledeki oğlan 

çocukları da kulağına “el” halkaları takar. Fas Marakeş’te de ev ve dükkân 

duvarlarında, kapılarında gerek nokta, gerek parmaklar uzatılmış şekilde nazara 

karşı yapılmış el resimleri bulunmaktadır.549 Yahudiler yukarıya doğru bakan bu el 

simgesini evlerini dış tehlikelerden korumak amacıyla dış duvarlara, kapılarının 

üzerine asarlar. 

İlk çağlardan itibaren bir korunma yöntemi olarak muska veya nazarlık 

beden takısı olarak kullanılmaktadır. Bu korunma yöntemi, modern insanın moral 

ve psikolojik ihtiyaçlarına cevap veriyor olmasına bağlı olarak yaygın bir şekilde 

kullanılmaya devam etmektedir.550 Günümüzde elin küpe, yüzük, kolye ucu 

şeklinde bir beden takısı olarak ve dövme sembolü olarak kullanılmasının arka 

planında da bu ihtiyaç yer almaktadır.  

 

 

 

Doğum, evlilik, ölüm gibi hayatın geçiş aşamaları yanı sıra askerlikle ilgili 

dinlik-büyülük uygulamalarda, koç katımı, Nevruz, Hıdırellez gibi bayramlarda, 

Halk hekimliği tedavi uygulamalarında yaygın bir şekilde görülen kına yakma 

geleneği genellikle el üzerinde gerçekleştirilir. Kınanın yer aldığı inanış ve 

                                                 
548 Elin insanı kötü güçlerden koruduğu inanışını Rusya’da yaşayan Losva Vogulları bir efsane ile 

açıklamaktadır. Bu efsaneye göre Tanrı insanları soğuğa dayanabilmeleri için nasıra benzer kalın bir 

deri ile donatmıştır. Tanrı insanlara hayat nefesi bulmak için gökyüzüne çıktığında ise şeytan 

gelerek insan bedenini değiştirmiş ve koruyucu kalın tabaka sadece el ve ayak tırnaklarında 

kalmıştır Bk. Uno Harva, Altay Panteonu Mitler, Ritüeller, İnançlar ve Tanrılar, Çev. Ömer 

Suveren, İstanbul, Doğu Kütüphanesi, 2015, s. 93. 
549 Westermarck, a.g.e., s. 14-15. 
550 Kadir Canatan, “Beden Takısı Olarak Muska ya da ‘Muskanın Sosyolojisi’”, Beden Sosyolojisi, 

Ed. Kadir Canatan, İstanbul, Açılımkitap, 2011, s. 283. 



170 

 

uygulamaların incelenmesi sonucunda, kına yakmanın insanlar tarafından şans, 

bereket getirdiğine, uzun ömür verdiğine, nazardan ve tehlikelerden koruduğuna 

inanıldığı tespit edilmiştir. 

Kına kelimesi, Arapça’da “hınna” kelimesinden Türkçe’ye geçmiş olmakla 

birlikte iki çeneklilerden kına ağacı denilen bir bitkinin kurutulmuş yapraklarının 

tozuna verilen addır. Kına, en çok Afrika, Mısır, İran ve Hindistan ülkelerinde 

Türkiye’de ise İçel, Adana, Antalya yöresinde yetiştirilmektedir.551  

Tarih boyunca kına, din ve inanç sistemlerinde farklı amaçlarla 

kullanılmıştır. Örneğin, kınanın M.Ö.4000-3500 yıllarında Mısır ve 

Mezopotamya’da yaygın olarak kullanıldığı ve daha çok kadınlar tarafından el, 

tırnak ve ayaklara sürüldüğü bilinmektedir.552 Kına, Antik Mısır’da boya olarak 

kullanılmasının yanı sıra tıbbî bir ilaç olarak da kullanılmıştır. Ayrıca geleneksel 

olarak mumyaların tırnaklarına kına sürüldüğü tespit edilmiştir.553 Kuzey Afrika ve 

Ortadoğu’da kadınlar tarafından gerçekleştirilen ritüellerde eller, tırnaklar ve 

ayaklara kınayla farklı desenler yapılmakta ve kına bir süs aracı olarak 

kullanılmaktadır. Öte yandan Hint kültürüne ait düğünlerde geleneksel el ve ayak 

boyama uygulamasında bereket ve doğurganlık istemiyle kına kullanılmaktadır.554 

Türk kültüründe kına ile ilgili başlıca inanış ve uygulamalar şunlardır:  

Türk kültüründe, düğünden bir önceki gün yapılan eğlenceye kına gecesi 

denilir ve pek çok inanış ve uygulama barındıran kına gecesi ritüelinde gelin ve 

damadın ellerine veya parmaklarına kına sürülür. Bu gecede damadın bir parmağına 

gelinin de bütün parmaklarına ve avuç içerisine kına sürülür. Bu kınadan kına 

gecesine gelenlere dağıtılır. Evlilikte bereket, uğur, mutluluk, sağlık ve uzun ömür 

dilenir. Kına yakılarak eşlerin birbirlerine adanması dilenir.  

Kına yakma sırasında gerçekleştirilen uygulamalardan biri de gelinin eline 

kına yakılırken, kaynananın gelinin sağ avucu içerisine bolluk ve bereket istemiyle 

                                                 
551 Mehmet Yardımcı, “Geleneksel Kültürümüzde ve Âşıkların Dilinde Kına”, (Çevrimiçi),  

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALK%20EDEBIYATI/mehmet_yardimci_geleneksel_kultur_asiklar_kina

.pdf, 30.07.2017.  
552 Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 735.  
553 Yardımcı, a.g.m.,  s. 6.  
554 Elif Gizem Karaca, Sevgi Şar, “Geçmişten Günümüze Kına”, Lokman Hekim Dergisi, C. 6, S. 

2, 2016, s. 32. 

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALK%20EDEBIYATI/mehmet_yardimci_geleneksel_kultur_asiklar_kina.pdf
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALK%20EDEBIYATI/mehmet_yardimci_geleneksel_kultur_asiklar_kina.pdf


171 

 

altın koymasıdır.555 Kıbrıs’ta kına gecesi erkekler için ayrı kadınlar için ayrı yapılır. 

Bu gecede sağdıçlar, kınayı güveyinin sağ elinin başparmağına veya serçe 

parmağına yakarlar ve kınalanan parmağı kırmızı bir mendille sararlar.556 Kimi 

yerlerde kına güveyinin avuç içine, kimi yerlerde serçe parmağına, kimi yerlerde 

sağ elinin tamamına yakılır. Kına yakılırken güveyinin avucunun içine arılık olsun 

diye arkadaşları tarafından para koymak adettir.557 Bitlis’te kına, damadın serçe 

parmağına, gelinin ayak ve el parmaklarına yakılır. Erzincan’da ise genç kızların 

başlarına ve ellerine kına yakılır.558 

Balıkesir’de “altı ay kınası” geleneğine göre altı ayını doldurmuş kız 

çocuğunun iki elinin avucuna ve parmaklarına kına yakılır. Bu kınayı bebeğe 

evlenmemiş genç kızlar yakarlar.559  

Kına, hayatın geçiş aşamaları arasında yer alan doğum ve evlilik yanı sıra 

ölüm ile ilgili inanış ve uygulamalarda da yer alan bir unsurdur. Halk içinde ölen 

kadının sağ elinde kına bulunması gerektiği yönünde bir inanış mevcuttur. Taşeli 

yöresinde hâlen yaşayan bir adet gereği, ölmeden önce yaşlı hastaların el ve 

ayaklarına kına yakılır.560 

Bedenle ilgili geleneksel uygulamaların başında yer alan dövme geleneği, 

antik toplumlarda mistik ve büyüsel bir mahiyete sahipken günümüzde farklı 

amaçlara yönelik yapılmakta ve geçmiş dönemlerin aksine kişisel ve bireysel bir 

uygulama olarak kültürlerde varlığını sürdürmektedir.561 

“Vücut derisi üzerine iğne vb. gibi sivri bir araçla çizilmek ve içine renk 

veren maddeler konulmak yoluyla yapılan yazı veya resim”562 olarak tanımlanan 

dövmenin gerek ilkel toplumlar gerek modern toplumlarda yerine getirdiği pek çok 

işlev bulunmaktadır. İlkel topluluklara ait dövme geleneğinde dövmenin sahibini 

                                                 
555 Erman Artun, Türk Halk Bilimi, İstanbul, Kitabevi, 2005, s.160.  
556 Erdoğan Saraçoğlu, Kıbrıs Türk Halk Edebiyatı ve Folkloru, Kıbrıs, K.K.T.C. Milli Eğitim ve 

Kültür Bakanlığı, 1999, s. 34. 
557 Yardımcı, a.g.e.,  s. 6. 
558 Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk İnançları, Dedem Korkut Aşağı Eller, s. 285. 
559 Yasemin Tokmak, “Balıkesir ve Çevresinde Kına Folkloru Üzerine Derlemeler ve İncelemeler”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Balıkesir, 2009, s. 39.  
560 Koca, a.g.e., , s. 91 
561 Cihan Ertan, Dövmeli Bedenler: Bir Beden Sosyolojisi Kitabı, Ankara, Phoenix Yayınevi, 

2017,  s. 109 
562 Türkçe Sözlük, 2011, s. 718. .  



172 

 

zararlı büyüsel etkilerden koruma, belirli mitik semboller olarak klanın işaretlerini 

taşıma, kişinin toplum içindeki yerini gösterme, kadınların cinsel olgunluğa 

eriştiğini belirtme gibi işlevleri bulunmaktadır. İlkel toplumlarda dövme törenle 

yaptırılırdı ve dövmeyi yapan ve yaptıran belirli bazı dinsel ve büyüsel kuralları 

yerine getirmek zorundaydı.563 Öte yandan “bireyin iç ve dış dünyası arasında 

kurduğu bağlantının ve onun üzerinden inşa ettiği sembolik gerçekliğin imgesel 

yansıması” olan dövmenin geçiş ritüellerinde ergen erkeğin erkekliğe adım 

atmasının bir ifadesi olma,  manevi bir koruyucu olarak taşınılan kutsal sembol ile 

kişiyi kötülüklerden koruma, bireyin tarikat veya mafya gibi bir gruba aidiyetini 

ifade etme, sadece bir süs aracı olarak yapılma gibi temel işlevleri564 bulunmasına 

karşın dövme, esasında karmaşık bir işaretler sistemi olarak birden fazla işlevi 

yerine getirebilmektedir.565  

Türk kültüründe dövme, genel olarak güzel görünmek, evliliğe hazır olmak, 

şans ve baht açıklığına sahip olup evlenebilmek, çocuk doğurmak, hastalıklardan ve 

nazardan korunmak, uzun ömürlü olmak, elinin bereketli olması gibi amaçlarla 

gerçekleştirilmektedir.566 Bu amaçlarla vücudun farklı yerlerine yapılan dövme 

sembolleri arasında Fatma Ana eli, Meryem Ana eli sembolleri yer aldığı gibi 

ellerin üzerine de bereket ve uğur istemiyle çeşitli sembollerin resmedildiği görülür. 

Bu şekilde eller, belirli sembollerin anlamlarını ve kutsallığını üzerinde taşıyan bir 

mekân durumundadır. 

Görsel 47: Dövme geleneğine ait örnekler. 

 

 

Kaynak: Kültürümüzde Dövme Geleneği Yay. Haz. Kürşat Öncül, Kars, Kafkas Üniversitesi Türk 

Halkbilimi Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları, 2012, s. 71. 

                                                 
563 Sedat Veyis Örnek, Etnoloji Sözlüğü, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 

Yayınları, Ankara, 1971, s. 70.  
564 M. Blanchard, “Post-Bourgeois Tattoo: Reflections on Skin Writing in Late Capitalist Societies”, 

Visiual Anthropology Review, Vol. 7, No:2, 1991, s. 11-21’den aktaran Ertan, a.g.e., s. 110.  
565 Ertan, a.g.e., s. 110.  
566 Koca, a.g.e., s. 186-188.  



173 

 

 

 

Dinsel- büyüsel inanış ve uygulamalarda kutsallık boyutu ile yer alan el ve 

parmakların yanı sıra el ile ilgili belirli unsurların da kutsal bir mahiyete sahip 

olduğunu belirli inanış ve uygulamalar göstermektedir. Yüzük, asa, kılıç, tahta kılıç 

gibi aletler en eski zamanlardan itibaren din ve inanç sistemlerinde, kutsal 

kitaplarda, edebî anlatılarda kutsallık boyutları ile yer almıştır.  

  

3.2.6.1. Asâ, Kılıç, Tahta Kılıç vd. 
 

Elle tutulan kılıç, tahta kılıç, asâ, kalkan, üç dişli mızrak gibi aletler, kutsal 

kitaplarda ve dinlik- büyülük inanış ve uygulamalarda, mit, masal, efsane gibi edebî 

türlerde sembolik anlam ve işlevleriyle rol oynamaktadır. Dionysos’un tirşesi, 

yılanlı sopa, kalkan, üç dişli mızrak gibi elde tutulan sembolik aletler, el hareketinin 

bir parçasını oluşturarak ele bir anlam kazandırır.567  

Elin sembolik işlevini pekiştiren, sembolik bir anlama ve işleve sahip olan 

aletler arasında öne çıkan unsurlardan biri asâ’dır. Din ve kültürlerde, dinlik- 

büyülük bir mahiyete sahip olan asânın en önemli özelliği kudret ve otoriteyi temsil 

etmesidir. Sopa, değnek olarak da geçen asâ, hayvan otlatırken çobanın, 

kendisinden destek alarak uzun yol kat ederken yolcunun, büyülük işlemlerinde 

büyüsel gücünden yararlanan şamanın, kudret ve otorite sembolü olması dolayısıyla 

kral ve hükümdarların en önemli araçları olmuştur.568 

 

 

 “Hâkimiyetin, eski kavimlerin müşterek telakkilerine göre, ilahi bir 

menşeden geldiği düşünülecek olursa başlangıçta mabutlara mahsus olan 

asanın sonradan onun çeşitli kuvvetlerinin ve tecellilerinin temsilcisi 

(peygamber, hükümdar, kâhin, hâkim, rahip gibi) olanlara intikal edeceği 

kolaylıkla anlaşılır.” 569 
 

 

                                                 
567 Gardin vd., a.g.e., s. 202. 
568 Ömer Faruk Harman, “Asâ”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 3, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1991, s. 449.  
569 Harman, a.g.m., s. 450.  



174 

 

Mısır’da firavunların sol ellerinde tuttukları ucu kavisli ve aşağı doğru 

kıvrık asa gücü ve sağ elinde tuttuğu aşağı doğru kıvrık, ele benzeyen diğer asa ise 

adaleti simgelemekteydi. 570 

Kutsal asa sembolü ile ilgili en önemli örnek, Hz. Musa’nın asasıdır. Eski 

Ahit’te ve Kur’ân-ı Ker’im’de de belirtildiği üzere Hz. Musa, peygamberlik belirtisi 

mucizelerini bu asa (değnek) ile gerçekleştirmiştir. Hz. Musa’ya Rabbin 

görünmediğini iddia eden İsrailoğullarının Hz. Musa’ya inanmaları için 

gerçekleştirilen bu mucize, Eski Ahit’in Çıkış bölümünün 4. Babında şu şekilde 

anlatılmaktadır: 

 “Ve Musa cevap verip dedi: Fakat, işte, bana inanmıyacaklar, ve sözümü 

dinlemiyecekler; çünkü: RAB sana görünmedi, diyecekler. Ve RAB ona dedi: Bu 

senin elindeki nedir? Ve dedi: Değnek. Ve dedi: Onu yere at. Ve onu yere attı, ve 

yılan oldu; Ve Musa onun önünden kaçtı. Ve RAB Musa’ya dedi: Elini uzat, ve 

onun kuyruğundan tut (ve elini uzatıp onu tuttu, ve elinde değnek oldu); ta ki, 

ataların Allahı, İbrahim’in Allahı, İshak’ın Allahı ve Yakup’un Allah’ı RABBİN 

sana göründüğüne inansınlar.”571    

Rabbin “Ve alâmetleri onunla yapacağın bu değneği eline alacaksın”572 

demesi üzerine Hz. Musa’nın değnek ile gerçekleştirdiği bir diğer mucize ise İsrail 

topluluğunun göçü sırasında susuzluklarını gidermeleri için kayaya değnek ile 

vurması ve kayadan su çıkarmasıdır. Kayadan Çıkan Su mucizesi Eski Ahit’te şu 

şekilde anlatılmaktadır:  

“Ve İsrail oğullarının bütün cemaati RABBİN emrine göre Sin Çölünden 

konaktan konağa göç edip Refidimde kondular; ve kavma içecek su yoktu. Ve 

kavm Musa ile çekişip dediler: Bize su ver de içelim. Ve Musa onlara dedi: Niçin 

benimle çekişiyorsunuz? Niçin RABBİ deniyorsunuz? Ve kavm orada susadı; ve 

kavm Musaya karşı söylenip dedi: Bizi, oğullarımızı ve hayvanlarımızı susuzlukla 

öldürmek için, niye bizi Mısırdan çıkardın? Ve Musa RABBA feryat edip dedi: Bu 

kavma ne yapayım? Az daha beni taşlayacaklar. Ve RAB Musaya dedi: Kavmın 

önüne geç, ve İsrail ihtiyarlarından bir kaçını seninle beraber al; ırmağa vurduğun 

                                                 
570 Tankut Sözeri, Mistik/Gizil Simgeler Gelenek ve Kavramlar, İstanbul, Kastaş Yayınevi, 2014, 

s. 45. 
571 Çıkış 4: 1-5 
572 Çıkış 4:17 



175 

 

değneği eline al, ve yürü. İşte ben orada, Horebde, kaya üzerinde, senin önünde 

duracağım ve kayaya vuracaksın, ve kavm içsin diye ondan sular çıkacak. Ve Musa 

İsrail ihtiyarlarının gözü önünde böyle yaptı. Ve o yerin adını Massa ve Meriba 

koydu, çünkü İsrail oğulları çekiştiler, ve çünkü: Acaba RAB aramızda mı yoksa 

değil mi? Diyerek RABBİ denediler.”573  

Hz. Musa’nın Rabbin emriyle gerçekleştirdiği diğer bir mucize değneğini 

göğe kaldırınca İsraillilerin yaşadığı Goşen bölgesi hariç tüm Mısır’a dolu yağması 

ve her şeyi mahvetmesidir.  

 “Ve RAB Musaya dedi: Elini göke doğru uzat, bütün Mısır diyarında insan 

üzerine ve hayvan üzerine, Mısır diyarında olan kırın bütün otu üzerine dolu yağsın, 

Ve Musa değneğini göke doğru uzattı; ve RAB gök gürlemeleri ve dolu gönderdi, 

ve ateş yere indi, ve RAB Mısır diyarı üzerine dolu yağdırdı. Böylece çok ağır dolu 

vardı, ve doluya ateş karışmıştı, bir millet olduğu vakitten beri bütün Mısır 

diyarında onun gibisi olmamıştı. Ve dolu bütün Mısır diyarında insandan hayvana 

kadar bütün kırda olan her şeyi vurdu, ve kırda olan her ağacı kırdı. Ancak İsrail 

oğullarının bulunduğu Goşen diyarında dolu olmadı.” 574 

Hz. Musa’nın değneği kaldırmasıyla İsrailoğulları ile birlikte geçtiği denizin 

suları ikiye yarılır ve İsrailoğulları ile birlikte Hz. Musa buradan yürüyerek 

geçerler. 

“Ve sen kendi değneğini kaldır ve elini deniz üzerine uzat ve onu yar; Ve 

İsrail oğulları denizin ortasına kuru yerden gireceklerdir.”575 

Eski Ahit’te mucizelerin gerçekleşmesinde rol oynayan kutsal bir araç olan 

asa, Yahudi geleneğinde aynı zamanda bir hükümdarlık sembolüdür. Yeni Ahit’te 

(Ahd-i Cedid) asanın dinî-sihrî işlevinden bahsedilmezken Kur’ân-ı Kerîm’de on 

ayette tekil şekliyle Musa’nın asası, iki ayette çoğul şekliyle Firavun’un 

sihirbazlarının asaları zikredilmektedir.576 

İslâmî kültürde Hz. Ali’nin Zülfikâr adlı kılıcı sihirli bir özelliğe sahiptir ve 

Hz. Ali’nin savaşçı karakterinin ve kahramanlığının bir sembolüdür. Bu kılıcın en 

önemli özelliği ise, çift ağızlı olmasıdır. 

                                                 
573 Çıkış 17: 1-7. 
574 Çıkış 9: 22-26. 
575 Çıkış 14: 16. 
576 Harman, a.g.e., s. 450.   



176 

 

Dinî anlatılar, mitler ve masallarda kralların ve kahramanların kılıçları da 

sihirli ve olağanüstü özelliklere sahiptir.  

Elle tutulan ve sembolik bir işlevi ve önemi bulunan diğer bir alet ise tahta 

kılıçtır. Özellikle Türk Tasavvuf anlatılarında Bektaşi velilerinin tahta bir kılıca 

sahip oldukları ve bununla savaşarak ejderhaları, kâfirleri yendikleri anlatılır. 

Menâkıbnâmelerin yanı sıra Osmanlı Devleti’nin kuruluş yıllarını anlatan ilk devir 

vekâyinâmelerde dahi tahta kılıçla savaşmak motifi yer almaktadır. Öte yandan 

tahta kılıç, ayinlerde şamanların kötü ruhlara karşı savaşırken kullandıkları aletler 

arasındadır.577 

 

3.2.6.2. Yüzük Sembolü 

 

Elin kutsallık boyutu ile ilgili maddî ve sembolik bir unsur olarak yüzük, en 

eski devirlerden itibaren din ve inanç sistemlerinde kullanılagelmiştir. Gerek kutsal 

bir nesne olarak dinlik büyülük inanış ve uygulamalarda gerek bir süs objesi olarak 

günlük hayatta kullanılan yüzüklerin pek çok anlamı üzerinde taşıdığına 

inanılmaktadır. Büyüsel bir özelliğe ve kutsallığa sahip yüzüklerin genel olarak 

hâkimiyet, iktidar, güç, kötü güçlerden koruma gibi sembolik anlam ve işlevleri 

üzerinde taşıdığı ile ilgili örnek inanış, uygulamalar ve anlatılar mevcuttur.  

Dinlik- büyülük bir unsur olarak yüzüklerin en eski devirlerden beri mühür 

olarak kullanıldığı bilinmektedir. Mühür-yüzüklerin en eski örneklerinden biri ve 

en bilineni kutsal kitaplarda ve dinî anlatılarda bahsi geçen; Hz. Süleyman’a 

rüzgâra, kuşlara ve diğer hayvanlara hükmetmek gibi doğaüstü güçler verdiğine 

inanılan mühür-yüzüktür. Hz. Süleyman’a atfedilen bu mühür-yüzük, Mühr-ü 

Süleyman yani Süleyman Mührü olarak geçmektedir. Hz. Süleyman’a atfedilen 

Mühr-ü Süleyman ile ilgili anlatı ise şöyledir: 

 

 

 “Süleyman Peygamber bu yüzüğü yalnızca abdesthaneye giderken çıkarır ve 

Âsaf adlı vezirine veya hanımına emanet edermiş. Yine bir gün bu yüzüğü 

hanımına emanet etmiş. Süleyman Peygamber dışardayken bir cin onun 

kılığına girmiş ve mührü isteyen Süleyman’ı sahtekârlıkla suçlamış, 

saraydan çıkarmışlar. Yüzüğü alan dev ise onun yerine geçip icraata 

başlamış. Bu arada Süleyman gidip bir sahil kasabasında çalışmaya 

                                                 
577 Ocak, Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, s. 80.  



177 

 

başlamış. Dev ise yüzük Süleyman’ın eline bir kere daha geçmesin diye 

denize atmış. Günlerden birinde Süleyman bir balıkçının tuttuğu balıkları 

taşımış. Balıkçı da hizmetine karşılık ona para yerine irice bir balık vermiş. 

Süleyman akşam, balığı yemek için karnını yarınca kendi yüzüğünü görmüş. 

Meğer denize düşen yüzüğü Allah’ın izni ile bir balık yutup sahibine geri 

getirmiş. Halk arasındaki ‘Mühür kimdeyse Süleyman odur’ atasözü buradan 

gelir.”578 
 

 

Mühr-ü Süleyman, Hz. Süleyman’a atfedilen mucizevî mühür yüzüğü 

belirttiği gibi ayrıca bu yüzüğün üzerine hakk edilmiş altı köşeli yıldızı579 da ifade 

etmektedir.580 Beş köşeli yıldıza sahip yüzükler ise Pisagorcu müridler tarafından 

ve Doğu’nun her yerinde kötü ruhları uzak tutmak için kullanılmış ve sağlık tılsımı 

olarak taşıyana şifa vereceğine inanılmıştır.581 

Dinî bir sembol olarak yüzük, İslâmiyet ile ilgili kutsal anlatılarda da yer 

almaktadır. Anlatıya göre, Hz. Muhammed Miracı sırasında yolunu kesen bir 

arslanla karşılaşır. Arslanı sakinleştirebilmek için onun ağzına peygamberlik 

yüzüğünü atar. Bu yüzük, geri dönerken uğradığı Kırklar Meclisi toplantısında Hz. 

Ali tarafından kendisine geri verilince arslanın gerçek niteliği anlaşılır.582 Bu olay, 

Cem sırasında okunan, Hz. Muhammed’in Mirâç’a çıkışı ile ilgili Miraçlama 

bölümünde şu şekilde anlatılır: 

 

“Geldi Cebrail çağırdı, Hak-Muhammet Mustafa 

Hak seni Mirac’a ister, davete kadir Hûda 

Evvel emanet budur ki piri rehber tutasın 

Kadim-i erkâna yatıp, Hak buyurdu vedduha 

İmdi senden el tutayım, ahi anda Cebrail 

İki gönül bir ediben yürüdüler dergâha 

Vardı dergâh kapusuna, gördü bir arslan yatar 

Arslan anda hamle kıldı, başa koptu bir fena 

Buyurdu sırr-ı kainat, “Korkma ben habibim” dedi. 

Hatemin ağzına verdi ki arslan ister bir nişâne…” 583 

 

                                                 
578 İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, 13. bs., İstanbul, Kapı Yayınları, 2004, s. 411-

412. 
579 Ayrıntılı bilgi için bk. 3.3.1.Kutsal El Sembolünün Somut ve Görsel Gösterimi Bölümü. 
580  İskender Pala, “Mühr-i Süleyman,” TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 31, Ankara, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, s. 524.  
581 Hall, a.g.e., s. 302. 
582 İréne Mélikoff, Hacı Bektaş: Efsaneden Gerçeğe, 5. bs. İstanbul, Cumhuriyet Kitapları, 2008, s. 

281. 
583 Korkmaz, Anadolu Aleviliği, s. 310. 



178 

 

Diğer bir anlatıya göre, Kerbela’da Yezid’in ordusu ile savaştığı sırada Ali 

Ekber başından kılıçla yaralanır. Yaralı ve susuz bir şekilde çadıra döner. Hz. 

Hüseyin parmağındaki Peygamber’in yüzüğünü oğlu Ali Ekber’in ağzına koyar. Bu 

şekilde Ali Ekber eski gücünü kazanır ve yeniden savaş alanına döner fakat bu 

savaşta şehit düşer. 584 

Dinlik- büyülük işlevinden başka yüzük, iktidar sahipleri tarafından resmî 

amaçla da kullanılmaktadır. Geçmişten günümüze farklı medeniyetler tarafından bu 

amaçla kullanılan yüzük şeklindeki mühürler; mülkiyet, onaylama, hâkimiyet, 

iktidar, güç ve yetkiyi temsil etmektedir.  

Arapça’da “Hâtem”, Farsça’da “nigîn” adıyla geçen mühür işlevine sahip 

yüzüklerin Selçuklu ve Osmanlı sultanları tarafından kullanıldığı bilgisi 

kaynaklarda yer almaktadır. 17.yüzyıla kadar Osmanlı padişahlarının yüzük 

şeklinde mühür kullandıkları bilinmektedir. Çok değerli taşlara sahip olan bu 

mühür yüzüklerin üzerlerinde taşıyanın adı, sanı, Kur’ân’dan sözler, bir dize veya 

bir özdeyiş bulunmaktadır.585 

Olağanüstü özelliklere sahip yüzüklerin farklı işlevleriyle mitoloji, efsane, 

masal, halk hikâyesi gibi sözlü anlatılarda yer aldıkları görülmektedir. Bu 

anlatılarda yüzükler; insanların birbirlerini tanımalarını sağlama, birbirlerinden 

haber ulaştırma, zor durumlarda yardım çağrısında bulunma, zor bir durumdan 

kurtarma gibi işlevlere sahiptir. Örneğin, halk hikâyeleri arasında yer alan Köroğlu 

ile Demircioğlu Hikâyesinde, Köroğlu’na zindandaki Demircioğlu’nu haber veren 

sihirli bir yüzüktür.586 Varaka ile Gülşah Hikâyesi’nde Varaka’nın yüzüğünü 

göndermesiyle Gülşah onun sarayda olduğunu anlar.587 Hurşit ile Mahmiri 

Hikâyesi’nde ise Nine, Hurşit’in yüzüğünü Mahmiri’ye gösterince birbirlerini 

                                                 
584 Metin And, “İslâm Folklorunda Muharrem ve Taziye”, Türk Folkloru Araştırmaları Yıllığı, S. 

III, 1976, s. 28.  
585 Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Yüzük”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 44, Ankara, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, 2013, s. 55; Özbilgen, a.g.e., s. 12; İsmet Zeki Eyuboğlu, Anadolu Uygarlığı, 2. 

bs., İstanbul, Der Yayınları, 1991, s. 290. 
586 Ali Berat Alptekin, Halk Hikâyelerinin Motif Yapısı, 2. bs., Ankara, Akçağ Yayınları, 2002, s. 

126-127. 
587 Alptekin, a.g.e., s. 189. 



179 

 

tanırlar.588 Yaralı Mahmut Hikâyesi’nde ise Mehbub Ulu Han tarafından gönderilen 

Mahmut’un yüzüğünü görünce onun sağ olduğunu anlar. 589 

Masallarda da halk hikâyelerinde olduğu gibi yüzüğün yardımcı bir işlevi 

bulunmaktadır. Sivas’a ait “Kırk Yorganlı Kız” masalında devlerin her biri 

parmağına bir yüzük takar. Oğlanın başı sıkıştığında bu yüzükler, devlerin 

parmağını sıkar. Taşeli yöresine ait “Fes Padişahı” masalında sihirli yüzük, 

parmağa takıldığında yüzüğü takan kişiyi Fes Padişahı’nın yanına götürür. Taşeli 

Yöresi’ne ait “Kedi, Köpek ve Yılanın Mükâfatı” masalında Keloğlan, padişahın 

isteklerini yılan padişahının verdiği yüzükle yerine getirir. Afyon’a ait “Gülü 

Koparan Dev” masalında kız, oğlana bir yüzük verir. Kuyunun dibinde kalan oğlan 

bu yüzüğü taktığında iki koç ortaya çıkar. Ak koç yeryüzüne, kara koç yeraltına 

gitmektedir.590 

Anadolu’da dinsel niteliğe sahip pek çok uygulamada yüzüğün sembolik 

işleviyle kullanıldığı görülür. Örneğin Bulgaristan’daki Demir Baba Tekkesinde 

gerçekleştirilen bir uygulamada dilek taşının içinden yüzük geçirilir. Taştan içeri 

atılan yüzük içeride kalmayıp yere düşerse tutulan dileğin gerçekleşeceğine 

inanılır.591 

Yüzük aynı zamanda en eski devirlerden itibaren bir bağlılık ve aşk sembolü 

olarak kullanılmıştır. Buna bağlı olarak yüzükler, söz, nişan, düğün gibi evliliğin 

belirli aşamalarında farklı şekillerde kullanılan bir unsur olmuştur. Örneğin, 

evliliğin ilk aşaması olan söz kesiminde kızın yüzüğünü erkek tarafı, erkeğin 

yüzüğünü de kız tarafı alır. Söz yüzüğü ve nişan yüzüğü sağ elin yüzük parmağına 

takılırken nikâhtan sonra sol elin yüzük parmağına takılır. Öte yandan yüzüğün 

takıldığı parmağın da yüzük parmağı olarak adlandırılması yüzüğün bir bağlılık ve 

aşk sembolü olarak insan hayatında oynadığı rolü göstermektedir.592 Kusursuzluk 

ve ölümsüzlüğün sembolü olmasını halka şeklinde olması ve bir başı ve sonu 

                                                 
588 A.e., s. 193. 
589 A.e., s. 199. 
590 Bilge Esirgen, “Anadolu Türk Halk Anlatılarında Büyünün İşlevi”, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Türk 

Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı, Kocaeli, 2014, s. 218.  
591 Fatma Ahsen Turan, “Bulgaristan’da Demir Baba Tekkesi’ndeki İnanç Sembollerinin ve 

Ritüellerinin Çözümlenmesi”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S. 43, Güz, 

2007, s. 103.  
592 Koca, a.g.e., s. 312. 



180 

 

olmamasına bağlayan Manly P. Hall’a göre evlilik yüzüğü, eskiden onu takan 

kişinin doğasında dengeye ve tamlığa ulaşıldığını göstermekteydi.593 Buna göre 

kırmızı kuşak, gelinlik, duvak gibi yüzük de hayatın geçiş dönemlerinden biri olan, 

evliliğe ait inanış ve uygulamalar arasında yer alan, sembolik anlam ve işleve sahip 

bir unsurdur. 

Kutsal bir mahiyete sahip olmasının yanı sıra yüzüğün bir süs eşyası olarak 

da kullanıldığı görülür. Bu amaçla kullanılan yüzükler, altın, gümüş gibi değerli 

madenlerden yapılmaktadır.  

Dinlik- büyülük inanış ve uygulamalarda sembolik anlam ve işlevleriyle 

merkezde yer alan el, aynı zamanda kutsallığa sahip unsurların taşınmasında 

kültürel bir mekân olarak görev yapmaktadır. Bu şekilde, asa, kılıç, tahta kılıç vd. 

sembolik aletler gibi yüzük de elin kutsallık boyutunu pekiştiren unsurlar arasında 

yer alır. Yüzük, iktidar, güç, hâkimiyet yanı sıra aşk, bağlılık, sadakat sembolü 

olarak eski zamanlardan beri kullanılagelmiştir.  

 

 

İnsanın yaşamı boyunca yerine getirdiği tüm davranışlarda etkin olarak 

kullandığı parmaklar594 sembolik olarak farklı bilimlerin de temelinde yer 

almaktadır. Örneğin, I, II, III, IIII gibi eski Romen rakamları parmakların 

temsilleridir.595 İlkel zamanlardan beri başvurulan parmakları kullanarak hesaplama 

yapma yöntemi, Parmak Hesabı olarak geçmektedir. 596  

Elin sembolik anlam ve işlevleri ile ilgili inanış ve uygulamalar içerisinde 

sadece bir parmağın veya belirli parmakların merkezde olduğu örnekler de 

mevcuttur. 

Farklı din ve kültürlerde yaygın görülen bir uygulama, parmaktan akan 

kanın içilmesidir. Belirli farmason tarikatlarda görülen bu uygulamaya göre yeni 

gelenin başparmağından kan alınır ve içinde bu kademeye ulaşanların kanlarının 

bulunduğu bir şişeye akıtılır. Bu şişeden alınan kan, şarap ile karıştırılır ve orada 

                                                 
593 Hall, a.g.e., s. 302. 
594 Parmakların anatomik yapısı ve işlevleriyle ilgili ayrıntılı bilgi için bakınız 1.2. El Bölümü. 
595 Alpenfels, a.g.m., s. 7. 
596 Korkmaz, Şamanizm Esrik Yolculuk, s. 112. 



181 

 

bulunan herkes bunu içerek kan kardeş olur.597 Türk kültüründe de yaygın bir 

şekilde görülen bu uygulamaya göre birbirlerinin parmaklarından akan kanı 

emmeleri veya parmakları birbirlerine temas ettirmeleri ile kişiler birbirlerinin kan 

kardeşi olurlar. 

Parmaklarla ilgili inanışlar edebî anlatılarda da yer almaktadır. Örneğin, Hz. 

Muhammed’in parmaklarından çeşme gibi suların akması mucizesine Türk 

edebiyatında sık sık telmihte bulunulmaktadır. Kaynaklardan aktarıldığı üzere, 

Ashabı ile Hudeybiyye denilen yere gelen Hz. Muhammed, orada su bulunmadığı 

için namaz vakti yanında bulunan sudan abdest alır ve parmaklarını öne doğru 

uzatınca her parmağından çeşme gibi sular akmaya başlar ve bütün sahabe o sudan 

içer.598  

Parmaklardan akan kanla gözleri görmeyen insanların gözlerinin açılması 

anlatılarda yer alan önemli bir motiftir. Örneğin Dede Korkut Hikâyelerinde yer 

alan Kam Pürenün Oğlu Bamsı Beyrek Boyu’nda Bamsı Beyrek yurduna 

döndüğünde babası Pay Püre Beg’in “Oğlum idüğin andan bileyim, sırca parmağını 

kanatsun, kanını destmala dürtsün, gözüme süreyin, açılacak olurise oğlum 

Beyrekdür didi”599 sözleri parmaktan akan kan ile gözlerin açılması inancının 

varlığına örnektir.  

Parmaklar sadece kutsal bir görevi yerine getirmekte rol oynamaz. Ayrıca 

belirli durumlarda günahı, bereketsizliği, uğursuzluğu çekeceği düşüncesiyle 

parmakların kullanılmasından kaçınılır. Örneğin Türk kültüründe bir şeyi parmakla 

göstermek ayıp ve günah kabul edilir. Kars’ta mezar, türbe gibi mekânları parmakla 

gösteren çocukların parmaklarını ısırmaları istenir.600 

Her bir parmağın ayrı ayrı sembolik anlamı ve işlevi bulunduğu ile ilgili 

inanışlar mevcuttur. Örneğin, her bir parmağın belirli bir gezegeni sembolize 

ettiğine inanılmaktadır. Bu inanışa göre, Medius veya majör parmak olarak 

adlandırılan orta parmak Satürn gezegeni ile ilişkilendirilir ve bu parmağın dalak ve 

pankreasla bir bağı olduğuna inanılır. Safra parmağı olarak da geçmektedir. Evlilik 

                                                 
597 Korkmaz, a.g.e. s. 112. 
598 Agâh Sırrı Levend, Divan Edebiyatı: Kelimeler ve Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar, 4. 

bs., İstanbul, Enderun Kitabevi, 1984, s. 135.  
599 Ergin, a.g.e., s. 151. 
600 Kalafat, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, s. 71. 



182 

 

alyansının takıldığı parmak olan yüzük parmağının antik çağlarda güneş tanrısının 

parmağı olduğuna ve bu parmağı kalbe bağlayan “Veina Amoris” denilen çok ince 

bir damarın bulunduğuna inanılmıştır. Küçük parmak ise tanrıların mesajcısı 

Mercurius’a (Yunan mitoljisinde Hermes), işaret parmağı ise en büyük tanrı 

Jüpiter’e atfedilmiştir.601  

Serçe parmak olarak adlandırılan küçük parmak, fallik bir sembol olarak 

addedilir ve hikâyelerde üstün bir zekâ ve yeteneğe sahip küçük bir çocukla 

özdeşleştirilir. Elin tüm parmakları içerisinde ayrıcalıklı bir yere sahip olan ve 

insanoğlunun uygarlık yaratmasının temelini oluşturan başparmak, yaratıcı gücün 

kaynağı fallik (erkeklik organı) bir unsur olarak iktidar ile özdeşleştirilir. Ayrıca 

başparmağın makrokozmosu, serçe parmağın ise mikrokozmosu simgelediğine 

inanılmaktadır.602 Başparmak ile ilgili inanışlar, Güney Sibirya halklarına ait 

geleneklerde ve destanlarda da yaygın bir şekilde yer almaktadır. Bu inanışların 

temelinde insan biyolojisi ile ilgili bilimsel gerçekler yer almaktadır. İnsan ırkının 

ayırt edici özelliği olarak başparmak, destanlarda insan dünyasına ait olmanın en 

önemli göstergesi olmakla birlikte destan kahramanının hayatını ve ruhunu içeren 

kutsal bir unsurdur. Başparmağın veya diğer parmakların olmayışı Türk-Moğol 

Mitolojisi’nde kahramanın insan dışı doğasının göstergesidir.603 

Sağ elde, küçük serçe parmağı ile orta parmak arasında yer alan yüzük 

parmağı, geçmiş çağlarda “hekimin parmağı” olarak adlandırılmış ve bu parmağın 

sağaltıcı işlevi olduğuna inanılarak tıbbî uygulamalarda kullanılmıştır. Buna göre, 

hazırlanan tıbbî iksirler bu parmakla karıştırılır, onunla merhemler cilde sürülür ve 

bu şekilde yaraların çabucak iyileşeceğine inanılırdı. 604 

 

 

3.2.8. Tırnak ile İlgili İnanış ve Uygulamalar 
 

El ile ilgili bir unsur olarak tırnakların da en eski zamanlardan beri kutsal bir 

güce sahip olduğuna inanılmıştır. Elin sembolik önemini arttıran başlıca 

                                                 
601 Gardin, vd., a.g.e., s. 485. 
602 Ersoy, Semboller ve Yorumları, s. 359-360. 
603 Lvova, E.L. vd., a.g.e., s. 69-71.  
604 “Mudras&Hand Symbolism- The Power of Mudras Part 3: Hand Symbolism& Beliefs”,  

(Çevrimiçi) http://www.indotalisman.com/handsymb.html, 30.03.2018. 

http://www.indotalisman.com/handsymb.html


183 

 

unsurlardan biri olan tırnaklar pek çok dinlik-büyülük inanış ve uygulamada rol 

oynamıştır. 

Tırnakla ilgili inanış ve uygulamaların kökeni ilkel toplumlara kadar 

gitmektedir. Eski toplumlar, saçta olduğu gibi tırnakta da bir güç olduğuna ve 

tırnakların başına gelecek herhangi bir kötülüğün sahibinin de başına geleceğine 

inanmışlardır. Bu sebeple, dünya üzerinde birçok toplum tırnağın kesilmesinden 

sonra sahiplerinin zarar görmemeleri adına belirli uygulamalara başvurmuştur. 

Kötü güçlerden korunmak adına kesilen tırnakların özenle saklanması bu 

uygulamalar arasındadır.  

Maldiv yerlileri arasındaki bir uygulamaya göre, kesilen saçlar ve tırnaklar 

dikkatlice saklanır, biraz suyla birlikte mezarlıklara gömülürdü. Çünkü inanışlarına 

göre bu unsurlar da vücudun parçası olup vücut gibi gömülmeyi beklerdi. Sahibinin 

bedeninin yeniden dirilmesi durumunda tırnaklarını tekrar kullanacağı yönündeki 

inanış da kesilen tırnakların saklanma nedenlerinden biri olmuştur. Alaska Yukon 

Bölgesi Kızılderilileri, kesilmiş tırnaklara hayvanların dokunmaları ve bu şekilde 

tırnakların sahiplerine hastalık getirecek olmaları ihtimaline karşı bir yerde 

gizlemişlerdir. Orta Afrika Madi ya da Moru kabilesi üyeleri tırnak kesiklerini 

toprağa gömmüşler ve Estonya’da yaşayanlar tırnak kesiklerini kıyamet gününde 

kendilerinden istendiğinde bulunsun diye göğüslerinde taşımışlardır.605 

Saç, ifrazat vd. bedensel unsurlar gibi tırnak da ilkel toplumlar tarafından bir 

büyü aracı olarak kullanılmıştır. Büyünün “sempati ilkesi” ile açıklanan bu 

uygulamalarda insana ait bu tür unsurlar üzerinde yapılacak herhangi bir işlemin 

büyüye maruz kalacak insanı da olumlu veya olumsuz yönde etkileyeceğine 

inanılmıştır.606 

Türk kültüründe de tırnak ile ilgili pek çok inanış ve uygulama yer 

almaktadır. Özellikle çocuğun ilk tırnak kesiminde bu inanış ve uygulamaları 

görmek mümkündür. Örneğin, ilk tırnak kesiminden sonra çocuğun eli, içinde altın 

paralar bulunan bir keseye sokturulur. Kese içerisinden alınan paralar, erkekse 

büyüdüğü zaman işinin sermayesi olarak, kızsa çeyizine ilk “maya” olarak 

                                                 
605 James G. Frazer, Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökleri I, Çev. Mehmet H. Doğan, 2. bs., 

İstanbul, Payel Yayınları, 2004, s. 195-200.  
606 Esirgen, a.g.e., s. 120. 



184 

 

saklanır.607 Başka bir uygulamada ilk kez tırnağı kesilecek çocuğun parmaklarının 

un çuvalına sokularak hırsız olmasının önlenmesi amaçlanır.608 Muğla’da kız 

çocuğunun eline kına yakıldıktan sonra eli un çuvalına sokturulup bir miktar un 

avuçlatıldıktan veya yağ tenekesine sokturulduktan sonra ilk tırnağı kesilir. Böylece 

kız çocuğunun bereketli ve elinin bol olacağına inanılmaktadır.609 Balıkesir’de 

çocuğun ilk tırnakları kesilip bir bezin içine konulur. Eve bereket getirsin diye üç 

gün çocuğun babasının cebinde gezdirilir. Sonra evin bir köşesine asılır.610 

 Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da tırnakları saçmak sakıncalı bulunur, bir 

şeye sarılıp duvar kovuğu gibi bir yere sokulmasının hayırlı olacağına, aksi takdirde 

öbür dünyada tırnak sahibinin zor durumda kalacağına inanılmaktadır.611 

Mehmet Halit Bayrı, Halk Adet ve İnanmaları adlı eserinin “İstanbul’a Ait 

Birkaç Not” kısmında tırnakla ilgili inanışlara yer vermiştir:  

Belirli günlerde tırnak kesmenin makbul görülüp sevap sayılacağına, bazı 

günlerde ise günah olduğuna, kötülük getireceğine inanılır. Pazar günü tırnak 

kesilirse hediye gelir. Pazartesi günü tırnak kesen kabir azabı görmez. Perşembe 

günü tırnak kesen kimse zengin olur. Cumartesi günü tırnak kesmeyi itiyat edinen 

kimse Kâbe’ye gider. Salı günü tırnak kesmeyi itiyat edinen kimsenin çocuğu 

öleceğine, çarşamba günü tırnak kesenin kara haber alacağına, gece tırnak kesen 

kimsenin ömrünün kısalacağına inanılır. Tırnağında beyaz leke olan kimsenin yeni 

elbise giyeceğine, kesilen tırnak parçaları dağınık bir hâlde herhangi bir yere 

atılırsa, bunların üzerine basan kimsenin o kişiye düşman olacağına inanılır.612 

Kadim anatomi bilginlerinin eserlerinden derlediği bilgilerle Erzurumlu 

İbrahim Hakkı, Marifetnâme adlı eserinde tırnakların anatomik yapısı ve işlevleri 

hakkında şu bilgileri verir:  

 

                                                 
607 Boratav, a.g.e., s. 155.  
608 Kalafat, Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, s. 96. 
609 Aslı Büyükokutan, “Muğla Yöresi Kadın Merkezli Geleneksel Uygulamalarla Bu Uygulamalara 

Bağlı Sözlü Ürünlerin İşlevleri Üzerine Bir Araştırma”, Yayınlanmış Doktora Tezi, Balıkesir 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Balıkesir, 2011, s. 

275.  
610 Halide Yaşar, “Balıkesir ve Yöresinde Çocuk Folkloru Ürünleri Üzerine Derlemeler ve 

İncelemeler”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Balıkesir, 2008, s. 113.  
611 Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk İnançları: Dedem Korkut Aşağı Eller, s. 219. 
612 Mehmet Halit Bayrı, Halk Adet ve İnanmaları, İstanbul, Burhanettin Basımevi, 1939, s. 162. 



185 

 

 “…Parmakların ucunda tırnaklar vardır. Bunlar zamanında silah ve başka 

işleri yapmaktadır. Parmakların uçları daha etlidir. Birbirine bitiştiklerinde, 

iyice yapışırlar. Orta parmağın mafsalları daha uzun olup, yüzük parmağının 

sonra işaret, sonra küçük parmağın mafsalları daha kısa olmuştur. Tutma işi, 

bu şekilde daha kolay, parmakların bu hâlde bir araya gelmesi daha uygun 

olmaktadır. Tırnaklar dört fayda için yaratılmıştır: 1. Bir şeyi bağlamak, 

iliklemek isteyince, parmağa dayanak olmak, 2. Onlarla ufak şeyleri 

toplamak ve kaldırmak, 3. Onlarla kaşımak, kazımak ve temizlemek, 4. 

Bazen, işi oraya düşünce, silah gibi kullanıp, onlarla düşmanından intikam 

almak…” 613 

 

 

 

Eller gibi kollar da belirli sembolik anlam ve işlevlere sahip olarak inanış ve 

uygulamalarda yer almıştır. Güç, iktidar, lütfetme, yardım isteme kolların sembolik 

anlamları arasında yer almaktadır.  

Kolların ileriye doğru uzatılması veya yukarı doğru kaldırılmasının belirli 

sembolik anlamlara sahip olduğu dinlik- büyülük inanış ve uygulamaların kökeni 

antik zamanlara kadar gitmektedir. Kolları yukarı doğru kaldırmak bir güneş 

tapınımı jestidir. Antik Mısır, Sümerler, Babiller, Etrüskler kollarını uzatarak dua 

etmişlerdir.614 İleri uzatılmış kollar; dua edilirken ileriye doğru uzatılan, avuç içleri 

göğe bakan eller gibi pasiflik, alıcılık ve isteyicilikle ilgiliyken yukarı kaldırılan 

kollar teslimiyeti ifade eder. İnsanın on birinci ve on ikinci parmakları sayılan 

kollar, Mısır hierogliflerinde aktif bir güç göstergesidir. Hint tanrısı Brahma’nın 

dört yüzü ve dört kolu vardır. Bambarlar ise ileri uzatılmış kollara ruhun uzantısı 

demektedirler.615 

 

 

İnsanın sembolize etme yeteneği konusunda rüyalar, yaygın ve devamlı bir 

kaynaktır ve bir bireyin kişiliğinin bütününün psişik süreçlerini öğrenmek ve 

anlamak için rüyadaki sembolik imajlar önemli rol oynamaktadır.616 

                                                 
613 Erzurumlu İbrahim Hakkı, a.g.e., s. 333. 
614 Frederick M. Denny, “Posture and Gesture”,  s. 7343.  
615 Ersoy, a.g.e., s. 355-356.  
616 Jung, İnsan ve Sembolleri, s. 21-25.  



186 

 

Rüyalarda yer alan her unsur gibi elin de sembolik bir anlamı ve işlevi 

olduğuna inanılmakta ve rüyada elin durumuna ve hareketlerine göre sembolik 

anlamı deşifre edilerek rüya yorumlanmaya çalışılmaktadır. Nablusî, İbn-i Sîrîn ve 

Seyyid Süleyman’dan derlenen İslami Rüya Tabirleri Ansiklopedisi’nden alınan el 

ile ilgili başlıca rüya yorumları şunlardır:   

Rüyada el görmek kuvvet ve ihsana yorulurken özellikle sağ elin görülmesi 

kuvvet, geçim, kazanç, mal ve nimete yorulur ve hayırlı bir rüya olarak görülür.  

Rüyada elinin uzadığını ve kuvvet bulduğunu görmek, düşmana galip 

gelmeye, sözünün dinlenmesine, sanatında mahir, akıllı ve zeki olmasına delalet 

eder. Bir kimsenin rüyada kendi eline başka bir el değdiğini görmesi, malik olduğu 

şeyin bir misli artmasına, güç ve kuvvete alamettir.  

Bir adamın rüyada iki elinin de açık olduğunu görmesi, cömertliğe ve malını 

Allah yolunda infak etmeye işarettir. 

Rüyada sağ elinin altın dolduğunu görmek, kazanç, devlet ve şiddetinin 

gitmesine delalet eder.  

Emîr veya makamına kaim olanlar için rüyada elin uzun olduğunu görmek, 

uzun ömre, hizmetine bakanların kudret ve kuvvetine, memlekette tasarrufa, çok 

mala ve kârının artmasına delalet eder.  

Bir talebenin rüyada elini koltuğunun altına sokup çıkardığını ve elinin de 

nurlu olduğunu görmesi, ilim yolunda ilerlemeye ve muradına nail olmaya delalet 

eder. Aynı rüyayı devlet reisi görse, makamı daha da artar ve kuvveti ziyadeleşir. 

Rüyayı tüccarın görmesi hâlinde, ilerlemeye, şöhretin artmasına ve doğruluğa 

işarettir.  

Rüyada elinden su çıktığını görmek, mal ve nimet ile tabir olunur. İki el 

rütbeye, makama, iki erkek çocuğa ve devlete alamettir.  

Rüyada elleriyle bir şey alıp verdiğini görmek de, güzel ve sâlih amele 

delâlet eder.  

Sağ el erkek çocuğa ve babaya ve dosta ya da arkadaşlık yaptığı kimselere 

işarettir. Sol el, zevceye, anaya, kız kardeşe, kıza ve hizmetçiye delalet eder.  

Bir kişi rüyada iki elinden birisini kaybettiğini görse, kaybettiği elinin 

delalet ettiği kimsesini kaybetmesine alâmettir.  



187 

 

Bir kimsenin rüyada elinin tamamını veya yarısını yediğini görmesi, pişman 

olacağı bir işe işarettir.  

“O gün (her) zâlim (nedâmetle) iki elini ısırıp…” (Furkan, 27) meâlindeki 

âyet-i kerimenin işaretince, o kişi zalimlerden olur.  

Rüyada elinin bir peygamber eli olduğunu görmek, Allahü Teâlâ’nın onunla 

bir kavme hidayet bahşetmesine delâlet eder. Ve o kişi hayır ve berekete nail olur. 

Bunun aksine, rüyada elinin bir zalimin eline düştüğünü görmek, rüya sahibinin 

elinden çıkacak fenalığa veya büyük bir zulme delâlet eder.  

Bir kimsenin rüyada sağ elinin sol elinden daha uzun olduğunu görmesi, 

yardım ve ihsan sever olmakla tâbir edilir.617 

Elin rüyada sembolik olarak yer alması anlatılarda da görülen bir durumdur. 

Örneğin, Dede Korkut Hikâyeleri arasında yer alan Salur Kazan’ın Evi 

Yağmalandığı Boy’da Salur Kazan rüyasında bileğinden on parmağını kanda görür. 

Bu, olumsuz bir olayın yaşanacağı ile ilgili bir alamettir.618 

 

3.3. Hızır Eli  

 

Bolluk, bereket verme, hastaları iyileştirme, güç durumlarda insanlara yardım 

etme işlevleriyle gerek inanış ve uygulamalarda gerek edebî anlatılarda sık sık 

kendisinden bahsedilen kutsal şahsiyetlerden biri de Hızır’dır. Diğer kutsal kabul 

edilen şahsiyetlerde de görüldüğü gibi bereket ve şifa verme, şans getirme, yardım 

etme işlevlerini yerine getirmede en önemli unsurlardan biri Hızır’ın kutsallığa 

sahip elleridir. 

 

Tarih boyunca farklı kültür ve inançlara ait inanış ve uygulamalarda yaygın 

bir şekilde yer alan Hızır, ab-ı hayat içerek ölmezliğe ulaştığına, yılın belirli 

zamanlarında özellikle bahar başlangıcında yeryüzünde dolaşmasıyla insanlara ve 

diğer tüm canlılara bereket, bolluk dağıttığına, hastalara şifa dağıttığına ve zor 

                                                 
617 “El”, Nablusî İbn-i Sîrîn ve Seyyid Süleyman’dan Derlenen İslami Rüya Tabirleri 

Ansiklopedisi, C. 1, Haz. Mustafa Necati Bursalı, İstanbul, Milli Gazete, 1998, s. 264-268. 
618 Ergin, a.g.e., s. 99.  



188 

 

zamanlarında ihtiyaç durumundaki insanların yardımına koştuğuna, kısmet ve şans 

dağıttığına inanılan nebi, peygamber konumunda kutsal bir şahsiyettir. 

Türk-İslâm kültüründe bir kült olarak yer alan Hızır’ın adı Kur’ân-ı 

Kerîm’de geçmemektedir. Ancak, Kehf sûresinde Allah tarafından kendisine 

“rahmet ve ilim” verilmiş adam olarak betimlenen şahsiyetin Hızır olduğu 

düşünülmektedir. Ayrıca Hızır konusu hadis kitaplarının çeşitli bölümlerinde de yer 

almaktadır. Bu kaynaklarda, Kehf sûresindeki bilgiler tekrar edilmiş olmakla 

birlikte bu kutsal şahsiyetle ilgili başka bilgiler de yer almaktadır.619 

Özellikle halk inanışlarında Hızır’ın kutsallığını sembolize eden pek çok 

unsur bulunmaktadır. Kaynaklarda geçtiği şekliyle boz atlı, yeşil mızraklı, yeşil 

peçeli, yeşil elbiseli olarak tasvir edilmesi Hızır’ın bereket ve şifa verme, yardım 

etme işlevlerinin sembolleridir.  

 

 

Bereket, zürriyet, uğur ve şifa sembolü olarak Hızır’ın elleri, özellikle sağ 

eli, inanış ve uygulamalarda rol oynayan önemli bir unsurdur. 

Hızır’ın bereket, bolluk getiren, şifa veren kutsal elinin belirli özellikleri 

bulunmaktadır. Örneğin Hızır’ın yeşil benli bir eli olduğuna inanılır. Hızır 

kelimesinin Arapça “yeşil, yeşil dal ve yeşilliği çok olan yer” anlamında “El-Ahdar” 

kelimesiyle ilgili olması, Hızır’ın yeşil bir kıyafetle dolaştığına, geçtiği yerleri 

yeşillendirdiğine inanılması gibi Hızır’ın elinin üstünde yeşil bir ben bulunduğuna 

inanılması da Hızır’ın bereket ve uğur sembolü olan yeşil renkle ilişkisini ortaya 

koymaktadır.620 Öte yandan Türk-İslâm kültüründe elin yeşil renk veya yeşil bir iz 

ile olan ilişkisini ortaya koyan pek çok inanış bulunmaktadır. Örneğin, Hz. Ali’nin 

                                                 
619 Kehf 18: 60-82; İlyas Çelebi, “Hızır”, TDVİA, C. 17, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

1998, s. 406. Hızır’ın kutsal kitaplarda yer alan dinî vasfı, Türk halk anlatılarındaki işlevi ve Türk 

kültüründeki yeri hakkında ayrıntılı bilgi için bakınız: Ahmet Yaşar Ocak, İslam-Türk 

İnançlarında Hızır yahut Hızır-İlyas Kültü, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2007. 
620 Ocak, a.g.e., s. 59. Hızır’ın yeşil elinden Türk şiirinde de bahsedilmektedir. XVII. yüzyıl Bektaşi 

şairlerinden Teslim Abdal’a ait bir kıta: “Bülbüller gülşende efgana durdu/ Hüseyin Hakk’içün 

serini verdi/ Doldurdu doldurdu bir dolu verdi/ Ol Hızır’ın yeşil eli sabakdan” Şair Nureddin Seyfî 

ise Hızır’ın elinden aşk badesini nasıl içtiğini şiirinde şu şekilde dile getirir: “… Ey Nureddin Seyfi 

vardır da elin/ Kimse bilmez senin esrârın hâlin/ Hızır verdi yeşil eliyle dolum/ Ekşi üzüme de hâcet 

kalmadı.”  Ocak, a.g.e., s. 193-194. 



189 

 

sağ eli içerisinde uğur ve kutluluk simgesi olarak yeşil bir ben bulunduğuna 

inanılır.621 Ayrıca Anadolu’da insanlar birbirlerine bolluk ve bereket istemiyle 

“Elin yeşil olsun!” diyerek dua ederler.622 Hızır’ın şifa, feyz ve bereket bahşeden 

eliyle ilgili diğer bir inanış ise şehadet parmağı ile orta parmağının aynı uzunlukta 

ve başparmağının kemiksiz olduğudur.623 Hızır’ın elinin veya parmaklarının 

bereket, bolluk getirdiği inancı Alevi- Bektaşi geleneğinde büyük bir kutsallığa 

sahip sofrada yapılan dualarda da kendisini gösterir. Yapılan bir sofra duasında “Biz 

yedik Allah artırsın, Hızır parmağını batırsın” denilerek Hızır’ın uğurlu eliyle 

yemeğin çoğalıp bereketlenmesi istenmektedir.624 

Hızır’ın eliyle ilgili inanış ve uygulamaların yoğun olarak görüldüğü zaman 

6 Mayıs günü baharı karşılamak amacıyla kutlanan bolluk ve bereket bayramı 

Hıdırellez’dir. Türkiye dışında Dobruca, Makedonya ve Yugoslavya gibi Türklerin 

yaşadığı yerlerde de kutlanan Hıdırellez gününde Hızır’ın yeryüzüne ayak 

basmasıyla tabiatın yaşamış olduğu geçici ölüm sonunda tekrar canlandığına, 

bolluk ve bereketin bütün yeryüzüne yayıldığına inanılır.  

Yörelere özgü farklı inanış ve uygulamalar dışında genel olarak 

Anadolu’nun her yerinde benzer şekilde kutlanan Hıdırellez’de Hızır’ın elini 

değdirdiği yiyeceklere bereket getirmesi ile ilgili pek çok inanış bulunmaktadır. 

Örneğin Muğla’da “Çuvallarını açık bırak, Hızır gelecek” derler ve un eleyip 

balkona, bahçeye koyduklarında unun üzerinde iz varsa, Hızır’ın oradan geçip una 

değdiğine ve o evde o sene bolluk ve bereket olacağına inanırlar.625 Kütahya’da 

Hıdırellez zamanı bütün yiyecek torbalarının ağzı açılarak her bir yiyecekten bir 

torbaya konur ve bu torba bir ağacın dalına asılır. Hızır’ın bu yiyeceklere değmesi 

ve bu şekilde haneye bolluk ve bereketin çekilmesi istenir.626 Öte yandan, halk 

                                                 
621 Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 1299. 
622 Kerim Yund, “Türkiye’de Hıdırellez”, Türk Folklor Araştırmaları Dergisi, C. 6, S. 130, 1960, 

s. 2140. 
623 Kemal Güngör, “Anadolu’da Hızır Geleneği ve Hıdırellez Törenlerine Dair Bir İnceleme”, Türk 

Etnografya Dergisi, S.1, 1956, s.64. 
624 Hamiye Duran, “Sözlü Gelenekteki Yemek Dualarına Dair”, Milli Folklor, C. 8, S. 57, 2003, 

s.100. 
625 Mücella Kahveci, “Muğla’da Hıdırellez”, Türk Halk Kültüründe Derlemeler: Hıdırellez Özel 

Sayısı, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990, s. 81. 
626 Filiz Meydan, “Kütahya’da Hıdırellez Geleneği”, Türk Halk Kültüründe Derlemeler: 

Hıdırellez Özel Sayısı, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990, s. 118. 



190 

 

arasında “Hızır uğramış,” “Hızır’ın eli değmiş” sözleri tarlaya, yiyeceğe veya 

haneye bereketin gelmiş olduğunu ifade eden sözlerdir.627 

Hızır günü arifesinden itibaren mal, mülk, para artımı için ambarların, para 

keselerinin ve cüzdanların da ağızları açık bırakılır.628 5 Mayıs’ı 6 Mayıs’a 

bağlayan gece gül dalına asılan veya dibine bırakılan kâğıtlarda yer alan dilekler 

gerçekleşirse bunlara Hızır’ın elinin değdiğine inanılır. 

Kutsal bilinen bazı ağaçların zamanında Hızır eliyle dikildiğine dair örnek 

bir inanışı Evliya Çelebi, Seyahatname adlı eserinde aktarmaktadır. Evliya Çelebi, 

Kafkasya seyahati sırasında Nogaylar arasında tespit ettiği inanışa göre etrafında 

çeşitli inanış ve uygulamalar gelişen kutsal bir ağacın Hızır’ın eliyle dikildiğine 

inanılmaktadır.629 

Hızır’ın elinin bereket ve bolluk sağlama işlevi yanında şifa verme işlevi de 

bulunmaktadır. Dede Korkut Hikâyeleri arasında yer alan Dirse Han Oğlu Boğaç 

Han Boyu’nda Hızır, eli ile Boğaç Han’ın yarasını sağaltır. Boz Atlı Hızır, Boğaç 

Han’ın yarasını eliyle sığar, dağ çiçeği ile anasının sütünün yarasına merhem 

olacağını bildirip gaib olur.630 

Türk tasavvufunda mutasavvıfların mürşit el aldıkları diğer bir şahsiyet de 

Hızır’dır. Mutasavvıflar tarafından veliler zümresinde kabul edilen Hızır’ın 

kıyamete kadar hayatta olduğuna ve Hızır’ın bazı kişilere görünerek onlarla 

konuştuğuna inanılmaktadır.631 Bir yol mürşidi olarak mutasavvıfların yollarına 

çıkan ve onları irşâd eden Hızır, sûfîlere yardım eder, tehlikelere karşı uyarır, bazı 

özel durumlarda onlara “hırka giydirir” yani el verir.632 

Âşıklık geleneği içerisinde bazı âşıkların Hızır elinden dolu içerek şiir 

söylemeye başladıklarına inanılır. Ahmet Yaşar Ocak, Tasavvuf’ta Hızır’ın bir 

mürşid işleviyle sûfilere el verip onlara yardım ettiği inanışını göz önünde 

                                                 
627 Ocak, a.g.e., s. 115. 
628 Güngör, a.g.e., s. 63. 
629 Abdülkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar, 5. bs., Ankara, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2000, s. 65.  
630 “anda yıkıldukda boz atlu Hızır oğlana hazır oldı, üç katla yarasın eliyle sığadı, sana bu yaradan 

korkma oğlan ölüm yokdur tağ çiçeği anan südiyle senün yarana melhemdür didi, gayıb oldı.” Ergin, 

a.g.e., s. 88. 
631 Ocak, a.g.e., s.86-87. 
632 Korkmaz, a.g.e., s. 562. 



191 

 

bulundurarak âşıklık geleneği içerisindeki Hızır’ın elinden dolu içme olgusunu 

âşıklık geleneği ile Tasavvuf geleneği arasındaki etkileşime bağlamaktadır.633 

Dünya üzerinde farklı din ve inanç sistemlerinde peygamberler, azizler, 

evliyalar, şeyhler, pirler gibi kutsal şahsiyetlerin kutsal ellerinin bir örneği de 

Hızır’ın elidir. Bereket, bolluk ve şifa ile ilgili inanış ve uygulamaların merkezinde 

yer alan Hızır’ın eli, daha çok sağ el olarak belirtilmekle birlikte kutsallığının bir 

göstergesi olarak belirli özelliklere sahiptir. dHızır’ın eli dinlik-büyülük inanış ve 

uygulamalar yanı sıra kutsal kitaplarda, tasavvufî inanışlarda ve Hızır kültüne sahip 

din ve inanç sistemlerinde de yer alan sembolik bir unsurdur.  

 

 

 

Bereket, bolluk sağlama, doğurganlık ve şifa verme, kötü güçlerden koruma 

gibi işlevleriyle dünya üzerinde din ve inanç sistemlerinde yer alan el sembolünün 

Türk- İslâm kültüründe en yaygın görülen örneği Fatma Ana elidir. Hz. 

Muhammed’in ilk eşi Hz. Hatice’den olan dört kızının en küçüğü, Hz. Ali’nin eşi 

ve Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’in annesi olan Hz. Fatma634 kaynaklarda faziletli, 

ahlaklı, örnek, İslâmî bir kadın şahsiyet olarak gösterilmektedir. Babası Hz. 

Muhammed’in “cennetlik kadınların en faziletlilerinden biri”635 olarak övdüğü Hz. 

Fatma’nın Türk kültürüne ait bereket, doğurganlık, şifa ve uğur ile ilgili inanış ve 

uygulamaların merkezinde yer almasının arka planında bu üstün vasıfları 

bulunmaktadır.  

  

                                                 
633 Ocak, a.g.e., s. 194. 
634 Künyesi “Ümmü’l-Haseneyn Fâtıma bint Muhammed ez- Zehrâ” olarak belirtilen Hz. Fatma’nın 

ölüm tarihinin M.S. 632 olduğu düşünülmektedir. Hz. Fatma’nın künyesinde bulunan Zehra ismi, 

“beyaz, parlak ve aydınlık yüzlü kadın” anlamına gelmekle birlikte diğer ismi olan Betül, “iffetli ve 

namuslu kadın” anlamıyla kullanılmaktadır. Hz. Fatma’nın örnek kişiliğini yansıtan bu isimlerin 

yanı sıra babası Hz. Muhammed tarafından Ümmü Ebiha (Babasının Annesi) olarak çağrıldığı da 

kaynaklarda geçmektedir. M. Yaşar Kandemir, “Fâtıma”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 12, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995, s. 219; Bu isimlerin yanı sıra Hz. Fatma’nın “Hurre (özgür 

kadın), Azrâ (kız oğlan kız), Mübareke (kutsal kadın), Tahire (Temiz kadın), Seyyide, Zekiye, 

Râziye, Sıdıka-i Kübrâ, Meryem-i Kübrâ, Seyyidet-ün Nisa, Ümm-ül Hasan, Ümm-ül Hüseyin” gibi 

isimlerle çağrıldığı bilinmektedir. Müjgân Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’”, Türk 

Folkloru Araştırmaları Yıllığı, 1975, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1976, s. 147. 
635 Kandemir, a.g.m., s. 220. 



192 

 

 

Tarihî bir kişi olarak kaynaklarda yer almasının yanında tasavvuf 

geleneğinde ve edebiyatta da kendisinden kutsal bir kişilik olarak bahsedilen Hz. 

Fatma, özellikle Bektaşilik’te önemli bir konuma sahiptir. Tasavvuf geleneğinde 

Fatma Ana ile ilgili pek çok sembol bulunmaktadır. Fatma Ana’nın belinde 

taşıdığına inanılan Fatma Ana kemeri/ kılıcının Hz. Ali’yi, Fatma Ana’nın başında 

taşıdığına inanılan Fatma Ana tacının Hz. Muhammed’i, Fatma Ana’nın 

kulaklarında taşıdığına inanılan Fatma Ana küpelerinin Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’i 

simgelediğine inanılmaktadır.636 Ayrıca Fatma Ocağı’nın simgesel anlamda ocağı 

simgelediğine inanılır. Bektaşi törenlerinde meydan odasında mürşidin oturduğu 

postun sağ tarafında Hz. Fatma’yı temsil eden ocak bulunur ve niyazlar öncelikle 

mürşide, sonra On iki imama, Hz. Fatma’ya ve diğer makamlara yapılır. Bektaşi 

evlenme törenlerinde ise gençler mürşid önüne getirilir. Mürşid onlar için “Bu 

gençlerin evliliği Fatma Anamızla Hz. Ali’nin evliliği gibi mutlu olsun” diye dua 

eder.637 

Fatma Ana, aynı zamanda Türk edebiyatında da karşılaşılan dinî bir 

şahsiyettir.638 Türk edebiyatının klasik metinlerinde, Tekke ve Halk Edebiyatı’na 

ait manzum ve mensur eserlerde Hz. Fatma’nın adından ve vasıflarından sıklıkla 

bahsedilir. Bu eserlerde Hz. Fâtma, eşine, evine ve çocuklarına bağlı, onlara hizmet 

eden, becerikli, sabırlı, güzel ahlaklı örnek bir Müslüman hanım olarak tasvir 

edilmiştir.639 Masal, hikâye, destan, efsane ve şiir gibi türlerde de Fatma Ana, 

Fatma Ana’nın eli işlenen başlıca motifler arasındadır. Örneğin ideal kadın tipi, 

                                                 
636 Korkmaz, Simgeler Sözlüğü, s. 378.  
637 Üçer, a.g.m., s. 154.  
638 Hz. Fâtma, Türk edebiyatında şu eserlerde yer alır: Süleyman Çelebi’nin Vesiletü’n-Necât adlı 

mevlid metninde, vefat bahrinde Hz. Fatma’dan bahsedilir. Mevlidlerin genellikle matbu 

nüshalarında vefat bahri sonunda “Vefâtü Fâtımate’z- Zehrâ radiyallâhü anhâ” veya “Ahval-i 

Fâtıma” başlıklı müstakil bir bölüm yer almaktadır.  Fuzuli’nin Hadikatü’s- Süedâ adlı eserinin 

dördüncü bölümünde Hz. Fâtma’ya yer verilmiştir. Muharrem ayında dergâhlarda okunan mersiye 

ve ilâhilerde Hz. Fâtma’nın da adı geçmektedir. Pençe-i âl-i abâ’nın zikredildiği birçok manzumede 

Hz. Fâtıma’dan söz edilmiştir. Mustafa Uzun, “Fâtıma” (Edebiyat), TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 

12, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995, s. 223-224. Ayrıntılı bilgi için bakınız: Fuzulî, 

Hadikatü’s-Sü’eda, Haz. Şeyma Güngör, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987. 
639 Uzun, a.g.m., s. 223. 



193 

 

Dede Korkut dilinden şu şekilde anlatılır: “…Ol, Âyişe Fâtıma soyıdur hanum. 

Anun bebekleri yetsün. Ocağuna bunçılayın avrat gelsün…” 640  

Tasavvufî edebiyat içerisinde yer alan Bektaşi nefeslerinde de Fatma 

Ana’dan sık sık bahsedilir. Ayrıca, Alevi-Bektaşi edebiyatında çeşitli renk ve 

kokuların Ehl-i Beyt’ten birini sembolize ettiği inanışına göre siyah renk ve nar 

kokusu Fadime Ana’ya atfedilir. 641 

Anadolu kadını için örnek bir karaktere sahip olan Fatma Ana, ev işlerinde, 

evin refahının ve bereketinin temininde, komşuluk ilişkilerinde, toprağa bağlı 

tarımsal işlerde, kötü güçlerin etkisine maruz kalınabileceğine inanılan doğum 

sürecinde belirli işlevlere sahip olarak dinlik büyülük inanış ve uygulamalarda yer 

almıştır. Bereket ve uğur verme, şifa verme, kötü güçlerden koruma, doğumu 

kolaylaştırma bu işlevlerin başında gelmektedir. 

Aşağıda Fatma Ana elinin sembolik anlam ve işlevlerini tespit etmek 

amacıyla sırasıyla bereket, bollukla ilgili inanış ve uygulamalar, doğumla ilgili 

inanış ve uygulamalar, şifa ile ilgili inanış ve uygulamalardan örneklere yer 

verilecek ve son olarak somut veya görsel bir sembol olarak işlevinden 

bahsedilecektir. 

 

3.4.2. Bereketle İlgili İnanış ve Uygulamalarda Fatma Ana Eli  
 

Türk kültürüne ait bereket ve bollukla ilgili inanış ve uygulamalarda 

peygamber, veli, derviş, Hızır gibi kutsal şahsiyetlerin ellerinin merkezde olduğu 

görülür. Fatma Ana’nın kutsal eli, Avcılıkta, hayvancılıkta, tarım, ticaret gibi 

ekonomik faaliyetlerde, ev içerisindeki bolluk ve bereketin temini adına 

gerçekleştirilen dinlik- büyülük inanış ve uygulamalarda yer alan başlıca unsurlar 

arasındadır. 

Hayatın geçiş aşamaları arasında yer alan evliliğe ait düğün öncesi, düğün 

sırası ve düğün sonrasında yeni evin bolluğu ve bereketi istemiyle gerçekleştirilen 

inanış ve uygulamalarda Fatma Ana elinin de yer aldığı görülür. Örneğin, 

Tahtacılara ait geleneksel bir uygulamada gelin yeni evine girmeden önce eşiği 

                                                 
640 Ergin, a.g.e., s. 76.  
641 Üçer, a.g.m., s. 154.  



194 

 

öper, “Niyazım niyaz için, niyazım hak için.” der. Eşiğin yanında bulunan oklavayı 

alır ve “Fadime anamızın parmağı” deyip, kapının sağ yanına diker ve yeni evine 

adım atar.642 Fatma Ananın bereketli, uğurlu parmağının yeni eve bereket getirmesi 

istenir.  

Anadolu’da evin bereket ve bolluğunun bir sembolü olan ocak etrafında 

evin bereketi istemiyle pek çok uygulama gerçekleştirilir. Bu uygulamalardan biri 

de evin bereketi bolluğu amacıyla kutsal sayılan ocak duvarlarına is ile Fatma Ana 

eline atfen el izi basılmasıdır.643 

Kutsal kabul edilen şahsiyetlerin velilik veya bereket ve bolluk getirme 

özelliklerini yansıtan önemli bir unsur ellerinde bulunan bir izdir. Fadime Ana’nın 

pişirdiği yemeklerin güzel ve bereketli olması elinde bulunan bene atfedilir. Elinde 

ben olan kişilerin yaptıkları yemeklerin de bu sebeple lezzetli ve bereketli olacağına 

inanılmaktadır.644 

Tarıma bağlı toplumlarda evin ve ailenin bereketinin daha çok tarımsal 

ürünlerin bereketi ile ilgili olduğu görülür. Tarımsal ürünlerin ve tarımsal ürünlerle 

oluşturulan yemeklerin bolluğu ve bereketi amacıyla gerçekleştirilen 

uygulamalarda Fatma Ana’nın ve Fatma Ana’nın elinin de yer aldığı görülür. 

Örneğin, Anadolu’da aşure yapılırken yemeğin bereketli ve lezzetli olması için 

“Benim elim değil, Fatma Anamızın eli,” denilir. Kandil günlerinde helva yapılırken 

“El benim elim değil, Fadime Ana’nın eli” denilirse helvanın bereketlenip 

çoğalacağına inanılır.645 Türkiye’nin pek çok yöresinde yapılan ve Sivas ve Yozgat 

köylerinde Uğut adı verilen Fatma Ana Helvası bazı kadınlar tarafından yedi sene 

üst üste yapılarak dağıtılır. Yedinci sene helvanın hazırlanacağı gün evin kadını 

oruç tutar ve orucunu helva ile açar. Helva ateşte karıştırılarak pişirilir ve bir 

taraftan da mevlit okunur, ilahi ile helva kazanı ateşten indirilir, kazanın üzerine iki 

                                                 
642 Filiz Kaya, “Türk Kültüründe Eşik”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Halk Edebiyatı Anabilim Dalı, Türk Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı, 

Ankara, 2010, s. 46.  
643 Hikmet Tanyu, “Fatma Anamız (Fadime Anamız) ve El ile ilgili İnançlar Üzerine Kısa Bir 

Araştırma”, II. Milletlerarası Türk Folklor Kongresi Bildirileri IV, Gelenek, Görenek ve 

İnançlar, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı Millî Folklor Araştırma Dairesi Yayınları, 1982, s. 

488. 
644 Müjgân Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’ (II)”, Türk Folkloru Araştırmaları, S. 1, 

1981, s. 115. 
645 Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’ (II)”,  s. 115.  



195 

 

oklava uzatılarak üstüne bir Kur’ân konulur, bir gece bu şekilde bırakılır. Ertesi 

günü sabahında helva üzerinde “Fadime Ana’nın eli” izinin görüleceğine inanılır.646 

Yoğurt yapan kadınlar, mayayı süte katarken, yoğurdun iyi tutması için “Benim 

elim değil, Fadime Anamızın eli,” derler. Turşu yaparken, çiçek veya sebze 

fidelerken aynı sözleri tekrarlarlar. Sivas ve köylerinde hamur yoğuran kadın 

hamura elini basar, mayalanması için üzerini kapatırken “Adım Eşe (Ayşe), 

hamurum coşa, ben fırına gidiyorum, ardımdan ulaşa” der ve “Bu el benim elim 

değil Fadime Anamızın Eli” diye ilave eder.647 

Yemek yaparken bereket ve bolluk istemiyle söylenen “Benim elim değil 

Fatma Anamız’ın eli” kalıp cümlesi aynı zamanda tarlaya buğday saçma gibi 

tarımsal faaliyetlerde de söylenir.648  

Halk hekimliğine bağlı ocaklarda ocaklı kadınlar, ellerinin şifa verme, 

iyileştirme özelliklerini Fatma Ana’dan devraldıklarına inanırlar ve 

gerçekleştirdikleri uygulamalarda Fatma Ana’nın eline sık sık atıfta bulunurlar. 

Ocaklıların piri kabul edilen Fatma Ana’nın bereket ve bolluk getiren elleri gibi 

ocaklı kadınların ellerinin de bereketli ve uğurlu olduğuna ve temasa geçtikleri 

evlerin de bereketinin artacağına inanılır.649 

Fatma Ana’nın ellerinin şans ve bereket getirmesi inancına bağlı 

uygulamalar kadınlar yanı sıra erkekler arasında da gerçekleştirilir. Askerlikte, 

kur’a çekilirken “Fadime Ana eli olsun” denilirse daha şanslı olunacağına dair bir 

inanış bulunmaktadır.650 

 

 

                                                 
646 Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’”, s. 152. 
647 Üçer, a.g.m., s. 149. 
648 Çiftçilerin piri Hz. Âdem kabul edildiğinden tarlaya tohum atarken “Benim elim değil, Âdem 

Babamız’ın eli” derler. Başka bir uygulamada da besmele çekilip “Benim elim değil, Âdem 

Atamız’ın eli. Ya Resulallah ambarına atıyorum. Atması ekmesi benden, bereketi senden” denildiği 

görülür. Olgunsoy, a.g.m., s. 73-74. Anadolu’daki bir halk inancına göre demircilerin piri Hz. 

Davut’tur. İşe başlarken “Allah’ım bu el benim elim değil, Davut Peygamber’in elidir, bana yardım 

ihsan eyle” derler. Aynı şekilde dikiş işçileri de pirleri olduğuna inandıkları İdris Nebi için dua eder, 

iğneyi dikişe batırmadan önce besmele çeker ve “Allah’ın rızası ile bu el benim elim değil İdris 

Nebi’nin elidir” derler. Yaşar Kalafat, “Türkmen Dünyası Beslenme Kültüründe Bereket Motifi”, 

Türk Mutfak Kültürü Üzerine Araştırmalar, Haz. Kâmil Toygar, Ankara, Türk Halk Kültürünü 

Araştırma ve Tanıtma Vakfı Yayınları, 1999,  s. 174. 
649 Kumartaşlıoğlu, “Türk Kültüründe Ateş ve Ocak Kültü”, s. 23.  
650 Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’ (II),” s. 115.  



196 

 

3.4.3. Doğumla İlgili İnanış ve Uygulamalarda Fatma Ana Eli 
 

İnsan yaşamının geçiş evrelerinden biri olan doğum; doğum öncesi, doğum 

sırası ve doğum sonrası olmak üzere üç ayrı aşamadan oluşmakla birlikte içerisinde 

pek çok dinlik- büyülük inanış ve uygulama barındırmaktadır. Bu inanış ve 

uygulamalar arasında Fatma Ana ve Fatma Ana eli sembolik olarak yer almaktadır. 

Bereket ve şifa ile ilgili uygulamalarda görüldüğü gibi doğum öncesinde 

gerçekleştirilen uygulamalarda da sık sık “El benim değil, Fadime Ana’nın eli” 

kalıp cümlesinin kullanıldığı görülür. Bu şekilde doğumun kolaylaşacağına 

inanılmaktadır. Örneğin, Sivas’ta zor bir doğum sırasında ebe, doğum yapacak 

kadının sırtını sıvazlayarak “El benim değil, Fadime Ana’nın eli” der ve bu şekilde 

doğumun Fatma Ana’nın kutsal eliyle gerçekleşeceğine inanılır.651  

Tarihin en eski devirlerinden beri, bedensel ve ruhsal hastalıkların 

tedavisinde tabiata ve tabiatta yer alan bitkilere başvurulduğu görülür. İnsanlar, 

kendisine olağaüstü bir güç atfettikleri bu bitkileri hastalık sağaltım işlemleri yanı 

sıra kötülüklerden ve nazardan korunmak amacıyla da kullanmışlardır.652 Fatma 

Ana Eli otu da doğum sırasında doğum zorluklarını bertaraf etmek için kullanılan 

büyüsel amaçlı bir bitkidir. 

Fatma Ana Eli otu, zor doğumlarda doğumu kolaylaştırmak amacıyla 

kullanılan bir bitkidir. Cruciferae familyasından ve bilimsel adı Anastatica 

Hierochuntica L. olan bu bitki Sina ve Filistin’de kuru ve kumlu yerlerde 

yetişmektedir. Bitkinin boyu 10-20 cm büyüklüğündedir. Bitkinin beyaz çiçekli 

kısımları kurutulup kullanılır. 

Görsel 48: Fatma Ana Eli Otu. 

 

 

 

Kaynak: https://baharat.com.tr/wp-content/uploads/2018/05/meryem-ana-eli-otu.jpg  

                                                 
651 Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’”,  s. 149. 
652 Abdulkadir Emeksiz, “Türk Halk Kültüründe Üzerlik”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, C.XXVIII, 1998, s. 229.  



197 

 

Fatma Ana Eli otuna verilen diğer isimler Havva Ana Eli, Meryem Ana Eli, 

Pence-i Meryem, Meryemeli, Buhur-u Meryem, Meryem Çiçeği, Mercan Ana Eli, 

Hatice Ana Eli’dir. Doğum sırasında içine konulduğu suda 20-25 dakika bekletilir. 

Bu süre sonunda açılan bitkinin görüntüsü insan eline benzemektedir, açılan yan 

dalları ise parmaklara benzer. Doğum sırasında ebe doğum yapacak kadına 

“Fadime Ana’nın eli açıldı, senin de hacet kapıların açılsın” diyerek, bitkinin 

açıldığı sudan içirir. Bitkinin kurumuş dallarının dışa doğru açılmasıyla doğum 

yapacak kadının da rahminin açılacağına, böylece doğum acılarının azalıp bebeğini 

rahat bir şekilde doğuracağına inanılır.653 

Fatma Ana Eli otu, aynı zamanda Meryem Ana eli adıyla da uygulamalarda 

yer alır. Gaziantep, Osmaniye ve Kilis’te söylenegelen Meryem Ana eli otu ile ilgili 

bir anlatıya göre Meryem Ana, dağda doğum yapmak zorunda kalmış ve yaşadığı 

zorluktan sağdan soldan bu otu çekmiş ve bu nedenle bu ota Meryem Ana eli otu 

denilmiştir.654  

Doğumu kolaylaştırmak adına başvurulan bu uygulamada “benzer benzeri 

doğurur” esasına dayalı büyü işleminin varlığı görülmektedir. Bu işleme göre 

varlığın benzeri üzerinde gerçekleştirilen herhangi bir uygulama varlığın da 

kendisini etkiler.655 Bitkilerin kendilerinde bulunduğuna inanılan büyüsel güçlerden 

faydalanmayı amaçlayan bu tür uygulamalarda büyünün taklit ve temas ilkelerinin 

ön plana çıktığı görülür.656 

 

3.4.4. Şifa ile İlgili İnanış ve Uygulamalarda Fatma Ana Eli   
 

Nazardan korunma ve bereketle ilgili uygulamalarda olduğu gibi şifa ile 

ilgili uygulamalarda da peygamberlerin, azizlerin, evliya ve ermişlerin, kralların 

iyileştirici ve şifa verici ellerinin sembolik işlevlere sahip olduğu görülür. Kutsal 

kitaplardaki ayetler, kutsallığına inanılan kişilerle ilgili anlatılar ve kaynaklardaki 

                                                 
653 Üçer, “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’”, s. 149-151; Deniz Gezgin, Bitki Mitosları, 

İstanbul, Sel Yayıncılık, 2007, s. 65; Boratav, a.g.e., s. 121; Osmanlıca- Türkçe Ansiklopedik 

Lûgat,, s. 857.   
654 Bayat, Türk Kültüründe Kadın Şaman, s. 167. 
655 Frazer, Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökleri I,  s. 9-13. 
656 Bilge Esirgen, “Anadolu Türk Halk Anlatılarında Büyünün İşlevi”, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi, Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Türk 

Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı, 2014, s. 129. 



198 

 

tarihî bilgiler de bu durumu desteklemektedir. Yeni Ahit’te ve Hıristiyan 

ikonografide görüldüğü üzere Hz. İsa’nın elleriyle ölenleri diriltmesi ve hastaları 

iyileştirmesi, Hızır’ın elleriyle yaraları sağaltması, Avrupa’da kralların kutsal 

elleriyle belirli hastalıkları yok etmeleri örnek olarak gösterilebilir. Bu kutsal 

şahsiyetlerden birisi de Fatma Ana olup elleri aracılığıyla şifa vermesi ile ilgili pek 

çok inanış ve uygulama bulunmaktadır.  

Uhud Savaşı’nda gazilere yiyecek ve su taşıyan Hz. Fatma’nın cephe 

gerisinde yaralıları tedavi etmesi, Hz. Muhammed’in dişinin kırılması ve yüzünün 

kanlar içerisinde kalması üzerine Hz. Fatma’nın akan kanı durdurmak amacıyla bir 

hasır parçasını yakıp küllerini babası Hz. Muhammed’in yüzüne bastırması ve bu 

şekilde akan kanı durdurmayı başarması Hz.Fatma’nın şifa verme özelliği ile ilgili 

tarihî kaynaklarda yer alan bilgilerdir.657  

İnanışa göre, Fatma Ana bütün kadın mesleklerinin ve sanatlarının piri 

sayılır. Efsanelere göre bakşılık, ocaklı olma ve ebelik Fatma Ana’nın önderliğini 

yaptığına inanılan başlıca mesleklerdir.658 Örneğin bakşı olarak adlandırılan Yeni 

Uygur Türkleri kamları, bakşılık risalesine göre bakşılık sanatının piri olarak Hz. 

Fatma’yı görürler ve bakşıları ve bakşılık mesleğini Hz. Fatma’nın koruduğuna 

inanırlar. bakşılığın Hz. Fatma’dan bakşılara geçmiş olduğuna dair anlatıya göre, 

bir gün Hz. Fatma’nın gölgesinde oturduğu bir ağacın dalına bir kuş konar ve o dalı 

hemen kurutur. Kuşun gölgesinin üzerine düşmesiyle Hz. Fatma hastalanır, Tanrı 

tarafından gönderilen kırk eren gelir ve bu erenler tuğ dikip etrafında 

dolaşmalarıyla Hz. Fatma iyileşir. Bu şekilde bakşılığın Hz. Fatma’dan bakşılara 

geçmiş olduğuna inanılır.659 

Kutsal bir şahsiyet olan Hz. Fatma’nın ellerinde iyileştirici bir güç olduğuna 

inanılmaktadır. Bu inanış doğrultusunda, Türk kültüründe görülen yaygın bir 

uygulama olarak hastalık, ağrı hâllerinde ağrıyan yer “El benim elim değil, Fatma 

Ana’nın/ Anamızın eli” diyerek sıvazlanır.660 

                                                 
657 Kandemir, a.g.m., s. 219. 
658 Satı Kumartaşlıoğlu, “Fatma Ana Üzerine Anlatılan Efsaneler”, Avrasya Uluslararası 

Araştırmalar Dergisi, C. 3, S. 6, Ocak, 2015, s. 108. 
659 İnan, a.g.e., s. 86.  
660 Tanyu, a.g.e., s. 482. 



199 

 

Halk Hekimliği’ne bağlı ocak sisteminde ocaklı olmanın Fatma Ana ile 

ilgili olduğuna ve ocaklıların piri kabul edilen Fatma Ana’nın ocaklılara el 

verdiğine inanılır.661 

Fatma Ana’yı mesleklerinin piri kabul edip ondan el almış olduklarına 

inanan kadın ocaklılar, hastalığın tedavisi sırasında Fatma Ana’ya ve Fatma 

Ana’nın şifa ve bereket veren ellerine sık sık atıfta bulunurlar. Bu sebeple ocaklı 

kadınlar tedavi esnasında “Benim elim değil, Fatma Anamızın eli” diyerek hastayı 

sıvazlarlar. Ayrıca Fatma Ana’yı rüyasında görüp ondan el alarak ocaklı olduğunu 

belirten ocaklılar da bulunmaktadır. Örneğin Sivas’a bağlı Yıldızeli’nde bir kadın 

rüyasında Fatma Ana’yı gördüğünü ve bu şekilde ocaklı olduğunu belirtmiştir.662 

Kadın ocaklılar arasında görülen el alma merasiminde ocaklı kadının el alacak 

kişinin iki elini avuçları içerisine alarak üç kez “Bu el, benim elim değil; Fadime 

Anamızın eli” demesi de Fatma Ana’nın şifa veren elinin merkezde olduğu diğer bir 

el verme yöntemidir.  

Fatma Ana ile eski Türk inanışında çocukların ve yeni doğum yapmış 

kadınların koruyucusu olduğuna inanılan Umay Ana663 arasında işlevsel yönden 

pek çok benzerlik bulunmaktadır. Bereket ve bolluğa kavuşma, doğumun kolay 

geçmesi, şifa bulma ile ilgili inanış ve uygulamalarda Umay Ana ve Fatma Ana’nın 

neredeyse aynı role ve işlevlere sahip olduğu görülür. Örneğin, Anadolu’da 

Ocaklıların tedavi sırasında söylediği “Benim elim değil, Fatma Anamızın eli” ne 

                                                 
661 Ocaklı kadınların Fatma Ana ile olan ilişkisinin bir benzeri, kadın şamanlarla eski Türk 

inanışında doğumun koruyucusu olduğuna inanılan Umay Ana arasındaki ilişkide de görülmektedir. 

Öte yandan Özellikle Özbek, Karakalpak, Kazak ve Kırgız kadın şamanlarının Hz. Fatma’yı 

kendilerine koruyucu seçmeleri sağaltma işlerinden sorumlu ocaklı kadınlarla şifa verme gücüne 

sahip kadın şamanlar arasındaki güçlü bağlantıyı gözler önüne seren bir durumdur. Ayrıntılı bilgi 

için bk. Bayat, Türk Kültüründe Kadın Şaman, b.a.  
662 Ahmet Gökbel, “Yıldızeli Yöresinde Yaşayan Aleviler Arasında Ocak ve Nazarla İlgili İnanç ve 

Uygulamalar”, 2. Uluslararası Türk Kültür Evreninde Alevilik ve Bektaşilik Bilgi Şöleni Bildiri 

Kitabı: 17-18-19 Ekim 2007, C. I, Ankara, Türk HAMER Yayınları, 2007,  659-670’den aktaran: 

Satı Kumartaşlıoğlu, “Türk Kültüründe Ateş ve Ocak Kültü”, s. 227. 
663 Altay inanışına göre çocukları ve hayvan yavrularını koruyan dişi ruh olan Umay’ın adı Türk 

edebiyatında ilk defa Göktürk yazıtlarında geçer. Kül Tigin âbidesinin doğu yüzünde Bilge Kağan 

“Umay gibi annem hatunun devletine küçük kardeşim Kül Tigin er adını aldı” der. Mahmut Kâşgarî 

de Divanü Lûgati’t-Türk adlı eserinde Umay’a yer vermiştir. “Umay: Son,  kadın doğurduktan sonra 

karnından çıkan hokka gibi nesne. Buna ‘çocuğun ana karnında eşi’ denir” şeklinde tanımını 

yaptıktan sonra ‘Umayka tapınsa ogul bolur: Birisi buna hizmet ederse çocuk doğar.’ Kadınlar sonu 

uğur sayarlar.” Besim Atalay, Divanü Lûgat-it-Türk Tercümesi I, Ankara, Türk Dil Kurumu 

Yayınları, 1985, s. 123; Muharrem Ergin, Orhun Abideleri, 35. bs., İstanbul, Boğaziçi Yayınları, 

2005, s. 21; Abdülkadir İnan, Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve Araştırmalar, 

Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2000, s. 36.  



200 

 

benzer şekilde Kırgızlar, çocukların tedavisi sırasında “Benim elim değil, Umay 

Ene’nin eli” demektedir. Ayrıca İslamiyet’in kabulünden sonra gerçekleştirilen 

tedavilerde Umay Ene yerine Fatma Ana’nın ismini kullanmışlardır. 664 

Hz. Fatma’nın ocaklı kadınların piri olduğuna dair Denizli’de anlatılan bir 

efsane ise şöyledir: Anlatıya göre esasen ocaklı olmak Hz. Muhammet’ten beri 

devam etmektedir. Bir gün yaktığı ocağın başında Hz. Muhammed’e bir ses gelmiş: 

“Bu kül ile suyla, derdi olanları gez, gör, şifa dağıt.” Bu ses üzerine Hz. 

Muhammed, ocaktan aldığı külü hasta bir kişiye sürmüş ve o kişinin iyileşmesini 

sağlamış. Hz. Muhammed’in kızı Hz. Fatma’ya artık yorgun olduğunu söyleyip şifa 

dağıtmaya kendisinin devam etmesini söylemesi üzerine Hz. Fatma böylece 

babasından el almış. Zamanla Hz. Fatma da yorulunca Hz. Muhammed ona 

“Komşunun oğlu Lokman’ı yanına al, oda seninle gezsin, dolaşsın, sana yardımcı 

olsun” demesi üzerine böylece Lokman’a da izin verilmiş. O günden bugüne 

ocaklık devam edegelmiş.665  

Ocaklı kadın tarafından gerçekleştirilen hastaları sağaltma 

uygulamalarından birinde nazara uğradığına inanılan bir çocuğun başı üzerinde 

kurşun dökülür. Bu uygulamaya göre çocuğun üstüne peştamal örtülerek başına 

içinde ekmek parçası, Kur’ân, ters çevrilmiş bir ayna, içi su dolu bir kabın 

bulunduğu bir kalbur tutulur. Bu sırada tavada eriyen kurşun “Benim elim değil, 

Fatma Anamızın eli” sözleriyle birlikte ve Besmele çekilerek içinde su bulunan tasa 

dökülür. Bu işlem üç defa tekrar edildikten sonra kurşunun almış olduğu şekle 

bakılarak çocuğun hastalık durumu hakkında tahminde bulunulur.666 

 

3.4.5. Kutsal Bir El Sembolü Olarak Fatma Ana Eli 
 

Somut veya sadece görsel bir sembol667 olarak kullanılan Fatma Ana eli, 

farklı şekillerde bulunmaktadır. Genel olarak görülen şeklinde bir başparmakla 

                                                 
664 Bayat, Türk Mitolojik Sistemi 2: Kutsal Dişi- Mitolojik Ana, Umay Paradigmasında İlkel 

Mitolojik Kategoriler- İyeler, Demonoloji, s. 65-66. 
665 Kumartaşlıoğlu, a.g.e., s. 223. 
666 Orhan Acıpayamlı, “Anadolu’da Nazarla İlgili Bazı Adet ve İnanmalar”,  AnkaraÜniversitesi 

Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. XX, S. 1-2, Ocak- Haziran, 1962, s. 6. 
667 Hz. Fatma’nın görsel bir unsur olan el ile simgeleştirilmesi İslâmiyet’te kutsal kişilerin 

resimlerinin yasak olması ile ilgilidir ve Hz. Fatma’nın el ile simgelenmiş olması diğer İslâmî 

şahsiyetlerde görülmeyen bir durumdur. Malik Aksel’in belirttiği üzere İslâmi şahsiyetler arasında 

Hz. Fatma’nın diğer bir farkı da kutsal kişilerin resminin yasak olduğu İslâmî sanatta, dinî 



201 

 

birlikte dört parmak bulunurken diğer bir şekilde üç orta parmakla iki yanda birer 

kısa başparmak bulunur.668 Fatma Ana eli sembolünün kötü güçlerden, nazardan 

koruma, şans, bereket ve uğur getirme gibi farklı işlevleri bulunmaktadır.  

 

Görsel 49: Fatma’nın Eli 

 

Kaynak: Morris, a.g.e., s. 190. 

 

Ortadoğu’da popüler bir sembol olan aşağıya dönük Fatma’nın Eli 

sembolünün kökeni konusunda şöyle bir anlatı mevcuttur:  

“Hz. Muhammed’in kızı Fatma bir gün yemek hazırlarken kocası Hz. 

Ali beklenmedik bir anda eve gelir. Fatma kocasının yanında genç ve güzel 

bir odalık görür. Kocasının bu hâline üzülürse de sesini çıkarmaz. 

Şaşkınlığından ne yaptığının farkında değildir. O sırada bir tencere içinde 

sıcak helva pişirmektedir ve kocasını yeni sevgilisiyle görünce elini helvaya 

daldırır, karıştırmaya başlar. Üzüntüsünden hiçbir acı hissetmemiştir, ama 

kocası durumu görünce dehşete kapılır ve karısını bağırarak uyarır. Kadın 

ancak o zaman elinin yanmakta olduğunu fark eder, sıcak tencerenin içinden 

çıkartır.” 669 

 

Bu anlatı, Hz.Fatma’nın elinin ne şekilde kutsal bir boyut kazandığı; sabır, 

güç ve dayanıklılık ile nasıl uğur, bereket, şifa, merhamet sembolü hâline geldiği 

konusunda bilgi vermektedir. İnanışa göre metanetini, sabrını koruyan ve 

olumsuzluğa karşı bu şekilde dayanıklı duran Fatma Ana’nın elleri de Fatma 

Ana’nın eli sembolünü taşıyan kişiye güç, koruma, merhamet, bereket, şifa ve hayır 

verecektir. 

                                                                                                                                        
resimlerdeki remizlerin her zaman erkekleri ifade ederken kadın olarak sadece Hz. Fatma’nın 

remizle belirtilmiş olmasıdır. İslâmî dinî resimlerde Hz. Hatice, Hz. Fatma ve Hz. Ayşe gibi kutsal 

kadın şahsiyetlerin resimleri bulunmazken sadece Hz. Fatma el işaretiyle eşyalarda belirtilmiştir. 

Bakınız: Malik Aksel,  Anadolu Halk Resimleri, s. 152. 
668 Morris, a.g.e., s. 191.  
669 Morris, a.g.e., s. 191.  



202 

 

Hz. Fatma, İslâmiyet’te tarihî bir şahsiyet olmasının yanı sıra Türk- İslâm 

kültüründe gerek edebî ürünlerde gerek tasavvuf ve halkbilim içerisinde yer alan 

inanış ve uygulamalarda kutsal bir şahsiyet olarak da rol oynamaktadır. Özellikle 

bereket ve bolluk ile ilgili inanış ve uygulamalarda, doğum ile ilgili inanış ve 

uygulamalarda, şifa ile ilgili inanış ve uygulamalarda ve kötü güçlerden korunmaya 

yönelik inanış ve uygulamalarda Fatma Ana’nın kutsal ellerinden bahsedildiği 

görülmektedir. Özellikle bu inanış ve uygulamalarda geçen “Benim elim değil, 

Fatma Anamızın eli” tabiri şifa, kolay doğum, bereket gibi farklı amaçlara yönelik 

uygulamalarda kalıp bir cümle olarak kullanılmaktadır. Öte yandan maddî, görsel el 

sembolüne verilen diğer bir isim olarak Fatma Ana eli, evrensel bir sembol olan el 

sembolünün tarihî-güncel bir örneğini teşkil etmektedir. Fatma Ana eli sembolüne 

bağlı anlatılar, sembolün dinî bir unsur olarak kullanıldığı ortamlar, sembol 

etrafında gelişen inanış ve uygulamalar ve sembolün yerine getirdiği işlevler Fatma 

Ana elinin sembolik anlamlarının ortaya çıkarılması konusunda ipuçları 

barındırmaktadır.  

 

 

 

Elde bulunan çizgiler, ele ait parmakların uzunluk-kısalık durumu, tırnakların 

şekli gibi elle ilgili unsurlar, kişinin geleceğine yönelik tahminlerde bulunmada ve 

karakter özelliklerini tespit etmede başvurulan geleneksel el falı uygulamasının 

temelini oluşturmaktadır.  

 

Geleceğe yönelik tahminlerde ve kişinin karakteriyle ilgili çıkarımlarda 

bulunmada başvurulan evrensel bir inanış ve uygulama olan el falı, Türk kültüründe 

de geleceğe yönelik tahminlerde ve kişilik özelliklerini belirlemede en çok 

başvurulan fallar670 arasında yer almaktadır. 

                                                 
670 Fal, yapılacak bir işin sonucu hakkında bilgi edinmek, kişinin geleceğini tahmin etmek, yapılacak 

işin uğurlu saatini öğrenmek gibi amaçlarla kuşların uçuşu gibi doğadaki ve kulak çınlaması gibi 

insandaki farklı durumları ve unsurları yorumlamaya dayanan bir uygulamadır. Ayrıntılı bilgi için 

bk. Sennur Sezer, Osmanlı’da Fal ve Falnameler, İstanbul, Milliyet Yayınları, 1998, s. 9. Dünya 



203 

 

Boratav’ın belirttiği üzere vücudun çeşitli parçaları, yönleri, iç ve dış 

uzuvlarının nitelikleri ile onların beden ve ruh güçleri, yetenekleri arasındaki ilişki 

eski hekimlik, anatomi, fizyoloji, psikoloji gibi bilim dallarından serpintiler olup 

zaman içerisinde bu bilgiler kalıplaşarak inanç biçimini almıştır.671 Bu görüşe göre, 

el falı ile ilgili inanışların arka planında köklü bir bilgi birikiminin bulunduğu 

söylenebilir.  

“Elin ayasındaki kıvrım ve çizgileri yorumlayarak geleceği haber verme ve 

kişilik okuma sanatı” olarak tanımlanan el falının Çin’de, Tibet’te, İran’da, 

Mezopotamya’da ve Mısır’da uygulandığı ve Eski Yunan’da da gelişme gösterdiği 

bilinmektedir.672 Öte yandan en eski fal çeşitlerinden biri olan el falının 3000 yıl 

önceki Hint kaynaklarında (Veda) geçmesi dolayısıyla kökeni Hindistan’a 

dayandırılmaktadır.673 

El Falı, Fransızca’da Chiromancie ve chirologie; Almanca’da ise 

Chiromantie, Chirognomie ve Chirologie adlarıyla bilinmektedir. Chiromancie 

adıyla bilinen el falının kökeni çok eski çağlara kadar gitmektedir. Bu fal, yaygın 

bilinen anlamıyla ellerdeki çizgilere bakarak kişinin geleceğini ve kaderini haber 

vermeyi ifade eder ve Doğu’dan Batı’ya Küçük Asya (Anadolu) ile Mısır ve 

Yunanistan arasındaki ilişkiler aracılığıyla taşınıldığı düşünülmektedir. 

Chirognomie veya chirologie ise bir kişinin el biçim ve görünüşüne göre karakteri 

hakkında hüküm verme sanatı olup çok eski çağlara ait chiromancie’ye yakın bir 

zamanda verilen bir ad olduğu tespit edilmiştir. Chiromancie’nin tersine 

chirognomie sadece elin, özellikle parmakların biçim ve görünüşleriyle ilgilenir. 674 

 

                                                                                                                                        
üzerinde en eski zamanlardan itibaren uygulanan başlıca fal çeşitleri ise şunlardır: Ağaç falı, at falı, 

ateş falı, bakla falı, balta falı, bağırsak falı, bina falı, buğday falı, çakıl falı, defne falı, duman falı, el 

falı, harf falı, hava falı, horoz falı, I Ching falı, İnsan bağırsağı falı, iskambil falı, kafatası falı, kahve 

falı, kap falı, kaplumbağa falı, karaciğer falı, karga falı, keçi falı, kemik falı, kristal falı, kuş falı, 

lamba falı, mum falı, ok falı, omuz kemiği falı, rüzgâr falı, saç falı, sayı falı, soğan falı, su falı, tarot 

falı, tuz falı, un falı, yaprak falı, yüz falı, yüzük falı, zar falı. Ayrıntılı bilgi için bk. Giovanni 

Scognamillo& Arif Arslan, Doğu ve Batı Kaynaklarına Göre Fal, İstanbul, Karizma Yayınları, 

2000. 
671 Boratav, a.g.e., s. 25. 
672 “El Falı”, Ana Britannica: Genel Kültür Ansiklopedisi, C. 8, İstanbul, Ana Yayıncılık, 2004, s. 

87-89. 
673 Scognamillo&Arslan, a.g.e., s. 31.  
674 “El Falı”, Türk Ansiklopedisi, C. XIV, Ankara, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1966, s. 488-

489. 



204 

 

3.5.2. Kıyafetnâmelerde El ve Karakter İlişkisi  
 

İnsanın beden yapısı ile kişilik özellikleri arasındaki ilişkiyi anlatan eserler 

en eski devirlerden beri yazıla gelmiştir. İslâmiyet’te bu eserler, “İlm-i Kıyafet” 

adlı bilim dalının ortaya çıkmasını sağlamıştır. Agâh Sırrı Levend’in Divan 

Edebiyatı Kelimeler ve Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar adlı eserinde “Muhtelif 

âzanın şeklinden, renginden ve hususiyetinden insanın ahlak ve tabiatını tanımak 

ilmidir”675 olarak tanımladığı İlm-i Kıyafet, Arap âlim ve edipleri tarafından firâset 

olarak da adlandırılmıştır.676 

 Türk edebiyatında bir tür olarak karşılaşılan Kıyafetnâmeler ise “insanın dış 

görünümünden karakterini tanımayı konu edinen eserlerin genel adı” 677 olup 

ortaya çıkışında inançlar, çok eski zamanlardan gelen tecrübeler ve deneyler 

bulunmaktadır.678 Başlıca kıyafetnâme yazarları arasında İmam Şafii, Kindî, Ebu 

Bekir Razî, İbni Sina, Fahreddin Razî, Talib Ensarî Dımışki, Kuşeyrî, Muhyiddin 

İbn Arabî, Kaşânî, Derviş Abdurrahman Mirek, Hamdullah Hamdi, Uzun Firdevsî, 

İlyas bin İsa-yı Saruhanî, Abdülmecid b. Şeyh Nasuh, Mustafa bin Evranos, 

Balizâde ve Erzurumlu İbrahim Hakkı bulunmaktadır.679 Hamdullah Hamdi’ye ait 

manzum “Kıyafetnâme,” mesnevi olup 153 beyitten oluşmaktadır ve bilinen en eski 

tarihli Türkçe eserdir. 

Kıyafetnâmeler içerisinde en meşhuru, 18. yüzyılda yaşamış olan Erzurumlu 

İbrahim Hakkı’ya ait Marifetnâme680 adlı eserdir. Bu eserde yer alan manzum bir 

Kıyafetnâme’de bedenin uzuvları ile insan karakteri arasındaki ilişkiyi Erzurumlu 

İbrahim Hakkı, “ehl-i hikmet” olarak belirttiği kişilerin görüşlerinden yola çıkarak 

aktarmıştır.  

                                                 
675 Agâh Sırrı Levend, Divan Edebiyatı: Kelimeler ve Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar, 4. 

bs., İstanbul, Enderun Kitabevi, 1984, s. 230. 
676 Mine Mengi, “Kıyafetnâme”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 25, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 2002, s. 513.  
677 Mengi, a.g.m,  s. 513.  
678 Sezer, a.g.e., s. 9.  
679 Ejder Okumuş, “Marifetnâme’de Beden”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, VIII, 

2008, S. 1, s. 16. (Çevrimiçi) http://www.dinbilimleri.com/Makaleler/1940677822_okumus.pdf, 

28.11.2018. 
680 Erzurumlu İbrahim Hakkı, eserini yazarken anatomi, fizyonomi, coğrafya, tasavvuf gibi alanların 

uzmanlarının eserlerinden yararlanmıştır. Bu kişilere de eserinin her bölümünde “ehl-i hikmet”, 

“ilm-i teşrih,” vb. unvanlarla atıfta bulunmuştur.  Marifetnâme; Mukaddime ve üç “Fen” ve bir 

“Hatime” olmak üzere beş ayrı bölümden oluşmaktadır. Bu bölümler de kendi içlerinde “Bab, Fasıl, 

Nevi” olmak üzere alt başlıklara ayrılır.  

http://www.dinbilimleri.com/Makaleler/1940677822_okumus.pdf


205 

 

Erzurumlu İbrahim Hakkı, Marifetnâme adlı eserinde el, parmak, tırnak ve 

karakter ilişkisine dair verdiği bilgiler “Diğer uzuvlardaki kıyafetin ahkâmı” adlı 

beşinci nevi’de 681 yer almaktadır.  

 

“Ey aziz! Hikmet ehli demişlerdir ki: 
 

“…6. Bileği olsa dırâz 

Bahşiş eder bî niyâz 

 

7. Ger küçük olduysa el 

Eşi yok, odur güzel. 

 

8. Parmağı olan uzun 

Ehl-i hüner zî fünûn 

 

9. Parmağı yumuşak olan 

Zeki olur bî gümân 

 

10. Tırnak enli olmasa 

Sev onu subh ü mesâ   

 

11. Tırnağı yumru, çizik 

Olsa o bilmez yazık 

 

12. Tırnağı yassı ve düz  

Olsa olur eli uz.  …”  

 

 

“6. Bileği uzun olursa istenmeden bahşişler dağıtır. 

7. El küçük ise eşi olmayacak kadar güzeldir. 

8. Parmağı uzun olan hünerli ve bilgili olur. 

9. Parmağı yumuşak olan hiç şüphesiz çok zeki olur. 

10. Tırnağı enli olmayanı sabah ile akşam (her zaman) sevebilirsin. 

11. Tırnağı yumru ve çizik olan kişi yazık nedir bilmez. 

12. Tırnağı yassı ve düz olanın eli uz (becerikli) olur.”682 

 

 

                                                 
681 Bu nevi, “Teşrih ilmini beş bâbda bildirir” adlı İkinci Fen bölümünün “Sinirler, damarlar, 

duygular, uzuvların şekillerini beş fasılda bildirir” adlı dördüncü bâbının “Uzuvların şekilleri, 

kıyafetlerinin ayrılığı ve ihtiyaçların ahkâmını sekiz nevi ile bildirir” başlıklı beşinci faslı içerisinde 

yer almaktadır. 
682 Erzurumlu İbrahim Hakkı, a.g.e., s. 392- 394.  



206 

 

3.5.3. Halk İnanışlarında El ve Karakter İlişkisi  
 

Türk Halkbilimi sahasında da “el falı ve yüz falı” adı altında insanın 

görünüşü ile kişilik ve karakter özellikleri arasındaki ilişkiye dayalı inanış ve 

uygulamaları konu alan çalışmalar bulunmaktadır.683 Örneğin, Mehmet Halit 

Bayrı’ya ait Halk Adet ve İnanmaları adlı eserin “İstanbul’a Ait Birkaç Not” 

kısmında insan bedeni uzuvlarıyla ilişkili bazı inanmalardan örnekler yer 

almaktadır. Bu örnekler arasında el ile ilgili inanışların da bulunduğu görülür:  

 

  Eli büyük olan, mesut ve bahtiyar olur. 

  Eli uzun olan hırsız olur. Bu sebeple devamlı hırsızlık yapan kişiler için 

“eli uzun” tabiri kullanılır.  

  Eli soğuk olanın kalbi sıcak olur. Böyle kimseler çok ve şiddetli severler, 

dostlarına sadık ve çok vefalı olurlar.  

  Bilek damarları sıkılınca kabaran insan cömert telakki olunur. 

  Parmağında ben olan kadın güzel yemek pişirir.  

  Parmakları arkaya doğru bükülen kişi, çok beceriklidir.  

  Parmaklarının uçları sivri olan hassas olur.684 

 

Beden ve kişilik özellikleri arasındaki ilişkiyi ortaya koyan daha yakın bir 

zamana ait çalışma, Aslı Büyükokutan’a ait “Kadın Bedeni Üzerine Yorumlar 

Dalaman Muğla Örneği” dir. El ve parmaklarla ilgili çalışmada belirtilen başlıca 

inanışlar şunlardır:  

 Tombul etliler heyecanlıdır 

 İnce uzun parmaklılar, işlerinde başarılıdırlar. 

 Uzun parmaklılar, tuttuğunu koparır. 

 İnce, uzun parmaklılar temiz ve bakımlıdır. 

 Elinde tüy olanlar merhametli olurlar. 

 İnce uzun parmaklı elleri olanlar, tahsil yapmış ya da kalem tutacak 

anlamına gelir. 

                                                 
683 Mine Mengi, a.g.m., s. 513.  
684 Mehmet Halit Bayrı, Halk Adet ve İnanmaları, s. 161-162. 



207 

 

 Parmakları sivri olanlar, çok hassas ve hayalperest olurlar. 

 Elleri uzun olanlar, her şeye burnunu sokan tiplerdir. Vesveseli olurlar. 

 Erkeğin elinde tüy yoksa o erkek kadın tabiatlıdır. 

 Elleri vücuduna oranla büyük olanlar, marifetli ve hırslıdırlar.  

 Parmaklarının araları açık olanlar, zeki olurlar. 

 Elleri çok tüylü olan erkekler, güçlü, kuvvetlidirler. 

 Sivri parmaklı kişiler, her alanda kabiliyetlidirler. Özellikle sanata 

düşkündürler. 

 Parmakları ince ve uzun olanlar, aşırı derecede hassas kişilerdir.  

 Parmakları ince ve uzun olanlar, sanata yatkındır. Güzel müzik aleti 

çalabilirler. Sesleri de etkileyicidir. 

 İnce ve uzun parmaklı elleri olanlar, çekici ve marifetli olurlar. 

 İnce ve uzun parmaklı ellere sahip olanlar, iyi niyetli ve yardımseverdirler. 

 Elleri tombul olanlar umursamaz olur. 

 İnce, uzun parmaklılar ileride okur, kalem tutar, mevki sahibi olurlar. 

 El parmakları uzun olanlar, hırsızlığa yatkın olur. 

 İnce parmaklılar, narin olur. 

 Büyük elliler, tuttuğunu koparır. 

 Elinin üzerinde tüy olanlar, zengin olur. Merhametsiz olur. 

 Uzun parmaklılar tahsil yaparlar. 

 El ve parmakları uzun olanlar, iyi ilim yaparlar. Okuyup büyük adam 

olurlar. 685 

Mehmet Ali Bulut, Elfabe El ve Yüz Çizgilerinin Anlamı adlı çalışmasında 

insanın kişiliği ve geleceği hakkında bilgi veren eldeki unsurlardan ayrıntılı olarak 

bahsetmektedir. Bu çalışmada verilen bilgilere göre elin uzunluğu, kısalığı; darlığı, 

genişliği, küçüklüğü ve büyüklüğü; tüylü olup olmaması, nemli veya kuru olması, 

çukurluğu veya yumuşaklığı, sertliği vb. özellikler el falında dikkate alınan başlıca 

unsurlardır.  

Parmakların boyu, kalınlığı, inceliği; parmak uçlarının sivriliği, parmakların 

altındaki bombelerin yükseklikleri, parmakların bağlantı noktaları, parmak 

                                                 
685 Aslı Büyükokutan, “Kadın Bedeni Üzerine Yorumlar Dalaman (Muğla) Örneği”, s. 25.  



208 

 

altlarındaki tepelerin şişkin olup olmaması; parmakların birbirine göre oranları gibi 

parmaklara ait özellikler de el falında dikkate alınmaktadır.  

Parmakların her biri ayrı ayrı sembolik bir öneme sahiptir ve ayrı adları 

vardır. Örneğin, insan elinin işlevsel ve geniş bir hareket kabiliyetine sahip 

oluşunun kendisine bağlı olduğu başparmak, Venüs olarak geçer. Anatomik önemi 

yanı sıra sembolik önemi de diğer parmaklara oranla daha yüksek olan başparmağın 

insanın zekâ kapasitesini ve iradesini birebir yansıttığına inanılır. İşaret parmağı, 

otorite ve yöneticilik parmağı olup Jüpiter’i; orta parmak kişinin maddi durumunun 

işareti olup Satürn’ü, yüzük parmağı bağlılıkların, aşkın sembolü olup Güneş’i; 

serçe parmağı meslek, ticaret ve bilim parmağı olup Merkür’ü temsil etmektedir.686 

Başparmağın ve diğer dört parmağın uzun, kısa, yassı, kalın, ince, sivri oluşu, 

boğumlarının uzunluğu, kısalığı karakteri ve kişilik özelliklerini tahmin etmede yol 

gösterir. Parmakların her bir boğumu kişinin ayrı karakter özelliklerini gösterir. 

Örneğin birinci boğum, kabiliyetleri, zekâ ve beyin gücünü; ikinci boğum, zekâ 

kabiliyetinin derecesini; üçüncü boğum, tabii zevkleri temsil eder. 

Başlı başına bir sağlık göstergesi olması dolayısıyla tırnaklar da yapıları, 

renkleri ve yoğunlukları dolayısıyla kişinin rahatsızlığının somut göstergeleridir. 

Ayrıca tırnaklardan yola çıkarak karakter tahlili yapmak da mümkündür. 

Avuç içerisinde yer alan çizgilerin de elin tepeleri üzerinde ne şekilde yer 

aldıklarına, uzunluk veya kısalıklarına göre kişinin karakteriyle ilgili ipuçları 

verdiklerine inanılmaktadır. Eldeki başlıca çizgiler; hayat çizgisi, akıl çizgisi, kalp 

çizgisi, kader çizgisi, güneş çizgisi, sıhhat çizgisi,  ilham çizgisi, ay çizgisi, evlilik 

çizgisi, Venüs halkası, halkalar ve nesil çizgileridir.687 

El içerisinde yer alan haç, yıldız, kare gibi çeşitli çizgi ve şekillerin, nokta 

veya harflerin özel anlamları bulunmaktadır.688 

El üzerinde Venüs Tepesi, Jüpiter Tepesi, Satürn Tepesi, Apollon (Güneş) 

Tepesi, Merkür Tepesi,  Mars Tepesi ve Ay Tepesi olmak üzere yedi adet tepe 

                                                 
686 Mehmet Ali Bulut, Elfabe: El ve Yüz Çizgilerinin Anlamı, 6. bs., Ankara, Hayat Yayınları, 

2017, s. 105-154. 
687 Bulut, a.g.e., s. 209. 
688 Bulut, a.g.e., s. 155-163. 



209 

 

olduğuna inanılır. Bu tepelerin her birine atfedilen anlam farklı olup mahiyetlerine 

göre farklı kişilik özelliklerine işaret ederler.689 

Avuç içi çizgileri, parmakların ve tırnakların özellikleri gibi ele ait anatomik 

özelliklerden yola çıkarak karakter analizi yapmak ve kişinin kişiliği hakkında 

yorumda bulunmak ve gelecekte yaşayacakları hakkında bilgi edinmek adına yapıla 

gelen el falı uygulamasının belirli işlevleri yerine getirdiği ile ilgili tarihî örnekler 

de mevcuttur. Örneğin saraylarda istihdam edilecek kişilerin seçiminde el falı ile 

edinilen bilgilere başvurulmuştur.690  

El falının inançsal boyutunu ortaya koyan çalışmalar yanı sıra elin anatomik 

özelliklerinden yola çıkarak kişilik özelliklerini ortaya koymak adına 

gerçekleştirilen bilimsel çalışmalar da mevcuttur. Batı kültüründe Physiognomy 

(Fizyognomi), Cardiognosy gibi adlarla belirtilen bilim dalında kişinin fiziksel 

yapısı, organlarının yapısı, el ve yüz hatları aracılığıyla ruhsal durumu ve karakter 

özellikleri tespit edilmeye çalışılmıştır.691 Örneğin Fransız Hengi Mangin bu 

işaretlerden hareket ederek kişinin ruhsal- bedensel (psikosomatik) haritasını 

çizmeye çalışır.692 Batıda bu ilimden yararlananlardan Alman Psikolog Kretschmer, 

ruhi hastalıkların oluşumunda ve tespitinde bedensel yapının özelliklerini dikkate 

almış ve bu tespitlerini “Beden Yapısı ve Karakter” adıyla kitaplaştırmıştır.693 El 

yazısından karakter tahlili yapan Psikoloji Fizyotipoloji bilim dalı yanı sıra el ile 

ilgili karakter analizleri Hukuk’ta Kriminoloji biliminin doğuşunda da rol 

oynamıştır.694 

Türk-İslâm kültüründe en eski zamanlardan beri gerçekleştirilen 

uygulamalar arasında yer alan el falı, kişinin geleceğine dair haber verme, karakteri 

ile ilgili tespitte bulunma amacıyla gerçekleştirilir ve kökeni binlerce yıl öncesine 

kadim medeniyetlere kadar gitmektedir. El falına yönelik bilgiler kişinin dış 

görünüşünden yola çıkarak ahlakı ve karakteri hakkında bilgi edinmeyi amaçlayan 

Kıyafetnâme gibi edebî ürünlerde yer almaktadır. Gerek bu çalışmalarda gerek daha 

                                                 
689 A.e., s. 164. 
690 A.e., s. 14. 
691 Süleyman Uludağ, “Firâset”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 13, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, 1996, s. 116.  
692 Scognamillo&Arslan, a.g.e., s. 31.  
693 Bulut, a.g.e., s. 335. 
694 Mengi, a.g.m., s. 514.  



210 

 

yakın zamanda gerçekleştirilen çalışmalarda elin kısalığı, uzunluğu; darlığı, 

genişliği; büyüklüğü, küçüklüğü, parmakların, tırnakların biçimsel özellikleri, avuç 

içerisinde bulunan çizgilerin durumu ve el içerisinde yer alan belirli şekillerden 

yola çıkılarak kişinin karakteri ile ilgili tespitler yer almaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



211 

 

SONUÇ 
 

Vücudun ifade gücü en yüksek ve en işlevsel organlarından biri olan el, 

insanın hayatta kalma, yaşamını sürdürme ve neslini devam ettirme adına 

gerçekleştirdiği eylemlerde önemli bir role sahiptir. Elin gelişmiş bir başparmak 

sayesinde geniş bir hareket kabiliyetine sahip oluşu insanı diğer canlılardan ayıran 

önemli farklardan birisidir. Bu sayede insanoğlu ellerini kullanarak teknolojik 

gelişmeler sağlamakta ve doğaya hükmetme yolunda ilerlemeler kaydetmektedir.  

Beyin ile aralarında güçlü ve karşılıklı bir ilişki bulunan ve beynin önemli 

bir uygulayıcısı olan el, insan hayatında tutma, kavrama, çekme, yakalama gibi 

hareketlerin gerçekleştirilmesinde rol oynamasının yanı sıra iletişimsel ve 

sosyolojik işlevleri de yerine getirir. El sıkışma, el öpme, selamlaşma, belirli 

parmakları kullanarak özel anlamları olan jestler oluşturma, işaret dili oluşturma 

gibi iletişimsel hareketlerin temelinde yer alan ellerin kullanımı dilin kullanımından 

daha da önceye gitmektedir. Öte yandan sözlü iletişimde eller ile yapılan jestlerin 

sözlü iletişimi tamamlayıcı ve pekiştirici rolü de bulunmaktadır. 

İnsan bedeninin fiziksel ve biyolojik bir unsur olmanın yanında kutsal bir 

sembolik yapı olarak din, sanat, mitoloji, folklor, edebiyat gibi alanlarda yer alması 

gibi el de bedensel bir organ olmanın dışında bir sembol olarak dinsel-büyüsel 

inanış ve uygulamalarda kutsallık boyutu ile yer almaktadır. Elin bedensel bir uzuv 

olarak ayrıcalıklı konumu, onun kutsalla ilgili inanış ve uygulamaların da 

merkezinde yer almasını sağlamıştır. 

Elin sembolik anlam ve işlevleri ile yer aldığı başlıca inanış, kökeni tarih 

öncesi çağlara ait mağaralarda yer alan el izlerine kadar uzanan somut ve/veya 

görsel el sembolüdür. Gerek dünya üzerindeki farklı din ve inanç sistemlerinde 

gerek Türk- İslâm kültüründe kullanılan ve başlıca işlevleri arasında kötü 

güçlerden, tehlikelerden koruma, nazarı def etme, şifa verme, bereket ve şans 

getirme, doğurganlık sağlama, hükmetme gücü verme yer alan somut/ görsel el 

sembolü örnekleri ile ilgili farklı görüşler bulunduğu tespit edilmiştir. El izlerinin 

kutsal kadın imajı/ ilâhe/ ana tanrıça/ yeryüzü ana/ toprak ana/ yaşamın dişil 

prensibi ile ilişkili olduğunu öne süren görüşe göre tarih öncesi çağlara ait el izleri 

bereket, doğurganlık, şifa, uğur, kötü güçlerden korunma, yaşam enerjisi ile ilgili 



212 

 

dişil bir unsurdur. El izlerinin sembolik olarak yeryüzünün ana rahmini simgeleyen 

ve doğum ve doğurganlıkla ilgili ritüellerin gerçekleştirildiği mağaraların daha 

derin ve karanlık bölgelerindeki yüksek duvarlarda veya tavan kısımlarında yer 

alması, gerek Paleolitik Dönem’de gerek Neolitik Dönem’de el tasvirlerinin 

yanında spiral, daire, sarmal, halka, yeni ay, çalı, burgaç, balık, yumurta gibi 

doğurganlık ve bereketle ilişkili sembollerin bulunması, Üst Paleolitik Dönem’de, 

Neolitik yerleşim yerlerinde pek çok kadın heykelciğinin keşfedilmesi, Paleolitik 

Dönem’de var olduğuna inanılan doğurganlık ve bereket tanrıçasının Neolitik 

Dönem’e ait yerleşim yerlerinde tarıma dayalı dinin bir sembolü olarak toprak 

anaya dönüştüğü görüşü, tarih öncesine ait el izlerinin hangi amaçla yapılmış olursa 

olsun büyük oranda kadınların el izleri olduğunun öne sürülmesi; kadim 

uygarlıklarda İnanna, İştar, Tanit gibi bereket tanrıçalarına atfedilen el tasvirlerinin 

bulunması gerek maddî gerek görsel el tasvirlerinin kadın ilâhe ile ilgili olduğu 

görüşünün temellerini oluşturmaktadır. Tez çalışmasında irdelenen Türk-İslâm 

kültürüne ait inanış ve uygulamalar da elin kutsallığının kutsal kadın imajı ile iç içe 

olduğunu göstermektedir. Semavî dinlerde Miriam’ın eli, Meryem Ana eli, Fatma 

Ana eli adı altında kutsal kadın şahsiyetlerin ellerine bereket, doğurganlık, şifa ile 

ilgili inanış ve uygulamalarda sık sık atıfta bulunulması yanı sıra dolaylı olarak 

Fatma Ana’dan el almış olduklarına inanan veya mesleklerinin pirinin Fatma Ana 

olduğunu kabul eden kadın şamanların, ocaklıların, ebelerin şifa, bereketle ilgili 

gerçekleştirdikleri uygulamalarda sık sık Fatma Ana eline atıfta bulunmaları elin 

sembolik anlamlarının kutsal kadın imajı ile birlikte düşünülebileceğini 

göstermektedir. 

Tarih öncesi çağlara ait el izlerinin yapılış amacı konusunda başka görüşler 

de mevcuttur. Örneğin, el izlerinin hareket hâlindeki av hayvanları yanında tasvir 

edilmiş olması dolayısıyla avın bereketini amaçlayan ritüellerin bir kalıntısı olduğu 

öne sürülmektedir. Bu görüşe göre el izleri büyük oranda erkeklere aittir. Diğer bir 

görüşe göre ise zorlu iklim koşullarında hayatta kalmaya çalışan insanoğlu, elleri 

aracılığıyla teknik ilerlemeler sağlayarak doğaya hükmetmesinin ve yaşamını 

sürdürmede ellerinin önemini kavramasının bir göstergesi olarak mağara 

duvarlarına el izlerini bırakmıştır. El izlerinin mağaralarda gerçekleştirilen 

erginleme ritüellerinin kalıntıları olduğu görüşüne göre ise el izleri büyük oranda 



213 

 

ergen yaştaki çocuklara aittir. Öte yandan el izlerinin dinsel- büyüsel bir mahiyeti 

olmadığı, sanatın ilk örnekleri arasında yer aldığı da öne sürülen görüşler 

arasındadır.  

Tılsımlı gömlek, şifa tası, halı- kilim dokumacılığı, mezartaşları, kapı 

tokmakları gibi maddî kültür unsurları üzerinde, dövme olarak beden üzerinde, 

Anadolu evleri duvarlarında yer alan ayrıca dinsel-büyüsel mahiyete sahip olarak 

veya tamamen süs amaçlı dekoratif bir obje, resim veya takı olarak takılan el 

sembolünün biçimi, aşağı doğru mu yukarı doğru mu durduğu, rengi, yapıldığı 

malzeme, içerisinde yer alan kutsal yazı ve semboller, beş sayısı ile olan ilişkisi el 

sembolünün anlam ve işlevlerinin tespit edilmesi adına irdelenen hususlar olmuştur. 

Bu doğrultuda çalışmada somut, görsel el sembolü içerisinde veya yanında yer alan 

başlıca sembollerin göz, balık, Süleyman Mührü gibi semboller olduğu ve bu 

sembollerin de kutsal el sembolünün işlevlerini pekiştirici rol oynadığı tespit 

edilmiştir. Bu semboller içerisinde beş köşeli/ altı köşeli yıldız şeklindeki Süleyman 

Mührü sembolü, gerek kutsal el sembolü içerisinde/ yanında kullanılması gerek 

mühür-yüzük olarak el ile ilişkisinden dolayı el sembolünün sembolik anlam ve 

işlevlerinin yorumlanmasında göz önünde bulundurulan önemli bir unsurdur.  

Farklı din ve toplumlarda farklı adlar altında kullanılan el sembolünün 

Türk-İslâm coğrafyasında yaygın bir şekilde “Pençe-i âl-i abâ” ve “Fatma Ana eli” 

adlarıyla kullanıldığı belirlenmiştir. Evrensel bir sembolün en önemli özelliğinin 

kendisi ile sembolize ettiği şey arasında sürekli bir ilişkinin bulunması olduğu göz 

önünde bulundurulursa el sembolünün de belirli bir dine, kültüre veya topluma 

özgü olmayan ve tüm insanların ortak kültürel hafızasında yer alan belirli anlamları 

üzerinde taşıdığı sonucu ortaya çıkar. Buna göre, “Pençe-i âl-i abâ” ve “Fatma Ana 

eli” sembolleri üzerlerinde tarihî, güncel anlamlar yanı sıra evrensel anlamları da 

taşımaktadır. 

Türk- İslâm kültüründe sancak, bayrak, alem, mezar taşları, hilye, münyatür, 

tılsımlı gömlek, şifa tası, mühür/ muska, namaz taşı, istihare taşı gibi maddî kültür 

unsurları üzerinde yer alan Pençe-i âl-i abâ sembolünün bu maddî kültürel 

unsurların kullanıldıkları bağlama göre kötü güçlerden koruma, savaşlarda 

yenilgiden koruma, şifa verme, bereket ve bolluk verme gibi farklı işlevleri yerine 

getirdiği tespit edilmiştir. Diğer el sembolleri gibi Pençe-i âl-i abâ sembolünün de 



214 

 

gerek evrensel gerek tarihsel-güncel tarafları bulunmaktadır. Buna göre Pençe-i âl-i 

abâ sembolünün yorumlanmasında İslâmiyet içerisindeki kutsal beşli yapı göz 

önünde bulundurulmalıdır. Hz. Muhammed ile birlikte aile efradı Hz. Ali, Hz. 

Fatma, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’den oluşan kutsal beş kişiyi simgelediğine 

inanılan Pençe-i âl-i abâ sembolü aynı zamanda bu kutsal şahsiyetlere atfedilen 

anlatıyla da ilişkilidir. Pençe-i âl-i abâ sembolünün parmakları yukarı doğru 

uzatılmış, avuç içi açık ve karşıya uzatılmış hâlde bulunması, sağ el olarak tasvir 

edilmesi, içerisinde göz, Mühr-ü Süleyman gibi diğer sembollerin bulunması bu 

sembolün diğer el sembolleri ile ortak yönlerini ortaya koyarken üzerinde yer alan 

Arapça Allah yazısı, Kelime-i Tevhid, Besmele, Dört halife adları, belirli ayetler ve 

sureler, Maşaallah yazısı veya göz sembolü altında “Ya Hâfız” yazısı gibi Arapça 

kutsal yazı ve semboller Pençe-i âl-i abâ sembolünün tarihsel boyutunu ortaya 

koymaktadır.  

Fatma Ana eli, belirli bir sembolün aynı anlam ve işlevleriyle farklı adlar 

altında kullanıldığının önemli bir örneğidir. Onun evrensel yanını ortaya koyan bu 

anlam ve işlevleri arasında dişil prensiple ilgili olması, bereket, şifa, kötü güçlerden 

koruma gibi işlevleri yerine getirmesi yer almaktadır. Umay Ana eli, Meryem Ana 

eli, daha eski zamanlarda ana tanrıça Tanit’in eli, İnanna’nın eli ve tarih öncesi 

çağlarda ana tanrıça/ toprak ana eli Fatma Ana’nın evrensel boyutunu ortaya 

koymak amacıyla göz önünde bulundurulması gereken örnek inanışlardır. Aynı 

zamanda Fatma Ana eli sembolünün tarihî, coğrafî şartlara bağlı hususiyetleri de 

tez çalışmasında belirlenmeye çalışılmıştır. Tarihsel, İslâmî bir kişilik olarak Hz. 

Fatma ile ilişkili olması, İslâm toplumunun değer yargılarını üzerinde barındırıyor 

olması, Fatma Ana eli sembolünün kullanıldığı bağlamlar ve bu sembolle ilişkili 

anlatılar Türk- İslâm kültürünün Fatma Ana eline atfettiği anlamların ortaya 

konulmasında göz önünde bulundurulması gereken hususlardır. Fatma Ana eli 

sembolünün üzerinde barındırdığı anlamlar ve yerine getirdiği işlevlerin tespit 

edilmesi toplumun yapısının ve değerlerinin keşfedilmesi konusunda önemlidir. 

Maddî, görsel el sembolünün evrenselliği ve tarihsellik-güncelliği meselesi 

yanı sıra el sembolünün çok anlamlılığa sahip olması tez çalışmasında tespit edilen 

diğer bir durumdur. Aynı anlam ve işlevleriyle farklı din ve inanç sistemlerinde yer 

alan el sembolü, aynı din ve inanç sistemi içerisinde farklı anlam ve işlevleriyle de 



215 

 

yer alabilmektedir. Çok anlamlılığın oluşmasında tarımın keşfedilmesi gibi 

ekonomik değişiklikler, tarihsel olaylar, coğrafî şartlar veya diğer din ve kültürlerin 

etkisi etkili olmuştur.  

İlâhî korunma, bereket, şifa, uğur, şans, doğurganlık, hâkimiyet gibi 

anlamlarla ilişkilendirilen el sembolünün yaygın bir şekilde nazarlık/ muska olarak 

kullanıldığı ele alınan çalışmada tespit edilen diğer bir durumdur. Beş sayısının 

nazardan, kötü güçlerden korunma amacıyla kullanıldığı ile ilgili pek çok inanış ve 

uygulamanın bulunması, elin avuç içi karşıya bakacak şekilde durdurucu bir 

pozisyonda bulunması veya elin içerisinde göz gibi nazarlık olarak kullanılan diğer 

sembollerin yer alması somut, görsel el sembolünün nazardan korunmaya yönelik 

inanış ve uygulamalarda kullanıldığının göstergelerdir.   

Semavî dinlere ait kutsal kitaplarda, dinsel inanış ve uygulamalarda elin 

Tanrı/Rab/Allah’ın eli anlamında sembolik bir ifade olarak yer aldığı kutsal 

kitapların ve dine bağlı geleneklerin incelenmesi ile tespit edilmiştir. Buna göre, 

Tanrı’nın eli ifadesi, sembolik olarak Tanrı/Rab/Allah’ın yaratım kudreti, gücü ve 

hâkimiyeti, koruması, yardımı, lütfu, bereketi, kurtarıcılığı, zalimleri 

cezalandırması ile ilgili mecburî bir unsur olarak kullanılmıştır. İslâmiyet’te 

Yedullâh yani Allah’ın eli, Allah’ın gökyüzünü, insanlar ve hayvanlarla birlikte 

tüm canlıları yaratmasının, bereket ve feyz dağıtmasının, güç ve iktidar sahibi 

oluşunun ve himayesinin sembolik bir ifadesidir.  

Kutsal kitaplar, kutsallıkla ilgili anlatılar ve görsel tasvirler, inanış ve 

uygulamalar peygamber, şaman, evliya, Hızır, Hz. Fatma, ocaklı, tasavvufî 

gelenekte mürşid, pir, şeyh gibi kutsal kabul edilen şahsiyetlerin ellerinin de kutsal 

kabul edildiğini göstermektedir. Buna göre kutsal kabul edilen şahsiyette 

olağanüstü bir güç, kutsallık bulunduğunun önemli bir göstergesi de ellerinde 

bulunduğuna inanılan olağanüstü güç olmuştur. Bereket verme, sıvazlama, temas 

etme, dokunma yoluyla hastaları iyileştirme ve insanlara şifa verme, nazardan ve 

diğer türlü tehlikelerden koruma, kendisinde bulunan gücü, enerjiyi, kutsallığı 

karşısındaki kişiye nakletme kutsal şahsiyetlerin kutsal olduğuna inanılan ellerinin 

ve özellikle de sağ ellerinin başlıca işlevleri arasında yer almaktadır.  

 

 



216 

 

Tasavvuf geleneği içerisinde yer alan ritüeller kutsallığına inanılan 

şahsiyetlerin ellerinin özellikle sağ ellerinin ve başparmaklarının da kutsal kabul 

edildiğini göstermektedir. Öte yandan kutsal kitaplar, dinî- tasavvufî anlatılar ve 

pek çok inanış ve uygulama kutsal kabul edilen şahsiyetlerin ellerinin uğurlu olma 

ve bolluk, bereket, şifa verme gibi işlevlerinin bir işareti olarak ellerinde belirli bir 

iz bulunduğunu göstermektedir. Başparmak veya diğer parmaklarla ilgili özel bir 

durum, ellerde yer alan yeşil bir iz, tümüyle beyaz bir el kutsal kabul edilen 

şahsiyetlerin ellerine atfedilen kutsallığın işaretidir. 

Kutsal kabul edilen şahsiyetlerin ellerine şamanlık geleneği, Tasavvuf 

geleneği, âşıklık geleneği, halk hekimliği gibi usta- çırak ilişkisinin görüldüğü 

alanlarda gerçekleştirilen el alma ve el verme ritüellerinde de atıfta bulunulduğu 

görülmektedir. Örneğin tasavvufî gelenekte dolaylı olarak el veren kutsal 

şahsiyetler arasında Hz. Muhammed, Fatma Ana adıyla Hz. Fatma, Hızır, evliyalar, 

şeyh, mürşid gibi kutsallığına inanılan kişiler yer almaktadır.  

Elin sembolik anlam ve işlevleriyle yer aldığı inanış ve uygulamalarda adı 

sık sık anılan önemli bir şahsiyet, halk arasında Fatma Ana, Fadime Ana vd. olarak 

anılan Hz. Fatma’dır. Tarihî kişiliğinin yanı sıra başta Bektaşilik olmak üzere 

tasavvuf geleneğinde, folklorda, edebiyatta kendisinden çok sık bahsedilen Fatma 

Ana’nın bereket, bolluk, uğur, koruma, şifa verme işlevlerine sahip elleri, dinlik- 

büyülük inanış ve uygulamaların merkezinde yer almaktadır. Başta doğum, evlilik 

gibi hayatın geçiş aşamalarına ait inanış ve uygulamalarda yer alan Fatma Ana’nın 

elleri bereketi arttırmaya yönelik inanış ve uygulamalarda, sağaltım ritüelleri başta 

olmak üzere halk hekimliğinde de kendisine başvurulan unsur olmuştur. Özellikle 

Fatma Ana’nın ellerine atfen “Benim elim değil, Fatma Ana’nın eli” sözünün Türk-

İslâm kültürü içerisinde yer alan uygulamalarda yaygın bir şekilde kullanıldığı 

belirlenmiştir. 

Meslek pirlerinin Hz. Fatma olduğunu kabul ederek sağaltım ocaklarında 

hastaları iyileştirmek ve şifa vermek adına tedavi uygulamalarında bulunan ocaklı 

kişilerin de ellerinin kutsal olduğuna inanılmaktadır. Ocak sistemine ait el alma- el 

verme törenlerinde, sağaltım sırasında ocaklıların ellerinde Fatma Ana’nın elleri 

dolayısıyla şifa verici güç bulunduğu ile ilgili inanış ve uygulamaları görmek 

mümkündür. Öte yandan bu durum, tarih öncesi çağlardan itibaren hastalıkları 



217 

 

sağaltma ve şifa verme gücünün kadınların ellerinde bulunduğu görüşünü 

desteklemektedir.  

Kutsal kitaplarda, ikonografilerde, menkıbe, efsane gibi kutsalla ilişkili 

anlatılarda, dinlik-büyülük inanış ve uygulamalarda Tanrı’nın (Rab/ Allah) yaratan, 

yardım eden, lütfeden, kurtaran, cezalandıran elinin ve Hızır, Fatma Ana gibi kutsal 

şahsiyetlerin bereket, şifa ile ilgili ellerinin genellikle sağ el olduğu tespit 

edilmiştir. Öte yandan tarlaya ürünün bolluğu ve bereketi için sağ elle tohum 

saçılması, iş yerinin bereketi için sağ elle ve besmele ile iş yeri kapısının açılması, 

rüyalarda hayırlı işlere yorulan elin sağ el olması, mezar taşlarında, kutsal 

mabetlerde yer alan el izlerinin genellikle sağ el olması, yemin etmek için kutsal 

kitabın üzerine sağ elin konulması gibi pek çok çok inanış ve uygulama üstün ve 

öncelikli durumda olan elin sağ el olduğunu göstermektedir. Sağ elin kullanılması 

gereken bu ve benzeri uygulamalarda sol elin kullanılmasının günah, uğursuzluk ve 

bereketsizlik ile sonuçlanacağına dair yaygın bir inanış bulunmaktadır. 

Sağ elin vücudun sağ tarafında bulunması, sağ’a ait olması ve sağ tarafın da 

“kutsal” ve “dindışı” olmak üzere ilkel zihniyetin doğada bulunduğunu düşündüğü 

temel zıtlığın “kutsal” tarafında yer alması sağ ele atfedilen kutsallığın temelini 

oluşturmaktadır. Bu şekilde sağ el, doğanın kutsal tarafında yer alan aydınlık, 

gündüz, tanrısallık, yükseklik, gökyüzü, iyilik, temizlik, aktiflik ve yaşam ile 

dolaylı olarak ilişkilidir. Sağ elin üstün, seçkin ve makbul sayılmasına karşın sol el; 

ikincil, ters, alçaltan görevlerde rol oynadığı düşünülerek kutsallığa zıt eylemlerle 

ilişkili görülmüş ve kirlilik, alçaklık, günahla ilişkilendirilmiştir. Doğada bulunan 

zıtlığın dindışı tarafına ait olmasına bağlı olarak sol el karanlık, gece, şeytanî yön, 

alçaklık, yer altı, kötülük, pasiflik, ölümle dolaylı olarak ilgili görülmüştür. Buna 

bağlı olarak diğer din ve kültürlerde olduğu gibi Türk- İslâm kültüründe de sol elin 

kullanılması ile ilgili kaçınma ve tabular oluşmuştur. Sağ el ve sol elin anlamları ve 

işlevleri arasındaki bu farklılığı kutsal kitaplarda, din ve inanç sistemlerinde, 

folklorda, mitolojide, sosyolojide, dilde görmek mümkündür.  

Elin kutsal bir sembol olarak inanış ve uygulamalarda yer aldığı gibi 

kutsallıkla ilgili bir mekân olarak da işleve sahiptir. Dövme ve kına geleneği, 

dualarda ellerin ve parmakların aldığı farklı pozisyonlar, tırnak ile ilgili inanış ve 

uygulamalar, asâ, mızrak, kılıç, yüzük gibi sembolik aletler, elin yapısal özellikleri 



218 

 

ve el üzerindeki farklı çizgiler, şekillere bağlı olarak gerçekleştirilen el falı 

uygulaması elin aynı zamanda dinsel-büyüsel inanış ve uygulamalar için bir mekân 

olarak da işleve sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Özellikle kutsal kitaplarda, 

dinlik-büyülük inanış ve uygulamalarda, mit, efsane, destan, menkıbe, halk 

hikâyesi, masal gibi anlatılarda farklı anlam ve işlevleriyle yer alan asâ, kılıç, tahta 

kılıç, kalkan, üç dişli mızrak gibi aletler sembolik anlamlara sahip oldukları gibi 

aynı zamanda elin sembolik anlamını ve işlevini arttıran unsurlardır.  

Elin yapısal özellikleri, elin üzerinde bulunan çizgiler, şekiller, parmakların 

yapısı ve özellikleri, parmakların birbirine oranı, tırnakların durumu en eski 

zamanlardan beri kişinin geleceğini öğrenmek ve kişinin kimliği, karakteri, ruhsal 

durumu, yetenekleri ve eğilimleri hakkında bilgi sahibi olmak için dikkate 

alınmıştır. Farklı kültürlerde yer alan el falı uygulaması, Türk kültüründe de 

mevcuttur.  

Ellerin veya sadece belirli parmakların farklı pozisyonlara sokulmasıyla 

oluşan farklı dua etme şekilleri dünya üzerindeki farklı din ve inanç sistemlerinde 

görülmektedir. Elin yanı sıra parmakların üzerinde de belirli sembolik anlamların 

bulunduğuna inanılmaktadır. Özellikle başparmak ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. 

Elin kullanımı ile ilgili din ve inanç sistemleri içerisinde eller kirli hâlde 

kutsal bir kişiye, nesneye dokunmamak, kutsal bir yere girmemek, çalmamak gibi 

belirli kurallar bulunmaktadır. Bu kurallara uyulmaması durumunda belirli 

yaptırımların uygulanması, bereketsizlik, uğursuzluk ve günah durumunun ortaya 

çıkması ile ilgili pek çok inanış ve uygulama bulunmaktadır.  

Tez çalışmasında elin sembolik anlam ve işlevleri ile yer aldığı pek çok 

inanış ve uygulamada ritüellerle sembollerin iç içe bulunduğu görülmektedir. Buna 

göre el sembolü, kına gecesi, el alma-el verme ritüelleri veya tarih öncesi çağlarda 

mağaralarda gerçekleştiğine inanılan inisiyasyon, ana tanrıça, av, bereket ritüelleri, 

şifa ile ilgili ritüeller, cem ritüelleri gibi daha pek çok ritüelde rol oynayan önemli 

bir unsur olmuştur.  

El sembolü ile ilgili örnek inanış ve uygulamalar, el sembolünün bedene ait 

unsurların sembolik anlam ve işlevlerinin, bedenin kültürel bir mekân olarak yer 

aldığı dinsel-büyüsel inanış ve uygulamaların incelendiği Beden Folkloru kapsamı 

içerisinde değerlendirilebileceğini göstermektedir.  



219 

 

İnsan bedeni ve bedensel uzuvların sanatsal çalışmalarda, edebiyatta, dinlik-

büyülük inanış ve uygulamalarda sahip olduğu sembolik anlamlar ve işlevler 

konusunda gerçekleştirilen çalışmaların azlığı dikkat çekmiştir. Bu sebeple ve 

alandaki boşluğu doldurmak amacıyla ele alınan tez çalışmasında bedensel bir uzuv 

olarak elin Dinler Tarihi, Tasavvuf, Halk Bilimi, İletişim gibi farklı alanlardaki 

sembolik anlam ve işlevleri betimlenerek analiz edilmeye çalışılmıştır. El 

sembolünün anlam ve işlevlerinin evrensel bir konu olması nedeniyle daha ayrıntılı 

ve kapsamlı bir çalışmanın yapılması veya el sembolünün belirli bir coğrafya veya 

toplumdaki örnek inanış ve uygulamalarının betimlenmesi önerilmektedir. El 

sembolünün din, halk bilimi, iletişim, tasavvufî anlatılar, mitoloji gibi belirli bir 

alandaki örneklerinin incelenmesi de bu bağlamda öneriler arasında yer almaktadır. 

Ele almış olduğumuz tez çalışmasının kapsamının genişliğine bağlı olarak ileride 

gerçekleştirilecek olan yeni çalışmalar için önemli bir basamak olması 

amaçlanmıştır.  

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 

 

KAYNAKÇA 
 

 

Acar, M. Şinasi:  Osmanlı’da Günlük Yaşam Nesneleri, İstanbul, 

Yapı Endüstri Merkezi Yayınları, 2011. 

 

Achrati, Ahmed:  “Hand and Foot Symbolism: From Rock Art To The 

Qur’ân”, Arabica, 50 (4), s. 464-500, 2003. 

(Çevrimiçi) 

https://tr.scribd.com/document/161223432/Hand-and-

Foot-Symbolisms, 15.02.2017. 

 

Acıpayamlı, Orhan: “Anadolu’da Nazarla İlgili Bazı Adet ve İnanmalar”, 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih Coğrafya 

Fakültesi Dergisi, C. XX, S.1-2, Ocak- Haziran, 

1962, s.1- 40.  

 

Acıpayamlı, Orhan: “Türkiye Folklorunda Halk Hekimliği ve Özellikleri”, 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesi Dergisi, C. XXVI, S. 1-2, Ankara, 1968, s. 

1-9.  

 

Aça, Mehmet:  “Güney Sibirya Türklerinde Ava Destancı ve Masalcı 

Götürme Geleneği”, Türklük Bilimi Araştırmaları, 

XXI, 2017, s. 7-16. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://tr.scribd.com/document/161223432/Hand-and-Foot-Symbolisms
https://tr.scribd.com/document/161223432/Hand-and-Foot-Symbolisms


221 

 

Aça, Mehmet:   “Kültür ve Dayatma: Türk Kültüründe Sol El 

Tabusu”, International Conference: The West of 

The East, The East of The West Proceedings, 

Prague/ Czechia, 4-6 July, 2017, ISBN: 978-9944-

0637-9-1, ss. 205-212. 

 

Akarpınar, R. Bahar:  “Sûfi Kültüründe Sembollerin Yeri ve Önemi 

Hakkında Bir Deneme”, Türkbilig: Türkoloji 

Araştırmaları Dergisi, S. 7, 2004, s. 3-19. 

(Çevrimiçi)  

 http://www.turkbilig.com/pdf/200407-371.pdf, 

02.04.2018. 

 

Akarsu, Bedia:  Felsefe Terimleri Sözlüğü, 6. bs., İstanbul, İnkılâp 

Kitabevi, t.y. 

 

Aksel, Malik:  Anadolu Halk Resimleri, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1960.  

 

Aksel, Malik:  Türklerde Dini Resimler: Yazı- Resim, İstanbul, 

Elif Yayınları, 1967.  

 

Aksoy, Osman:  “Şifa Tasları,” Türk Etnoğrafya Dergisi, S. 15, 

1976, s. 35-54. 

 

Aksu, Aysu:  “Diyarbakır Düğünleri”, Milli Folklor, C. 5, S. 34, 

1997, Yaz, s.72-77.  

 

Aldoğan, Ayşen:  “Anadolu Kültüründe- Sanatlarında Sembolik El 

Motifi”, Sanat Tarihi Araştırmaları Dergisi, C. I, S. 

2, Nisan, 1988, s. 83-90. 

 

http://www.turkbilig.com/pdf/200407-371.pdf


222 

 

Alpenfels,  Ethel J.:  “The Anthropology and Social Significance of the 

HumanHand”,  Artificial Limbs, 1955, C. 2, No:2, s. 

4-21.(Çevrimiçi) 

http://www.oandplibrary.org/al/1955_02_004.asp, 

06.10.2016. 

 

Alptekin, Ali Berat:  Halk Hikâyelerinin Motif Yapısı, 2. bs., Ankara, 

Akçağ Yayınları, 2002.  

 

And, Metin:  “İslâm Folklorunda Muharrem ve Taziye”, Türk 

Folkloru Araştırmaları Yıllığı, S. III, 1976, s. 1-38.  

 

Andrews, Ted:  Büyüsel Dans Teknikleri, Çev. Ayşe Gorbon, 

İstanbul, New Age Yayınları, 2002.  

 

Arat, Necla: Ernst Cassirer ve S.K. Langer’da Sembolik Form 

Olarak Sanat, İstanbul, Edebiyat Fakültesi Basımevi, 

1977.  

 

Araz, Rıfat: Harput’ta Eski Türk İnançları ve Halk Hekimliği, 

Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, 1995. 

  

Arı, Ali: “Beş Parmaklı Protez Robot El”, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Karadeniz Teknik Üniversitesi, 

Fen Bilimleri Enstitüsü, Makine Mühendisliği 

Anabilim Dalı, Trabzon, 2016. 

 

Arslan, Muhammet: “Iğdır- Karakoyunlu’da El Motifli Mezar Taşları”, 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Dergisi, S. 40, Erzurum, 2009, s. 209- 232.  

 

Artun, Erman:      Türk Halk Bilimi, İstanbul, Kitabevi, 2005. 

http://www.oandplibrary.org/al/1955_02_004.asp


223 

 

  

Atabek, Emine:  “Kralların El Değdirme Yöntemi İle Şifa 

Dağıtmaları”, Tıp Tarihi Araştırmaları Yıllığı, Haz. 

Nil Sarı, Hüsrev Hatemi, S. 3, y.y., Emek Gaz. ve 

Matb. 1989, s. 41-44. 

 

Atalay, Besim:     Divanü Lûgat-it-Türk Tercümesi I, Ankara, Türk  

          Dil Kurumu Yayınları, 1985.  

 

Atasağun, Galip:  “Hristiyanlığın Tanıtımı, Yorumu ve 

Kurumsallaşmasında Sembollerin Yeri”, Selçuk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 10, 2000, 

s. 181-200.  

 

Atasağun, Galip:      İlahi Dinlerde (Yahudilik, Hristiyanlık ve    

          İslâm’da) Dinî Semboller, Konya, Sebat Ofset   

          Matbaacılık, 2002. 

          

Ateş, Mehmet:  Mitolojiler ve Semboller: Ana Tanrıça ve 

Doğurganlık, 4. bs., İstanbul, Milenyum Yayınları, 

2014.  

 

Aydoğan, Hatice Aycan:  “Türk Kültüründe Bereketi Arttırmaya Yönelik İnanış 

ve Uygulamalar”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 

Balıkesir, 2012. 

 

 

 

 



224 

 

Aydın, Mehmet      Konya Merkezdeki Manevi Halk İnançlarının  

Galip Atasagun vd.:    Dinler Tarihi ve Din Fenomenolojisi Açısından  

          Değerlendirilmesi, Konya, Din Bilimleri Yayınları,  

          2006.    

 

Aytaç, Bedrettin: İbranice-Türkçe Sözlük, Ankara, Kurmay Yayın 

Dağıtım, 2012. 

 

Baltaş, Acar-      Bedenin Dili, 51. bs., İstanbul, Remzi Kitabevi, 2017. 

Zuhal Baltaş:    

 

Bayat, Fuzuli: Türk Mitolojik Sistemi 1: Ontolojik ve 

Epistemolojik Bağlamda Türk Mitolojisi, 3. bs., 

Ankara, Ötüken Neşriyat, 2007. 

 

Bayat, Fuzuli: Türk Kültüründe Kadın Şaman, 3. bs. İstanbul, 

Ötüken Neşriyat, 2015. 

 

Bayat, Fuzuli: Mitolojiye Giriş, 5. bs., İstanbul, Ötüken Neşriyat, 

2016. 

 

Bayat, Fuzuli: Türk Mitolojik Sistemi 2: Kutsal Dişi- Mitolojik 

Ana, Umay Paradigmasında İlkel Mitolojik 

Kategoriler- İyeler, Demonoloji, 3. bs., İstanbul, 

Ötüken Neşriyat, 2016. 

 

Bayrı, Mehmet Halit:  Halk Adet ve İnanmaları, İstanbul, Burhanettin 

Basımevi, 1939. 

 

Baysan, Münire:  “Kütahya ve Çevresinde Sağaltma Ocakları ve 

Yapılan Tedaviler”, Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 



225 

 

Bilimler Dergisi, Kütahya Özel Sayısı, Kasım, 2014, 

s. 77-83.  

 

Beden Kitabı:  Ed. Emine Gürsoy Naskali, Aylin Koç, İstanbul, 

Kitabevi, 2009. 

 

Beden Sosyolojisi:  Ed. Kadir Canatan, İstanbul, Açılımkitap, 2011. 

 

Bell, Catherine:  Ritual Theory, Ritual Practice, New York, Oxford 

University Press, 2009. 

 

Biedermann, Hans:    “Hand”, Dictionary of Symbolism: Cultural İcons  

          and The Meanings Behind Them, New York, Facts 

          on File Publication, 1992, s. 163-164. 

 

Bingöl, Orhan:  “Bedenin Sosyolojisi: Nasıl? Niçin?”, Mavi Atlas,  C. 

5, S. 1, 2017, s. 86-96. 

 

Birdoğan, Nejat:  Anadolu’nun Gizli Kültürü Alevilik, 5.bs., İstanbul, 

Kaynak Yayınları, 2006.  

 

Birge J. K:  Bektaşilik Tarihi, Çev. Reha Çamuroğlu, İstanbul,  

Ant Yayınları, 1991. 

 

Blanchard, M.:     “Post-Bourgeois Tattoo: Reflections on Skin Writing 

           in Late Capitalist Societies”, Visiual Anthropology  

          Review, Vol. 7, No: 2, 1991. 

 

Bodylore:  Ed. Katherine Young, Knoxville, University of 

Tennessee, 1993. 

 

Boisselier, Jean:  Buda’nın Bilgeliği, Çev. N. Feyza Zaim, 3. bs., 

İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 2003.  



226 

 

 

Bonnefoy, Yves:     Antik Dünya ve Geleneksel Toplumlarda Dinler ve 

          Mitolojiler Sözlüğü I, Yay. Haz. Levent Yılmaz,  

          Ankara, Dost Kitabevi Yayınları, 2000. 

 

Boratav, Pertev Naili:  100 Soruda Türk Folkloru (İnanışlar. Töre ve 

Törenler. Oyunlar), 2.bs., İstanbul, Gerçek 

Yayınevi, 1984. 

 

Brun, Jean:       La Main, Paris, Delpire, 1968.  

 
 

Bulut, Mehmet Ali:  Elfabe: El ve Yüz Çizgilerinin Anlamı, 6. bs., 

Ankara, Hayat Yayınları, 2017. 

 

Burdick, Lewis Dayton:  The Hand: A Survey of Facts, Legends, and Beliefs 

 Pertaining to Manual Ceremenonies, Covenants 

and  Symbols, USA, Purdue University Press, 2002, 

Oxford,  N.Y., The İrving Company, 1905, 

(Çevrimiçi) 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.aa00162088

45;view=1up;seq=1, 05.02.2019.  
 

 

Büyükokutan, Aslı:  “Kadın Bedeni Üzerine Yorumlar Dalaman (Muğla) 

Örneği”, Beden Kitabı, Ed. Emine Gürsoy Naskali, 

Aylin Koç, İstanbul, Kitabevi, 2009, s.7-28. 

 

Büyükokutan, Aslı:    “Muğla Yöresi Kadın Merkezli Geleneksel 

Uygulamalarla Bu Uygulamalara Bağlı Sözlü 

Ürünlerin İşlevleri Üzerine Bir Araştırma”, 

Yayımlanmış Doktora Tezi, Balıkesir Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı, Balıkesir, 2011.  

 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.aa0016208845;view=1up;seq=1
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.aa0016208845;view=1up;seq=1


227 

 

Campbell, Joseph:    İlkel Mitoloji: Tanrının Maskeleri, Çev. Kudret  

          Emiroğlu, 2. bs., Ankara, İmge Kitabevi, 1995. 

 

Canatan, Kadir:  “Beden Takısı Olarak Muska ya da ‘Muskanın 

Sosyolojisi’”, Beden Sosyolojisi, Ed. Kadir Canatan, 

İstanbul, Açılımkitap, 2011, s. 283-306.  

 

Cankur, N. Şimşek:  “Anatomi Giriş ve Temel Kavramlar”, Sistematik 

Anatomi, Ed. Figen Gövsa Gökmen, İzmir, Güven 

Kitabevi, 2003, s. 1-16.   

 

Cassirer, Ernst:  İnsan Üstüne Bir Deneme, Çev. Necla Arat, 

İstanbul, Remzi Kitabevi, 1980. 

 

Cassirer, Ernst: Sembolik Formlar Felsefesi: Dil, Çev. Milay 

Köktürk,  C. 1, Ankara, Hece Yayınları, 2005. 

 

Cassirer, Ernst:      Sembolik Formlar Felsefesi: Mitik Düşünme,  

          Çev. Milay Köktürk, C. 2, Ankara, Hece Yayınları,  

          2005.       

 

Cassirer, Ernst:      Sembolik Formlar Felsefesi: Bilginin      

          Fenomenolojisi, Çev. Milay Köktürk, C. 3, Ankara,  

          Hece Yayınları, 2005. 

 

Ceco, Sinan:  İstanbul’un 100 Sembolü, İstanbul, İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi Kültür A.Ş. Yayınları, 2012.  

 

Cevizci, Ahmet:   Paradigma Felsefe Sözlüğü, İstanbul, Paradigma 

Yayınları, 2000.  

 

 



228 

 

Chambers’s Etymological  Ed. James Donal, F.R.G.S., &c., London and 

Dictionary of the English  Edinburg, W.&R. Chambers, 1874. 

Language:   

 

Chevalier, Jean-     A Dictionary of Symbols, ( Orj. Dictionnaire Des  

Alain Gheerbrant:    Symboles), London, Penguin Books, 1996.   

 

Cirlot, J. E:  A Dictionary of Symbols, 2nd ed., (Orj. Diccionario 

De Simbolos Tradicionales) New York, Philosophical 

Library, 1971. 

 

Çalışır, Halil:  “Kırşehir’de Halk Hekimliğinin Bugünkü Yeri”, I. 

Türk Halk Kültürü Araştırma Sonuçları 

Sempozyumu Bildirileri II, 22-23 Aralık 1994, 

Ankara, T.C. Kültür Bakanlığı HAGEM Yayınları, 

1996, s. 158-163. 

 

Çalışır, Deniz:  “Şifa Taslarında Kozmik Sembolizm”, Sanat Tarihi 

Defterleri, Filiz Özer’e Armağan, S. 13-14, İstanbul, 

Ege Yayınları, 2010, s. 117-128.  

 

Çankı, Mustafa Namık:   Büyük Felsefe Lügati, III. Cilt, İstanbul, 

Cumhuriyet Matbaası, 1958.  

 

“Çatalhöyük”:      Anadolu Uygarlıkları Ansiklopedisi, C. 1, Ankara, 

          Görsel Yayınlar, 1982, s. 12-13.  

 

Çelebi, İlyas:   “Hızır”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 17, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı, 

1998, s. 406- 409. 

 



229 

 

Çelebi, İlyas:  “Vefk”, Türkiye Diyânet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 42, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı, 

2012, s. 605- 607. 

 

Çetin, Özer:  “Sembolizmin Psikolojisi”, Dicle Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XI, S. 2, s. 87-112. 

 

Çınar, Aliye:  “Din Dili: Dinî Sembol ve Ritüel”, Dindarlık Olgusu 

(Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri) 25-26 Aralık 

2004, Bursa, Kurav Yayınları, 2006, s. 325-338.  

 

Çoruhlu, Yaşar:  Erken Devir Türk Sanatı: İç Asya’da Türk 

Sanatının Doğuşu ve Gelişimi, İstanbul, Kabalcı 

Yayınevi, 2007.  

 

Çoşkun, Nilgün Çıblak:  “Tahtacılarda Meydandan Geçme Cemi ve Bu 

Cemdeki İslamiyet Öncesi İnanç Motifleri”, Alevilik-

Bektaşilik Araştırmaları Dergisi, S. 2, Kış, 2010, s. 

101-118.  

Dedekargınoğlu,  Hüseyin:   “Alevilikte Tanım ve Terimler”, Türk Kültürü ve 

Hacı Bektaş Veli Dergisi, S. 60, 2011, s. 379-394. 

 

Demirci, Kürşat: “Muska”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C.31, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, s. 265-267. 

 

Denny, Frederick M.:   “Posture and Gesture”, Encyclopedia of Religion, 

Ed. Lindsay Jones, 2nd ed., Vol. 11, New York, 

Thomson Gale, 2005, s. 7341-7344.  

 

Denny, Frederick M.:     “Hands”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay  

          Jones, 2nd ed., Vol. 6, New York, Thomson Gale,  

          2005, s. 3769-3771. 

 



230 

 

Duran, Hamiye:  “Sözlü Gelenekteki Yemek Dualarına Dair”, Milli 

Folklor, C. 8, S. 57, 2003, s. 98-101. 

 

Durand, Gilbert:  Sembolik İmgelem, Çev. Ayşe Meral, İstanbul, İnsan 

Yayınları, 1998.  

 

Durmuş, İsmail:     “Harf”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 16, Ankara,  

          Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1997, s.158-163. 

     

Duvarcı, Ayşe:      “Halk Hekimliğinde Ocaklar”, Mili Folklor, S. 7,  

          Eylül, 1990, s. 34-38. 

 

Eke, Metin: “Semahlardaki Bedensel Figürler”, Beden Kitabı, Ed. 

Emine Gürsoy Naskali, Aylin Koç, İstanbul, Kitabevi 

Yayınları, s. 125- 130.  

 

Ekrem Hakkı Ayverdi   Ed. M. Baha Tanman, İstanbul, İstanbul Araştırmaları 

1899-1984: Mimarlık    Enstitüsü Yayınları, 2014. 

Tarihçisi, Restoratör, 

Koleksiyoner: 

“El”,          Türk Ansiklopedisi, C. XIV, MEB, Ankara, 1966, s. 

          485- 486. 

 

 “El”,         Cem Büyük Ansiklopedi, C. 4, İstanbul, Cem   

          Ansiklopedik Yayınlar A. Ş., 1984, s. 1518. 

  
 

 “El”,         Büyük Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, C. 6,   

          İstanbul, Gelişim Yayıncılık, 1986, s. 3595-3599. 

 
 

“El”,    Nablusî İbn-i Sîrîn ve Seyyid Süleyman’dan   

   Derlenen İslami Rüya Tabirleri Ansiklopedisi, C.  

   1, Haz. Mustafa Necati Bursalı, İstanbul, Milli    

   Gazete, 1998, s. 264-268. 



231 

 

 

“El”,          Ana Britannica: Genel Kültür Ansiklopedisi, C. 8, 

          İstanbul, Ana Yayıncılık, 2004, s. 87-88.  

 

“El Falı”,           Türk Ansiklopedisi, C. XIV, Ankara, Milli Eğitim  

          Bakanlığı Yayınları, 1966, s. 488-489.  

 

“El Falı”,        Ana Britannica: Genel Kültür Ansiklopedisi, C. 8, 

          İstanbul, Ana Yayıncılık, 2004, s. 88-89.  

 

Eliade, Mircea:  İmgeler Simgeler, Çev. Mehmet Ali Kılıçbay, 

Ankara, Gece Yayınları, 1992. 

 

Eliade, Mircea:    Şamanizm İlkel Esrime Teknikleri, Çev. İsmet 

Birkan, Ankara, İmge Kitabevi, 1999. 

 

Eliade, Mircea: Mitlerin Özellikleri, Çev. Sema Rifat, 2. bs., 

İstanbul, Om Yayınevi, 2001. 

Eliade, Mircea: “Dinlerdeki Sembollerin Araştırılması Konusunda 

Metodolojik Düşünceler”, Dinler Tarihinde 

Metodoloji Denemeleri, Ed. Mehmet Aydın, Konya, 

Din Bilimleri Yayınları, 2003, s. 103-126. 

 

Eliade, Mircea: Dinler Tarihine Giriş, Çev. Lâle Aslan, İstanbul, 

Kabalcı Yayınevi, 2003 

Eliade, Mircea: Doğuş ve Yeniden Doğuş: İnsan Kültürlerinde 

Erginlenmenin Dini Anlamları, İstanbul, Kabalcı 

Yayınları, 2015.  

 

El- Sayed el- Aswad:  “Magic Bodily Members: Human Eye and Hand”, 

Archetypes and Motifs in Folklore and Literature: 



232 

 

A Handbook,  Ed. Jane Garry and Hasan El-Shamy, 

New York, M. E. Sharpe, 2005, s. 139-146 

 

Emeksiz, Abdulkadir:    “Türk Halk Kültüründe Üzerlik”, İstanbul     

          Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı 

          Dergisi, C.XXVIII, 1998, s. 229- 242. 

 

Erbek, Güran:      Anadolu Motifleri Sergisi: Sergi Kataloğu, İzmir,  

          İzmir Alman Kültür Merkezi, 1986.  

 

Ergin, Muharrem:  Dede Korkut Kitabı I: Giriş- Metin- Faksimile, 5. 

bs., Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları, 2004. 

 

Ergin, Muharrem:     Orhun Abideleri, 35. bs., İstanbul, Boğaziçi    

          Yayınları, 2005.  
 

 

Ersal, Mehmet:  “Alevi İnanç Sistemindeki Ritüelik Özel Terimler: 

Musahiplik”, Turkish Studies İnternational 

Periodical For The Languages, Literature and 

History of Turkish or Turkic, Volume 6/1, Winter, 

2011, s. 1087-1110. (Çevrimiçi)  

http://www.turkishstudies.net/makaleler/959328781_e

rsalmehmet.pdf, 15.05.2018. 

 

Erseven, İ. C.:  Oyun Kavramı Açısından Semahlar: Alevilerde 

Semah, Ankara, Ekin Yayınları, 1990.  

 

Ersoy, Necmettin:  Semboller ve Yorumları, 3. bs., İstanbul, Dönence 

Basım ve Yayın Hizmetleri, 2007.  

 

Ertan, Cihan:       Dövmeli Bedenler: Bir Beden Sosyolojisi Kitabı,  

          Ankara, Phoenix Yayınevi, 2017.  

 

http://www.turkishstudies.net/makaleler/959328781_ersalmehmet.pdf
http://www.turkishstudies.net/makaleler/959328781_ersalmehmet.pdf


233 

 

Ertem, Figen Baykal: “Dokuma ve Takılarda Görülen Nazar Motifleri”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, El Sanatları 

Eğitimi Anabilim Dalı, Geleneksel Türk El Sanatları 

Bilim Dalı, Ankara, 2009.  

 

Erzurumlu İbrahim Hakkı: Marifetnâme (Tam Metin), Çev. Faruk Meyan, 

İstanbul, Bedir Yayınları, 1999. (Çevrimiçi) 

https://archive.org/details/IbrahimHakkiMarifetname, 

15.05.2018. 

 

Esirgen, Bilge:  “Anadolu Türk Halk Anlatılarında Büyünün İşlevi”, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi,  Kocaeli Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı, Türk Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı, 

Kocaeli, 2014.   

 

Eyuboğlu, İsmet Zeki:  Anadolu Uygarlığı, 2. bs., İstanbul, Der Yayınları, 

1991.  

 

Ferguson, John: An İllustrated Encyclopedia of Mysticism and The 

Mystery Religions, London, Thames and Hudson, 

1976, s. 184. 

 

Fordham, Frieda:  Jung Psikolojisinin Ana Hatları, Çev. Aslan 

Yalçıner, 9. bs., İstanbul, Say Yayınları, 2015. 

 

Frazer, James G.:  Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökleri I, Çev. 

Mehmet H. Doğan, 2. bs., İstanbul, Payel Yayınları, 

2004.  

 

Freud, Sigmund:  Musa ve Tek Tanrıcılık, İstanbul, Dergâh Yayınları, 

1976.  

 

https://archive.org/details/IbrahimHakkiMarifetname


234 

 

Freud, Sigmund: Düşlerin Yorumu II, Çev. Emre Kapkın, 2. bs., 

İstanbul, Payel Yayıncılık, 1996, s.81-86. 

 

Fromm, Erich:  Rüyalar Masallar Mitoslar (Sembol Dilinin 

Çözümlenmesi), Çev. Aydın Arıtan, Kaan H. Ökten, 

2. bs., İstanbul, Arıtan Yayınevi, 1992. 

 

Frutiger, Adrian-      Signs and Symbols: Their Design and Meaning,  

          New York, Van Nostrand Reinhold, 1989.  

  

Funk& Wagnall’s    Ed. Maria Leach, New York, Funk&Wagnall’s, 1972. 

Standard Dictionary  

of Folklore Mythology  

and Legend: 

 

Fuzulî:         Hadikatü’s-Sü’eda, Haz. Şeyma Güngör, Ankara,  

          Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1987. 

 

 

Gardin, Nanon-     Larousse Semboller Sözlüğü, Ed. Ömer Faruk  

Robert Olorenshaw,      Harman, İsmail Taşpınar, Çev. Beyza Akşit, İstanbul,  

Jean Gardin,       Bilge Kültür Sanat Yayınları, 2014.  

Olivier Klein:    

  

Gennep, Arnold van:    The Rites of Passage, London, Routledge and Kegan 

          Paul, 1960.  

 

Gezgin, Deniz:      Bitki Mitosları, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2007. 

 

Gezgin, İsmail:  Sanatın Mitolojisi, 5. bs., İstanbul, Sel yayıncılık, 

2017. 

 



235 

 

Giddens, Anthony:  Sosyoloji, Yay. Haz. Cemal Güzel, İstanbul, Kırmızı 

Yayınları, 2012.  

 

Gimbutas, Marija:  The Language of The Goddess, New York, 

Thames&Hudson, 2006. 

 

Gökbel, Ahmet:  “Yıldızeli Yöresinde Yaşayan Aleviler Arasında 

Ocak ve Nazarla İlgili İnanç ve Uygulamalar”, 2. 

Uluslararası Türk Kültür Evreninde Alevilik ve 

Bektaşilik Bilgi Şöleni Bildiri Kitabı: 17-18-19 

Ekim 2007, C. I, Ankara, Türk HAMER Yayınları, 

2007, s. 659-670.  

 

Gökyay, Orhan Şaik:  “Tılsımlı Gömlekler”, Türk Folklor Araştırmaları 

Yıllığı, S. III, 1976, s. 93-112.  

 

Gölpınarlı, Abdulbaki:  Tasavvuf’tan Dilimize Geçen Deyimler ve 

Atasözleri, İstanbul, İnkılap ve Aka Yayınevleri, 

1977. 

 

Günay, Nasuh:     “Yahudi, Hıristiyan ve İslâm Dinlerinde Bereket”,  

           Yayımlanmamış Doktora Tezi,  Uludağ Üniversitesi 

          Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 1996.  

 

Günay, Umay:      Âşık Tarzı Şiir Geleneği ve Rüya Motifi, Ankara,  

          Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1986.  

 

Gündüz, Altay:  Mezopotamya ve Eski Mısır: Bilim, Teknoloji, 

Toplumsal Yapı ve Kültür, İstanbul, Büke Yayınları, 

2002.   

 

Gündüzöz, Güldane:  Bektaşi Kültüründe Yemek Motifi, Ankara, Atatürk 

Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, 2015.  

 



236 

 

Güngör, Kemal:  “Anadolu’da Hızır Geleneği ve Hıdırellez Törenlerine 

Dair Bir İnceleme”, Türk Etnografya Dergisi, S.1, 

1956, s. 56-72. 

 

Güngören, İlhan:  “Semboller ve Bilim”, Mimar Sinan, S. 13, Yıl:4, s. 

93-104.  

 

Gürçayır, Selcan:  “Çağdaş Kentte Beden Folkloru”, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Halk Bilimi 

Ana Bilim Dalı, Ankara, 2007.   

 

Güvenç, Bozkurt:    İnsan ve Kültür, İstanbul, Remzi Kitabevi, 2003. 

 

Hall, Manly P.:  Tüm Çağların Gizli Öğretileri, Çev. Murat Sağlam, 

4. bs., İstanbul, Mitra Yayınları, 2014.  

 

Hançerlioğlu, Orhan:  Felsefe Ansiklopedisi: Kavramlar ve Akımlar, C. 5, 

İstanbul, Remzi Kitabevi, 1978. 

   

Hançerlioğlu, Orhan: Dünya İnançları Sözlüğü: Dinler, Mezhepler, 

Tarikatlar, Efsaneler, 2. bs., İstanbul, Remzi 

Kitabevi, 1993.  

 

“Hand”,  Chamber’s Encyclopedia, Vol. 6, London, 

İnternational Learning Systems Corporation Limited, 

1968, s. 723-724.  

 

Harman, Mürüvet: “İnsan-ı Kamil Yazı Resimlerinin İkonografik ve 

Sembolik Anlamlarına Dair Bir Çözümleme”,  Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 

Yaz, 2014, s. 97-119.  

 

Harman, Ömer Faruk:   “Asâ”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 3, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1991, s. 449-450. 



237 

 

 

Harva, Uno:  Altay Panteonu Mitler, Ritüeller, İnançlar ve 

Tanrılar, Çev. Ömer Suveren, İstanbul, Doğu 

Kütüphanesi, 2015. 

 

Hertz, Robert: Death and The Right Hand, London, Cohen and 

West, 1960.  

 

Hertz, Robert:      “The Pre-eminence of The Right Hand: A Studying 

          Religious Polarity”, Trans. by. Rodney and Claudia  

          Needham, HAU: Journal of Ethnographic Theory, 

          3(2), 2013,  s. 335-357. 

 

Hodder, İan:       “Çatalhöyük’te Yeni Bir Duvar Resmi Bulundu”   

          Çatalhöyük Araştırma Projesi 2011 Sezonu Kazı   

          Raporu”, (Çevrimiçi)  

http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/p

df/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf, 05.01.2019.  

 

Honko, Lauri: “Ritüellerin Oluşum Süreci”, Çev. Ruhi Ersoy, Milli 

Folklor, C. 9, Yıl:18, S.69, Bahar, 2006, s.129-140.  

 

Hooke, Samuel Henry:  Ortadoğu Mitolojisi, Çev. Alâeddin Şenel, 4. bs., 

İmge Kitapevi, 2002.  

Hoppal, Mihaly:  Avrasya’da Şamanlar, Çev. Bülent Bayram- H. 

Şevket Çağatay Çapraz, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2012.  

 

Hoppal, Mihaly: Şamanlar ve Semboller, Çev. Fatih Sel, İstanbul, 

Yapı Kredi Yayınları, 2015.  

 

Hughes, Virginia:     “Were the First Artists Mostly Women?”, (Çevrimiçi) 

http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf
http://www.catalhoyuk.com/sites/default/files/media/pdf/RAPOR%20Catalhoyuk_2011.pdf


238 

 

https://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/1

31008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/,   

05.05.2017.  

 

Humphry, G.M.-      The Human Foot and Human Hand, London,   

M. D. F.R.S.:       Macmillan and Co., 1831. (Çevrimiçi)  

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.390150577

37390;view=1up;seq=12;size=75, 03.04.2018. 

 

Işın, Ekrem-       Hoş Gör Yahu: Osmanlı Kültüründe Mistik  

Selahattin Özpalabıyıklar:    Semboller Nesneler, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, 

          1999.  

 

İnan, Abdülkadir:  Tarihte ve Bugün Şamanizm: Materyaller ve 

Araştırmalar, 5. bs., Ankara,Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, 2000.    

 

İncil:          İstanbul, Kitabı Mukaddes Şirketi, 1999. 

 

İpekten, Haluk:     Bâki: Hayatı Sanatı Eserleri, Ankara, Akçağ    

          Yayınları, 2004. 

 

Jaquin, Noel:   The Human Hand, The Living Symbol: A Study 

Of The Hand In Relation To Human Conduct And 

Living, With An Explanation Of The Processes To 

Be Employed In Its Interpretation, New York, 

Robert M. McBride Co., 1959. (Çevrimiçi)  

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.390150023

59803;view=1up;seq=1;size=75, 13.05.2019. 

 

Jong, F. De: “Bektaşilik’te İkonografi”, Tarihten Teolojiye: 

İslam İnançlarında Hz. Ali, Haz. Ahmet Yaşar 

https://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/
https://news.nationalgeographic.com/news/2013/10/131008-women-handprints-oldest-neolithic-cave-art/
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015057737390;view=1up;seq=12;size=75
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015057737390;view=1up;seq=12;size=75
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015002359803;view=1up;seq=1;size=75
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015002359803;view=1up;seq=1;size=75


239 

 

Ocak, Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2005, s. 

251-277.  

 

Jung, Carl. G.: Psikoloji ve Din, Çev. Raziye Karabey, İstanbul, 

Okyanus Yayıncılık, 1998.  

 

Jung, Carl. G. Dört Arketip, Çev. Zehra Aksu Yılmazer, 5. bs., 

İstanbul, Metis Yayıncılık, 2015. 

 

Jung, Carl. G. İnsan ve Sembolleri, Çev. Hatice Mukaddes İlgün, 

İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2016. 

 

Kahveci, Mücella:  “Muğla’da Hıdırellez”, Türk Halk Kültüründe 

Derlemeler, “Hıdırellez Özel Sayısı”, Ankara, 

Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990, s. 77-80. 

 

Kalafat, Yaşar:  Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri, 3. 

bs., Ankara, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 

Yayınları, 1999.  

 

Kalafat, Yaşar: “Türkmen Dünyası Beslenme Kültüründe Bereket 

Motifi”, Türk Mutfak Kültürü Üzerine 

Araştırmalar, Haz. Kâmil Toygar, Türk Halk 

Kültürünü Araştırma ve Tanıtma Vakfı Yayınları, 

Ankara, 1999, s. 135-179. 

 

Kalafat, Yaşar: Türk Kültürlü Halklarda Halk İnançları: Dedem 

Korkut Yukarı Eller, Ankara, Lalezar Kitabevi, 

2008. 

 

Kalafat, Yaşar: Türk Kültürlü Halklarda Halk İnançları: Dedem 

Korkut Aşağı Eller, 2. bs., Ankara, Berikan 

Yayınevi, 2008.  



240 

 

 

Kanar, Mehmet:   Farsça- Türkçe Sözlük, 3. bs., İstanbul, Say 

Yayınları, 2011. 

 

Kandemir, M. Yaşar:  “Fâtıma”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 12, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1995, s. 219-223.  

  

Kara, Zülküf: “Beden Sosyolojisinden Ölüm Sosyolojisine: 

İnterdisipliner Bir Yaklaşım”, Beden Sosyolojisi, Ed. 

Kadir Canatan, İstanbul, Açılımkitap, 2011, s. 23-43. 

 

Karaca, Elif Gizem  “Geçmişten Günümüze Kına”, Lokman Hekim  

Sevgi Şar:  Dergisi, , C. 6, S. 2, 2016, s. 30-37.  

 

Karadağ, Metin:  “Mahallî Türk Evlerindeki Halk Geleneklerinin 

Anlam ve Fonksiyonları”, Türk Kültürü Dergisi, S. 

373, 1994, s. 288- 296.  

 

Kardaş, Rıza:  “Senbol”, Türk Ansiklopedisi, C. XXVII, Ankara, 

Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1980, s. 417-418. 

 

Kaya, Filiz: “Türk Kültüründe Eşik”, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi,  Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Halk Edebiyatı Anabilim Dalı, Türk 

Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı, Ankara, 2010. 

 

Kitab-ı Mukaddes   İstanbul, Kitab-ı Mukaddes Şirketi, 2001. 

Eski ve Yeni Ahit  

(Tevrat, Zebur (Mezmurlar)  

ve İncil),  

 

Kobya, Elif Şebnem:  “Türkiye’de Yağmur Törenleri ve Yağmurla İlgili 

İnanışlar”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Atatürk 



241 

 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Anabilim Dalı, Erzurum, 2014. 

 

Koca, Selçuk Kürşad:  “Türk Kültüründe Sembollerin Dili”, Yayınlanmamış 

Doktora Tezi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Halk 

Bilimi Bilim Dalı, Sakarya, 2012.  

 

Koç, Turan:       Din Dili, İstanbul, İz Yayıncılık, 1998. 

 

Korkmaz, Esat:  Anadolu Aleviliği, 2. bs., İstanbul, Berfin Yayınları, 

2008.  

 

Korkmaz, Esat:     Simgeler Sözlüğü, İstanbul, Anahtar Kitaplar, 2010. 

 

Korkmaz, Esat: Şamanizm: Esrik Yolculuk, İstanbul, Berfin 

Yayınları, 2016.  

 

Koşay, Hamit Zübeyr:  Türkiye Türk Düğünleri Üzerine Mukayeseli 

Malzeme, Ankara, Maarif Matbaası, 1944. 

 

Koşay, Hamit Zübeyr: “Etnoğrafya Müzesindeki Nazarlık, Muska ve 

Hamailler”, Türk Etnoğrafya Dergisi, S. 1, 1956, s. 

86-90. 

Koyaş, F. Erdoğan: “Yeniçerilerin Orta ve Bölük İşaretlerin Sembolik 

Anlamları”, Tarih ve Edebiyat Mecmuası, S.11, 

Kasım 1978, s. 21-28. 

 

Krogman, Wilton M.:  “The Anthropology of the Hand”, Ciba Symposia, 

4(4), 1942. 

 

Kumartaşlıoğlu, Satı: “Türk Kültüründe Ateş ve Ocak Kültü”, Yayımlanmış 

Doktora Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler 



242 

 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 

Balıkesir, 2012.  

 

Kumartaşlıoğlu, Satı: “Fatma Ana Üzerine Anlatılan Efsaneler”, Avrasya 

Uluslararası Araştırmalar Dergisi, C. 3, S. 6, Ocak, 

2015, s.106-115. 

 

Kumartaşlıoğlu, Satı: Türk Kültüründe Ateş ve Ocak Kültü, Konya, 

Kömen Yayınları, 2016.  

 

Kur’ân-ı Kerîm Meâli:   Haz. Doç. Dr. Halil Altuntaş, Dr. Muzaffer Şahin, 12. 

          bs., Ankara, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları,   

          2011.  

 

Küçükaşçı, Mustafa Sabri:  “Yüzük”, TDV İslâm Ansiklopedisi, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, C. 44, 2013, s. 55-

57. 

 

Langer, Susanne:  Philosophy İn A New Key:  A Study in the 

Symbolism of Reason, Rite and Art, 3. bs., 

Cambridge MA Harvard Uni. Press, 1974. 

 

Levend, Agâh Sırrı:   Divan Edebiyatı: Kelimeler ve Remizler 

Mazmunlar ve Mefhumlar, 4. bs., İstanbul, Enderun 

Kitabevi, 1984.  

 

Lincoln, Bruce:     “Human Body: Myths and Symbolism”,      

          Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay Jones, 2.nd  

          ed.,C. 6, Detroit, Thomson Gale, 2005, s. 4157- 4163. 

 

 

 



243 

 

Lvova, E. L.      Güney Sibirya Türkleri’nin Geleneksel Dünya  

A.M. Sagalayev,      Görüşleri: İnsan ve Toplum, Konya, Kömen 

İ.V.Oktyabrskaya     Yayınları, 2013. 

M.S. Usmanova: 

       

MacCulloch, J.A.:   “Hand”, Encyclopedia of Religion and Ethics, Ed. 

James Hastings, John A. Selbic, Louis H.Gray, 

Edinburgh, T.T. Clark, C. 6, New York, Charles 

Scribner’s Sons, 1980, s. 492- 499.  

 

Malinowski, Bronislaw:   Büyü, Bilim ve Din, Çev. Saadet Özkal, İstanbul, 

Kabalcı Yayıncılık, 2014. 

 

Martin Richard C.:   “Left and Right”, Encyclopedia of Religion, Ed. 

Lindsay Jones, 2nd ed., C. 8, New York, Thomson 

Gale, 2005, s. 5393-5394.  

 

Marshack, A.:  Les Racines de la Civilisation, Paris, Plon, 1972. 

 

Mauss, Marcel:  Sosyoloji ve Antropoloji, Çev. Özcan Doğan, 

Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2005.  

 

Mélikoff, İréne:  Hacı Bektaş: Efsaneden Gerçeğe, 5. bs. İstanbul, 

Cumhuriyet Kitapları, 2008.  

 

Mellaart, James:  Çatalhöyük: Anadolu’da Bir Neolitik Kent, Çev. 

Gökçe Bike Yazıcıoğlu, İstanbul, Yapı Kredi 

Yayınları, 2008. 

 

Mengi, Mine:  “Kıyafetnâme”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 25, 

Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2002, s. 

513-514. 



244 

 

 

Meydan, Filiz:  “Kütahya’da Hıdırellez Geleneği”, Türk Halk 

Kültüründe Derlemeler, “Hıdırellez Özel Sayısı, 

Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990, s. 113-121. 

 

Mollaibrahimoğlu, Çiğdem: “Anadolu Türk Tasavvuf Geleneğinde İşlevleri 

Bağlamında Kadın”, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Halk Edebiyatı 

Bilim Dalı, Kocaeli, 2014.  

 

Morris, Desmond:  Koruyucu Tılsımlar: Uğurlar, Muskalar, 

Nazarlıklar, Çev. M. Harmancı, İstanbul, İnkılap 

Yayınları, 1999.  

 

Mutluay, Nazmiye:  Anadolu Neolitik Çağ Uygarlığı, Ankara, Alter 

Yayıncılık, 2010.  

 

Mülayim, Selçuk:  Değişimin Tanıkları: Ortaçağ Türk Sanatında 

Süsleme ve İkonografi, İstanbul, Kaknüs Yayınları, 

1999.  

 

Nahya, Zümrüt (Erk): “Anadolu’da Gelinin Oğlan Evine Getirildiği Andan 

İtibaren Yapılan Gelenekler ve Pratikler”, Türk 

Folklor Araştırmaları Yıllığı, 1976, S. 3, s. 77-91.  

 

Ocak, Ahmet Yaşar:  İslam-Türk İnançlarında Hızır yahut Hızır-İlyas 

Kültü, İstanbul, Kabalcı Yayınevi, 2007. 

 

Ocak, Ahmet Yaşar: Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi 

Temelleri, 6. bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2007. 

 



245 

 

Okumuş, Ejder:  “Marifetnâme’de Beden”, Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. 8, S. 1, 2008, s. 9- 43. 

(Çevrimiçi) 

http://www.dinbilimleri.com/Makaleler/1940677822_

okumus.pdf, 28.11.2018.  

 

Olgunlu, Ali Canip:  Ana Tanrıça’dan Mevlana’ya, 4. bs., İstanbul, 

Karakutu Yayınları, 2009. 

 

Olgunsoy Berna: “Balıkesir Yöresinden Derlenmiş Bitki ve 

Hayvanlarla İlgili İnanış ve Uygulamalar Üzerine Bir 

Araştırma”, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, 2007.   

 

Onurel, Ruhiye:  “Osmanlı Kitap Resminde Süleyman Peygamber 

İkonografisi”, Sanat Tarihi Defterleri, S. 16, 

İstanbul, Ege Yayınları, 2014, s. 105-172.  

 

Osmanlıca-Türkçe     Haz. Ferit Devellioğlu, 21.bs., Ankara, Aydın 

Ansiklopedik Lûgat:    Kitabevi, 2004. 

 

Öngel, Gülnur:  “Denizli Halk Hekimliğinde Ocaklar”, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Pamukkale 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve 

Edebiyatı Eğitimi Anabilim Dalı, Denizli, 1997.  

 

Örnek, Sedat Veyis:  Sivas ve Çevresinde Hayatın Çeşitli Safhalarıyla 

İlgili Bâtıl İnançların ve Büyüsel İşlemlerin 

Etnolojik Tetkiki, Ankara, Ankara Üniversitesi 

Basımevi, 1966.  

 

http://www.dinbilimleri.com/Makaleler/1940677822_okumus.pdf
http://www.dinbilimleri.com/Makaleler/1940677822_okumus.pdf


246 

 

Örnek, Sedat Veyis: Etnoloji Sözlüğü, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Yayınları, Ankara, 1971. 

 

Örnek, Sedat Veyis: Budunbilim Terimleri Sözlüğü, Ankara, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, 1973.  

 

Örnek, Sedat Veyis: 100 Soruda İlkellerde Din, Büyü, Sanat, Efsane, 2. 

bs., İstanbul, Gerçek Yayınları, 1988. 

 

Örs, Ahmet:  “Semboller (Masonlukta)”, Mimar Sinan, S. 20, 

İstanbul, 1976, s. 57-61. 

 

Özbilgen, Erol:  “Osmanlı Kültüründe Mühür ve Mühürcülük Sanatı”, 

Antika, S. 31, İstanbul, Kasım, 1987, s. 6-28. 

 

Özdemir, Çağıl Sezin:  “Resim Sanatında El İmgesinin Farklı Anlam ve İfade 

Biçimleri”, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Anadolu Üniversitesi, Güzel Sanatlar Enstitüsü, 

Resim Anasanat Dalı, Eskişehir, 2014. 

 

Özen, Gürkan:  “Bektaşilikte Olmazsa Olmaz Sembollerden Çerağ ve 

Yola Giren Can’ın Ziynetleri: Arakiye, Teslim Taşı ve 

Tığbent”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi, S. 60, 2011, s. 415-434.   

 

Özözen, Muna Yüceol:  “Sağ ve Sol Kavramlarına İlişkin Bir Araştırma 

Denemesi”, Dil Dergisi, S. 117, 2002, s. 5-24.  

 

Pala, İskender:  Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, 13. bs., İstanbul, 

Kapı Yayınları, 2004. 

 



247 

 

Pala, İskender:     “Mühr-i Süleyman,” TDV İslam Ansiklopedisi, C.  

          31, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, s. 

          524-526.  

 

Parrinder, Geoffrey:  “Touching”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay 

Jones, 2nd ed., C.13, New York, Thomson Gale, 

2005, s. 9255- 9260. 

 

Peker, Selçuk:      Mezar ve Türbelere Kült Merkezli Bir Bakış:   

          Aksaray Örneği, Konya, Kömen Yayınları, 2015.  

 

Perk, Haluk-       Duanın Sudaki Gizemi Şifa Tasları, Haluk Perk  

İsmail Günay Paksoy:  Koleksiyonu, İstanbul, Haluk Perk Müzesi Yayınları, 

2011. 

 

Ponting, Clive:  Yeni Bir Bakış Açısıyla Dünya Tarihi, Çev. Eşref 

Bengi Özbilen, İstanbul, Alfa Basım Yayım, 2011.  

 

Roller, Lynn E.:  Ana Tanrıça’nın İzinde: Anadolu Kybele Kültü, 

Çev. Betül Avunç, İstanbul, Homer Kitabevi, 2004.  

 

Sadıkoğlu, Perihan:  Antik Mısır Sanatı ve Tarihsel Akıştan Günümüze 

Etkiler, İstanbul, Boyut Matbaacılık, 2007.  

 

Salt, Alparslan:  Ansiklopedi Semboller: Neo-Spiritüalist 

Yaklaşımlarla Ezoterik Bilgilerin Işığında, 

İstanbul, Ruh ve Madde Yayınları, 2006. 

 

Sandalcı, Sema:     “Eskiçağ’da “Sağ ve Sağ El” Kavramının Taşıdığı  

          Dinsel Anlam”,  38. ICANAS Uluslararası Asya ve 

          Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi, Vol. V., Tarih 

          ve Medeniyet Tarihi, Ankara, Atatürk Kültür, Dil ve 



248 

 

          Tarih Yüksek Kurumu Yayınları, 2012, s. 2607-2616. 

          (Çevrimiçi)      

 http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/SA

NDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ’DA-“SAĞ”-VE-“SAĞ-

EL”-KAVRAMININ-TAŞIDIĞI-DİNSEL-

ANLAM.pdf, 04.05.2019. 

 

Saraçoğlu, Erdoğan:    Kıbrıs Türk Halk Edebiyatı ve Folkloru, Kıbrıs,  

          K.K.T.C. Milli Eğitim ve Kültür Bakanlığı, 1999.  

   

Sazak, Gözde:      Türk Sembolleri: Hun Dönemi Türk Motif ve   

          Sembollerinin Sanata ve Hayata Yansıması,   

          İstanbul, İlgi Kültür Sanat Yayıncılık, 2004. 

 

Schimmel, Annemarie:  “Dinde Sembolün Fonksiyonu Nedir?”, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. III, S. 3-

4, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1954, s. 67-

73.   

 

Schimmel, Annemarie:   “Numbers”, Encyclopedia of Religion, Ed. Lindsay  

          Jones, 2nd ed., C. 10, New York, Thomson Gale,   

          2005, s. 6745-6751. 

 

Scognamillo, Giovanni-  Doğu ve Batı Kaynaklarına Göre Fal, İstanbul,  

Arif Arslan :      Karizma Yayınları, 2000. 

    

Sezer, Sennur:  Osmanlı’da Fal ve Falnameler, İstanbul, Milliyet 

Yayınları, 1998. 

 

 

 

http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ'DA-
http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ'DA-
http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ'DA-
http://www.ayk.gov.tr/wpcontent/uploads/2015/01/SANDALCI-Sema-ESKİ-ÇAĞ'DA-


249 

 

Signs&Symbols An    Ed. Kim Dennis- Bryan, Nicola Hodgson, Neil  

Illustrated Guide    Lockley, London, Dorling Kindersley Limited, 2008. 

To Their Origins  

and Meanings:  

 

 “Simgecilik”:  Théma Larousse Tematik Ansiklopedi- Sanat ve 

Kültür: Dünya, C. 5, Milliyet Yayıncılık, 1994, s. 

106. 

 

Snow, Dean R.:  “Sexual Dimorphism in European Upper Paleolithic 

Cave Art”, American Antiquity, S. 78 (4), 2013, s. 

746-761, (Çevrimiçi) 

https://hyperallergic.com/wpcontent/uploads/2013/10/

Prehistoric-hands-Snow.pdf, 18.07.2018. 

 

Sözeri, Tankut: Mistik/ Gizil Simgeler Gelenek ve Kavramlar, 

İstanbul, Kastaş Yayınevi, 2014. 

 

“Symbolism and      Encyclopaedia Britannica, C. 17, Macropedia:  

Iconography- Religious”:  Knowledge in Depth, Chicago, Encyclopaedia 

Britannica,1979, s. 901-909. 

 

Şahin, Bekir:  “Mevlevilik’te Yemek Adabı”, (Çevrimiçi), 

http://www.semazen.net/sp.php?id=39, 12.05.2018. 

 

Şehsuvaroğlu, Bedi N.:  Eczacılık Tarihi Dersleri, İstanbul, İstanbul 

Üniversitesi Yayınları, 1970. 

 

Şehsuvaroğlu, Bedi N.: Dinlerde ve Tarikatlarda Sembolizm, Remizler, 

İstanbul, Muhit Yayınları, 1973.  

 

https://hyperallergic.com/wpcontent/uploads/2013/10/Prehistoric-hands-Snow.pdf
https://hyperallergic.com/wpcontent/uploads/2013/10/Prehistoric-hands-Snow.pdf
http://www.semazen.net/sp.php?id=39


250 

 

Tansuğ, Sezer:  Resim Sanatının Tarihi, 4. bs., İstanbul, Remzi 

Kitabevi, 1999. 

 

Tanyol, Tuğrul: “Mağara Resimlerini Okumak”, Sanat Dünyamız, S. 

80, Yaz, 2000, s. 129-134.  

 

Tanyu, Hikmet: “Fatma Anamız (Fadime Anamız) ve El ile ilgili 

İnançlar Üzerine Kısa Bir Araştırma”, II. 

Milletlerarası Türk Folklor Kongresi Bildirileri, 

IV, Gelenek, Görenek ve İnançlar, Ankara, Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Milli Folklor Araştırma Dairesi 

Yayınları, 1982, s. 479-495.  

 

Taş, Necati Fahri,    “Mühür”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 31, Ankara, 

Nebi Bozkurt:  Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2006, s. 528-530.  

 

Taşdelen, Hasan:  “Arap Deyim ve Atasözlerinde ‘El’ Motifi”, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 18, S. 2, 

2009, s. 209- 250.  

 

Temren, Belkıs: Tasavvuf Düşüncesinde Demokrasi, Ankara, T.C. 

Kültür Bakanlığı Yayınları, 1995.  

 

Temren, Belkıs: “Bektaşi Giyim Kuşamında Kutsal Simgelere 

Örnekler”, Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları 

Dergisi, Malberg, S. 2, 2010, s. 19-34.  

Tez, Zeki:  Tıbbın Gizemli Tarihi: Semboller, Büyüler ve 

Ritüeller Eşliğinde Şifa, 2. bs., İstanbul, Hayykitap, 

2010. 

 



251 

 

Tezcan, Hülya:  Topkapı Sarayı Müzesi Koleksiyonundan Tılsımlı 

Gömlekler, İstanbul, Timaş Yayınları, 2011. 

 

The Journal of      Ed. Katherine Young, Barbara Babcock, Vol. 107,  

American Folklore:  No:423, 1994.   

Bodylore Özel Sayı, 

 

Tillich, Paul:   İmanın Dinamikleri, Çev. Fahrullah Terkan, Salih 

Özer, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 2000. 

 

Tokat, Latif:  Dinde Sembolizm, Ankara, Ankara Okulu Yayınları, 

2004. 

 

Tokmak, Yasemin: “Balıkesir ve Çevresinde Kına Folkloru Üzerine 

Derlemeler ve İncelemeler”, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, 

Balıkesir, 2009.  

 

Torun, Yıldırım:  “Siyaset Felsefesi’nde Beden Metaforu: Organizmacı 

Devlet Anlayışı”, Beden Sosyolojisi, Ed. Kadir 

Canatan, İstanbul, Açılımkitap, 2011, s. 99- 116. 

 

Turan, Fatma Ahsen:  “Bulgaristan’da Demir Baba Tekkesi’ndeki İnanç 

Sembollerinin ve Ritüellerinin Çözümlenmesi”, Türk 

Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S. 

43, Güz, 2007, s. 97-106.  

Turner, Victor: The Ritual Process: Structure and Anti- Structure, 

Ithaca, Cornell University, 1987.  

 

Türeli, İdil:  Türk Sanatında Altı Köşeli Yıldız: Mühr-i 

Süleyman, İstanbul, Kitabevi Yayınları, 2011. 



252 

 

 

Türer, Osman:  “Biat”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 6, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1992, s. 124-125. 

 

Türk, Hüseyin      “Alevilikte Yola Giriş Geleneklerinin Karşılaştırmalı  

Mustafa Çapar:  Olarak İncelenmesi”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş 

Veli Araştırma Dergisi, S. 60, 2011, s. 17-42.  

 

Türkçe Sözlük: C. II, Haz. İsmail Parlatır, Nevzat Gözaydın, Hamza 

Zülfikar, Ankara, Türk Dil Kurumu Yayınları, 1998.  

 

Türkçe Sözlük:  11. bs., Haz. Şükrü Halûk Akalın, Ankara, Türk Dil 

Kurumu Yayınları, 2011.  

  

Uludağ, Süleyman:  “Firâset”, TDV İslam Ansiklopedisi, C. 13, Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1996, s. 116-117. 

 

Uludağ, Süleyman:    Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, İstanbul, Kabalcı   

          Yayınevi, 2005.  

 

Uzun, Mustafa:     “Elif (Edebiyat)”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 11, 

          Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995, s. 36-

          37. 

 

Uzun, Mustafa:      “Falnâme”, TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 12,    

          Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995, s.  

          141-145. 

 

Uzun, Mustafa:   “Fâtıma” (Edebiyat), TDV İslam Ansiklopedisi, 

C.12, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları,  

1995, s. 223-224.  

 



253 

 

Uzunkaya, Uğur,  “Eski Uygurcada Mudralar”, Türkiyat Mecmuası,  

Mehmet Ölmez:  C.26, S. 2, 2016, s. 293-305. 

 

Üçer, Müjgân:  “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’”, Türk 

Folkloru Araştırmaları Yıllığı, 1975, Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1976, s. 147-156.  

 

Üçer, Müjgân: “Anadolu Folklorunda ‘Fadime Ana’ (II)”, Türk 

Folkloru Araştırmaları, S. 1, 1981, s. 113-120. 

 

Üçer, Müjgân: “Sivas Yöresinde Nazarlıklar ve Nazarla İlgili 

İnançlar”, 5. Milletlerarası Türk Halk Kültürü 

Kongresi Gelenek Görenek ve İnançlar Seksiyonu 

Bildirileri, Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları, 1997, 

s. 164-179.   

 

Üstüner, Kaplan: Divan Şiirinde Tasavvuf, Ankara, Birleşik Yayınevi, 

2007.  

 

Watts, Linda S.: “Bodylore”, Encyclopedia of American Folklore, 

New York, Facts on File, 2007. 

 

Weinman, Ric:  Ellerinizin İyileştirici Gücü, Çev. Nil Gün, İstanbul, 

Ötesi Yayıncılık, 1998.  

 

Westermarck, Edward:  Nazar Değmesi İnancı, Çev. Ş. N. Çoşkunlar, 

Ankara, Yeni Matbaa, 1961.  

 

White, Leslie: The Science of Culture, New York, Grove Press Inc., 

1949. 

 



254 

 

Wilson, Daniel: The Right Hand: Left-Handedness, London, 

Macmillan And Co., 1891.  

 

Wippler, M.Gonzalez:   The Complete Book of Amulets&Talismans, St. 

Paul, Minnesota, Llewellyn Publications, 1991. 

 

Yalçınkaya, Işın:  “Paleolitik Devirlerde Kadın Figürinleri”, 

Antropoloji, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih 

Coğrafya Fakültesi Antropoloji Bilimleri 

Araştırma Enstitüsü Dergisi, Ankara, S. 6, 1973, s. 

203-222.  

 

Yalgın, Ali Rıza:  Anadolu’da Türk Damgaları: Uludağ’dan 

  Toroslar’a, Bursa, Bursa Halkevi, 1943.  

 

 

Yalman, Ali Rıza:  Cenupta Türkmen Oymakları, C. I, Ankara, Kültür 

ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 1977. 

 

Yardımcı, Mehmet:   “Geleneksel Kültürümüzde ve Âşıkların Dilinde 

Kına”, (Çevrimiçi)      

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALK%20EDEBIYATI/meh

met_yardimci_geleneksel_kultur_asiklar_kina.pdf, 

 30.07.2017.  

 

Yaşar, Halide:  “Balıkesir ve Yöresinde Çocuk Folkloru Ürünleri 

Üzerine Derlemeler ve İncelemeler”, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim 

Dalı, Balıkesir, 2008.  

 

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALK%20EDEBIYATI/mehmet_yardimci_geleneksel_kultur_asiklar_kina.pdf
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALK%20EDEBIYATI/mehmet_yardimci_geleneksel_kultur_asiklar_kina.pdf


255 

 

Yavuz, Yusuf Şevki:  “Yed” TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 43,  Ankara, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2013, s. 375- 376. 

 

 

Yazar, Müjde:  “Anadolu’da Neolitik Dönem Sanatı ve Merkezleri”, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim 

Dalı Eskiçağ Bilim Dalı, Ankara, 2008. 

 

Yeşilyurt, Temel:  “Teolojik Söylemde Sembolik Öğelerin Yeri”, Fırat 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 4, 1999, s. 

43-60.  

 

Yetkin, Suut Kemal: “Başlangıçta El Vardı”, Denemeler, İstanbul, Türkiye 

İş Bankası Yayınları, 1972.  

 

Yıldırım, Mehmet: İnsan Anatomisi, 7. bs., İstanbul, Nobel Tıp 

Kitabevleri, 2015.  

 

Yılmaz, Mehmet: Edebiyatımızda İslami Kaynaklı Sözler 

(Ansiklopedik Sözlük) İstanbul, Enderun Kitabevi, 

1992. 

 

Young, Katherine: “Beden Folkloru”, Çev. Serpil Cengiz, 

Halkbiliminde Kuramlar ve Yaklaşımlar, Haz. 

Gülin Ö. Eker, Metin Ekici, M. Öcal Oğuz, Nebi 

Özdemir, Ankara, Milli Folklor Yayınları, 2003, s. 

437-442.  

 

Young, Katherine: “Whose Body? An Introduction to Bodylore”, The 

Journal of American Folklore, V.107, No: 423,  

  1994, s.3-8. (Çevrimiçi)   

  https://www.jstor.org/stable/541069, 05.03.2019. 

https://www.jstor.org/stable/541069


256 

 

 

Young, Katherine:    “Bodylore”, American Folklore An Encyclopedia,  

          Ed. Jan Harold Brunvard, New York, Garland    

          Publishing, 1996, s. 197-201.  

 

Yund, Kerim:  “Türkiye’de Hıdırellez”, Türk Folklor 

  Araştırmaları Dergisi, C. 6, S. 130, 1960, s. 2139- 

2141. 

 

Zıllıoğlu, Merih:      İletişim Nedir? 2. bs., İstanbul, Cem Yayınevi, 1996. 

 

 

 

 

 

İNTERNET KAYNAKLARI 

 

 

          Türk Kültüründe Beden Uluslararası Sempozyumu  

          04-05 Nisan 2007, İstanbul, Marmara Üniversitesi  

          Türkiyat Araştırma ve Uygulama Merkezi.     

          (Çevrimiçi) https://www.antropoloji.net/, 30.04.2019. 

 

          “Mudras&Hand Symbolism- The Power of Mudras  

          Part 3: Hand Symbolism& Beliefs”, (Çevrimiçi)   

          http://www.indotalisman.com/handsymb.html,    

          30.03.2018. 

      

 “Homunculus nedir? Simya ve Sinirbilim 

Tanımları?”, (Çevrimiçi)    

 https://sabahlatan.com/blog/beyindeki-bir-takim- 

 adamlar-homunculus/, 20.03.2019. 

 

          “el anatomisi”, (Çevrimiçi)  

https://www.antropoloji.net/
http://www.indotalisman.com/handsymb.html
https://sabahlatan.com/blog/beyindeki-bir-takim-%09%09adamlar-homunculus/
https://sabahlatan.com/blog/beyindeki-bir-takim-%09%09adamlar-homunculus/


257 

 

 https://www.sanal-hastane.com/el-anatomisi/, 

07.07.2018. 
          “Kutsal Kitap” (Çevrimiçi) 

          https://www.kitabimukaddes.com/kutsal-kitap/,  

          05.04.2018. 

  

 “Paleolitik Çağ”,  (Çevrimiçi)                 

 http://www.anadolumedeniyetlerimuzesi.gov.tr/TR,77

778/paleolitik-cag.html, 28.12.2017.  

  

 “Hand Paintings and Symbols in Rock Art Around 

The  World”, (Çevrimiçi)  

 http://www.bradshawfoundation.com/hands/index.ph, 

04.03.2019. 

      

          “Hamsa Sembolü”, (Çevrimiçi) 

http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-

sembolu.html, 03.05.2019. 

 

“Mevlana Müzesi- Tekstil Ürünleri”, (Çevrimiçi) 

http://muze.semazen.net/content.php?id=00114, 

14.08.2017. 

 

          “İstanbul İli, Sarıyer İlçesi, Demirciköy Mezarlığında 

          Bulunan Mezar Taşı”, (Çevrimiçi) 

www.kulturvarliklari.gov.tr/TR-129741/istanbul-

ilisariyer-icesi-demircikoy-mezarliginda-bulun-.html, 

02.01.2019.  

 

“Osmanlılardan Kalma Pençe-i Âli Abâ Sahibi 

Tarafından Koruma Altına Alınacak”, (Çevrimiçi) 

https://www.sanal-hastane.com/el-anatomisi/
https://www.kitabimukaddes.com/kutsal-kitap/
http://www.anadolumedeniyetlerimuzesi.gov.tr/TR,77778/paleolitik-cag.html
http://www.anadolumedeniyetlerimuzesi.gov.tr/TR,77778/paleolitik-cag.html
http://www.bradshawfoundation.com/hands/index.ph,%2004.03.2019
http://www.bradshawfoundation.com/hands/index.ph,%2004.03.2019
http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-sembolu.html
http://www.dinvemitoloji.com/2019/01/hamsa-sembolu.html
http://muze.semazen.net/content.php?id=00114
http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR-129741/istanbul-ilisariyer-icesi-demircikoy-mezarliginda-bulun-.html,%2002.01.2019
http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR-129741/istanbul-ilisariyer-icesi-demircikoy-mezarliginda-bulun-.html,%2002.01.2019
http://www.kulturvarliklari.gov.tr/TR-129741/istanbul-ilisariyer-icesi-demircikoy-mezarliginda-bulun-.html,%2002.01.2019


258 

 

https://www.haberler.com/osmanlilardan-kalma-

pencei-ali-aba-sahibi-haberi/, 30.06.2017.  

 

“Mevlevi Terimleri”, (Çevrimiçi) 

http://semazen.net/sp.php?id=41, 01.04.2017.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.haberler.com/osmanlilardan-kalma-pencei-ali-aba-sahibi-haberi/
https://www.haberler.com/osmanlilardan-kalma-pencei-ali-aba-sahibi-haberi/
http://semazen.net/sp.php?id=41

