T.C.
Istanbul Universitesi
Sosyal Bilimler Enstitiisii
Istanbul Arastirmalar1 Anabilim Dal

Yiiksek Lisans Tezi

XIX. Yiizyil istanbul Kiiltiiriinde Ramazan
Eglenceleri

Mutlu TOPARSLAN
2501151349

Tez Damismani
Prof. Dr. Ahmet KAL’A

ISTANBUL-2018



T.C.
ISTANBUL UNIVERSITES]
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU

YUKSEK LISANS
TEZ ONAYI

OGRENCININ;
Adi ve Soyadi ¢ MUTLU TOPARSLAN Numarast : 2501151349
Anabilim Dali /
Anasanat Dah / Programi : ISTANBUL ARASTIRMALARI Damigrm ¢+ EROR. TR, AMMET KALZ
Tez Savunma Tarihi ¢ 23.07.2018 Saati ¢ 11:30
Tez Bashg : "XIX. YUZYIL ISTANBUL KULTURUNDE RAMAZAN EGLENCELERI"

TEZ SAVUNMA SINAVI, iU Lisansiistii Egitim-Ogretim Yonetmeligi'nin 36. Maddesi uyarinca yapilmis,
sorulan sorulara alman cevaplar sonunda adayn tezinin KABULUNE OYBIRLIGI / O¥COKLUGYSH-A karar verilmistir.

N . . KANAATI
JURLLIXES IMZA (KABUL / RED / DUZELTME)
] —
) Q_, [
1- PROF. DR. AHMET KALA i'uw p ( KAGi
- )
2- DR. OGR. UYESi ERCUMENT BALCI Mot e _‘ \:
3- DR. OGR. UYESi CIGDEM GURSOY ] '
= : e LQL
e . . KANAATI
YEDEK JURI UXEST IMZA (KABUL / RED / DUZELTME)
1- PROF. DR. MEHTAP OZDEGER | ,
. Labd
2- DR. OGR. UYESI KENAN DEMIR

Versiyon: 1.0.0.2-61559050-302.14.06



oz
XIX. Yiizy1l Istanbul Kiiltiiriinde Ramazan Eglenceleri
Mutlu TOPARSLAN

Bu calisma, XIX. yiizyil Istanbul kiiltiiriinde Ramazan eglence, merasim ve adetlerini
konu edinmektedir. Calismamiz boyunca, donemin Onemli mecmualar1 ile arsiv
kayitlarindan, yerli ve yabanci arastirma ve eserler ile seyyahlarin eserlerinden

istifade edilmistir.

XIX. ylizyilin 6nemli gelismelerinin Ramazan eglence ve adetlerine kuvvetli tesirleri
olmustur. Miisliiman ve Gayr-i Miislim topluluklar arasindaki eglence ve adetler
arasindaki uyum varligint muhafaza etmistir. Ramazan 6ncesi ve siirecindeki sehrin
iase temini hususunda ciddi hazirliklar yapilmistir. Ramazan boyunca halkin genel
yasantisina dair dikkat etmesi gereken meseleleri igeren tembihnameler ve hiikiimler
yaymlanmistir. Calismamizda, Istanbul’un Ramazan eglence, adet ve merasimleri
‘konak ve saraylarda’, ‘sosyal mekanlarda’ ve ‘dini mekéanlarda’ ayr1 olarak

incelenmistir.

Anahtar Kelimeler: Ramazan, Eglence, istanbul, Direklerarasi, iase, Tembihname



ABSTRACT
Ramadan Entertainments In Istanbul Folklore (19th Century)
Mutlu TOPARSLAN

This thesis argues that Ramadan entertainments, customs and ceremonies in Istanbul
folklore between 1800 and 1900. It’s been benefited from the important journals of
the period, archival records, researches and works of native and foreign authors and

travellers.

The significant occurences of the period effected Ramadan entertainment and rituals.
The harmony of the entertainment and rituals between the Muslims and the Non-
Muslims continued its existence. A good many preparations were held for food
supply and the admonitions expressing the issues which have to be paid attention by

people were published during before and during Ramadan.

In this thesis, Ramadan entertainments and rituals are argued by being classified as

29 ¢

“mansions and palaces”, “social places” and “religious place”.

Key Words: Ramadan, Entertainment, Istanbul, Direklerarasi, Food Supply,
Admonitions.



ONSOZ

Antik¢agdan giiniimiize farkli toplumlara ve yonetim tarzlarina ev sahipligi yapan ve
onemli ticari, siyasi ve sosyal gelismelerin besigi niteligindeki sehir olan Istanbul,
Miisliman ve Gayri Miislim topluluklar i¢in dini yasamin da 6nemli oldugu bir
merkezdi. Bu zamanlara has sosyal ve kiiltiirel faaliyetlerle toplumsal yasam,
canliligint her zaman siirdiirmiis ve gelecek nesiller i¢in 6rnek alinmasi pek muteber

bir renk sikalas1 sunmustur.

Bu calismada XIX. yiizyil Istanbul kiiltiiriinde Ramazan eglenceleri ele alinmis ve

belirli bir tasnif igerisinde degerlendirilmeye ¢alisilmistir.

Bu calismayla, donemin Osmanli baskentinin eglence kiiltiirii ve eglence unsurlari
mekansal basliklar altinda verilmis ve doneme has kiiltiirel, siyasal ve sosyal
degisimlerin dogal bir tezahiirii olarak degisime ugrayan eglence anlayisi; donemin
onemli mecmualarindan, seyyahlarin eserlerinden ve arsivlerden istifade edilerek
aktarilmis ve kaybolmaya yiiz tutan geleneksel eglence anlayisimizin

belgelendirilerek yasatilmasi amaglanmaistir.

Bu calismada, XIX. yiizy1l Istanbul’'una dair énemli kalemlerin betimlemelerine,
donemin onemli gelismelerine ve Miisliiman-Gayri Miislim topluluklar arasindaki
eglence ve adetlerde uyuma deginilmistir. Sehrin demografik yapisinin Ramazan
ayma has hazirliklardaki etkileri, idse temini ve tembihnameler de ayrica

incelenmistir.

Mekansal tasnifin 6n plana ¢iktig1 ve zaman zaman c¢alisma konumuzda bahsi gecen
bazi alanlara dair hususi ¢alismalari bulunan isimlerin aktarimlarina yer verilen
calismamizin ana govdesi niteligindeki boliimde Direklerarast  eglencelerini

aktarmaya calistik.

Ramazan bayramlarinda ¢ocuklarin eglenceleri ile Ekabir konaklarinda bayramlagma
adetlerine deginilmis ve sarayda bayramlagsma merasimleri hakkinda bilgiler

verilmistir.



Daha once gerceklestirilen calismalardan farkli olarak bu calismanin; donemin
mecmualarina, arsivlere, batili ve dogulu seyyahlarin eserlerine, yayinlanmis ve
yayinlanmamis tezlere, makalelere ve ¢alisilan konu ekseninde yayimlanmis yere ve
yabanci eserlere bagvurularak hazirlanmasi ile akademik hayatimizda hususi bir yeri

sahip olacagi kanaati tasinmaktadir.

Caligmanin meydana getirilmesi siirecinde yardimlarin1 esirgemeyen ve kiymetli
fikirleri ile beni yonlendiren danisman hocam Sn. Ahmet KAL’A’ya, SALT Galata,
Beyazit Devlet Kiitiiphanesi ve ISAM c¢alisanlarina tesekkiir ederim.

Mutlu TOPARSLAN
Istanbul, 2018

Vi



ICINDEKILER

OZ ..ot ii
ABSTRACT e 1\
ONSOZ......oi s v
ICINDEKILER ......ooooiiiiiieeeeee ettt Vil
TABLO LISTESI ......ooooiiiiiiiiiiiiiiss s X
KISALTMALAR ettt Xi
GIRIS ..ottt sttt 1
BIRINCI BOLUM
XIX.YUZYIL ISTANBUL’U VE EGLENCE KULTURU ............ccoceiiiiiiiiien. 7
1.1.XIX. Yiizy1l Gelismeleri ve Eglence Hayatina Tesiri.......ccoceeeverireinenerccninecncnene 10
1.2.Gayr-i Miislim ve Miisliimanlarin Eglence ve Adetlerinde Uyum ve Iliskiler ............ 12
IKINCI BOLUM
XIX. YUZYIL ISTANBUL’UNDA RAMAZAN HAZIRLIKLARI
211856 TOMUNL ...vcviviieeececteteteeeeeecte ettt ettt a ettt en s e st snas 16
2.1.1.Bugday, Piring ve Et TemiNi........ccccceriiiiiiiiiiiene e 19
2.1.2.Kahve ve Odun TeMINT ... 21
2.1.3.Yag, Bal ve SeKer TeMINi .......ccoiiriiiiiiiiie ittt 21
2.2.Tiiketim Maddelerine Narh Uygulanmasi.........c.ccoceeverernenineenineeiinnenesceenneenes 23
2.3.Ramazan Atiyyeleri ve BOhGalart .........cocceiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeee e 25
2.4 Ru’yet-i Hilal’in Tespiti Ve Ilant.........c.cueveveeuevieeieeceeeecee e 27
2.5.TembiNNAMEIET .......cciviiiiiiiiiiiic s 29
2.5.1.1842 Tarihli Ramazan TembihnamesSi .........ccocoiviiiirininieeee e 30
2.5.2.1861 Tarihli Ramazan Tembihnamesi ..........cccccerririeriniiiiciiiec e 32
UCUNCU BOLUM )

KONAKLARDA VE SARAYDA RAMAZAN EGLENCELERI
3.1.Helva SONDELIErT.......ocveiiiiiic 35
3.2 1A DIAVELIETT 1. evevveieeee ittt sttt ss sttt nae e 37

3.2.1.Sadrazam Konaginda Davetler...........ccoovviiriieiiiiic e 38
3.2.2. Seyhiilislam Konaginda Davetler...........cccoviiiiiiiiiieiiiiec e 39
3.2.3.Ekabir Konaklarinda Davetler ...........ccooeriiiriiiiiiiie e 39
3.3.Ebu’l Ula Mardin ve Huzur Dersleri........c.oereerireeninieinireeneseeere e 40



3.3.1.HUZUF DersIeri’min OZeIITKIETT . ...veveeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeeereeeeeeeeseeeeseeeeseeeeaeens 43

3.3.2.Huzur Dersleri’nin Icra SEKli........ccovveueuevereieiceceeieeseeeeetete e, 45
3.4 Hirka-i Saadet MErasimi ........ccceueirieinieinieinicisic ettt 46
3.4.1.BAKIAVA ALAYIL..eiiuiiiiiiiiiie ittt bbb e 50

DORDUNCU BOLUM
SOSYAL MEKANLARDA RAMAZAN EGLENCELERI

4.1.Resmi Dairelerde RAMAzan..........ccccevuruiiiiiniiinieieeeeee s 52
4.2 Istanbul’un Etkin Kamusal Alani: Kahvehaneler ...........c.ccovocuevveeevevceereesierencrenenea. 54
4.2.1. Mehmet Halit Bayr1 ve Semai Kahveleri.........c.cccoooeiiiiiiiiiiiieeecei 56
4.3.Direklerarasinda Ramazan EZlenceleri.........ocvirivierieieininininenereeeeeeee e 59
4.3.1.Ahmet Rasim’in Kaleminden Direklerarasi ve Fevziye Kiraathanesi .................. 62
4.3.2.Direklerarasi’nda Tiyatro......c.ccoceiuieiieiieiie it 63
4.3.3.Direklerarasi’nda Meddahlar ..........c.cccoiiiiiiiiiiiii e 65
4.3.4 Direklerarasi’nda Ortaoyunu ve Tuluat .........ccoceeiieniiiiiici e 68
4.3.5.Direklerarasi’nda Karagoz ..........ccccevereriiiiiiiiiisisisesesesesee e 70
4.4 Tercliman-1 Ahval ve Canbazlar ............cocceiiiriiiiiiiiece e 72
4.5.Mesire Alanlarinda Eglence ve Tembihname.........ccccceveevieniiiniiensinieeieencenee e 73
4.0.FENeT AQYLAIT .coouiiiiiiiiiiieee e s 76
4.7.Serasker KUlesi Ve Tfar.........ccoieviieiverieeieieeeeee e 76
4.8.Pera ve Galata’da EZIENCE .....occvvvvirriiiriienieenie ettt st s 77
4.8 L.INAUM TIYAITOSU ...ttt sttt sttt b e 79
4.9.Degisimin Mimar1 Osmanli TiyatroSu .......ceccevereerinineeninieeneeeseseeeesre e 81
BESINCIi BOLUM
DINI MEKANLARDA RAMAZAN
5.1.Kandillerin Yakilmasi ve Mahya Kurulmasi .........ccocevevirvirniineinienienienieesieesee s 85
5.1.1.11k Mahya Kurulumu ve Mahya CeSitleri ...........ooeevrirerriereirirererissssere e, 86
5.2.CAMIE SEIGIIETT ..ttt st st be et s beera b saeenes 87
5.3 KAt ALAYIATT .enviiiieiieeeee ettt st sttt 88
5.4 .Balikhane Nazir1 Ali Riza Bey ve Mevlevihanelerde Ramazan ve Musiki ................. 89
5.5.Ceride-i Havadis ve Vakif Odalarinda Ramazan Gorevlendirilmeleri ..........c.ccc.ce... 91
ALTINCI BOLUM

RAMAZAN’DA BAYRAMLASMA MERASIMLERI VE ADETLERI
6.1.Cocuklarin Bayram EZIenCeleri......cccvirviirriiirieeniieniiniicieesieeseeseeseeseeesieeseeeseeesaneens 93

viii



6.2.Ekabir Konaklari’nda Bayram .........cccceeeeeriiiieenienienceeeeeeeieesee e 94

6.3.Sadrazam ve Padisah Bayramlasmalar1 ve Bayram Alaylari.........ccccceeverienneeneenncnns 95
SONUC ...t e e h b e e e be e e e bb e e s be e e s be e e e nneeanneas 99
KAYNAKQCA ..ttt br e ne e 102
EIKLER . . 118



TABLO LiSTESI

Tablo 2.1 :1247 (1832) Senesi Ramazan Ay1 Oncesi Ihtisap Nezareti Tarafindan

Cikarilan Narhin Bir Sureti

Tablo 2.2 :1863 Yili Ramazan Ay1 Oncesinde Hidiv Ismail Pasa’nin
Gonderip Dagittirdigi Para ve Erzakin Cins ve Miktart



A.U.
AUIFD
AS.
b.a.
BOA
bsk.

c.U.

Cev.
C.U.
DBIiA
der.
DiA
Ed.
Haz.
i.B.B.
I.0.
M.U.
pp.
Sad.

SS.
T.T.K.
Vol.

y.y.

KISALTMALAR

: Atatiirk Universitesi

: Ankara Universitesi Ilahiyat Fakiiltesi Dergisi
: Anonim Sirketi

: Eserin Biitiiniine Ati1f

: Bagbakanlik Osmanl1 Arsivi

: Baski

: Cilt

: Cumhuriyet Universitesi

: Ceviren

: Cukurova Universitesi

: Diinden Bugiine Istanbul Ansiklopedisi
: Derleyen

: Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
: Editor

: Hazirlayan

: Istanbul Biiyiiksehir Belediyesi

: Istanbul Universitesi

: Marmara Universitesi

: sayfa sayilari

: Sadelestiren

: sayfa

: sayfa sayilar

: Turk Tarth Kurumu

: Volume

: Yayim Yeri Yok

Xi



GIRIS

Istanbul, yiizyillar boyu merkez bir sehir olma &zelligi ile &n plana ¢ikarken, ticaret,
sanat ve sosyal hayati ile de hem bati hem de dogu i¢in gercek bir medeniyet 6rnegi

teskil etmistir.

Giindelik yasami ile giinlimiiz modern toplumlarinin XXI. yiizyilda dahi yasadig
kafa karigikligi ve bunalimlari altiist edecek diizeyde ornekler barindiran Osmanli
Istanbul’u, tarihin her déneminde yerli ve yabanci yazarlarin ve arastirmacilarin
eserlerinde de yer almistir. Bunlardan biri de Istanbul’a geldigi ilk giinden beri sehre
duydugu hayranhigimmi gizleyemeyen De Nerval’dir. Tirk toplumunu yakindan
tanimaya ve bu topluma dair Onyargilari kirmaya calisan De Nerval, Tirkler ile
Ermeniler ve Rumlar gibi diger Gayr-i Miislimlerin birbirlerine tahammiil ve
miisamaha diizeylerindeki yiiksekligin, Avrupa’nin ¢esitli sehirlerinde dahi

goriilmeyen bir durum olarak nitelemistir (De Nerval, 1974: 15).

Gelenekler ve gorenekler de glindelik hayatta yer alan etkinliklere baglidir ve diizenli
olarak tekrarlandigi i¢in giindelik hayatin i¢cinde yer alir. Giindelik yasam ve buna
bagl olarak adetler ve eglenceler tekrara baglh ve tekdiize etkinliklerden olussa da
toplumsal degisimlerin 1518inda mekana ve zamana bagl olarak degisiklige
ugramaktadir. Saglam ve statik unsurlar gibi goriinse de Osmanli’da toplumsal ve
bireysel yasam unsurlari tarihin degisen sartlar1 altinda yavas yavas degisime

ugramistir.

Yiizyillar boyu farkli medeniyetlerin besigi olan Istanbul ile alakali simdiye dek
farkli zaman dilimlerinde farkli konularda bir¢ok arastirma yapilmistir. Bu tez ile
Istanbul kimliginin 6nemli temel taslarindan olan eglence unsurunu aktarmayi
amagladik. Bu ¢alisma; giinlimiiz eglence tarzlarinda 6ne ¢ikan unsurlarin bundan
sadece iki ylizy1l Oncesine kiyasla ne denli degistigini ve gilinlimiizde eglenme
maksadi ile gerceklestirilen faaliyetlerin insan zihnini 6nemli derecede yoracak

unsurlar oldugunu dolayl olarak da olsa gozler dniine sermektedir.



Birinci bolimde, bahse konu donemde bati ve kuzey cenahimizda siiregelen
mesakkatli harp sartlarinin Miisliman toplumunu, Osmanli baskentine yolculuk
yapmaya zorunlu kilmasina ve bu zorunlu yolculugun sadece Miisliiman unsurlara ait
olmadigma, bunun yaninda Gayr-i Mislim unsurlarin da yabancilara taninan
ayricaliklardan istifade etmek adma bagkente yerlesme yarisina girdiklerine
deginilmistir. Dolayistyla bu durum, Istanbul’un niifusunun artmasina ve ydnetim
tarafindan farkli mahallerde farkli nitelikte toplumlara ait niifus politikalarinin
olusturulmasina sebep olmustur. Baskentin yeni misafirleri ve yeni niifus politikalari
neticesinde Miisliiman toplumun klasik eglence anlayiglarinda da zaman iginde

degisimler gozlemlenmistir.

XIX. yilizyilda, Giilhane-i Hatti-1 Hiimayun’un birinci asamasini; Osmanli
Devleti’nde yasayan Gayr-i Mislim halkin genis haklara sahip oldugunu ortaya
koyan Islahat Fermani’nin ikinci asamasini olusturdugu Tanzimat doneminin,

Osmanli toplumunun eglence anlayisindaki degisimlere kuvvetli tesirleri olmustur.

Sehrin farkli kesimlerinde yogunlagsan Miisliman ve Gayri Miislimlerin ikamet
ettikleri muhitlerin ve yasadiklart hanelerin 6zelliklerinin birbirinden farkli 6zellikler
tasimasinin yaninda sosyal hayatlarinda da belli kurallar ¢er¢evesinde yasamlarini
stirdiirdiikleri muhakkaktir. Bu dogrultuda, Osmanli Devleti’nde Divan-1 Hiimayun’a
ait olan ve ¢ogunlukla sikdyetlere mukabil hiikiimler i¢eren, 1648-1814) seneleri
arasinda tutulan defterlerin arastirilmasi ile ortaya cikarilan (Sahillioglu, 1988: 551),
Istanbul’un esnaf, ticaret, vakif ve sosyal hayatina dair arastirmalar bulunmaktadr.
Bu arastirmalar neticesinde Kal’a’nin editorliigiinde hazirlanan calismadan
anlagilmaktadir ki, Gayr-i Miislimler, Istanbul’un ibadethanelerine yakin yerlerde
ikamet edememektedirler. Ornegin; cami yakinindaki mahallelerde ve diikkanlarda
Gayr-i Miislimlerin degil, Miislimanlarin oturmasina izin verildigini de bu
hiikiimlerden 6grenmekteyiz. Bununla birlikte Gayr-i Miislimler, magduriyet
yasamamalar1 adina ¢ikarilan hiikiimlerle de koruma altina alinmiglardir (Kal’a,

1997: 169-177).

Miisliiman ve Gayr-i Miislim yapilarin eglence kiiltiirleri her ne kadar birbirlerinden

farkli olsa da yiizyillarca bir arada yasamalarinin ve paylasimlariin tezahiirii olan



uyumlart Miisliiman toplum i¢in ¢ok biiylik bir 6neme haiz Ramazan ay1 icerisindeki

adet, eglence ve merasimlerde de kendini gostermistir.

Ikinci boliimde XIX. yiizyil Osmanl baskentinde halkin diger giinlere ait idse ve
diger ev ihtiyaclarina ek olarak, Ramazan ayina mahsus imkanlar1 dogrultusunda ne
nitelikte ve nispette hazirliklar yaptigina deginilmistir. Istanbul halki hususiyetle
Ramazan ay1 i¢in hanelerine regeller, sucuk ve pastirma, zeytin, peynir, seker ve
hosafliklar, giillag ve corbaliklar alirdi. Evlerindeki tencere ve sini bakir kaplarini
kalaylatirlardi. Bunun yaninda Devlet’in bu aya mahsus yiiriittiigii iase politikalariyla
hem sarayin hem de Istanbul halkinin Ramazan miiddetince bugday, et, kahve ve
seker gibi temel ihtiyaglarin1 karsilamalart saglanmaktaydi. Toplumsal hayatin ana
mekanlarindan olarak degerlendirilebilecek mahalle kahvehaneleri ve camlarn
temizlenir, karagéz oynaticilari, sanatlarmi icra etmek i¢in sehrin kalabalik
yerlerindeki biiyiik kahveleri kiralarlardi. Ayrica Zahire Nezareti’nin kurulmasi ile
toptanci tliccarlarinin denetlenerek baskent halkinin magdur olmamasi ve haksiz

kazang ediniminin 6niine gecilmesi amaglanmustir.

Donemin mecmualarinda yayinlanan tembihnameler, sultanlarin Ramazan ay1
miinasebeti ile gerceklestirecekleri ziyaretler esnasinda halkin  tutum ve
davranislarini diizenleyen genelge niteliginde yayinlardi. Iftar sonrasi eglencelerde

ve mesire alanlarinda takinilmasi gereken hal ve tavirlar da yine bu tembihnameler

ile halka bildirilirdi.

Ucgiincii béliimde, Devlet biirokrasisi ve ortalama halktan ziyade yiiksek tabakanin
yasadig1 konaklarda verilen Ramazan davetleri ile uygulama sahasi ve bi¢imi ile
Devlet’in, ilim adamlarina, ilme ve istisareye verdikleri degerin mithim bir gostergesi
olan Huzur Dersleri meselesi tartisilmistir. XVIIL. yiizyil itibari ile Ramazan’in
15’inde Osmanli sarayinda icras1 mutad héale gelen Hirka-i Saadet merasimi ve
ziyaretindeki ritiieller oldukca teferruatlidir ve yonetimin kutsal emanetler hususunda

gosterdigi ehemmiyeti gozler 6niline sermektedir.



Tezin govdesi mahiyetindeki dordiincii bolimde, dénemin memuriyet hayatinda
Ramazan ayma mahsus ne gibi farkliliklar yasandigi ortaya konulmustur. Toplumsal
ve siyasal Onemli paradigmal degisiklikleri yasayan Osmanli baskentinde
kahvehaneler en etkili kamusal alan olarak yerini almistir. Buralarda icra edilen
meddahlik ve hikayeleri sosyal ve zaman zaman siyasi igerikleri ile halkin biiyiik

tevecciihiine mazhar olmustur.

Divanyolu ile Beyazit meydanindan baslamak tizere Sehzadebasi’ndan
Saraghanebasi’na kadar uzanan Direklerarasi, Ramazan hayatini iftar ve sahur arasi
doyasiya yasamak isteyenlerin en mithim ugrak yeri idi. Tiyatro, sinema, karagoz ve
ortaoyunu gibi eglencelerin de icra edildigi Direklerarasi’ndaki eglence c¢esitliligi

dénemin seyyahlarinin ve mecmua yazarlarinin da ilgisini cokca ¢ekmistir.

Direklerarasi’nin yaninda halkin tevecciih ettigi bir diger mekan tiirii de mesire
alanlartydi. Kagithane, Veliefendi ve Kayisdagi gibi meshur mesire alanlar1 sadece
Miisliiman halkin degil Ermeni ve Rumlarin da bulunduklari, hatta hep birlikte vakit
gecirdikleri yerlerdi. Mesire alanlar ile ilgili olarak da dirlik ve diizenin saglanmasi

maksadiyla zaman zaman tembihndmeler yayinlanmstir.

Eglence hayati ve cesitliligi ile meshur Galata ve Pera’daki yasam ozellikle
Tanzimat’in ilani ile birlikte biiylik degisim ve doniisiime sahne olmustur. Gayr-i
Miislim halkin ve yabanci misyon temsilcilerinin en ¢ok tercih ettigi bu bolge, kars
kiyis1 olan Hali¢ ya da Miisliiman niifus yogunluguna sahip Uskiidar ile mukayese

edildiginde giyim, kusam ve eglence bakimindan ¢ok farkliydi.

Donemin Galatasaray’inda bulunan Naum tiyatrosu ve Osmanli bagkentinin miithim
degisim unsuru olan Osmanli tiyatrosu Saray’in destegi ile ¢aligmalarina devam

etmiglerdir ve halkin eglence anlayisi lizerinde ¢okea tesirleri olmustur.

Besinci boliimde dini mekanlarda Ramazan hayati ele almmustir. XIX. ylizyil
Istanbul’unda, Saban aymin on besinci giiniinde yazi yazmak ve cicek yapmak

suretiyle iki minareli camilere geceleri mahya ipleri hazirlanirdi. Bunun yaninda

4



Fatih Sultan Mehmet, Sultan Beyazit ve Ayasofya gibi selatin camilerinin avlularina
sergiler de kurulmustur. Bu sergilerde tespihgiler ve sahaflar ¢ok degerli iiriinlerini
sergilemislerdir. Camilerin i¢ginde namaz vakitlerinde musikiden anlayan giizel sesli
kimseler, vakit namazlarindan evvel yiiksek sesle ezanlar okumus, kametler
getirmiglerdir. (Abdiilaziz Bey, 1995: 250-253).

Ramazan Bayrami merasim ve adetleri sehrin ¢ocuklarinin, konak sakinlerinin ve
saray mensuplarinin hayatlarinda farkli anlamlar tasimaktaydi. Cocuklar i¢in karagoz
gosterilerine istirak etmek, mahalle mahalle dolasip ziyaretler yapmak ve midye
kabuklarinin igerisine zeytinyagi dokiip sonrasinda ise bir pamuk pargasini yakarak
mahyalar olusturmak en oOnemli eglence unsurlarindan bazilar1 idi. Konaklarda
bayram arefesinde baslayan hazirliklar ve bayram siiresince agirlanan misafirler ile
hane halki ve galisanlariyla icra edilen bayramlasma merasimleri de ayrica dikkat

cekicidir.

Calismanin kapsamini agmamak adina Osmanli toplumunun tiim sosyal tabakalarinin
ele alinmasi1 miimkiin olmamistir. XIX. yilizyilda batinin gittik¢e artan baskisi altinda
gerceklestirilen reformlarin giindelik hayat ve bunun paralelinde gelenek ve
goreneklerde yasanan degisimlerin tesiri altinda kalan eglence boyutu aragtirilmistir.
Donemin Istanbul’unun fotografini net bir sekilde yansitmas: adina resmi daireler ve
burada c¢alisan memurlar, konak ve saraylarda ikamet eden belirli bir ziimre, Osmanl
sarayl ve Ozellikle sosyal hayatin bilfiil i¢inde olan ve toplumsal degisimlerin
yansimalarinin net bir sekilde gozlemlenebildigi orta sinif halkin Ramazan eglence

ve adetleri ele alinmistir.

Simdiye kadar genel anlamda Osmanli ve 6zelde Istanbul sehri dlceginde farkli
yiizyillar i¢in bir¢ok ¢alisma hazirlandigi muhakkaktir fakat bu ¢alismanin; mekan,
zaman ve konu unsurlar1 bir arada degerlendirildiginde, bu alanda gergeklestirilen ilk

calisma oldugu diisiiniilmektedir.

Birincil ve ikincil diizeyde olmak iizere yazili ve cevirim ici yiizlerce kaynak
taranmig, fiziksel olarak ulagilamayan kimi tez ve diger yazili kaynaklar i¢in

tiniversite kiitliphaneleri ve yazarlar ile iletisim saglanma yoluna gidilmis,

5



birbirinden degerli ve hatir1 sayilir diizeyde kaynak incelenmis ve bu kaynaklardan
istifade edilmistir. Donemin kiymetli mecmualarinin ulagilamayan niishalarina ise

kimi 6zel arsivler araciligi ile ulagilabilmistir.

Bazi1 alt baghklarin, belirli konularda yaptiklar1 calismalarla 6n plana ¢ikmis
Abdiilaziz Bey, Ahmet Rasim, Balikhane Nazir1 Ali Riza Bey, Ebu’l Ula Mardin ve
Mehmet Halit Bayr1 gibi kiymetli isimlerin kalemlerinin ve ¢aligmalarinin 1s1ginda

verilmesi tercih edilmistir.

Somiirgeci sistemin kurulu oldugu batili iilkelerin vazifeli isimleri olan bazi
seyyahlar, Osmanlt Devleti topraklarinda dolasarak, oryantalist c¢ercevede
olusturduklar1 sdylemleri yiizyillarca toplumun hafizasina kazimaya calistilar. Bu
calismada, yasadigimiz topraklari, adetlerimizi ve insanlarimizi tanimanin ve
anlamanin salt belirli bir zimreye baglh kalinarak olmayacagini da ifade etmek adina
Findley ve Pardoe gibi batili isimlerin yamnda Younes gibi dogulu ve yerli
seyyahlarin ve yazarlarin eserlerinden ve tarafsiz sdylemlerinden de istifade

edilmistir.



BIRINCi BOLUM
XIX.YUZYIL iSTANBUL’U VE EGLENCE KULTURU

Istanbul, Osmanli Devleti’ne baskentlik yapmadan o6nce pek ¢ok devletin
baskentligini yapmis, merkez olma 6zelligini korumus ve bu devletlerin kendine has

kimligini yansitmustir.

Istanbul’u anlamak ve anlatmak arzusu ile sairinden, gazetecisine; seyyahindan,
romancisina, ge¢miste ve gilinlimiizde eserleri ile tanidigimiz Dogulu ve Batili ¢ok

sayida isim bulunmaktadir.

Bunlardan biri olan Liibnanli yazar Humaydan Younes, 1967 Istanbul’unu anlatirken

su ciimleleri tercih eder:

“Istanbul’a yaptigim yolculuk baska herhangi bir sehre yaptigim yolculuga
benzemiyor. Istanbul’a vardigim, caddelerinde dolastigim andan itibaren
anladim ki bu yolculugum, tarihimi ve tarihimizi yeniden okuma yolculugudur.
Dostumuz olmadigi yoniinde egitildigimiz bir iilkedeki sehre yapilan bir
yolculuktu bu. Istanbul’a, kendisinin yaratthgi Sark’a dsik bir batili turist
goziiyle bakmadim. Kendisine miras kalan fikirlerin degismez sabiteler olmasini
kabul etmeyen, icine sindiremeyen bir insan olarak gezdim. ‘Ne kadar anlatsam
da bu gehir hakkinda bir sey soylemis olmam’ diyen bir gozle ziyaret ettim”
(Younes; 2009: 58-62).

52 yillik &miir seriiveninin yaklagik 12 yilim siirgiinde, XIX. yiizy1l Istanbul’'unda
geciren sair Velickov, vatan 6zlemini yansitan sonelerinin dizelerinde Istanbul’u

sOyle anlatir:

“Iraklarda, gorkemli Istanbul un ufkunda giinesin son 1sinlart soniiyor. Sarp
kiyidan iizerine kesif sabah sisi ¢okmiis denize bakiyorum. Giines doguyor.
Géklerden firlatugi ince isinlar sisi deliyor. Inanilmaz bir giin. Biiyiilenmis
gozlerim denizin enginligi iizerinde ucguyor. Tepelerinin géksel maviliginde
Mucizevi Istanbul, wraklarda incimsi bir gériintii i¢inde parliyor” (Veligkov;
2017: 16-18).

1800°lii yillarda Istanbul’a bir seyahat gerceklestiren Amicis, sehre giris yaparken

heniiz gemide iken su sozleri sOylemistir:

“Krallar, prensler, Kreziis, diinyamin kudretli ve zengin insanlari, o anda
hepinize acidim,; gemide bulundugum yer sizin biitiin hazinelerinize bedeldi ve
Istanbul’a bir bakisimi bile bir imparatorluga degismezdim” (Amicis, 2013:
15).



XIX. yiizyilin ortalarinda uzunca sayilabilecek bir siire Istanbul’da kalarak, sehrin
sokaklarint dolasan, kahvehanelerine ugrayan ve bazi hanelerine de misafir olan
gbzlemci ve arastirmaci Ubicini’nin, Tirkler ve Osmanli hakkinda 6n yargilarin
oldugu bir donemde °1855’te Tiirkiye’ adli kitabimin ikinci cildinde yer alan
Istanbul’un giinliikk yasantisina dair goriislerinden anlasilmaktadir ki, sehir halk,
hanesinin disindaki eglence hayatinin yaninda hanesinin i¢indeki giindelik hayatinda
da gayet huzurlu ve mutludur.

“Osmanly; biitiin mutluluklart ve tatminleri evinde bulan insandir. Evde

ailesinin arasinda bulunmak, sofadaki yerine oturup ¢ocuklarin oyununu veya

panjurlarin arasindan goge karisan denizin mavisini seyretmek, iste onun

hayatr” (Ubucini, 1997: 62).

Istanbul’daki yerlesim yerlerini, sosyal ve ekonomik unsurlardan ¢ok, etnik ve dini
unsurlar belirlemistir (Kogak, 2011: 128). XIX. yiizy1l’da, Istanbul’un Miisliiman ve
Gayr-i Miislim niifusunda ge¢cmis donemlere kiyasla artis meydana gelmistir. Bunun
sebebi, Avrupa ve Rusya’nin giineyindeki kargasalardan dolayr Miisliiman halkin;
kapitiilasyonlar ve Avrupali tiiccarlara taninan haklardan yararlanmak istemelerinden

dolay1 ise Gayr-i Miislim halkin Istanbul’a akin etmesiydi (Shaw, 1978: 341).

1885 wyilinda gergeklestirilen niifus sayiminda Osmanli Devleti’'nde %44,06
Miisliiman, %17,48 Ortodoks Rum, %17,12 Ermeni, %5.08 Yahudi, %1.17 Katolik,
%0,50 Bulgar, %0,12 Latin ve %0.09 Protestan halk yasamaktaydi (Shaw, 1978:
346-347).

Baskentin dort merkeze (kadiliga) ayrildigi (Celik, 2016: 51) bilgisinden hareketle bu
merkezlerden biri olan Istanbul’un niifusuna dair bilgiyi yukarida zikretmistik. Diger

merkezler ise Uskiidar, Galata ve Eyiip idi.

Sur disinda Hali¢’te yer alan Eyiip, en biiylik Miisliiman yerlesim yeri olarak
goriilmekteydi. Bunun disinda hatir1 sayilir yerlesme yerleri arasinda Bakirkdy ve

Yesilkdy de bulunmaktaydi.

Galata’nin kuzeyinde tepe lizerinde kurulu Pera’nin niifusu Cadde-i Kebir (Grande
Rue de Pera)’de yogunlasmisti. Pera’nin dis mahallelerinde yogun olarak Gayr-i
Miislimler ikamet etmekteydi (Inciciyan, 1956: 78-79).



Istanbul ve Galata gibi dar bir alana sikisik vaziyette bulunmayan Uskiidar’da,
Ermeni, Rum ve Yahudiler birlikte yasamaktaydilar. Kadikdy ise Miisliman ve Rum

niifusun birlikte yasadig bir kdy bi¢imindeydi (Inciciyan, 1956: 108-112).

Istanbul’un caglar boyunca merkez olma 6zelligi, Osmanli déneminde de devam
etmistir. Bu sehir, merkeziyet 6zelligini sadece siyaset ve ticaret sahasinda degil;

ayn1 zamanda eglence sahasinda da muhafaza etmistir.

Osmanli’da klasik donemde tertip edilen eglenceler daha ziyade saray merkezli
olmustur ve Devlet, giiclinii géstermek i¢in halkin istirak ettigi eglenceler, senlikler,
padisahlarin tahta ¢ikis1 ve sehzadelerin siinnetleri miinasebetiyle merasimler

diizenlemistir (Merig, 2000: 140).

Geleneksel donemde yapilan ve adeta bir bayram havasi niteliginde gecen senlikler,
gecmis dénemlerde hipodrom olarak kullanilan ve Roma Imparatorlugu zamaninda
ise Hiristiyanligin devlet tarafindan tanindigi bir torene sahne olan (Gonciioglu,
2014: 251) At Meydani’nda icra edilirdi. Atesbazlar ve hokkabazlar gosterilerini icra
ederlerken, bazilar1 da yiiksek diizeydeki memurlarin ve meshur kimselerin

taklitlerini yaparlardi (Tez, 2009: 249).

Dinamik ve gii¢lii eglence unsurlarini i¢inde barmdiran Osmanli baskenti istanbul’da
Ramazan donemleri, sehir halk: i¢in dini vazife ve vecibelerinin yerine getirilmesi
hususlarinin yaninda Ramazan’in toplumsal islevinin de g6z oniinde bulunduruldugu
bir ay olarak idrak edilmistir. Eglence hayati icerisinde farkli toplumsal kesimlerin
bir araya gelerek sehirde bir eglenme kiiltlirii olusturduklar1 gerceginden hareket
edecek olursak bu aym toplumsal islev ve dinamik unsurlarinin da 6nemsendigi

goriilmiis olacaktir.

Mihim bir etkinlik olarak bilinen helva sohbetleri sadece halk arasinda degil
konaklarda da tertip edilen, kimi zamanlar eglenceli oyunlarin oynandigi kimi
zamanda kusaktan kusaga aktarilan hikdyelerin anlatildig1 etkinlikler arasindaydi
(Merig, 2000: 84). Bu etkinliklerle Ramazan ay1 ve bayramu, Istanbul halki icin bash

basina bir degisiklik ve eglence kaynagi haline gelmistir.



Daha onceki donemlerin de vazgecilmez eglence unsuru olan mesire alanlarina

gitmek XIX. yiizyilda da 6n planda olmustur.

Istanbul’un en yaygin kamusal ve kiiltiirel mekanlar1 arasinda tarihsel olarak
siireklilik gosteren kahvehaneler ise eglence mekanlar1 arasinda on siralarda yer
almistir. Mahalle Kahveleri, Esnaf Kahveleri ve Semai (Calgili) Kahveler olarak
adlandirilan kahvehaneler farkli donemlerde Istanbul’un kiiltiir ve eglence hayatin

besleyen mekanlardandi.

Bunlar arasinda bulunan Semai Kahveleri, XIX. ylizyila damga vurmus, sadece bir
eglence yeri islevi ile degil, saz sairlerinin siirlerini okuduklari, mani yarigmalarinin
diizenlendigi, 6zellikle Ramazan ayinda klarnet, ¢ift nara, ¢igirtma ve zilli masadan
kurulu saz takimlartyla edebiyat ve musiki tarihi yoniinden de 6nemli bir islev ve

yere sahip olmustur.

Farkli gosteri sanatlarimin sergilendigi baskentin en popiiler etkinlikleri ¢esitli
tiplemelerle Karagdz oyunu ve Meddahlar idi. Kastamonulu, oduncu; Kayserili,
pastirmaci; Rumelili, pehlivan; Arap, dilenci; Rum, meyhaneci olmus; Ermeni, Rum
ve Yahudilerin oynadigi meslekler zaman igerisinde farklilasmis, bezirgan roliinde
Yahudiler; terzi ve tiiccar rollerinde Rumlar; sarraf roliinde ise Ermeniler yer
almiglardir (Tez, 2009: 296).

1.1.XIX. Yiizy1l Gelismeleri ve Eglence Hayatina Tesiri

Uzun yillar Dogu medeniyetinin en biiyiik temsilcisi olarak nam salmig Osmanli,
Tanzimat’in akabinde Bati medeniyeti dairesine yaklagmaya baslamistir. Gegmis
asirlarda meydana gelen savaslar ve sonrasinda alinan maglubiyetlerin sonucunda
Osmanli Devleti’nde, tiziintiiler ve sikintilart ortaya ¢ikmistir. Kirim Savasi ertesinde
halk nezdinde ve devlet erkaninda kismi bir rahatlik, yasam bi¢iminde ise zevk ve
sefa hasil olmustur. Batili devletlerle kurulan ittifak neticesinde olusan yenilenme
arayigl ve batili bir yasam tarzi arzusu, bazi yerlerde yazliklarin ve kdgsklerin insa

edilmesine sebep olmustur.

10



1839 yilinda Abdiilmecit zamaninda, Giilhane-i Hatt-1 Himayunu’nun okunmasiyla
diger bir ifadeyle Tanzimat Fermani’nin imzalanmasiyla yeni bir donem baslamistir.
Bu fermanla padisahla tebaasi arasindaki iliski imparatorluk tarihinde ilk defa
tamimlanmis ve yasal siire¢cle muhafaza altina alinmis (Celik, 2016: 40), din fark:
gozetilmeden Osmanli tebaasmnin can, mal, 1rz ve namusunun korunacagi ilan
edilmistir. 1839 Giilhane-i Hatt-1 Himayun’da ve 1856 Islahat Fermani’nda en ¢ok
agirlik verilen konu, Misliman ve Gayr-i Mislim tebaa arasindaki esitligin
saglanmasi olmustur (Ortayli, 2008: 106). Bu iki ferman sayesinde Osmanli
toplumunda yasayan Miisliman ve Gayr-i Mislimler ‘kul’ iken ‘tebaa’ hakkini

kazanmis, azinliklar avantaj elde etmiglerdir (Mardin, 1992: 42).

Misliimanlar, devlet nezdinde haklarinin korunmasinda oncelikli niifusu
olusturmaktaydilar (Eldem, 2003: 173), ancak Islahat Fermani’ndan sonra bu
ayricalikli konumlarini kaybetmeye bagladilar. Bunun sebebi; Ferman’in, azinliklarin
yabanc1 sermayenin korumasi altinda olmasindan ve Fransiz Ihtilali fikirlerinin
Osmanli Devleti’nin dagilma tehlikesini arttirmig olmasindan dolay1 agik¢a Gayr-i

Miislimlerin haklarindan bahsetmesiydi (Ulken, 1994: 40-41).

‘Zimni’ olarak adlandirilan ve toplumun alt kesimlerinde yer alan Gayr-i Miislimler,
Tanzimat ve ozellikle Islahat Fermani’ndan sonra, Miisliimanlarla esit haklara sahip
oldular. Osmanl Devleti’nde, dzellikle baskent Istanbul’da yasayan azinliklar ise,
Batili devletlerin mali ve siyasi destekleri sayesinde, kisa siire igerisinde

Miislimanlardan daha ayricalikli bir konuma yerlestiler (Mardin, 1992: 14).

Bu gelismelerin dogal bir sonucu olarak, batililasma hamlesi adina, eglence
anlayiginin yoniinii belirleyen sosyal ve kiiltiirel yapida onemli degisiklikler meydana
gelmigstir. Bati’nin tiikketim bigimleriyle gozleri biiyiilenmis sehrin bir kismi igin,
Tanzimat ile birlikte eglence bicimleri de degismeye basladi. Adim adim kabuk
degistiren Osmanli toplumundaki degisim, eglence hayatinda kendini, Once

Istanbul’da hissettirmistir.

11



Tanzimat Fermani ile beraber toplum hayatinda 6nce seklen bir degisim baslamistir.
Yabancit oyun ve tiyatro kumpanyalari, batili tarzda giyim kusamda yasanan
degisimler, Tanzimat doneminin en belirgin 6zellikleri olmustur. Tanzimat Donemi,
Bat1 etkisinin Osmanli Imparatorlugu’nda yogun olarak yasandig1 bir dénem
olmustur. Tanzimat’la birlikte yliziinii batiya donen yonetim, Avrupali ressamlarin ve

tiyatro ve miizik kumpanyalarinin Istanbul’a gelmesini saglamistir.

Osmanli bu donemde devleti dagilmaktan kurtarmak adina Bati’nin bir¢ok siyasi,
sosyal, teknik ve kiiltiirel alandaki yeniliklerini almis, bu nedenle de gerek siyasi
gerekse de sosyal yasantisinda bir¢ok degisim yasamistir. Osmanli’nin klasik eglence

hayati, bu degisimlerden payini almis ve bir takim farkliliklar yasamistir.

Saray senlikleri gittikce soniiklesirken, kentin Beyoglu kesimi Avrupai tarz
eglencelerle gelisimini siirdiirmiistiir. Tanzimat’tan en ¢ok etkilenen bdlgenin 0
donemde Pera diye adlandirilan bugiin Beyoglu dedigimiz bolge oldugunu

sOyleyebiliriz (Arkan, 1988: 170).

Sofralarda ve eglencelerde abartili yaklagimlar belirginlesmis, soguk kis
aksamlarinin vazgecilmez eglence unsuru olan helva sohbetleri gibi adetlerin yerini
Galata ve Beyoglu'nda agirlikli olarak kaim batili eglence tarzlari almigtir (Ali Riza
Bey, 2001: 89-90). Pera, batili anlamda birgok tiyatro ve kumpanyanin sergilendigi
bir merkezdi. Bu tiyatrolardan birinin ad1 da o zaman El Hamra idi (Amicis, 2013:

137).

1.2.Gayr-i Miislim ve Miisliimanlarin Eglence ve Adetlerinde Uyum ve Iliskiler

Cesitli kiiltiirleri temsil eden topluluklarin, mevcut kiiltiir unsurlarini, elverisli sartlar
icinde birbirlerine kabul ettirmeleri ve bir kiiltiir alisverisinde bulunmalar1 olagandir.

Istanbul ise sahip oldugu kiiltiir potansiyeli ile bir kaynasma merkeziydi.

Gegmisten beri Istanbul’un yerlesiklerinden olan higbir halka benzemeyen Rumlar
asil olarak Fener, Pera ve Galata semtlerinde otursalar da sehrin hemen her yerinde

onlara rastlamak miimkiindii. Baslica isleri imalat ve ticaret idi (Michaud ve

12



Poujoulat, 2014: 64-65). Dini merasimleri bakimindan da oldukga etkin bir
toplumdu. Rumlarin en 6nemli dini bayramlar1 olan Paskalya giiniinde kiliselerde
Ozel ayinler diizenlenir, tiim isyerleri kapatilir ve Paskalya yumurtalar1 hazirlanirdi.

Paskalya Yortusu sadece Rumlar tarafindan degil Ermeniler tarafindan da kutlanirdu.

Tarabya (Therapia)’da Rumlara ait, 24 Haziran tarihli loanis Vaptistis (Vaftizci
Yahya)’in dogum giinlinde eski teknelerin taglarla dolduruldugu, kagit bayraklarla
tekne direklerinin yapildigi ve diimenin yanina kaptana benzeyen i¢i saman dolu bir
korkulugun yerlestirildigi ve nihayetinde hava karardiginda bu teknelerin atese

verildigi bir senlik diizenlenirdi (Zarifi, 2002: 294-295).

Tiirklerin de bahar bayrami olarak kutladiklart 1 Mayis tarihinde Rumlar,
Megalomartiras (Sehit) ve Tropeoforos (Muzaffer) Ayios Yeorgios adina kayiklara
binerek bir araya geldikleri, kadinlarin da renkli poturlar giyerek ve baslarinin
tizerlerine altin paralar olan tepelikler takarak Pringipo (Biiyiikada)’da toplandiklari

ve balonlar ugurduklar: senlikler diizenlerlerdi (Zarifi, 2002: 306-308).

Ermeniler genel olarak Yedikule’de ikamet etmekteydiler fakat Pera, Galata ve
sehrin diger semtlerinde de goriildiikleri oluyordu (Michaud ve Poujoulat, 2014: 64-
68). Bunun yaninda Istanbul’daki Ermeni yerlesimleri ile ilgili Gonciioglu, Siitliice
bolgesinin, 17. yiizyilda Erzincan’in Kemaliye (Egin) il¢esinden yaklasik yirmi
Ermeni ailenin go¢ etmesiyle kuruldugunu ve 20. yiizyila kadar sehrin 6nemli

Ermeni yerlesim yerlerinden biri oldugunu ifade etmektedir (Gonciioglu, 2014: 49).

Rumlarla mukayese edildiginde, Yahudi toplumunun bayramlari her ne kadar
Tiirklerle komsuluk iligkisine sahip olmalarindan miitevellit baz1 geleneklerini daha
kolay aktarip yasatmis olsa da ¢ok canli degildi. Rum ve Ermeniler sehrin hemen
hemen her yanina dagilmis ve Tirklerle i¢i ice yasamakta iken, Yahudiler sadece

Karakoy ve Balat semtlerini mesken tutmuslardi, 2014: 68).

1880°li yillarin Istanbul’unda, bir Bulgar’mn gelip de ziyaret etmeden dénmeyecegi
yer olarak tasvir edilen ve donemin Bulgar tiiccarlarinin meshur ugrak yeri olan

Balkapan Hani’nin karsisindaki kiigiik fakat okumus kimselerin iyi bildigi ve

13



miidavimi oldugu Lugo’nun kahvehanesinin varligi dikkate alindiginda, mevcut
donemdeki onemli eglence unsuru olan kahvehanelerin sadece Miisliiman
mahallelerinde degil, Gayr-i Miislimler arasinda da tercih edilen bir mekan oldugu

anlasilmaktadir (Veligkov, 2017: 37-42).

Miisliiman veya Hiristiyan tiiccar ve esnaf, birbirlerine Ramazan’da tepsi ile baklava,
kandil geceleri ise seker ve ¢orek gonderirlerdi. Hiristiyanlar da Paskalya’da
Miisliiman ahbap ve komsularina kirmizi yumurta ve paskalya ¢oregi yollardi.
Diugiin ve nikadhlarda konaktan hediye gonderilir, hastalarin hatir1 sorulur, para
birakilir ve her ¢esit yardimda bulunulurdu. Yilbast gecesi Hiristiyanlar fenerlerle
sokaklarda gezer, ekabir dairelerine ugrar, o gece i¢in hazirlanmis olan helva ikram

edilir ve bahsisler verilirdi (Abdiilaziz Bey, 1995: 273-274).

XIX. yiizy1l Istanbul’unda, Tiirklerin diger dinlere Karsi gosterdikleri hosgdrii,
seyyahlarin eserlerine de yansimigtir. Bu konuya deginen bir seyyah da

Lamartine’dir.

“Tiirklerin diger dinlere karsi hosgoriisii, daha ilk eylemlerinde kendini
gostermistir. Hiristiyanlara kiliselerini ve kamusal ibadet 6zgiirliigii
vermislerdir. Rum patrigi gorevini siirdiirmiistiir” (Lamartine,1842: 353).

Gayr-i Miislimlerin Ramazan ayinda camileri ziyaretine dair bazi Batili seyyahlarin
kalemlerinden dokiilenler ise menfi yondedir. izin alamadiklari i¢in bazi yabancilar

Ayasofya’ya girememislerdir (Michaud ve M.Poujoulat, 2014: 155).

Bununla birlikte Gautier ise Ramazan geceleri tertip edilen senliklerde miisahede

ettigi manzarayi su sekilde tasvir etmistir:

“Kalemin ve fir¢camin giigstizligii asil burada kendini gosterir; belki diorama
(Arka fonlu boyanmus plastik goriintii) degisik prestijlerinin yardimiyla, bu
stk ve gdlge oyunlarmn sihirli golgesi hakkinda az ¢ok bir fikir verebilir”
(Gautier, 2007: 118).

XIX. ylzyil baskentinde yasayan farkli toplumsal unsurlarin sosyal hayatlarina tesir eden
onemli gelismeler, kismen de olsa Ramazan ayi i¢in gerceklestirilen hazirliklarda da etkisini

14



gostermistir. Halkin mevcut idse teminine ek olarak Ramazan ayina has idse temini
slirecinde aksakliklarin yasanmamasi adina gerekli tedbirler almak hususunda ciddi adimlar
atilmistir.

15



IKINCi BOLUM
XIX. YUZYIL iSTANBUL’UNDA RAMAZAN HAZIRLIKLARI

2.1.1ase Temini

Islam inancina gore, senenin en kuvvetli ayr1 Ramazandir. Ramazan ay1 i¢in on iki
ayn sultan1 denildigi gibi orug ay1 da denir. Istanbul kiiltiirinde Ramazan ayina kars1
biiyiik ilgi ve saygi vardir. Bu nedenle baskent evlerinde ve tiim sehirde bu ay1

karsilamak tizere genis 6l¢ekli hazirliklar yapilirdi.

Hane temizliklerinin yaninda, kahvehaneler de temizlenirdi. Liizum goriildiiglinde,
belli basli eglenceleri sergileyebilmek ve mahalle halkini hosca agirlamak adina yeni
kahvehaneler kiralanirdi. Bu temizlik ve kiralama calismalarina ek olarak evler,
camiler ve diikkanlar da temizlenirdi. Mevsim yaz ise acik hava kahveleri kurulur,
karagozciiler ve ortaoyunu kumpanyalart canlanir, tiyatrolar yeni program hazirlardi.
Bu ayda gida maddelerinin toptan aliminin yapilmasina ‘Ramazan masrafi gérmek’
denirdi. Servet sahibi aileler yalmiz kendileri i¢in Ramazan masrafi gormekle

kalmayip fakir olanlar i¢in de Ramazan masrafi goriirlerdi (Bayri, 2007: 251).

Bagli bulundugu devletlere baskentlik yapmasi ve bu bagkentligin devletlerin
kaderini etkilemesi, Istanbul’un bir iase merkezi olmasma sebebiyet vermistir. Bu
durum ise sehri, tarihin en eski donemlerinden bu yana 6nemli bir liman ve yiik

aktarma merkezi haline getirmistir.

Baskent Istanbul, barmndirdigi niifusa ragmen iase sikintisi cekmemis ve bu
dogrultuda tarih boyunca varligini siirdiiren bazi tedbirleri hayata gecirmistir
(Mansel, 1996: 3). Bagkentin iasesine dair bilinen ilk uygulamalarin hayata
gecirildigi, I. Konstantinus’un (312-337), 330°da Roma Imparatorlugu’nun
baskentligini yapan Istanbul’un iasesi, bu dénemden baslayarak Bizans Imparatorlari
tarafindan siyasi ve idari ayricaliga ve oncelige sahip olmustur. Gida maddelerinin
tiretimi, kendi niifusunu doyurmaya higbir donemde yetmeyen baskente, Devlet’in

diger bolgelerinden bazi tiriinler nakledilmistir (Necipoglu, 1994: 116).

16



Istanbul’un iasesinin temini, Osmanli Devleti’nin en énemli konularindan olmustur
ve Ozellikle hububat ticaretine kayitlar konulmustur (Giiger, 1952: 399). Devletin
hiikmettigi topraklarda idari ve iktisadi anlamda bir gesit 6zerklik mevcuttu ve bu
topraklar bir nevi bagkentin kontrolii altindaydi. Sahip oldugu cografi konumu ve
verimli arazileri sayesinde imparatorluk niifusunun ¢oguna ev sahipligi yamaktaydi
(Giiran, 1988; s:245).

Baskent’in, biitiin {iretim bolgelerinin liretim fazlalarinin akmasi gereken bir alan
olarak degerlendirilmesi, sehri ayricaliklt bir ticaret merkezi haline getirmekteydi.
Sehirde zaman zaman yasanan gida sikintisina ragmen yiyecek tedarikini giivence
altina alan devlet¢i rejim sayesinde ciddi bir darlik yasanmamustir (Faroghi, vd.,
2004: 774).

Istanbul’un baskent olmasi, Osmanli sehirleri iginde gida tiiketimi acisindan ilk
sirada bulunmasinin temel sebebidir. Sehirdeki niifus artis1 paralelinde gida, giyecek
ve yakacak ihtiyac1 da artis gdstermistir. Ozellikle temel gida maddelerine duyulan
ihtiyactaki artis, kimi vurguncularin, Istanbul’a getirilen mallar1 alip depolarda
saklayarak fahis fiyatlarla piyasalara siirmelerinde 6nemli bir etken olmustur. Bu
sebeple sehrin ihtiyaglarinin karsilanmasi ve sikintilarin giderilmesi i¢in yonetim
biiylik bir ¢aba igine girmistir. Bir tiiketim, doniistiirme ve dagitim merkezi olarak
iase hususunda ciddi bir sorumluluga sahip olan baskentte hammadde ve ¢esitli
mallar seklinde sehre giren iiriinlerle mukayese edildiginde sehirden ¢ikisi yapilan
riinler ¢ok kiiciik miktarda kalmaktaydi. Sehrin iasesinin saglanmasinda biiyiik
oneme sahip eyaletlerin tiretimleri, merkezi yonetim tarafindan denetlenmekteydi ve
Istanbul’dan talep edilen iiriinlerin nakledilmesi ve yerinde saptanan fiyatlar
dogrultusunda Istanbul’dan iiriinlerin disariya nakledilmesi hususlarin1 denetlemeye

yonelik bir sistem olusturulmustu (Mantran, 1990: 1/173-174).

XVIIIL. ylizyilin sonlarinda kurulan Zahire Nezareti ile sehrin kis aylarindaki
ithtiyacinin yeterince karsilanamamasi meselesinin ¢oziilmesi amaglanmis ve bu
sekilde devletin dogrudan miidahalesi 6ne ¢ikmistir. 1793 tarihli bir talimatnamede

Zahire Nezaretinin iistlendigi gorevler bildirilmistir. Zahirenin hususiyetle Istanbul’a

17



gonderilmesinin saglanmasi, Rumeli ve Anadolu’ya =zahire taginmasinin ve
ecnebilere zahire satisinin 6nlenmesi ve firinlarin ¢ikardigi ekmeklerin fiyat ve
kalitesinin denetlenmesi gorevleri, nezaretin baslica sorumluluklariydi (Gtiran,

1988:248).

Tiiccarlarin, baskentteki iagse sorununu ¢ozdiikleri nispette bazi ayricaliklari s6z
konusu olmustur. Kendilerine verilen bolgesel ticaret tekelleri kurma izni, ticaret
sermayesine belirli 6zgiirliikklerin de verildiginin bir gostergesi anlamin1 tasimaktadir
(Pamuk, 1999: 65). Istanbul’a gdnderilen iiriin ve iasede 6ncelik sahibi olan kapan
tiiccarlariin ¢ogu Miisliimandi ve toptan ticaretle mesgul olmaktalardi. Sehrin kapan

ticaretinin yapildig1 Un, Yag ve Bal kapanlart mevcut idi (Inciciyan, 1976: 36).

Bugiin Istanbul’un ayni adi tasiyan semtinde bulunan Unkapani, sehrin hububat
ihtiyacinin biiyiik bir kismini karsilayan tiiccarlariyla meshurdu. Aynural’a gore, bu
tiiccarlar, zahire miibayaasina gitmeden evvel kendilerine, kapan naibi tarafindan
verilen tezkire ile islerini yliriitlirlerdi. Kapan tezkiresi sadece kapan tiiccarina degil,
ihtiya¢ duyuldugunda un kapanina zahire getirmek isteyen tiiccarlara da verilirdi.
Kapan gemilerine yiiklenen =zahirelerin akabinde, zahire miibagiri tarafindan
yiiklenen zahirenin cinsini, miktarin1 ve fiyatin1 gosteren bir tezkire, gemi reisine

verilirdi (Aynural, 2001: 53-58).

Ramazan ayinda, halk tarafindan gida tiikketimlerine ayr1 bir 6nem verilmistir. Sahur
ve iftar sofralarinda yiyecek ve i¢ecek niteligi artmis; gidalari saklamak icin kilerleri
doldurmak en 6nde gelen yontem olarak tercih edilmistir. Bu durumu tarihsel siiregte
cok 1y1 degerlendiren devlet, halkin et, bugday ve piring benzeri iase ihtiyaclarinda
sikintt ¢ekmemeleri agisindan Ramazan ay1 Oncesi belli bashi bazi tedbirler
uygulamistir. Ramazan ay1 gelmeden once gerekli tiiketim maddelerinin temini ve
yetkili kisilere kolaylik saglanmasi i¢in yetkililere hiikiimler gonderme yolunu tercih

etmistir

Hatt-1 HiimAyunlar'da Ramazan aymnin yaklastigi ve bu miibarek ayda Istanbul

halkinin zahmet ve sikinti ¢ekmemeleri i¢in gerekli olan koyun, kuzu, ke¢i gibi

18



hayvanlarin ilgili kazalardan tedarik edilerek Ramazan ay1 gelmeden Istanbul’a
getirilmesi gerektigi agik¢a vurgulanmistir (BOA, Hatt-1 Hiimayun, nr. 200, 203,
1413, 11023, 11324).

2.1.1.Bugday, Pirin¢ ve Et Temini

Ekmegin ham maddesi olan bugday, sehrin en birincil tiilketim maddesiydi ve bu
ihtiyacin karsilanmasi i¢in devlet tarafindan Balkanlar, Marmara, Karadeniz ve
Trakya gibi ¢esitli bolgeler devreye sokulmaktaydi. Bugday bazi zamanlar Izmit ve
Corlu gibi yerlesim bolgelerindeki mevcut degirmenlerde ogiitiilmekte ve ertesinde
Istanbul’a génderilmekteydi. Bir kistm bugday ise Istanbul’a getirilerek, sehirdeki
degirmenlerde 6giitiillmekteydi (Bilgin, 2004: 182).

Osmanli Devleti’nin iase politikasinin esasini teskil eden hububat ihtiyacinin
karsilanmasi, Osmanli Devleti’nin XVI. ve XVIIL ylizyil topraklarinin genisligi
miinasebetiyle kolay iken, sonraki dénemlerinde ise ordu ve Istanbul iase ve ekmek

temini hususunda sikintilar yasayip darlik ¢gekmistir (Giiger, 1964: 1).

Bu donemde tahil tedarik bolgelerinin basinda Anadolu gelmekteydi fakat pek
gelismemis bir nehir tasimaciligina sahip olmasindan dolay1 Istanbul’un iasesindeki
payt sonralar1 gittikce diismiistii. Baskentteki iase sikintis1 cekildiginde Tokat ve
Sivas gibi bolgelerden gelecek tiriinler igin Samsun Limani1 (Mantran, 1990: 1/182),
Bursa ve Balikesir’den gelecek iiriinler igin ise Mihali¢ Iskelesi devreye sokulurdu
(Gliger, 1964: 33-34).

Istanbul’un iase temini siirecinde, Osmanli Devleti’nin énemli sorunlarindan biri de
yurti¢i ve yurtdist olmak iizere iki yonlii yapilan zahire karaborsacilig1 ve kagak¢ilig
idi. Uretim bolgelerindeki {iretim fazlasi iiriinlerin 6ncelikli olarak Istanbul’a
gonderilmesi, kacak¢iligin en 6nemli sebebi idi. Bu vesile ile bazi sehirlerdeki zahire
talebi ve fiyati yiikseliyordu. (Aynural, 2001: 41-45).

Sehre gonderilen bugday tiirii ikiydi: Has bugday ve Fodula bugdayi. Birinci kalite

olan has bugday unundan yapilan mamuller sarayda ve ileri gelen devlet ricalinin

19



konaklarinda tiiketilmekteydi. Bir tiir ekmegin imalatinda kullanilan fodula bugday

unu ise yaygin olarak Istanbul halki tarafindan tiiketilmekteydi (Bilgin, 2004: 182).

Istanbul’un niifus yogunlugu ve civarindaki hububat {iretiminin tiiketimi
karsilayamamas1 sebebiyle sehre ucuz ve daimi bir surette mal akiginin temini,

Osmanli Devleti’nin en 6nemli gorevlerinden biriydi (Gliger, 1952: 404).

Bugdaydan sonra en ¢ok tiiketilen gida maddesi olan piring; pilav, ¢orba, zerde ve
asure gibi bir¢ok yiyecegin yapiminda kullanilmaktaydi. Osmanli Devleti’nde
yetisen piring, devletin ihtiyacini karsilayacak durumda olmadigindan zaman zaman
piring konusunda sikintilar yasanmaktaydi. Sehirde piring hususunda sikinti
cekilmemesi adia Istanbul’dan diger sehirlere piring ticaretinin yasaklanmasi yoluna
gidilse de tam olarak basar1 saglanamamistir. Piring ihtiyacindaki sikintiyr
giderebilmek adina Filipe, Misir, Boyabat, Siroz, Dimyat ve Tatar Pazar1 gibi farkli
bolgelerden istifade edilmistir (Bilgin, 2004: 201).

Osmanli Devletinin en ¢ok et tiiketilen sehri olan istanbul’un et ihtiyacinin temini
icin Anadolu, Rumeli, Eflak ve Bogdan gibi bolgelerdeki bazi kazalardan istifade
edilmekteydi. Ramazan ay1 Oncesi devlet tarafindan gorevlendirilen celepler bu
kazalara giderek sehrin et ihtiyact nispetinde koyun satin alir ve Istanbul’a
getirirlerdi. Yazili ve goniillii celepler olarak ikiye ayrilan celepler, zengin olan
kimselerden segilir ve isimleri, ilgili kadiliklardaki celep defterlerine kaydedilirdi
(Altinay, 1998: 78). Temel gida maddelerinin baslicalarindan biri de koyun eti idi.
Her yil iki yiiz binden fazla koyun Istanbul’a getirilirdi ve Istanbul dismna koyun
satig1 yasakt1 (Gokbilgin, 1977).

Istanbul’da en c¢ok kullanilan et iiriinii kirmiz1 et olmakla birlikte tavuk etinin de
gerek saray gerekse de Istanbul halki tarafindan tiiketildigi goriilmekteydi.
Istanbul’un tavuk ihtiyaci; Istanbul ve cevresi koylerden, Izmit, Adapazari,
Bandirma, Bolu, Hiidavendigir, Rodoscukkdyii gibi yerlesim birimlerinden

saglanmaktayd1 (Bilgin, 2004: 193).

20



2.1.2.Kahve ve Odun Temini

Osmanli Devleti’nde en cok tiiketilen icecek olan kahve, iftarlarin ertesinde Istanbul
halk1 i¢in vazgegilmez bir igecekti. Istanbul’un kahve ihtiyaci1; Halep, Cidde ve Misir
civarindan tedarik edilerek gemilerle Istanbul’a getirilirdi. Misir’dan gonderilen
kahve, o6nce Bodrum veya Izmir’e gelmekte, oralardan da Istanbul’a sevk
olunmaktaydi. Istanbul’un kahve ihtiyacinin teminin giicliigiinden dolay, istanbul’da
bulunan kahvenin istanbul disina génderilmesi yasakt: (Bilgin, 2004: 349).

Istanbul’da giimriige giren kahveler vergi ve narha tabi tutulduklari igin; vergi
O6demek istemeyen ve kahveyi yiiksek fiyattan satmak isteyen kisiler, kahve yiikli
gemiler glimriige girmeden, gemilerdeki kahveleri kayiklarla tasiyarak karaborsadan
yiikksek fiyatlarla satiyorlardi. Devlet, yaymladigi emirlerle bu gibi kagakgilarin
Oniine gegmeye ¢alismistir. (BOA, Hatt-1 Hiimayun, nr. 203).

Ramazan aymin kisa geldigi zamanlarda Istanbul’un 6nemli ihtiyaglarindan biri de
yakacak meselesiydi. Istanbul’da yakacak olarak odun ve kémiir kullanilmaktayd.
Devlet, Ramazan ay1 gelmeden Once yakacak ihtiyacinin giderilmesi maksadiyla
odun temin edilmesi igin ilgili gorevlilere emirler génderiyordu (BOA, Cevdet,
Belediye, nr. 5711).

Istanbul’un odun ve kereste ihtiyaci Bolu, Diizce ve Karadeniz Boélgesinden
saglanirken, komiir ihtiyact ise Haslar kazasina bagli Terkos, Midye ve Cilingoz’dan

ve Filipe Tatar Pazar1 kazalarindan saglanmaktaydi (Altinay, 1998: 78).

2.1.3.Yag, Bal ve Seker Temini

Istanbul’un yag ve peynir ihtiyaci, Galata Yag kapam ve Istanbul Bal kapanindaki

tiiccarlarca karsilanmaktaydi ve ihtiya¢ duyulmadigi siirece bu kapanlara bagh

21



tezkereli tliccarlarin disindakilere bu g¢esit zahirenin sehre getirilmesine izin

verilmezdi.

Osmanli’da, beslenmede agirlikli olarak kullanilan tiiketim maddelerinden biri de
yag idi. Osmanli’da tereyagi, yemek yapiminda kullanilmayip dogrudan tiiketilirdi.
Sadeyag ise, yemek yapiminda kullanilirdi. Sadeyag, yil boyunca taze kalabilmesi
i¢in eritilerek muhafaza edilirdi. Istanbul’un tereyagi ve sadeyag ihtiyaci; Bursa,
Ankara, Filipe, Varna, Eflak, Bogdan, Sumnu gibi bolgelerden temin edilirdi (Bilgin,
2004: 201).

Istanbul’a zahire getiren tiiccarlar, geldikleri yerlerin miilki amirlerinden zahire
ticareti i¢in tezkire almak zorundaydilar. Satin alinarak gemilere yiiklenen zahirelerin
cins ve miktarlari1 gosteren tezkireler, gemi reislerine verildikten sonra bu
tezkirelerin bir sureti Divan Kalemi, Un kapani ve Istanbul Giimriigii’ne gonderilirdi.
Tiiccarlarin, birbirlerinin mahallerine girerek ticaret yapmalari yasakti. (Aynural,
2001: 65-69)

Istanbul’un bir diger yag ihtiyacim zeytinyagi olustururdu. Zeytinyagi, beslenmede
kullanildig1 gibi 6zellikle Istanbul’da Ramazan aymda selatin camilerinde oldukca
yaygin olan kandillerin ve mahyalarin yakilmasinda da kullanilirdi. Bu yiizden
zeytinyag tiilketimi Ramazan ayinda diger aylara gore daha yogun olmaktaydi.
Istanbul’un zeytinyag: ihtiyaci; Midilli, Kemer, Edremit, Ayvalik, Izmir gibi Ege
Bolgesi’nde zeytin yetistiricilifinin yogun oldugu bdlgelerden karsilanmaktaydi

(BOA, Cevdet, Belediye, nr. 7326).

Istanbul icin gerekli olan bal ve seker disaridan gelmekteydi. Bal; Atina, Eflak,
Bogdan ve Varna’dan tedarik edilirdi (BOA, Cevdet, Belediye, nr. 1171). Seker
pahali bir madde oldugu icin, tatlandirici olarak daha ucuz ve geleneksel tatlandirici
olarak bilinen bal kullanilirdi. Bal, &zellikle istanbul Ramazanlarinin vazgegilmez
serbetlerinin yapiminda da kullanilirdi (BOA, Cevdet, Evkaf, nr. 19281).

22



Istanbul’un seker ihtiyac1 ise genel olarak Misir’dan karsilanmaktaydi (BOA,
Cevdet, Saray, nr. 7920). Daha sonralar1 ise Avrupa’dan frenk sekeri adinda seker
ithal edilmeye basland1 (BOA, Cevdet, Belediye, nr. 2964).

2.2.Tiiketim Maddelerine Narh Uygulanmasi

Diger donemlerde oldugu gibi XIX. yiizyilda da temel hedef, sehrin gida ve temel
ihtiyagc maddelerinin teminiydi. Sevkiyati biiyiik olgiide Balkan bolgelerinden
saglanan bugday ve etin yaninda, bugday tedarikinde sik¢a goriillen kesintiler
miinasebetiyle Osmanli Devleti, Zahire Nezareti ile sehrin g¢evresinde biiylik
ambarlar kurmus ve eski depolama kapasitesini genisleterek zaman zaman meydana

gelen dar bogazlardan kurtulmaya caligsmistir.

Gorevleri arasinda kapan tiiccarlarinin faaliyetlerini denetlemek ve uygun fiyatlarda
zahire temin etmek bulunan ve 1793’te bir talimatla kurulan ve 1839’a dek faal olan
(Cezar, 1978: 143-144) Zahire Nezareti sehrin iase meselesiyle istigal olmakla
yikiimliiydii. 1795 tarihinde ise Tanzimat’a dek mesuliyetini siirdiiren Zahire
Hazinesi kurulmustu (Giiran, 1984-5: 18-29). Istanbul’un iase teminine destek olmak
adina 1789-1799 yillar1 arasinda Pasalimani’na ambarlar kurulmustur. (Camgoz,

2010)

Devlet tarafindan Ramazan aymin daha giivenli ve huzurlu bir sekilde idrak edilmesi
icin Ramazan Oncesi bazi tedbirler alinmistir. Bunlardan biri de halkin satin aldig1 ve
tiikkettigi tirlinlerin fiyatlarinin tekrar ayarlanarak tiiketim maddelerinin kalite
kontroliiniin saglanmasiydi. Osmanli Devleti, giliniimiiz maliye politikasinin en
onemli amaci olan fiyat istikrarin1 saglamak adina Narh sistemini uygulamaya
gecirmigtir. Narh konulmasi islemi Saban ayinin sonuna ve Ramazan ayinin basina

tekabiil eden siiregte gergeklestirilirdi (Kiitiikoglu, 1983: 82).

Padisah vekili olan Vezir-i Azam’mn gérevlerinin en basta geleni piyasada satilan
rtinlerin devlet tarafindan belirlenen fiyat cergevesinde satilip satilmadiginin

denetlenmesiydi. Vezir-i Azam, denetim gorevini, Carsamba giinleri, konaginda

23



yapilan divan toplantis1 ertesinde, yaninda Istanbul kadis1 ve esnafin denetimini
yapmakla miikellef olan ve bir nevi donemin zabitalar1 olarak adlandirilabilecek
teskilatin basindaki isim olan Muhtesibi bulundurmak kayd: ile ¢arsiy1 ve pazari
dolasarak ifa ederdi. Mubhtesiplerin gorev yeri kadilikti ve kadinin emri altinda
gorevlerini yiriitiirlerdi. Narha uymayan esnafa ceza verilirdi. Unlu mamuller, et ve
slit iiriinleri, bakliyat, meyve ve sebze gibi bir¢ok tiikketim maddesinin fiyatlarinin
belirlenmesi devlet adina istanbul kadiligindayd: (Kazici, 2003: 102). Baz1 Ramazan
giinlerinde tebdil-i kiyafet ile ¢arsida dolasan Padisah da esnafi teftis ederdi (BOA,
Ali Emiri, nr. 37).

Halkin ana besin kaynagi olan ekmegin 6zellikle Ramazan ay1 i¢inde pisirilmesine
daha fazla hassasiyet gosterilmekteydi. Firinlar, ekmek pisirirken has un kullanma
hususundaki hassasiyetlerini muhafaza ederlerdi. Bu ayda pisirilecek ekmegin
numunesi, Ramazan ay1 Oncesi, Padisah tarafindan incelenir ve onaylanirdi.
Numunelerin incelenmesi sonrasinda gerekli ikazlar Padisah tarafindan c¢ikarilan

Hatt-1 Himayunlarda yapilirdi (BOA, Hatt-1 Hiimayun, nr. 496).

Tablo 2.1
1247 (1832) Senesi Ramazan Ay1 Oncesi Ihtisap Nezareti Tarafindan Cikarilan

Narhin Bir Sureti

Cins-i Esar Adet Kiyye Kurus Para
Stikkeri Recel 1 4 20
Serbetlik elvan seker 1 5

Kelle sekeri 1 5

Yarma tabir olunan toz seker 1 4 20
Yumurta 100 14

Ala mermer tozu

Nisasta 1 4 20
Vasat nisasta 1 4 20
Giillag 1 6

Ala saire 1 1 28

24



Zeytin 1 1 8
Sumnu peyniri 1 2 30
Kasar peyniri 1 3 16
Salamura peynir 1 2 28
Mudurnu peyniri 1 3 10
Kalas kagkaval peyniri 1 2 24
Kalas ¢ervis yag1 1 4 6
Atina ve Rumeli bali 1 3

Ala nohut 1 23
Mercimek 1 26
Ala dakik 1 1

Evsat dakik 1 32
Arpacik sogani 1 10
Sise mumu 1 4 15
Sade mum 1 4 5
Yerli mum 1 3 38

Kaynak: (Ali Riza Bey, 2001: 204)

2.3.Ramazan Atiyyeleri ve Bohcalari

Osmanli toplumunda Miisliimanlar arasinda Ramazan aymin bereketli oldugu

inancindan yola ¢ikarak her Miisliiman, maddi olanaklar1 nispetinde sadaka vermeye

Ozen gosterirdi (Abdiilaziz Bey, 1995: 252).

Zenginler, mahalleleri dolasarak mahalle bakkallarindaki “Zimem Defteri” denilen
borg defterlerini satin alirlar, borglularin haberi olmadan borglarini 6derlerdi (Refik,

2003: 204-205).

Ramazan’da, ekabir mahallelerinde hediyeler verilir, 6grencilere ve tekkelere erzak

temin edilirdi.

25



Tablo 2.2
1863 Yih Ramazan Ay1 Oncesinde Hidiv ismail Pasa’nin Gonderip Dagittirdig

Para ve Erzakin Cins ve Miktari

Seker Erz

Tevzi Olunan Mahaller Kantar Kazevi Kurus
Tekkelere 40 100 83.000
Medreselere 30 50 43.000
Uskiidar mahallat-1 fukarasina 20 15.000
Bogazi¢i fukarasina 18 15.000
Galata-Tophane-Findikli fukarasina 10 10.000
Kasimpasa fukarasina 10 10.000
Eyiip ve Egrikapi1 fukarasina 17 12.500
Silivrikapisi-Edirnekapisi fukarasina 14 10.000
Yedikule fukarasina 14 10.000
Otede beride kalmis oldugu haber | 10 43 42.500
verilenlere

Toplam 80 296 251.000

Kaynak: (Ali Riza Bey, 2001:205)

Ramazan ayinda Padisah basta olmak {izere hanedan mensuplarina Ramazaniye
bohgalar1 verilmekteydi. Bu bohgalarda cesitli degerli kumaslar ve gesitli giyim
esyalar1 bulunmaktaydi. Bu bohgalar Sultan, Valide Sultan ve Kadin Efendilere 6zel
olarak hazirlanarak Darussadde Agasi tarafindan takdim edilmekteydi (BOA, Cevdet,
Saray, nr. 2731).

Ramazanlarda Sadrazam, Reisii-| Kiittap, Kéahya ve Defterdar gibi devlet biiyiikleri,
Saray’a, Yililk Himayun adiyla bohcgalar sunar, taninmis hoca efendilere ve
memurlara iftariye niyetine saatler, enfiye kutular1 gibi hediyeler gonderirlerdi (Ali
Riza Bey,1986:130).

26



Ramazan aymin girmesiyle beraber saray mutfagi tarafindan, belirlenen fakirlere,
sadeyag, piring, bal gibi tiikketim maddeleri dagitilirdi (BOA, MAD. d. , nr. 6083,
12861). ileri gelen kisiler de Ramazan ayinda Istanbul’un cesitli semtlerindeki

fakirlere sadaka dagitmaya 6zen gosterirdi (BOA, D.BSM.d.,nr. 05501, 05505).

2.4.Ru’yet-i Hilal’in Tespiti ve ilam

Ramazan ve Sevval hilallerinin goriilmesi neticesinde Ramazan orucuna baslanir ve
bitirilir. Ramazan orucuna baglamak, hiladlin Saban aymin yirmi dokuzuncu giinii
goriilmesiyle baglar, eger hilal herhangi bir sebepten dolayr goériilmezse Saban ay1
otuz gline tamamlanir. Buna ‘Tekmil-i Selasin’ denilir. Otuzuncu giinden sonra

Ramazan orucuna baslanir (Yazici, 1999a: 57).

Osmanli’da Ramazan hilalinin tespiti bir grup st diizey gorevlilerinin dikkatli
calismalarin1 gerektiren bir faaliyetti. Bu grupta alttan {iste dogru; gozetleme yapan
kisiler arasinda Istanbul kadisi, Seyhiilislam, Sadrazam ve Padisah bulunurdu
(Yazic1,1999a: 59).

Istanbul’da bugiinkii Istanbul Universitesi igerisinde bulunan Beyazit Kulesi ve
selatin camileri Ramazan hilalinin tespit edilmesi i¢in essiz yerlerdi. Hilali gordiikten
sonra kadiliga bilgi vermekle mesul memurlar ve cami hizmetlileri idi (Ali Riza Bey,

1986: 150).

Istanbul kadis1 durumu Seyhiilislam’a, Seyhiilislim durumu Sadrazam’a, Sadrazam
da durumu Padisah’a arz ederek Ramazan orucunun baslangicinin ilani i¢in izin
isterdi. Padisah’mn izin vermesiyle derhal selatin cami miiezzinlerine haber verilerek
mahya ve kandillerin yakilmasi ve Ramazan ayimnin baglangicinin ilan edilmesi

istenirdi (BOA, Hatt-1 Hiimayun, nr. 57071, 11076).

Ru’yet-1 Hilal’in goriilmesi ve ilan1 hususunda donemin mecmualarinda birgok haber
cikmigtir. Tekrarint 6nlemek maksadiyla Ceride-i Havadis ve Sabah mecmualarinda

yer alan dort haberi zikretmek faydali olacaktir.

27



Birinci haber 1258 tarihli 107 sayili Ceride-i Havadis adli mecmuada gegmektedir ve
Ru’yet-i Hilal’in tespit edilmesinin akabinde toplarla ilan edilmesi ve minarelerin

kandillerle tezyin edilmesi tizerinedir.

“Mutad olan isbati gecikerek Carsamba gecesi saat 2:30 sularinda Ramazan
oldugu tahkik etmekle ol saat usul iizere top atilarak ve minareler kandil ile
tezyin olunarak ramazan oldugu ilan edilmis ve ezanlar okunarak herkes
teravih edasina kiyam eylemigtir.”

Ikinci haber ise yine Ceride-i Havadis’in 1259 tarihli 145. sayisinda gecmektedir ve
Berat Gecesi ile hilalin gozlendigine ve tespit yapilamadigi takdirde oruca
baslanacak zamanin ilanina dairdir.
“Bu Saban'in 15. Giinii M/10 Eylil Berat gecesi olmasi dolayisiyla
Istanbul’da kandiller yanmistir. Ramazan gecelerinde kurulan mahya ipleri

minarelere baglanmistir. Eger ispat vuku bulmazsa pazartesi giinii oruca
baslanacaktir.”

Ugiincii haber 1259 tarihli 148 sayili Ceride-i Havadis adli mecmuada gegmektedir
ve hilalin goériilmesi lizerine Ramazan’in kandiller ve ezanlarla ilanina dairdir.
“Bu pazartesi gecesi aksam vakti Ramazan hilali goriilmiis, minarelerde

kandiller yakilarak ve ezanlar okunarak ilan olunmustur. Carsilar ve
diikkanlar agilmig o gecenin sabahi Ramazan orucu baslanmigtir.”

Son haber ise 1316/1899 tarihli ve 3282 sayili Sabah mecmuasinda gegmektedir ve
“Saban ayimin 15 Aralik Persembe basladigindan yirmi dokuz giin tamamlandigini,
12 Ocak Persembe giinii aksami hilalin gozlenecegini, goriilebilirse 13 Ocak Cuma
giintinden itibaren Ramazan’a baslanacagini, goriilmedigi takdirde ise 14 Ocak’tan
itibaren orug tutulacagini ve Istanbul Kadiligi'mn tanzim etmis oldugunu” haber

etmistir.

28



2.5. Tembihnameler

Osmanli Devleti’nin birgok bolgesinde ve baskentinde Ramazan, ortaya ¢ikan ¢ok
farkl1 tezahiirleri dolayisiyla, yalnmzca orug, teravih, Kur’an ve benzerlerinden ibaret
bir ibadet ayi, bunun sonucunda da yalnizca Kisilerle Allah arasindaki 6zel
iliskilerden ibaret bir zaman dilimi olarak degerlendirilmezdi. Bu ayin Osmanl
Istanbul’u agisindan ne denli dneme haiz oldugu gerceginden hareketle, Istanbul
halki bu ayda sadece evlerinde ya da eglence yerlerinde vakitlerini gegirmez, ayni
zamanda sosyal yasamlar1 agisindan baglayict bir unsur olan akraba ziyaretlerine de
ayrt bir onem verirlerdi. Ilan edilen hiikiimlerle ziyaretleri esnasinda
yasayabilecekleri muhtemel olumsuzluklara kars1 tedbirler ihdas edilmisti. Ornegin;
Uskiidar’dan akraba ziyareti igin tasraya giden bir sahsin eve doniis yolunda
kendisine engel olunmamasia dair bir hiikiim bulunmaktadir (Kal’a, 1998: 252-

253).

Bunun yaninda yonetim, Ramazan ile dogrudan ilgilenmekte, toplum diizenini
teminini ve devamini saglamak, ibadet hayat: igin uygun ortami gerceklestirebilmek
amaciyla bir kisim esaslar belirlemekteydi. Bu dogrultuda orug ay1 baglamadan 6nce
hiikiimet Tembihnameleri ilan etmekteydi (Ali Riza Bey, 1986: 125).

Tembihnamelerin, ilki 1249/1834, sonuncusu 1288/1871 Ramazanina ait olmak
tizere, ondan fazla 6rnegi bulunmaktadir (Yazici, 2005: 1). Tanzimat Oncesine ait
orneklerinin de bulundugu kesin olan bu diizenleme Ramazan Tembihnameleri
adiyla ortaya c¢ikmakta ve Onemleri dolayisiyla Varaka-i Mabhstsalar seklinde
nesredilerek halka ulastirilmaktaydi (Yazici, 1999b: 725-735).

Serasker Hiisrev Pasa’min istanbul Kadisi’na hitaben kaleme aldigi 1249/1834
Ramazan Tembihnamesi bu aydaki ibadet hayatindan ¢ok, Padisah’in sehir
icerisindeki gezi ve ziyaretleriyle ilgili esaslarla, daha 6nceden uygulamaya konmus

bulunan bazi hususlarin hatirlatilmasindan ibarettir (Olgun, 2000: 15-18).

29



ikinci Ramazan Tembihnamesi, ilkinden bes sene sonra 27 Saban 1255/5 Kasim
1839 tarihli, yani Tanzimat’in ilaninin hemen akabinde nesredilmis olan Varaka-i
Mabhsisadir. Bu tembihname bir oncekinde oldugu gibi Padisah Abdiilmecid’in
Istanbul igerisindeki ¢esitli cami ve diger yerleri ziyaretleri sirasinda dikkat edilmesi
gereken hususlar1 vurgulamasinin yaninda, hem iki giin 6nce okunan Giilhane-i Hatt-
1 Hiimayu’ndan bazi izler tasimasi ve hem de dogrudan dini hayati diizenleyici

hususlar igermesi dolayisiyla 6nemlidir (Yazici, 2005: 3).

1850 Ramazani dolayisiyla yayinlanmasina karar verilen tembihnamede, bir takim
yeni unsurlar dikkati ¢ekmektedir. Bunlar; biitiin Miisliimanlarin oruglu olacaklari,
kadinlarin geceleri disariya ¢ikmayacaklari ve Gayr-i Miislimlerin Miisliimanlar
karsisinda yemek ve igmekten sakinmalar: gerektigi, aksi durumun ¢atismalara sebep

olabilecegi hususlaridir (Yazici, 2005: 7).

Tanzimat donemiyle ilgili olarak son tembihname, 1288 Ramazani (4 Kasim-13
Aralik 1871) igin olanmidir. Ramazan’in ibadet ayr oldugu vurgulandiktan sonra, esas
olarak bu ayda toplum diizeninin korunmasi, kadinlarin kiyafet ve davranislari,
erkeklerin tavir ve hareketleri ile kadinlarla olan iligkileri degerlendirilmektedir
(Yazict, 2005: 9).

Osmanli yonetimi II. Abdiilhamit doneminde de Ramazan tembihnameleri
yayinlamaya devam etmistir. Bunlarda artitk donemin padisahina karsi takinilacak
saygili tavirdan s6z edilmezken, Ramazan ayimn ibadet ayr oldugu, kadin ve
erkeklerin gezinti yerlerindeki durumlari, 6zelliklede hanimlarin kiyafetlerine dikkat
cekilmistir (Yazici, 2005: 9).

2.5.1.1842 Tarihli Ramazan Tembihnamesi

1842 (1257) senesinde Ceride-i Havadis adli mecmuada yayinlanan bir Ramazan

Tembihndmesi’nde, Ramazan ay1 miinasebeti ile halka verilen nasihatlere ve

30



Padisah’in ziyaretleri esnasinda halkin uymasi gereken kurallara dair bilgiler

bulunmaktadir.

“Padisah herkesin malumu oldugu itizere halkin refahini, mutlulugunu,
huzurunu ve emniyetini istemektedir. Buna paralel olarak Ramazan aylarinda
padisahin halkini koruma istegi dogrultusunda bazi tespitlerde bulunup adeti
tizere nasihatler verdigi oteden beri bilinmektedir. Bu tespit ve nasihatlerini
halka bu vesile ile duyurmaktadir.

Padisahin, Istanbul ve cevre mahallerdeki cami-i serif ve bazi yerleri ziyaret
edeceginden, ¢evre halkinin hareket ve iffetlerine dikkat etmesi kendi ahlaki
vecibelerindendir. Padisahin ziyareti sirasinda bazi kimselerin edepsiz olarak
bakip, saka yaparak sohbet etmeleri, cami seriflerde ikamet edecek yerlerin
karsisina toplamp halka olarak oturmalari ve bunun gibi yakisiksiz tavirlara
cesaret etmeleri padisahin halki olma vasfina aykiri bir davramstir. Béyle
edebe aykirt hareketlere tesebbiis olunmamasina bilhassa, ozenle dikkat
edilmelidir.

Halk, bulunduklar: meslek, zanaat, me 'muriyet ve hademe dahi me 'muriyet ve
islerinde ozel kiyafetleriyle gezip, askeriyeye ve birbirlerine benzer
giyimlerden nezaket ve edebe aykiri tavirlardan kaginilacaktir. Kadinlar, ince
yasmak kullanmamali, gogiis ve saclari gériinmemeli ve arabalari yanlarinda
Qeng ve siislii arabact ve seyis gotiirmemeleri hususuna dikkat etmelidirler.

Miibarek giinlerde cemaatleri ¢cok olan camilerde ve bilhassa Sultan Beyazit
Cami Serifi dolaylarinda ve c¢arsi icinde arabali arabasiz gelip giden
kadinlarin karsisina gegerek yanlarindan gezinerek laf atmak ve wzlarina kem
gozle bakmak gibi 1z ve namusa aykiri hareketlerden kaginmiimalidir.
Kadinlarda mesru olmayan kiyafetler ve hareketlerle sokaklara ¢tkmamalr ve
biitiin bunlar tiim hallkin dikkatini ¢eken ddab-1 seriyyeden oldugundan
buniara geregi gibi dikkat olunarak 1z ve namusa aykirt vukuatlarin olmasina
meydan verilmemelidir.

Yukarida beyan olundugu iizere emirlere aykiri ve padisaha muhalif
hareketlerden kaginmak tiim halkin uymasi gereken tembihlerdendir. Bu
tembihler uyarinca bunlart yapmak elzem oldugundan bazi kendini bilmezler
ve haram helali fark etmeyenler ve ayrica dinen yasak olan mahremiyete dair
uygunsuz hareket eden olursa ve bunlar gériiliirse derhal haklarinda siddetle
takibata ugrayacaklardir. Bu kimseler mahalle muhtarlar: tarafindan herkese
anlatilacak ve ilan olunacaklardir. Bu tiir olaylarin meydana gelmemesine
dikkat olunacaktir.

Bu giinlerin magfiret ve vakitlerinde esref vakti oldugundan dinin gerekleri
tizerine davramldiktan baska mahallede, diikkdnlarda ve sair konaklarda,
evlerde kapt ve kepenkler silinip stiptiriilerek temizligin gereklerinin dikkatle
yapilmasi, ¢camur, oriimcek vb. seylerden temizlenmesine ihtimam ve gayret
gosterilmelidir.”

31



2.5.2.1861 Tarihli Ramazan Tembihnamesi

Balikhane Nazir1 Ali Riza Bey’in ‘Bir Zamanlar Istanbul’ adli calismasinin
Terciiman 1001 Temel Eser baskisinda gegen, Osmanli hiikiimetinin Istanbul seyir
yerleri hakkinda 1861 tarihinde nesrettigi bir Tembihname ile mesire yerleri ile

alakali uyulmasi ve dikkat edilmesi gereken kurallara isaret edilmistir.

Yaz mevsimlerinde herkesin seyir yerlerine gitmesi eski bir adettir. Bu yerlere
1rz ve edebiyle gidip gelenlere hiikiimetten miisaade verilecegi tabiidir. Fakat
bu vesile ile edep ve nizam disina ¢ikan, yurdun nizamlarina muhalif hareket
etmek katiyen caiz olamaz. Bu gibi hallere basvuranlarin cezalandirilacagina
dair tanzim ve ilan olunan tembihnamedir.

Istanbul’da Veliefendi, Cwrpict ¢ayirlar, Bayrampasa, Uskiidar, Camlica,
Merdiven Kéyii, Haydarpasa, Duvardibi, Beylerbeyi ve Havuzbasi
mesirelerine Cuma ve Pazar giinleriyle diger adi giinlerde herkes
gidebilecektir.

Fakat erkek ve kadinlar icin o6zel yerler bulundugundan kadin ve erkek
karmakarisik oturmayacak ve oturamayacaktir. Sayet bunun aksine hareket
edenler olursa kanunun 254. maddesine gore cezalandirilacaktir.

Istanbul Bogazici ve Uskiidar seyir yerlerinden bazisi surf Cuma giinleri
kadinlara ve Pazar giinleri erkeklere mahsus oldugu icin bundan béyle
Istanbul’da Kagithaneye, Usiidar’da Modaburnu, Fenerbahce, Besiktas ta
Hacihiiseyin -~ Bagi,  Ihlamur,  Kiigiikciftlik;  Beyoglu'nda  Taksimonii;
Bogazicinde Kiiciik ve Biiyiiksular, Cubuklu Hiinkar Iskelesi, Arnavutkéy
akintistna Cuma vesairgiinlerde gidilebilir. Ancak pazarlart Islam hatunlari
gidemeyecektir. Sayet gidenler olursa yukarida adi gecen kanun geregince
cezalandirlacaktir.

Uskiidar’da Baglarbast civarinda Magsatlik denilen yer ile Bostancibast
Kopriisii arasinda biryere agilan Ciftehavuzlar, Serbostanbagi ve Sultantepesi
civarinda Susuzbag ve Kuzguncuk tizerindeki Arapzade Bagi, Maslak, Sisli,
Levent Ciftligi, Pangalti, Zincirlikuyu oOteden beri seyir yeri olmadigindan
herhangi giin olursa olsun Islam kadinlarimin araba ile durmasi ve sere serpe
oturmasi tamamen ve kesin olarak yasaktir.

Adi gegen yerlerde, gerek yollarda erkek ve kadin seyircilerden sefihge ve
edep disi hareket edenler ve gelip gecenlere laf atanlar olursa adi gegen
kanunun 202. maddesi uyarinca cezalandirilacaktir.

Yukarida yazili mesirelerin hangisinde olursa olsun icki icenler ve rezalet
ctkaranlar da cezalandirilacaktir.

32



Mesirelere gelecek satici, ¢algici, arabact takimi edepli hareket etmek
zorunda oldugu icin sayet sozle ve hareketle rezilce hareket edecek olurlarsa
bu gibiler de kanunen cezalandirilacaktir.

Riitbe sahibi ve itibarli bulunanlar dahi bu yasaklara riayet etmezlerse onlart
riitbeleri kurtaramayacaktir.

Saat 11°de seyir yerlerinde kadinlardan hi¢ kimse kalmayacaktir. Isbu
mesirelerde gezdirilen nizamiye askerleri ve zaptiye kollari vz sahiplerinin
surf gezinti ve istirahati igin vazifelendirildiklerinden bunlara gérevleri
swrasinda hakaret edenler olursa aym kanunun 116. maddesine uyularak
cezalandirlacaktir.

Dénemin Osmanl bagkenti Istanbul’da, Ramazan ayina mahsus sosyal hayatma dair
farkli mekénlarla farkli eglence ve merasim unsurlari sergilenmistir. Ilk olarak
bilirokrasi ve saray mensuplarinin yasam alanlar1 olan konak ve sarayda
gerceklestirilen mithim Ramazan etkinliklerine yer verilmesinin uygun olacagi

kanaati taginmaktadir.

33



UCUNCU BOLUM
KONAKLARDA VE SARAYDA RAMAZAN EGLENCELERI

Osmanli Devleti’nde, ilim ve irfan sahibi insanlarin himaye altina alinmalar1 ve
bu kisilere ait konaklarda muayyen zamanlarda toplanilip ilim sohbetleri
diizenlenmesine ehemmiyet verilmekteydi. Ilim sohbetlerinin yan1 sira helva
sohbetleri de, ki mevsimine tesadiif eden zamanlarda bu konaklarin 6n plana ¢ikan
toplant1 sebeplerinden biriydi. Ramazan aymin vazge¢ilmez mekanlarinin basinda
gelen konaklarda iftar davetlerinin verilmesi gelenegi, XIX. yiizyilda daha da
yayginlagsmis ve tertip edilen davetlerde gerceklestirilen toplantilar, donemin fikir

hayat1 iizerinde de tesirli olmustur.

Tiirk toplum hayatinda 6nemli bir yere sahip olan, Vezir, Sadrazam ve Seyhiilislam
gibi yiiksek riitbeli isimlerin ikamet yeri olan konaklar, hacim ve teskilat bakimindan
kiigiik bir saraya benzeyen yapilarini, XIX. ylizyilin siyasi, iktisadi ve igtimai
sartlarinin degisimi ile yavas yavas kaybetmeye baslamiglardir. Vezir konaklarinin
devlet giiciiniin zirvelerde oldugu zamanlarda sahip oldugu iki-ii¢ bin arasindaki
hizmetli sayisi, XIX. ylizyilin degisen siyasi, iktisadi ve igtimai sartlarindan sonra
ellili sayilara diigmiistiir. Konaklarin hizmetinde bulunan bu kisilere egitim ve is
imkanlar1 saglanmis ve konagin kapilari mahallenin muhtaclarina her zaman agik

tutulmustur (Ayverdi, 1973: 33).

Sultan Abdiilaziz donemi, ilmi sohbet ve toplantilarin icrasi ig¢in konaklarin en ¢ok
tercih edildigi donemdi. Bu donemdeki hemen hemen her konak birer fakiilte subesi
gibiydi. Hocalara tahsis edilmis odalara sahip biiyiikk konaklarda, ilim ve fen
meselelerinin de goriisildigi olurdu (Adil, 1923: 14). Dénemin en meshur konagi,
hocasi Ismail Ferruh Efendi’nin konaginda aldig1 egitimle taninan, Misir Valisi Ali
Pasa’nin enistesi olan ve sahip oldugu servetin ¢ogunu ilim yolunda harcamis olan

Yusuf Kamil Pasa’ya (1808-1876) ait olan konaktir (Ulger, 2008: 201).

Siyasi ve ilmi faaliyetlerin 6n planda oldugu konaklardan bir digeri de Abdiillatif
Suphi Pasa’ya ve babasi Abdurrahman Sami Pasa’ya (1818-1886) ait olan konaklar

idi. Bilim akademisi hiiviyetinde faaliyet gdsteren ve miidavimleri arasinda

34



Abdiilkerim Efendi, Mortmann ve Mirza Safa gibi isimlerin bulundugu bu
konaklarda gerceklesen kimi toplantilar Sami Pasa tarafindan yonetilirdi (Tevfik,
1973: 75-76).

Ulger’in aktardig bilgilere gore, bircok dil bilmesi sebebi ile ‘Ebu’l-lisan’ lakabi ile
meshur olan Mehmed Tahir Miinif Pasa (1830-1910)’ya ait olan konak II.
Mesrutiyet’e dek fikir adamlarinin sohbetler diizenledigi, her millet ve dinden 6nemli

isimlerin de bu sohbetler katildign bir yer idi (Ulger, 2008: 203).

3.1.Helva Sohbetleri

Osmanli Devleti’nde, 6zellikle Tiirklerin fazlaca itibar ettigi yiyecegi olan helvanin,
bilinen ve bazisi da ne bilineni ve ne de yenileni kalmis olan birgok ¢esidi
bulunmaktaydi. Sertoglu’nun, Taha Toros Arsivi’'nde bulunan ve Milli Kiiltiir
Mecmuasi’nda yaymlanmis bir yazisindan edindigimiz bilgilere gore bu helva
cesitlerinden bazilari; Un Helvasi, Gaziler Helvasi, Memnuniye, Irmik Helvas,
Helvay-1 Hakani, Cem Sultan Helvasi, Keten Helvasi, Ayva Helvasi, Hersude, Aci

Helva, Kabak Helvasi ve Karsanbag’tir.

Herkes tarafindan bilinen un helvasinin yaninda Gaziler Helvasi olarak anilan ¢esit,
unu fazlaca kavrulan ve sekeri ¢okca konulan bir helva tiiriiydii. Rumeli yoniine
sefere cikilacagi zaman ordu, Davutpasa Cayiri’nda, Anadolu yoniine c¢ikilacaksa
Haydarpasa Cayiri’nda toplanir ve harekete gegilecegi zaman bu helva pisirilerek
askerlere dagitilirdi. Ordu, gittigi yerde savasip dondiikten sonra geri donecegi

zaman eger bir zafer kazanmissa yine Gaziler Helvasi hazirlanir ve orduya servis

edilirdi.

Memnuniye ise, i¢ine seker yerine bal veya pekmez konulan Un Helvasi ¢esidiydi.
Irmik Helvasi, un yerine irmik konulmasi ve fistik ve sonrasinda serbet eklenerek
hazirlanan bir helva ¢esidiydi ve yeni dogan cocuklarin kirkinci glinii dolayisiyla

pisirilerek ikram edilmesinden dolay1 ‘Kirk Helvasi’ olarak da anilmistir.

35



Ayni 6lgiide piring unu, nigasta ve unun yagda kavrularak ve ertesinde bal ile kaynar
stit eklenerek demlenmeye birakilmak sureti ile hazirlanan Helvay-1 Hakan-i ve en
miikemmeli Siitliice Sadi Dergahi’nda yapilan ve az kavrulmus irmige bol siit ile
badem veya ¢am fistig1 karistirilarak ikram edilen bu dergahin helvasi olarak nam

salmis olan helva tiirleri de, hazirlamas1 zor fakat pek lezzetli helva g¢esitlerindendi.

Sicaga dayanmamasi sebebi ile sadece kis gecelerinde ve yatsi namazindan sonra
yapilan Keten Helvasi’nin vataninin  bugiinkii  Sarayevo/Bosna  oldugu

sOylenmektedir.

Karsanbag ise, ki mevsiminde sifirin altinda soguklarda temiz bir yerden alinan kar
pargasinin {lstiine pekmez veya recel dokiilerek hazirlanirdi ve bircok dogu

vilayetinde ‘Kar Helvas1’ olarak da anilirdi.

Eski Iran’da idamlik mahkimlarin hapishanede infaz edilecegi giinleri beklerken,
aksamin birinde kendilerine ikram edilen bir helva tiirii olan ‘Helvay-1 Nevmidi’,
infazin ertesi giin yapilacagi anlamimna gelmekteydi ve mahkimlar hayatlarindan

timitlerini keserler ve o geceyi ibadetle gegirirlerdi (Sertoglu, 17-20).

Donemin Ramazan gecelerinde, kdylerden kasabalara; saraydan konaklara kadar
yaygin olan bir halk gelenegi olan Helva Sohbetleri kimi zaman da meddah dykiileri,

kukla ve karagdz etkinliklerinin de sergilenmesi ile daha da renkli bir hal alirdu.

Kis mevsiminde, Ramazanlarin en eglenceli unsurlarindan biri olan Helva Sohbetleri,
bilhassa Ibrahim Pasa déneminin en tercih edilen toplantilarindandi. Bu toplantilara
zaman zaman Osmanli sultanlari da katilmistir. III. Ahmet, Ibrahim Pasa Konagi’nda

helva sohbetlerine katilan padisahlardan biridir Ali Riza Bey, 1986: 183).

Yeni fikirlerin olusmasi, bilimsel tartismalarin yapilmasi, kiiltiir ve sanatta yeni
arayiglarin gelistirilmesi, helva sohbetlerinin 6nemli unsurlarindan idi. Osmanl
Devleti’nde, en gorkemli helva sohbetleri Lale Devri’nde padisah ve sadrazamlarin
yogun katilimiyla gérkemli bir sekilde gerceklestirilirdi. Bunun yaninda, 1slahat ve
reform hareketlerinin yogunlastigi XIX. yiizyilda ise sohbetler, ziyadesiyle orta halli

konaklarda yayginlagsmisti.

36



Orta halli halk arasinda diizenlenen helva sohbetleri, biiyiik konaklarda toplumun
ileri gelen kesimi tarafindan tertiplenen helva sohbetlerine nazaran daha samimi ve
neseli bir ortamda gecerdi. Genellikle Cuma aksamlarina denk getirilmeye calisilan
helva sohbetleri, devletin ileri gelenleri, zenginler, orta halliler ve esnaf loncalari

tarafindan kendi ¢evrelerinde diizenlenirdi.

Sultan 11l. Ahmet ve Ibrahim Pasa’ya sunulmak iizere hazirlanmis ve Siileymaniye
Kiitliphanesi’nde, Halet Efendi No: 763’teki bir mecmua igerisinde bulunan Ahmet
[lmi Efendi’ye ait bir risaleden anlasiimaktadir ki, XVIII. yiizy1l helva sohbetlerinde
okunan ve ¢esitli nazim sekilleriyle de yazilmis manzumeler igeren saraydaki helva
sohbetlerinde, 6giit, uyar1 ve hayattan ders ¢ikarma konularinda vecizelerin islendigi
ve tartisildigi, ilim ve irfan yoniiyle 6n plana ¢ikan sohbetler diizenlenirdi. (Erdogan,

2010: 487-503).

Gergek’e gore cogunlukla tatil giinlerine rast getirilen Helva Sohbetleri, arifane usulii
ile gercgeklestiriliyor ise masraflari istirak edeceklerin aralarinda topladiklar
paralardan, miinavebe usulii ile gerceklestiriliyor ise miinhasiran sirast gelen kisi
tarafindan karsilanmaktaydi. Yatsi namazini miiteakip kahvede toplananlar toplu
halde helva sohbetinin yapilacagi haneye giderler, tiirlii tiirlii hikayeler ve taklitler ile
eglenceli vakitler gegirirlerdi (Gergek, 1997: 107-110).

Istanbul’da XIX. yiizyilda batili hayat tarzinin yaygin bir sekilde benimsenmesi ve
esnaf loncalarinin kaldirilmasi ile II. Abdiilhamit donemindeki kimi yasaklamalar

sonucu helva sohbetleri iyice gozden diigmiistiir.
3.2.iftar Davetleri

Hali vakti yerinde olanlarin dostlarini, komsularin1 ve yakinlarini iftara ¢agirmalari

Istanbul’da asirlardan beri siirdiiriilen bir gelenektir (Bayr1,2007: 255).

Ramazan ayi, iftar davetlerinin yogun oldugu bir aydi ve her hane sahibi, sahip
oldugu ekonomik gii¢ nispetinde evini es, dost ve akraba gibi konuklarina agarak
iftar davetlerinde bulunurdu. Bu davetler 6zellikle ileri gelen kisilerin konaklarinda

biiyiik ziyafetler halini alirdi. Viizera ve ileri gelen diger kisilerin hanelerinde 6zel

37



davetler verildigi gibi, bu hanelerin kapilar1 fakir halk i¢in de agik olurdu. Hususi
misafirler diginda fakir fukara icin de sofralar hazirlanir, gelenler geri ¢evrilmezdi

(Abdiilaziz Bey, 1995: 254).

Eskiden servet sahibi olanlarin iftar davetlerinin, ¢ok parlak ve ¢ekici olduguna dair
Istanbul’da dolasan rivayetler olduk¢a ¢esitlidir. Taninmis devlet ve ticaret
adamlarinin iftar davetlerinde yemekten sonra misafirlerine, dis kiras1 ad1 altinda bir

miktar para hediye ettikleri de olurmus. (Bayri, 2007: 256)

Selatin saraylar1, Ayasofya’da Topkapi Saray1 civarindan baslar, diiz bir hat boyunca
Beyazit Cami Meydani’na kadar uzanirdi. Bu hattin sagi Mahmutpasa yokusu dene
yere ve sol tarafi da Kadirga Meydani denen yerden yine Beyazit Cami Meydanina
kadar devam ederdi. Bu bolgede devlet ricaline ait pek ¢ok konak mevcuttu. Fatih
Cami hatt1 lizerinde ise orta halli devlet ricaline ait konaklar bulunurdu. Cerrahpasa
ve Koca Mustafa Paga Camileri civarinda da kibar konaklar1 bulunmaktaydi

(Abdiilaziz Bey, 1995: 155).

3.2.1.Sadrazam Konaginda Davetler

Iftar davetleri arasinda, Sadrazam’in sarayindaki iftar davetleri ¢ok Onemliydi.
Ramazanin on besinin akabinde devlet memurlarinin ve Sadrazamlarin resmi

makamlarinda ziyafet verilirdi (Ali Riza Bey, 1986: 131).

Sehzadelerin dairelerine ve sultan saraylarina, eski padisah eslerine ve bunlarin
yalilarina gidilir ve iktisadi durumlarina gore hediyeler verirlerdi. Memurlar ise
amirlerinin ~ konaklarina  giderlerdi  (Ali  Riza Bey, 2001: 138).

Osmanli Padisahlar1 XIX. yiizyilda sadrazam ve ileri gelenlerin konaklarina iftara

gittikleri gibi Seyhiilislam ve vekillerinin de konaklarina iftar ziyaretinde

38



bulunurlardi. Bu padisahlardan biri olan Sultan Mahmut, Vaka-i Hayriye (Yenigeri
Ocagr’nin kaldirilmasi)’den sonra oOzellikle Ramazanlarda Seyhiilislam ve diger

vekillerinin evlerine giderek onlart memnun etmeyi adet edinmistir.

3.2.2. Seyhiilislam Konaginda Davetler

Ali Riza Bey’in ‘Bir Zamanlar Istanbul’ adli eserinden anlasildigia gore ad1 gegen
donemde, Sadrazam Bab-1 Ali’de, Serasker ise Bab-1 Seraskeri’de ikamet
etmekteydi. 1833 senesinde, Ramazan aymin bir aksaminda Bab-1 Fetva’da
Seyhiilislam Abdulvehhab Efendi’nin konaginda, bir diger aksam ise Tophane
Miisiri Halil Rifat Pasa’nin Findikla’da bazi zamanlar ikamet ettigi sahilhanede iftar

daveti verilmistir.

[ftar davetlerinden sonra teravih namazlari da eda edilirdi. 1834 senesinde, bir
Ramazan aksami Bab-1 Seraskeri’de iftar daveti verilmis ve davetin ertesinde teravih

namazi i¢in Beyazit Cami tercih edilmistir.

Bab-1 Seraskeri’de bulunan Hiisrev Pasa’nin ve Hocapasa’da bulunan ve Kaptan-1
Derya Cengeloglu Tahir Pasa’nin ikamet ettigi konaklarda da iftar davetleri verilmis
ve adet olundugu lizere teravih namazlar1 da birlikte eda edilmistir (Ali Riza Bey,

1986: 157).

3.2.3.Ekabir Konaklarinda Davetler

Istanbul’un Biiyiik ve Kiigiik Camlica tepeleri tamamiyla iiziim baglariyla ceviriliydi
ve icinde birka¢ odanin bulundugu ekabir koskleri bulunmaktaydi (Abdiilaziz Bey,
1995: 157). Geceleri biiyiik konaklarda ev sahipleri tarafindan getirtilen miiezzinlere
fasillar yaptirtlirdi. Sahur vakti ile sabah namazi vakti arasinda mukabele okunmasi
adettendi. Teravih namazini miiteakip serbet dagitimima gegilirdi. Cubuk ve kahve
ikramlart siirerken teravihten sonra ziyaretgilerin gelisi devam ederdi (Ali Riza Bey,
1986: 142-143).

39



Iftarlik olarak cesitli ufak halka ¢orekler, receller, sucuk, pastirma, peynirler
ve Ozellikle hurma ile zeytinler kondugu gibi ortasina da saph, kulplu ve
kapakli elmastiras denilen billurdan ¢ok kiigiik sekiz-on kadar bardak icinde
Mekke ‘den getirilmis zemzem konurdu. Aksam ezamina on bes dakika kala,
hane sahibi yemek odasina girer, ayakta durarak kendi sofrasina alinacak
misafirlerin gelisini bekler, onlari karsilar, herkes sofrada yerini alinca
dairenin imam: Kur’'an-1 Kerim’den bazi ayetler okumaya baglar, hazir
bulunanlar da sessizce dinlerlerdi. Ramazan topunun duyulmasinin akabinde
oruglar acgilirdi.  Yats: namazi vakti gelince hane sahibi ile kalanlar hep
beraber teravih namazi kilarlar, daha sonra geg¢ saatlere kadar sohbet ederler
ve dagilirlardi (Abdulaziz Bey, 1995: 253-256).

3.3.Ebu’l Ula Mardin ve Huzur Dersleri

Osmanli padisahlari, devletin kurulus yillarindan itibaren ilmi ortami canlandirmak
ve kiiltiirel gelismeyi saglamak icin saraylarinda toplantilar diizenlemis, hatta
kendileri i¢in hocalar edinmislerdir. Padisahlarin ulema ile iligkileri agisindan ise

Ramazan ayinin ayri bir yeri bulunmaktadir.

Osmanli Devleti’nde huzur derslerinin baglangicina dair farkli gorisler ileri
stiriilmistiir. Mardin’e gore huzur derslerinin ilk ve sistemli olarak uygulanmasi I1I.
Ahmet zamaninda Nevsehirli Damat Ibrahim Pasa tarafindan 1136’da yapilmustir
(Mardin, 1951: I/62). Oysa Kara’nin Akdogdu’dan aktardigina gére huzur derslerinin
ilk basit ornegi 1132°de gergeklestirilmistir (Kara, 2013: 309). 1132’de basit bir
Oorneginin ortaya konmasi ve 1136’da ise sistemli bir sekilde gerceklestirilmesi
dikkate alindiginda, yine Kara’nin goriisiine gore huzur derslerinin baglangicinin

1136 senesi oldugu kabul edilebilir (Kara, 2013: 310).

Huzur dersleri Envarii’t-Tenzil ve Esrarii’t-Te’vil adli eserlerin esas alinmasi ile
Osmanli padisahlarinin huzurunda yapilmaktaydi. Derslerin, sultanin huzurunda ve
Ramazan ayma 0zgii olarak resmiyet tesekkiil etmesi ile 1758 senesinde “Huzur
Dersleri” olarak adlandirilmustir (ipsirli, 1998: 441). Ilerleyen senelerde derslerdeki
hazirn ile derslerin sayilarinda ve derslerin islenisinde farkliliklar da ortaya

¢ikmustir (Mardin, 1951: 1/69-70).

40



Yukarida zikredildigi gibi Huzur Dersleri’ndeki katilimcilar da farkliliklar bulunsa
da padisah, dersi icra ve tekrar eden mukarrir, muhataplar ve dinleyiciler stireklilik
arz etmistir. Zaman zaman misafirlerin istiraki miimkiin olsa da bu durum padisaha
daha evvelden iletilirdi. Dersler, Sepet¢iler Kasr1 ve Divanhane gibi farkli saray
boliimlerinde, yerde, 6nlerinde rahle bulundurarak ve minderler iizerinde yiiriitiiliirdii

(Uzungarsili, 1965: 219-221).

III. Selim’in tahtta gec¢irdigi siire iginde 1204-1216 seneleri arasinda yapilan huzur
derslerinin meclis yerleri ve mukarrirleri kayit altina alinmistir (Mardin, 1951: 11/39).
II. Mahmut donemi huzur derSlerinin kayitlar1 ceyb-i hiimayun defterlerine
kaydedilmistir (Mardin, 1951: 11/40-45). 1224-1228 seneleri arasindaki mukarrir ve
mubhataplara iligkin bilgiler de mevcuttur (Mardin, 1951: 1/169-194). 1229-1234
seneleri arasindaki bilgiler mechul olup, 1235-1254 seneleri arasindaki huzur

derslerinin mukarrir ve muhatap bilgileri ise mevcuttur (Mardin, 1951: 1/196-271).

Huzur derslerine iliskin bilgi ve kayitlarin cogu Mardin’in ii¢ ciltlik ‘Huzur Dersleri’
adli ¢alismasinda da aktardigi tizere, Takvim-i Vaka-i adli resmi gazetenin
niishalarinda yer almaktadir. 1266 tarihli ve 429 sayili Takvim-i Vaka-i’de gegen
habere gore, huzur dersleri padisahin nezdinde icra edilmis ve Beyzavi tefsirinin
takibiyle derse devam edilmistir. Meclis, Mukarrir ve Muhataplarin isimleri ile
riitbeleri de ayrmtili olarak mecmuada zikredilmistir. Ornek teskil etmesi acisindan

mecmuada gecen haber asagida zikredilmistir:

“Sehri siyami magfiretittisamevailinde huzuru dakaytk-mevfuru cenabi
zullulahide feyz bahsun’ikat olan meclisi latife bu sene-i miibdrekede dahi
gurrayl garrayimahi Ramazani saadet nisandanbed ile sayeiihsanvayei cenabi
padisahide tayin buyurulmus olan mukarririn ve muhatabint fezailrehin
efendiler Tefsir-i Serif<i Beyzavi'den sabiki misullii sirasi ile sehri serifi
mezkurun haftasina kadar halvetbahsi bahis ve tezkir olarak tarafi esrefi
hazreti sehriyariden mumaileyhimin her birine atayayr kesire ihsan ve
haklarinda iltifati seniyye sayan buyurularak duayr mefruzuledayr cenabi
cihan baniyi bilhulusiil cenanyad ve tekrar eylemislerdir.”

41



I. Abdiilmecit zamaninda 1255-1277 yillar1 arasindaki huzur derslerine ait kayitlar
ceyb-i hiimayun defterlerinde bulunmaktadir (Mardin, 1951: 1/271-365). |I.
Abdiilaziz’in dénemine ait 1278-1292 seneleri arasindaki huzur dersleri kayitlar1 da
ceyb-i hiimayun defterlerinde kayithdir (Mardin, 1951: 1I/48-50). V. Murat;
doneminin bir yildan az siirmesi ve Saban ayinda tahttan inmesi sebebi ile huzur

derslerine ev sahipligi yapamamustir.

II. Abdiilhamit donemi, huzur dersleri agisindan ayri bir 6nem arz etmektedir.
Doneme ait huzur derslerinin tamami kayit altina alinmistir (Mardin, 1951: 1/427-
550). Abdiilhamit déoneminde huzur dersleri, Ramazan aymda haftada iki kez olmak
lizere Y1ldiz Sarayi’nda yapilmaya baslanmstir (ipsirli, 1998: 443) ve Arapca olarak
icra edilen bu dersler, 1897 senesinden itibaren, derslerden daha c¢ok kimsenin
istifade edebilmesi adina, bazi mukarrirlerce Tiirkge olarak da islenmistir (Pakalin,
1993: 862).

Huzur dersleri tarihi bakimindan son ders Halife Abdiilmecit huzurunda yapilmstir.

Halifeligin ilgasi ile huzur dersleri de sona ermistir (Uzungarsili, 1965: 222).

Huzur Dersleri hakkinda bilgi verilirken, dersi veren mukarrirler arasinda ¢okga
bilinen isim, Yanyal: Hact Omer Liitfi Efendi’den bahsedilmeden gecilmemektedir.
Omer Liitfi Efendi, huzur derslerine 1865-1876 yillar1 arasinda muhatap, 1876-1880
yillart arasinda da mukarrir olarak katilmistir. 1881°de ise mukarrirlikten ayrilmistir

(Mardin, 1951: 111/863).

XIX. yiizyilin mecmualarr, Huzur Derslerinin sekil ve muhteviyatina dair bir takim
haberler vermistir. Tekrar olmamasi i¢in dénemin mecmualarindan Sabah, Takvim-i
Vaka-i ve Ceride-i Havadis mecmualarinda gegen ii¢ haberi zikretmek faydal

olacaktir.

1249 tarihli 77 sayili Takvim-i Vaka-i’de Huzur Derslerine dair haberde,

“On altinct ve elli birinci defa rakamiyla tab olunan nusah-i takvim-i
Vakayi‘de mufassalan beyan olundugu iizere is bu Ramazan-i Serif’te dahi

42



yine ber-mutad Ceragan Sahil Sarayt Humdyunu’'nda huzur-: faizunnuri
Iahdnede ser-halka-i takrir olan sekiz aded sarayr Humdayunhaceleri Efendiler
ile maiyyetlerinde bulunan miiderrisin sidk ayin Efendiler dersleri olan ayeti
kerimeyi tefsir ve iizerine tertib eden esile ve ecvibelerin bittahkik takrir
eyleyiib swrasiyla sekiz meclis karin-i hiisni hitam olmug ve merhamet ve
sefkati kaffe enama mebzul olan atiyyelerine zam ve ilave buyurmalariyla
ctimleini bir kat dahi mazhar-i inayet buyurmuslardr” denilmistir.

1259 tarihli 147 sayili Ceride-i Havadis’te ise sOyle bir haber gegmektedir:

“Ramazann ilk giinlerinden itibaren Huzuru Hiimayun dersleri baslamistir.
Ilk giin ilk dersi mabeyn-i hiimayun hocasi Aksehirli Hact Omer Efendi
vermistir. Her sene huzuru hiimayunda yedi giin tefsir-i beyzaviden biraz yer
okunur  bitiminde dua edilir, padisah da ihsanlar da bulunur. Eski
zamanlardan beri icra edilen bu usul Osmanli Devleti'nden gelmektedir. Yani
12 fende ilim ve fazilet sahibi olan once ders dinler Seyhiilislam ve diger
bilgili zatlar éniinde imtihan olur ve ders vermeye baslardi. Eskiden alimler
zor geginirlermis, ancak Valid-i Macid cennetmekdn ragbet ve hiirmet
buyurmustur. Simdi de padisah ilim erbabina ragbet etmektedir. Esasen bu
hususta  Osmanli  sultanlari, ilim adamlarina hiirmet etmis ve saygi
gostermislerdir. Bu durum tarih kitaplarindan 6grenilmektedir.”

1899 tarihli Sabah gazetesinde de Huzur Dersleri’ne dair gegen kayitta “derslerin 14

Ocak Cumartesi basladigi ve planlandig: sekliyle devam ettigi” ifade edilmektedir.

3.3.1.Huzur Dersleri’nin Ozellikleri

Huzur dersleri, baglangicinda belirli kurallar ve ilkeler ortaya konmustur ve bu
ilkeler gergevesinde siirdiiriilmiistiir fakat hilafetin kaldirilmasi ile tarihe karismis

olan 169 yillik bir gelenektir.

Huzur dersleri padisahin da katilimiyla, padisahin huzurunda yapilirdi. Padisahin
bulunmadigi bir huzur dersi miimkiin degildi. Toplantiya katilan mukarrir, muhatap

ve dinleyiciler seyhiilislam tarafindan segilir ve padisah tarafindan onaylanirdi.

Huzur derslerinde, padisahin yaninda bulunan mukarririn dersini tekrar edemeyecegi
bir durum vaki oldugunda, seyhiilislamin se¢imi ve padisahin iradesiyle vekil
mukarrir secilirdi ve vazifeyi vekil mukarrir siirdiiriirdii. Meclislerin yapilacagi

giinlerin artarda olmasina ihtimam gosterilirdi. Cuma giinleri ders yapilmazdi.

43



Mukarrir ve mubhataplar, ders Oncesinde aralarinda ders ile alakali miinazara

yapamazlardi. Dersin takririnden dnce mahremiyet, ders esnasinda ise aleniyet tercih
edilirdi.

Derslerin aleni olmasi, bay ve bayan dinleyiciler hakkinda padisaha bilgi verilmesini
engellemezdi. Mukarrir ve muhataplarin Onlerinde rahle altlarinda ise minder
bulunurdu. Huzur derslerinin unsurlart arasinda en énemli yer padisaha aitti. Ders
ortaminda tartigmalara asla dahil olmayan padisah, dinleyici konumunda kalir ve

sadece zorunlu hallerde miidahil olurdu.

Meclisteki mukarrir sayist her zaman bir idi. Muhatap sayisi siire¢ iginde
farklilasmasina ragmen mukarrir sayisi biri asla gegmemistir. Mukarrir segilen, ayete

onceden hazirlanirds..

Muhataplar, onceleri ‘talip” sonra da ‘muhatap’ ismini almiglardir ve mukarririn
yaninda konumlanmislardir. Muhataplar, segilen ayetler ig¢in onceden hazirlanir,

mukarririn tekrarindan sonra soru sorar, itiraz eder, liizumu halinde ilaveler yapard.

Padisahin onayi ile derse katilan dinleyiciler arasinda sehzadeler, valide sultanlar ve
hanim sultanlar bulunabildigi gibi bunlarin  disindaki isimler de yerlerini
alabilmekteydi. Adi gegen kisilerin her bir meclis 6ncesi belirlenen liste dahilinde

derslere istirakleri saglanmaktaydi.

Huzur dersleri i¢in padisahin sectigi belli bashi mekéanlar bulunmaktayd: ve

seyhitilislam vasitasi ile ilgililere bildirilirdi.

Huzur derslerinin icrasindan evvel ‘Binis-i Hiimayun’ olarak adlandirilan binis
merasimi gergeklestirilirdi. Huzur derslerinin énemli bir nitelige sahip oldugunu
gbstermeye yonelik olan bu merasimde, padisah ve erkani; kavuk, kaftan, i¢ elbise ve

carik gibi 6zel kiyafetler giyinirlerdi (Alikilig, 2002: 177).

Huzur dersleri mekanlarin ‘Topkapr Sarayr Igindeki Mekanlar’ ve ‘Topkapi Sarayi
Disindaki Mekanlar’ olarak ikiye ayirmak miimkiindiir. Saray’in i¢indeki mekanlar
arasinda Sarik Odasi, Agabahgesi, Has oda, Cadir Kosk, Stinnet Odas1 gibi mekanlar

yer alirken; Saray’in disindaki mekanlar arasinda ise Ciragan Sarayi, Incili Kosk,

44



Dolmabahge Sarayi, Yildiz Sarayi, Rami Ciftligi Kisla Cami gibi mekanlar yer alirdi
(Ipsirli, 1998: 443).

3.3.2.Huzur Dersleri’nin Icra Sekli

Mukarrirler ve muhataplar padisahin onay1 dogrultusunda belirlense de zaman zaman
devreye Seyhiilislam girer ve onun belirledigi isimler de padisahin onayina
sunulurdu. Huzur dersleri icrast her zaman ayni yerde icra edilmezdi. Saraymn hangi

boliimiinde, tefsirden hangi boliimlerin takip edilecegine padisah karar verirdi.

Binis merasimi sonrasinda meclise once padisah girer, kendine ayrilan minderin
yaninda ayakta beklerdi. Ders ortaminda padisah da dahil, herkes bir minder {izerine

otururdu. Padisahin 6zel bir makami bulunmazdi.

Katilimecilar minderler {izerinde otururlardi fakat mukarrirlerin  kullandiklar
minderler digerlerininkine oranla bir miktar daha biiylikti. Aym sekilde takip
edilecek eserlerin iizerine konulan rahle eger mukarrire ait ise diger

katilimcilarinkine oranla biiyiik olurdu.

Yaklasik 2 saat siiren derslerde 6ncelikle mukarrir, daha 6nceden belirlenmis olan
ayeti okur ve daha once zikredilen eserleri takip ederek ayeti tefsir ederdi. Mukarririn
gorevini tamamlamasinin akabinde varsa sorular alinir, tiim sorulara tam bir ciddiyet
icerisinde cevap verilmeye calisilirdi. Dersin ve katilimcilarin ciddiyetine mugayyir
sorulara miisaade edilmez, soru ve cevap boliimii uzadiginda dersin siiresi de kismen

uzardi.

Son fasil mukarrirce yapilan bir dua ile nihayete ererdi. Adet oldugu iizere
katilimcilara hediye bohgalar1 tevdi edilir ve basta padisah olmak iizere diger

katilimcilar oday1 terk ederek ders sona ererdi.

45



Bu boliimde buraya kadar verilen bilgiler, Kara’nin temelde Mardin’den ve derslere
katilan isimlerin hatiralarindan derleyerek aktardigi bilgiler dogrultusunda

hazirlanmistir (Kara, 2013: b.a.).

3.4 Hirka-i Saadet Merasimi

Peygamberimizin, ashabindan Kab. B. Ziibeyr’e hediye ettigi ve bugiin Topkap1
Sarayi’nda sergilenen hirka, yaygin olarak ‘Hirka-i Saadet’ adiyla anilmaktadir. Bu
hirkadan farkli olarak Peygamberimizin Veysel Karani’ye verilmesini vasiyet ettigi
sdylenen bir hirka daha vardir ve Istanbul’da Fatih semtindeki camiye de adim
vermis olan bu hirkaya ‘Hirka-1 Serif> denmektedir. Sarayin Has Oda’sinda, Oda
Agast’nin korumasi altinda olan Hirka-1 Saadet’in nobeti 24 saat siirerdi (Atasoy,

1998: 374-377).

Osmanli sarayina getirilmesinin akabinde padisahlar tarafindan ¢ok Kkere ziyaret
edilen Hirka-i Saadet, Ramazan’da, muayyen giinlerde resmi ziyaretlere de muhatap
olmustur. XVIII. yiizyildan itibaren Ramazan’in on besinci giinii 6gle namazindan
sonra gerceklestirilen ziyaretler icin bir giin 6ncesinden gerekli temizlikler yapilir ve

0 giinlin sabah namazi Hirka-i Saadet dairesinde cemaatle eda edilirdi (Pakalin,
1971: 809).

1830’1u yillarda II. Mahmud tarafindan saray yasami cazibesini yitirmis hemen
hemen terk edilmis, Sultan Abdiilmecit doneminden baglayarak Topkapi Sarayi
kullanilmamaya baslanmistir fakat Mukaddes Emanetler, Topkap1 Sarayi’ndan baska
bir yere nakledilmemis ve Hirka-i Saadet ziyareti gelenegi siiregelmistir. Ziyaretlerin
icrasinda Hirka-i Saadet Alaylart kurulmustur. Sultan Abdiilmecit ve Sultan
Abdiilaziz zamanlarinda gayet ihtisamli olan bu alaylar, Sultan II. Abdiilhamit

doneminde daha sade bir bicimde ve genelde deniz yoluyla yapilmistir (Dérdiincii,
2006: 43).

Padisah’in bizzat katilimiyla gergeklestirilen ziyarette, Padisah sandukanin yaninda,

padisahin saginda Sadrazam ve solunda ise Babiissaade Agasi bulunurdu.

46



Katilimcilarin daireye tesrifinin hemen ertesinde, imam Efendilerin Kuran-1 Kerim
tilaveti baslardi. Bunun ardindan Padisah, kendisinde bulunan altin anahtarla Hirka-1
Serif’in i¢inde bulundugu sandukay1 agar, sandukanin i¢indeki sirmali, inci islemeli
yedi adetten miitesekkil yesil kadife bohgay1 ¢6zerdi. Cikan ikinci muhafaza bir
¢ekmece idi ve bu ¢ekmecenin anahtart Padisah’in muhafazasi altindaydi. Padisah
actigit bu c¢ekmecedeki Hirka-1 Serif’e yiiziinii siirer ve daha sonra da diger

davetlilerin ziyaretleri gergeklesirdi (Es’ad Efendi, 1979: 32).

Ziyaret sirasinda Hirka-1 Serif’in yakasinda bulunan diigme bir kése i¢ine konulur,
islatilir, amber siiriiliirdii. Geri kalan su diger sulara damlatilir, daha énceden hazir
edilmis olan miinakkas veya sade siselere konulur ve Hirka-1 Serif suyu olarak

hediye edilirdi (D6rdiincii, 2006: 43).

Bazi senelerde, bir giin sonra yani on altinci giin ger¢eklesen Harem-i Hiimayun’un
Hirka-1 Serif ziyareti (Irmak, 1991: 106), Padisah ve ileri gelen devlet ricalinin
ziyaretlerinin akabinde gerceklesirdi (Arikan, 1993: 299).

1845 senesinde, Ingiliz oryantalist White tarafindan yaymlanan ve Osmanli’ya olan
bakis agisinmn yansitildigi “Istanbul’da Ug¢ Yi1l” adli eserin birinci cildinde gecen
ifadelerden anlasildigina gore, her y1l Ramazan ayinda Hirka-1 Saadet ziyareti biiyiik
bir ihtimamla gergeklestirilmektedir.
“Hirka-1 Saadet odast saraydaki bir mescittir ve adi burada saklanan
emanetlerden biri olan Hirka-1 Serif’ten gelmektedir. Burada Kutsal
Emanetler muhafaza edilmekte ve yilin belli donemlerinde ziyaret

edilmektedir. Olaganiistii durumlar disinda buraya yiiksek riitbeli de olsa
Hiristiyanlar giremezler” (White, 1846: 205).

Yahya Kemal ise Tevhid-i Efkar gazetesinin 30 Mart 1922 tarihli niishast igin
yazdig1 ‘Ezan ve Kuran’ baslikli yazisinda Hirka-i Saadet dairesinde yasadiklarini ve
ozellikle araliksiz Kuran-1 Kerim okuma gelenegini etkili lislubuyla soyle dile

getirmistir:

“Yavas yavas sesin geldigi pencereye yaklastik. Baktim; yesil, yemyesil,
ruhani yesil bir daire. Pencereye arkasini vermis bir hafiz, éteki dleme dalmis
bir ruhun istirdhatiyle okuyor. Sordum, Hirka-i Saddet’te ne zamandan beri
bu hatim indirilir? Liitfi Bey giiliimseyerek kulagima dedi ki: “Her giin! Her

47



saat! 400 seneden beri, geceli giindiizlii bila fasila...”Hayretten gozlerimi
kapamis dinliyordum. Liitfi Bey biraz malumat verdi: “Yavuz Sultan Selim
Han, hilafet alamati olan Hirka-i Serif, Sened-i Serif ve diger Emdndt-1
Miibareke’yi Misir’dan Istanbul’a hatimler indirterek getirmis, Istanbul’a
vardigi gece, Saray’da yiiksek bir mevkiye yerlestirmis, mimarbasi ve ustalar,
asil tevdi olunacak makami haril haril inga ederlerken, sefer yorgunluguna
bakmadan sabaha kadar ayakta beklemis. O gece, geceli giindiizlii Kur’an-1
Kerim okunmast icin vazife tertib ederek, sonuncusu bizzat kendisi olmak
lizere kurk hafiz tayin etmis. Iste o giinden beri bu dairede bir saniye tevakkuf
etmeksizin Kur’dn-1 Kerim okunuyor. Bu hafizlar el’an kirk kisidir. Daima
ikiserli nobetle vazifelerini ifa ederler. Bu giin de bu iki hafizin nobeti” dedi.

Hirka-i Saadet odasmin ziyaretine dair donemin mecmualarinda bir¢ok haber
verilmistir. Tekrar1 6nlemek adina Ceride-1 Havadis, Terciiman-1 Ahval ve Takvim-i

Vaka-i mecmualarindan 6rnek haberleri vermek faydali olacaktir.

1257 tarihli 59 sayili Ceride-i Havadis mecmuasinda Hirka-1 Saadet ziyaretine dair

su haber verilmistir:

“Sarayr Hiimayun’da mahfuz sandukada bulunan Hwrka-i Serif her sene
Ramazanmin onbeginde ziyaret adeti aliyei saltanati seniyyeden olmakla bu
sene dahi Ramazanin onbesi olan Pazar giinii Hazreti Padisah mahalli
miibarekeye tesrif buyurmus ve adeti aliye iizere huzuru mutad olan resmi
ziyaret icra olunmustur.”

Bir diger haber yine aynt mecmuanin 1258 tarihli 109 nolu sayisinda ge¢gmektedir:

“Isbu Ramazan-1 Serif’in onbesinci Carsamba giinii Padisah Hazretleri,
Topkapt Sarayr Hiimayun’a tesrif buyurup huzur-u mutad olan zevat-: kiram
hazir oldugu halde Kaide-i Aliye-i Saltanat-i Seniyye iizere Hwrka-1 Serif
ziyaret edilmigtir.”

1279 tarihli 306 sayili Terciiman-1 Ahval’de ise Hirka-1 Saadet ziyaretine dair su

ibareler yer almigtir:

“Saltanat-1 Seniyeye basii fiiyuzat-1 ebediye olmak iizere Enderun-u Hiimdyun
melukanede muhafaza ira-i ta’zim ve ihtiram olan tirkat-1 serife-i hazreti
risaletpenahdan hirka-i serife-i nebeviye ala sahibuha efdalii-s salavat ve
tehiyyamin be her sene ramazan-i serif olmasindan ziyaret bahru bereketi ile
tahsil serif ve saadet olunmasi adet hasene-i saltanat- seniyyeden olduguna
binaen bugiin zat-1 hilafetsemat hazret-i melukane zikrolunan perde-i latifei
galihamin daire-i aliyesine tesrifi Hiimdyun tacidarilart vukuunda viikelay
feham ve sudur azam vacilei rical benam ve Istanbul payesinde bulunan
daryam ziil ihtiram ile sair huzuru mu’tad olan daiyan ve binde kan sidk
ittisam elbisei resmiyeleri ile hazir bulunarak hirka-1 serife-i mezkurenin serif
ziyareti ile iktisab nisab-: feyz ve saadet eylemislerdir.”

48



1249 tarihli 77 sayili Takvim-i Vaka-i’de ise s0yle bir haber gegmistir:

“De ‘b-i miistahsen-i Devlet-i Aliyye iizere is bu Sehr-i Serifi ramazan-i
magfiret nisamin on begsinci giinii huzuru mutad olan zevat Ayasofya camii
Serifinde salati zuhru eda eyledikten sonra hirka-i Serife ziyareticiin saray
mualla-ytHumdyunda kain makam-1 mahsusuna rumal ve saye-i feyz-viye-
iléhdnede ol darulferid, sadef-i teberriik ve iftihart bd-leb-i edebtakbil ve
tebcil birle her biri mesururlbal ve is bu safay-1 derun ve Serh-i efzunla ol
meclis-i insa-iins-i fiiyuzat mahallinde sahibiirrida aleyhi ekmeliis salavat
vettahiyyat Efendimiz Hazretlerine kemali tazim iizere makam-1 arayr kiyam
olan Padisah-1 din-i Islam edamellahiitadld ila ahiril eyyam Hazretlerinin
imtidad-: eyyami omiir ve saltanatlarina Ayasofya vaizi Yusuf Efendinin tertil
eyledigi dua bilhayrine amin-han olarak ciimlesi mazhar-1 sevab-i cezil
olmuslardir.”

49



3.4.1.Baklava Alay

Kanuni Sultan Siileyman doneminde ¢ikilan seferler sonucunda elde edilen zaferlerin
ertesinde askerler igin pilav, zerde ve yahni gibi iki-iig tiirlii yemekten olusan ziyafet
verilirdi. Bu uygulama Kanuni Sultan Siilleyman déneminden sonra, ordunun basinda
sefere ¢ikan Padisahlar doneminde de uygulanarak gelenck haline getirildi. Ancak
Padisahlarin ordunun basinda sefere ¢ikmayi terk etmesiyle birlikte uygulanan bu
lutufa mukabil olarak ulufe divanlarinda c¢orba, pilav ve zerde ikrami yapilirken;
Ramazan ayinin on besinci giinii Hirka-i Serif ziyareti sonrasi ise baklava ikrami

yapilmaya baslandi.

Osmanli’da yenigerilerin Ramazan ay1 geleneklerinden biri olan “Baklava Alay1”,
Ramazan aymnin on besinci giinii icrd edilen Hirka-i Serif ziyaretinden sonra
meydana gelirdi. Baklavalarin pisirilmesi ve tatlandirilmast i¢in 25 ¢eki odun
kullanilir ve baklavalar Padisah’in askere iltifati olarak saraydan yeniceri kiglasina

gonderilirdi (Esad Efendi, 1979: 33).

Orug ay1 olan Ramazan’dan evvel hiikkiimet tarafindan bazi ilannameler yayimlanirdi.
Birisi Vaka-i Hayriyye, digeri Tanzimat-1 Hayriyye inkilaplarindan sonra yayinlanan
ilannamelerden ikincisinde Ramazan’in on besinci giinii asker tayfasina baklava
ikram1 adet oldugundan o giin yenigeriler Saray-1 Hiimayun’a giderek, amirleri ve
zabitleri hazir oldugu halde Silahtar Aga huzurunda baklava tepsilerinin verilmesi

hakkinda bilgiler mevcuttur (Ali Riza Bey, 2001: 200).

Hirka-1 Serif ziyaretinden sonra yenigeriler i¢in hazirlanan baklava tepsileri saray
mutfag oniine dizilir ve her on yenigeri i¢in bir tepsi baklava hazirlanirdi. Silahtar
Aga, yenigeri ocagl icin hazirlanan tepsiyi aldiktan sonra her ocagin giimiis mesinli
orta ascilart ve karakullukgulari, tepsileri yesil ipekten yapilmis ‘futa’ adi verilen
pestamallara baglayip, elvan sariklara takip, her birini ikiser kisi alarak alay halinde
kislalarina gotiirtirlerdi. Usta, miitevelli, bayraktar ve karakullukgu alay esnasinda,
boliiklerinin 6niinde; baklava tasiyan nefer ise arkada olurlard:. Istanbul halki alaya

katilan yenigerilerin gectigi yollarin etrafinda alay1 izleyerek ve tezahiirat yaparak

50



baklava alaymin coskusuna katilirlardi. Baklavalar, Yeniceriler tarafindan afiyetle
yendikten sonra baklava tepsileri ve pestamallar ertesi glin saray mutfagina

getirilerek iade edilirdi (Tayyarzade, 2010: b.a. ; Ali Riza Bey, 1986: 130).

Baklava alayi sirasinda bazen yenigerilerin tagkinliklarindan kaynaklanan istenmeyen
olaylar da olmustur. 1708/1120 senesi olaylarim1 Semdanizade Findiklili Siileyman
Efendi soyle anlatir:

“Ramazan'da yeniceriler, Saray-1 Hiimdyun'dan baklava alup gider ilken yol

lizerinde olan diikkanlarin camlarim_kirmak  gibi bi-edeplik itmekle kul
kethiidast ve on odabast nefy olundu” (Oksiiz, 2009: 291).

Mekan olarak XIX. yiizyil Istanbul’unun Ramazan ay1 igerisindeki eglence hayatimin
en etkin yasandig1 yerler; sosyal mekanlar olarak siniflandirilabilecek kahvehaneler,

Direkleraras1 bolgesi ve Gayr-i Mislim halkin yasam ve eglence merkezi

Galata/Pera’dur.

51



DORDUNCU BOLUM
SOSYAL MEKANLARDA RAMAZAN EGLENCELERI

4.1.Resmi Dairelerde Ramazan

Osmanli Devleti’'nde, resmi dairelerdeki memurlarin mesai saatlerine iliskin
diizenlemeler kimi zaman mevsimsel kimi zaman da muayyen giin ve aylar
dogrultusunda gergeklestirilmistir fakat bu diizenlemelerin uygulama sahasina
aktariminda baz1 giicliikler yasanmistir. Bu diizenleme ve degisikliklerin, Ramazan
ay1 i¢in de dikkate alindigi muhakkaktir fakat bu giicliikklerin anlasilmasi igin
Osmanli’daki biirokratik agin hususiyetle ilgilendigimiz doneme dair olusumu,
isleyisi ve degisimine dair bilgilendirmenin kismi bir diizeyde de olsa gerekli oldugu

kanaati tasinmaktadir.

XIX. yiizyll baglarinda tim devlet isleri, Babiali olarak bilinen sadrazamlik
makamindan yiiriitiilmekteydi ve bu donemde Saray, sadece merasimlerin yapildigi
bir yapidaydi (Findley, 1994: 48). II. Mahmut donemindeki merkeziyetgilik,
Babidli’nin islerini daha da yogunlastirdi ve hem yogunlugu azaltmak hem de
verimliligi saglamak adina Babiali, ¢esitli bakanliklara ayrildi. Bu durum bir
anlamda devlet idaresinin bati 6rnek alinarak bakanliklar sistemi dogrultusunda

yeniden diizenlenmesi anlamina da gelmekteydi (Eryilmaz, 2006: 70-71).

Sadrazamin, yetkilerinin bir kisminin nezaretlerle paylasmak zorunda birakilmasi ve
bu nedenle eski siyasi giiciinii ve idaredeki 6nemini kaybetmesi ile XIX. yiizyilin ilk
ceyreginden itibaren Osmanli biirokrasisi, kokli bir degisiklige ugramis oldu
(Akyildiz, 1993: 46-83). Bu yiizyilin sonlarina dogru ise yerel yoneticilik,
diplomatlik, defterdarlik, miifettislik, tahrir memurlugu ve hakimlik gibi goérevler

tipk1 Batililar gibi yerine getirilmeye baslandi (Findley, 1996: 290).

Devlet’in kurulus yillarindan itibaren giines dogmadan baslayan ve Sadrazam’in izni
ile glinesin batmasindan bir saat evvel sona eren (Uzungarsili, 1988:255) mesai
saatlerine yonelik diizenleme ve degisiklik talepleri XIX yiizyilda artik nezaretlerden

gelmekte ve Meclis-i Vikela’da goriisiilerek karara baglanmaktaydi. 1l. Mahmut

52



doneminde olusan nazirliklarla birlikte, mesai bitiminde yapacaklar: isi kalmayan
katiplerin dairelerini terk edebileceklerine ve amirlerin ise ortaya ¢ikabilecek
herhangi bir acil durumda c¢alismak {izere nazirlar gidene kadar dairelerinde

nobetleserek kalmalar1 gerektigine dair kararlar alinmstir. (Findley, 1994: 163).

Tanzimat donemine kadar kamu kurumu ve memuru fazla yoktu ve bu nedenle Cuma
namazi disinda herhangi bir tatil diizenlemesi yapilmamigti fakat sonralar1 kamu
kurumlarmin sayist arttik¢a, Persembe giinii 6gleden sonrasi, 1836 senesindeki bir
diizenlemeyle tam giin olarak ilan edilene kadar resmi tatil olarak belirlendi. 1842
senesinde yeni bir diizenleme ile resmi tatil, 1935 senesindeki yeni uygulama ile
Pazar giinii olarak belirlenene kadar Cuma tam giin olarak diizenlendi (Eryilmaz,

2006: 183: Akyildiz, 2009: 50-51).

XIX. yiizyll Osmanli Istanbul’'unda, memurlarin galisma saatlerinde her yil yeni
oynamalar ya da yeni diizenlemeler yapilmistir. Cogunlukla bir saat ileri atilan mesai
saatleri ile ilgili 1832 senesindeki diizenleme ile 3.30 olan mesai baslama saati 6.00’a
Otelenmistir (BOA, C.DH, 212/10598). Aksam namazinin dncesine rastlayan mesaiyi
bitirme vakti ise oru¢ sebebi ile uzatilmamis, sabit kalmasi tercih edilmistir. Bu
durum, oru¢ ayinda mesai saatlerinin daha da kisalmasma sebep olmustur. 1848
tarihli bir arsiv kaydinda ifade edildigine gore, bu senenin Ramazan’inda tim
memurlar tatil giinleri hari¢ saat 6.00°da dairelerde mesaiye baslamis ve mesailerini
aksam 10.00’a kadar siirdiirmiislerdir (BOA, HR.MKT, 21/38).

1817 tarihli bir diger arsiv kaydina gore ise, oru¢ ayr ve bayram geride
birakildigindan dolayr mesai saatlerinde yeni bir diizenleme gergeklestirilmis ve
mesai saatlerinin 2.00 ile 10.00 arasi olarak degistigi ilan edilmistir (BOA, C.DH,
73/3603).

Ramazan’m ilk giinii devlet dairelerinin genelinde tatil olur, gazete basilmazdi.
Ramazan aylarinda tiim resmi daire kalemleri ise mesaiye devam ederdi. Herkesin
hangi giin gelip hangi giin tatil olacagini bilmek icin kalem odalarinin duvarlarina
nobet cetvelleri asilir, kis ramazanlarindaki kisa giinlerde resmi daireler bazi

zamanlar geceleri de acik bulundurulurdu. 1864 Ramazan’inda Bab-1 Askeri ve

53



Tophane Misiriyeti daireleri geceleri saat iigten sekize kadar agik bulundurulup,

giindiizleri tatil edilmisti (Ali Riza Bey,2001: 211).

Ozdemir’in Luyis Sabuncu adinda bir Gayr-i Miislim’in Ramazan ayimin atmosferine
dair yazdigi Mart 1895 tarihli mektubundan aktardigina gore, giindiiz vakitlerinde
resmi daireler ge¢ agilmaktaydi ve vakit ¢ogu zaman uyku ile ge¢mekteydi. Geceleri
ise tiyatrolar ve kahvehaneler genglerle dolup tagmaktaydi. Boyle yerlerde gorevli
memurlarin ashab-1 sidk ve istikametten olmalarina dikkat edilirdi zira asayisi ihlal
edenler ile edep dairesinde hareket etmeyenler cezalandirilirlardi (Ozdemir, 2006:
34).

1845 senesinde alinan bir kararla, Tanzimat Oncesi Ramazan bayramlarinda
memurlarin bayramlasmak maksadi ile amirlerini ziyaret etme gelenegi nihayete
erdi. Bayramdan sonra resmi dairelerde once kendi aralarinda bayramlasan
memurlar, akabinde miidiirlerini ziyaret ederlerdi. Sonra ise farkli dairelerdeki
memurlar, birbirlerini ziyaret ederek kendi aralarinda bayramlasirlardi (Ozgen,
1977).

4.2.istanbul’un Etkin Kamusal Alami: Kahvehaneler

Osmanli toplumunda kahvehaneler, her tiirlii s6zel kiiltiir {irlinlerinin aktarildigi,
eglendirirken bilgilendiren ayn1 zamanda sanatsal etkinliklerin de icra edildigi
mekanlar olarak degerlendirilmistir. Kahvehaneler, Istanbul’un kimligine &zellikle

kiiltiirtiniin gelismesine katki saglayan kamusal alan niteliginde bir kiiltiir ortamiydi.

“Diinyamin  higbir yerinde titiin ve kahve Tiirkler kadar zevkle
tiiketilmez” (Michaud ve Poujoulat, 2014: 51).

Kahve ve kahvehanenin Istanbul’a gelisine dair farkli kaynaklar farkli tarihler
vermekte ise de en yaygin olan, Pegevi’nin goriisiidiir. 1554 tarihine dek, baskent
Istanbul’da kahve ve kahvehane bulunmamaktaydi.1554 senesi baslarinda Halep’ten
Hakem adinda bir esnaf ve Sam’dan Sems adinda biri gelip, Tahtakale’de kahve

satmak i¢in bir diikkkan actilar. Ehl-i keyf okuryazar takimi, buraya gelmeye ve

54



toplantilar diizenlemeye basladilar. Bazen kitap okur bazen de gazeller getirip, siir ve
edebiyattan s6z ederlerdi (Pegevi, 1992: 258).

Pecevi'nin goriisiine ek olarak, Gabor Agoston ile birlikte ‘Encyclopedia of The
Ottoman Empire’ adli bir ¢alismaya imza atan Bruce Masters’a gore ise kahve
cekirdegi Yemen halki tarafindan 1500’14 yillarda kesfedilmis, ¢ekirdeginin
islenmesi ve suda kaynatilmasi ile uyarici mahiyette bir igecek niteligi almistir.
Miisliiman geleneklerine gore kahve, zikirlerini siirdiirebilmek i¢in tiim gece uyanik
kalmay1 hedefleyen Sufilerin yaygin olarak kullandigi bir igecek idi. Akabinde tiim
Mekke sehrinde yayginlasan kahve Misir, Kahire ve Sam’a donen hacilarin
yanlarinda getirdigi ve XVI. yiizyilin ortalarinda da baskent Istanbul’a gelen bir
icecek idi (Masters, 2009: 138).

Sur i¢i, Beyazit, Kapalicarsi ve Aksaray semtlerinde yogunlasan kahvehaneler
zamanla issiz giigsiiz takimin bir araya geldigi yerler ve fitne odagi olarak goriillmeye
baslaninca, yonetimin ve toplumun farkli kesimlerinin tepkisini ¢ekmistir ve IlI.
Murat doneminde kahvenin yasak edilmesi maksadi ile tedbirler alinmaya
baglanmistir ama yine de tam anlamiyla basarili saglanamamistir. 1538 yilinda
¢ikarilan bir fermanla kahvehaneler tamamen yasaklanmistir. Yenigerilerin
miidavimi oldugu Burunsuz Efendi’nin Galata’da bulunan kahvehanesi kapatilmis ve

Burunsuz Efendi, kahvehanesinin 6niinde idam edilmistir (Cabi, 2003: 249).

Michaud ve Poujoulat 1830 senesinde Bogaz gezileri esnasinda seyyahlarin
methettikleri kahvelerden bir tanesini bile goremediklerini, yenigerilerin bu
kahvelere el koyarak yeni muhalif isimlerle buralarda toplandiklarini ifade
etmektedir (Michaud ve Poujoulat, 2014: 49).

Istanbul’da hemen hemen her mahallede bir mahalle kahvesi bulunurdu. Sehrin islek
yerlerinde ise usaklar kahvesi, iskele baslarinda hamallar, mavnacilar kahvesi ve isi
giicii olmayanlarin miidavimi oldugu ve bir is bulabilmek i¢in bekledikleri her sinif

ve her sanat koluna mahsus ¢ok sayida kahve vardi.

55



Halkin oturmasi i¢in acilan, kalabalik miisteri sayisma sahip, Istanbul
Balikpazari’nda bulunan (Kogu, 1960: 1363), nadir bulunan ve halk arasinda “Avur
Zavur’un kahvesi” diye bilinen ve farkli kisiler bir araya geldiginde “Artik burasini
Avur Zavur’un kahvesine dondiirdiiler” ifadesi ile sohretli bir kahvehane mevcuttu
(Abdiilaziz Bey, 5.301-306).

Sehzadebas1 Caddesi’nde XIX. ylizyilin ikinci yarisinda agilmis fakat ne zaman
kapandigi hakkinda bilgi bulunmayan, kismen Sivashilarin fakat genelde
Kastamonulularin bulundugu, diger gilinlerde civar konaklardaki, fakat Cuma giinleri
ise Yesilkoy, Camlica, Uskiidar ve Beykoz konaklarindaki tiim usaklarin miidavimi
oldugu ‘Usaklar Kahvehanesi’, Letafet Apartmani’n1 gegtikten sonra iicilincii diikkan

idi (Kogu, 1966: 4605).

Buna mukabil, Siileymaniye civarinda adlarina tiryaki denilen ve afyon
cigneyenlerin miidavimi olduklar1 kahveler de bulunmaktaydi. Bu kahvelerin
miidavimleri ise soluk benizlerinden, donuk bakan gdzlerinden, kamburu ¢ikmis
sirtlarindan ve agir adimlarindan taninmaktaydi. Hali¢ kiyisinda bulunan bir kahve
ise dervis, imam ve ulemadan 6nemli isimlerin bulusma mekaniydi (Michaud ve

Poujoulat, 2014: 52).

4.2.1.Mehmet Halit Bayr1 ve Semai Kahveleri

Abdiilaziz ve II. Abdiilhamit dénemlerinde bir saz siiri kolu olan meydan sairleri,
calgili kahve diye de tanman semai kahvelerinde meydan siiri denilen tirlinlerini
sergilemislerdir. Istanbul’un biitiin semai kahvelerinde iiziintii ve acinin ya da seving

ve nesenin verdigi heyecan iginde bu siirler okunur ve dinlenirdi (Bayri, 2007: 165).

Tophane’de, Firuzaga’da, Yesiltulumba’da, Karagiimriikk’te, Aksaray’da ve
Uskiidar’da en meshurlari bulunan Semai kahvelerinde, semai gecelerinde ocaklar
temizlenir, semaverler parlatilirdi. Bu kahvelerin miidavimlerinin arasinda belinde
kusak, ellerinde bicak olan, yiiriiyiisleri ve oturuslari ile fiyakali gencler bulunurdu.

Ellerinde yipranmis ve toza bulanmis kagit parcalarina yazili semaileri okuyan

56



agirbash ve vakarli semaiciler, bazen kendi yazdiklarini okurlar, bazen de Fuzuli ve

Nedim gibi sairlerin gazellerini semai seklinde icra ederlerdi (Sema, 2002: 225-227).

Meydan sairleri, eserlerini kig ve Ramazan gecelerinde semai kahvelerinde icra
ederlerdi. Kis ya da Ramazan ay1 yaklasinca bu kahvelerin duvarlar1 yaldizli
cerceveler iginde yangin kuleleri, denizkizi, Kiz Kulesi, balik¢1 kayiklari, yangin ve
tulumba resimleri ile aynalarla siislenirdi. Tavanin merkezinden sarkitilarak uglari
duvarlarin st kenarlarina iligtirilen renkli kagitlardan yapilmis zincirler ve kagit
zincirlerin aralarindan ge¢gmek {izere yine tavanin degisik yerlerine yenidiinya

denilen renkli ve cilali yuvarlaklar asilird1 (Bayri, 2007: 165).

Semai Kahveleri’'ndeki fasillara genellikle Ramazan eglencelerinde, teravih
namazindan sonra baslanirdi. Han kdselerinde kalmaya parasi yetmeyen Aasiklar
burada misafir edilirlerdi. Sokiin ay1 denilen baharla beraber, gurbet yoluna diisen
Anadolu Aasiklarmin, Istanbul’a gelerek, bu kahvelerde duvarlara sazlarmm

asmalariyla macera baslardi (Ataman, 2006: 57).

Calgili kahveler olarak da anilan Semai Kahveleri, en parlak caglarini Sultan
Abdiilmecit zamaninda yasamistir ancak ikinci mesrutiyet ilan edildikten sonra yavas
yavas gerilemeye baslamis ve I. Diinya Savasi sirasinda eski canlilifin1 tamamen

yitirmistir (Ataman, 2006: 57).

Semai Kahveleri’nin baslica miidavimleri arasinda tulumbacilar vardi. Bu ylizden
zaman zaman ‘Tulumbaci Kahveleri® olarak da adlandirilmistir. Dénemin Istanbul
mahallelerinde bulunan tulumbaci teskilatina mensup tulumbacilar, mahallelerde
yangin olduk¢a yangima giderlerdi. Miidavimlerinin hemen her aksam toplandigi
semai kahvesi bir tulumbaci kahvesi ise, orada bulunan genglerden giizel seslilere de
rast gelinirdi ve bu genclerin kimileri kogsma, semai; kimileri de divan ve destan

okurdu. Okuduklar1 pargalarin ¢ogunlugu tulumbaciliga ve mertlige aitti (Gergek,
1997: 206-208).

Tulumbacilar, Ramazan geldiginde, kendi mahallelerinde islek bir yerde ya da
caddeye bakan islek bir sokakta yer alan biiyiik¢e bir kahveyi, sahibinden bir ayligina

Ramazan igin kiralarlardi. Kahvehanenin igini, tavanini, oturulacak yerlerini, ocak

57



yerini, kapisini, kapisinin disim1 ve etrafin1 elvan renkli kagitlardan kesilerek

yapilmis sekillerle siislerlerdi (Abdiilaziz Bey, 1995: 257-258).

Tulumbaci Kahveleri’nin duvarlarindan birinin en goze c¢arpacak yerinde, renkli
kurdelelerle bezenen bir arma bulunurdu. Calgicilara ait yer ise, ¢algi sesinin her
taraftan iyi duyulmasii saglamak amaciyla kahvenin 6n koselerinden birine biraz
yiiksek¢e ve kameriye seklinde kurulur, gerek burasi gerekse kahve ocagi, yapma
cigeklerle donatilirdi. Ahmet Deruni, Aski, Ahteri, Behgeti, Bidadi, Celal, Derci,
Enveri, Ferdi Dede, Gedai, Giryani, Deli Hakki, Halim Baba ve ikrari; Abdiilaziz ve
II. Abdiilhamit donemlerinin baslica meydan sairleri arasinda yer alan isimler idi
(Bayri, 2007: 166-167).

Istanbul’un ¢algili kahvelerinin biilbiilleri demek olan meydan sairlerinin ve
asiklarmin ¢ogu bugiin bilinmemektedir. Bunlarin en iinliilerinden biri Zil Izzet’tir.
Besiktag’ta Saman Iskelesi’ndeki calgili kahvesinde, musiki fasillarmi bizzat
yonetirdi. Devrin biiyiiklerinden de himaye goren Zil Izzet’in, Ramazan siiresince
okudugu maniyi bir daha tekrarlamadigina dair sdzler agizlarda dolasird1. Zil izzet’in
kendisinden tespit edilen birka¢ mani, onun bu sahada ne kadar usta oldugunu

gostermektedir.

Terziye kumas geldi
Diistiniir ki ne kese
Olctii bicti kumasgt

Ne cep olur ne kese

Dedim bizim terziye

Hemen su keseyi dik

Dedi ¢coktan biterdi

Biz onu keseydik (Ataman, 2006: 57-58).

Kis veya Ramazan geceleri devam eden bu eglence, kis mevsimi ya da Ramazan’in

sona ermesiyle biterdi.

58



Meydan sairleri, bilgi ve kabiliyetlerine goére; okur-yazar, okur-yazamaz ya da
okuyup-yazamaz gibi smniflara ayrilirdi. OKur-yazar takimm gerek Onceden
hazirladiklari, gerekse meydanlarda hazirliksiz hemen soyledikleri siirler,
digerlerinin siirleriyle dl¢lilemeyecek kadar anlamlidir. Okuyup da yazamayanlar ve
hi¢ okuma yazma bilmeyenlerin eserleri, kayda gegirilemedikleri i¢in, okur-yazar

olanlarin eserlerine gore daha az degerlidir (Bayri, 2007: 167).

Anadolu’nun her yerinden Istanbul’a gelen saz asiklari, Tavukpazari’ndaki Asiklar
Kahvesi’ne gelir, birbirleriyle karsilasir ve imtihan olurlardi. Burada hizin
alamayanlar ¢algili kahvelerde de boy gosterirlerdi. Dertli, Kemali, Bayburtlu Zihni,
Iligazli Asik Naili, XIX. yiizyihn 6nemli asiklariydi. Dertli; pervasiz ve suna buna

satagsmaktan hoslanan biriydi.

Tek basima olsam Sah’a Sultan’a kul olmam

Viran olasi hanede evlad-ii iyal var (Ataman, 2006: 63).

Mensup olduklar1 siniflara  bakilmaksizin, meydan sairlerinin meydanlarda
sanatlarini icra edebilmeleri i¢in bir ustaya uzunca bir miiddet hizmet ederek destur
almalar1 sartti. Bir meydan sairinin terbiyesi altina girmeyi kabul eden kimse, onun
ciragl sayilir ve meydana giderken ustasinin sazini tasir, meydanlarda sdylenen
siirleri dikkatle dinler, kabiliyeti derecesinde bunlardan faydalanir, yavas yavas
olgunlasir ve meydan sairi olurdu. Bunlar, yaradilislarina ve mizaglarina gore asil
adlarindan bagka bir de mahlas alirlar ya da bu mahlas kendilerine bir miinasebetle

ustalar1 tarafindan verilirdi (Bayri, 2007: 168).

4.3.Direklerarasinda Ramazan Eglenceleri

1899 (1316) senesinde Sabah gazetesinin 3287 nolu sayisinda verilen bir haberin
icerigi su sekildedir.

“Havamin pek miisait olmamasina ragmen bu aksam teravihten sonra
Direklerarasi 'nda biiyiik bir kalabalik birikmis ‘bin bir ayak bir ayak iistiine’
soziinti dogrularcasina biitiin ¢ayhaneler dolmus, Ramazan gecelerinin nese

59



ve sevinci biitiin yiizlere aksetmigti. Cocuklar da tiyatrolarin oniinde
toplanmisti. Ince saz takimlar: sanatlarin icra etmis, kimi ¢ok kimi az alkis
almistr.”

XIX. yiizyll Osmanli Devleti’nin siyasi, sosyal ve ekonomik durumunun yaninda,
Ozellikle Tanzimat devrinde gerceklesen fikri ve sosyal arayislar1 ve degisimleri de
irdeleyen Fransiz seyyah ve yazar De Nerval, Istanbul’a gelmis ve Ramazan
gecelerinden cok etkilenmistir. Ilk defa gordiigii bu manzarayr ‘Dogu’ya Seyahat’

adl1 eserinde su sekilde tasvir etmistir:

“Giines, Hali¢’in gerisindeki mor ufuk hattimin ardinda batmak iizere idi....
Ve giines batar batmaz her taraftan dalga dalga eseler yiikseldi, muazzam bir
giiriiltii koptu: Tophane’de top atiliyor, limandaki biitiin gemiler diidiiklerini
ottiirerek cifte bayrami karsiliyordu. Aym anda Istanbul abidelerinin
yiikseldigi geri planda sihirli bir manzara belirmeye basladi. Karanlik
¢oktiikce kubbeler iizerinde ve minare aralarinda mahyalar yaniyor, sehir 151l
il parlyordu. Stiphesiz - mahya denilen siklt  harflerle bir seyler
anlatiliyordu. Binlerce geminin diregi gibi gége uzanan minarelere, 1siktan
halkalar takilmigti ve bunlar o narin serefeleri aydinlatiyor, gokyiiziinii
resmediyorlardi. Baska giinlerde pek tath ve agir olan miiezzinlerin her
taraftan yiikselen sesleri, o giin bir zafer sarkisini, bir zafer narasim

anlatiyordu” (De Nerval, 1974: 36).

Sehzadebas1 Caddesi’nin bir pargasinin eski adi olan Direklerarasi, Koc¢u’nun
aktarimina gore, 1934 tarihli Belediye Sehir Rehberi’nde, Sehzadebasi Caddesi’nin
Onaltimart Sehitleri Caddesi ile Dede Efendi Caddesi’nin kavsak noktalari arasinda
kalan pargasi (Pafta 4/40 ve 50) idi. Tiirk Ansiklopedisi’nde verilen bilgilere gore ise
Direklerarast; Bizans ¢aginda Istanbul’un ana caddesi Mese’nin bir pargastydi ve o
donemdeki adi “Filadelfion” idi. Kalenderhane Cami’sinin Oniinden baslardi. Bu
caddenin bir kismini kaplayan siitunlar dolayisi ile Direklerarast adin1 almistir (Kogu,

1966: 4602-4603).

Bayri’ya gore ise Istanbul’un ramazan hayat: teravih sonrasi baglardi ve gece
hayatinin merkezi Sultanahmet meydanindan baglayan ve Beyazit meydanina kadar
uzanan, Divanyolu ile Beyazit meydanindan baslayan ve Sehzadebasi ile

Sehzadebasi’ndan Sarachanebasi’na kadar uzanan ve tiyatro, sinema, konser,

60



karagdz, ortaoyunu, meddah gibi eglencelerin yer aldigi bolgelerdi (Bayri,2007:
256).

Direklerarasi’nda piyasa ikindi vakti ve teravih namazindan sonra sahura kadar
stirerdi. Cayhaneler, Feyziye Kiraathanesi ve tuluat tiyatrolar1 halkin ilgisini ¢okca
cezbederdi (Alus, 1994: 32-34). XIX. yiizyilin Karagoz’ii, Ortaoyunu, Tuluati, Ince
Saz’1 ve Meddah’1 ile Direklerarasi, Istanbul’un en hareketli ve eglenceli sanat

merkeziydi (Ataman, 2006: 272).

Direklerarasi, Ramazan gecelerinin en ¢ok tercih edilen ve dolayisiyla en fazla
kalabalik olan yerlerinin basinda gelmekteydi. Kahveleri ve ¢ayci diikkanlari ile
tulumbac1 kahveleri, onemli hazirliklara ev sahipligi yapardi. Icleri hincahing
kalabalikla dolan yemek yerlerinde, garsonlar bellerinde pestamallarle, ellerinde
sakirdattiklart masalar1 sallayarak dort bir tarafa bagirirlardi. Kahvelerin sahipleri
icin garsonlarin geng, ¢evik ve bu islerde yatkinliga sahip olmalart ¢ok Snemliydi.

Bazi kahvelerde saz sairleri de bulunurdu (Ali Riza Bey, 1986: 146-147).

Sirkeci, Ankara Caddesi’nde, Nigdeli hamallarin ugrak yeri, Sietirli Ismail
Efendi’nin kahvehanesi; Cemberlitas avlusunda bulunan, Arapgirli Siddik Efendi ve
Halil Efendi’nin islettigi kahvehane; Cemberlitas’ta tursucularin bulundugu bélgede,
0gle paydosunda Zeki Efendi’nin anlatimlariyla dinleyicileri eglendirdigi kahvehane;
Beyazit’taki Emin Efendi’nin lokantasinin yakinlarindaki bol miisterili kahvehane;
Beyazit tramvay yolunu takiben Aksaray istikametine giden giizergahta bulunan ve
ortaoyunu ile karagdz sevdalilarinin miidavimi oldugu kahvehane; Direklerarasi’nin

seyirlik oyunlartyla meshur kahvehanelerinden bazilaridir (Canatak, 2012: 619).

Bir zamanlar arsa hiiviyetinde olan ve eski Arif’in Kiraathanesi olarak nam salan
Adliye Kiraathanesi’nin Ust tarafindaki yere, karagozciiler ¢adirlarini kurardi. Ancak
o civarda oturanlarin takip edebildigi fakat uzak mesafedekilerin katilamadigi golge
oyunu oynatilir ve meddahlar tarafindan taklit unsuru da isin i¢ine katilarak hikayeler

anlatilird1 (Sema, 2002: 139).

Direklerarasi, modern Osmanli Tiyatrosu’nun kurulus ve gelismesinde onemli bir

yere sahiptir ancak buranin asil eglenceleri, genis nitelikli hemen hemen her

61



kahvehane ve cayhanede Ramazan ayinda sergilenen karagéz, meddah, hokkabaz ve

kukla ile pehlivan giiresleri ve at canbazligi olmustur (Cavas, 1994: 60).

4.3.1.Ahmet Rasim’in Kaleminden Direklerarasi ve Fevziye Kiraathanesi

Direklerarasi, Istanbul’da yalmz direkleri ile degil sehrin tanman simalarinin
miidavimi olmasi ile de meshur bir yer idi. Bir donem Fatih ve civarinda yerlesik
bulunan memur takimi, padisahlarin Topkapt Sarayi’ni terk etmelerinin ertesinde
zaman igerisinde Sehzadebasi, Siileymaniye ve Beyazit taraflarina Divanyolu
cevresine intikal etmistir ve bahsi gecen mekanlar ferah ve nese verici bir hiiviyet

kazanmustir.

Rasim’in ‘Ramazan Karsilamasi’ adli eserinde verdigi bilgilere gore, Direklerarasi,
sairlerin bir araya toplandigi ve sehrin tam ortasinda bulunmasi 6zelligi ile zarif bir
mekan olmasinin yaninda, XIX. yiizyilin en taninmis ve segkin isimlerinin miidavimi
oldugu cay satilan yerler olan kiraathaneleri ile de meshur idi. Basta Haci Resit
olmak tiizere, Saat¢i Mustafa, Agizlikgt Mehmet Efendi, hiddetli mizac1 ve tirash
kellesi ile nam salmis olan Haci Murat, daha sonralar1 direkler kaldirilirken ortadan
kaldirilan Osman Baba tiirbedar1 Hafiz Yakup, Arap Abdullah’in arkadaslarindan
Kahraman Bey, Kahveci Citak, Tefeci lakapli Kose Bakkal, Limoncu Vasil, Meczup
lakapli Arap Ismail, Izmirli Mehmet, Kel ve Topal Kevork, Pirgic Ali, ¢ok
okumasiyla meshur Kirkor, zaman zaman Citak’in Kiraathanesi’ne gelerek racon
kesen Devehanli Hakki, bir zamanlar Fevziye Kiraathanesi kiracist olan Kazim,
meshur kumarbazlardan Tatar Emin, Bahriyeli Kor Ali, Deli Emin gibi isimler

Direklerarasi’nin taninmis simalarindanda.

Kiraathane fikrini Istanbul’da ilk olarak ortaya atan Sarafim Efendi olmustur.
Beyazit’ta Okgularbasi’nda bir yer agmis ve burayr mecmua ve farkh tiir kitaplarin
okundugu bir merkez halinde isletmistir. Direklerarasi’nda ilk agilan kiraathane ise
Mehmet Efendi’ye aittir. I¢i genis olan ve Vezneciler’den Sarachane’ye giden yol
tizerinde bulunurdu. Mehmet Efendi’nin Kiraathanesi, i¢lerinde Kemengeci Vasil’in
de bulundugu Kor Cevat’in saz takimi ile de meshurdu.

62



Fevziye Kiraathanesi, Mehmet Efendi’nin kiraathanesinden sonra meshur olmus ve
doénemin Istanbul’unda bir nevi miizik okulu niteliginde faaliyetini siirdiirmiistiir.
Sarisin ve nazik bir beyefendi olan Kazim Efendi’nin kiracis1 olarak bulundugu
zamanlarda Fevziye Kiraathanesi; Kemengeci Vasil, Yahudi Kemal ve Usta Kemanci
Mike’den olusan saz heyetinin icralarinin yaninda Tatyos’un saz takimmin da

icrasina ev sahipligi yapmustir.

Tiirk musikisine biiyiik hizmetleri gegmis, zamanin pek kabul goren pesrev, semai ve
aranagmelerini seslendiren Hanende Bogos Efendi’nin babasi meshur bestekar Astik
ile kanun ustasi Semsi, Tanburi Ovagim ve Kuzguncuklu Artin de, Fevziye

Kiraathanesi’nde icra gergeklestiren isimlerden idi.

Fevziye Kiraathanesi daha ¢ok miizik merkezi olma 6zelligini siirdiirmeye sonralari
da devam etmistir ve Zekai Dede, Hiinkar Imami, Medeni Aziz Efendi, Hac1 Arif ve
Faik Beyler, Bagmiiezzin Rifat Bey, Kor Hiisamettin ve Nedim gibi donemin meshur
bestekarlari, sazende ve hanendeleri de Kiraathane’nin miidavimi olmustur (Rasim,

1990).

4.3.2.Direklerarasi’nda Tiyatro

Sultan Abdiilmecit’in Dolmabahg¢e Sarayi’nda, II. Abdiilhamit’in ise Yildiz
Sarayi’nda tesekkiil ettirdikleri tiyatrolar1 (Diizgiin, 2000: 67) ile bu sanat dalina
verilen onem, zaman igerisinde Istanbul halki tarafindan da benimsenmis ve bu
dogrultuda Direklerarasi, hususiyetle Ramazan gilinlerinde tiyatro gosterimlerine

sahne olmustur.

Direklerarasi, tiyatro tliriinliin miizesi niteligindedir. Geleneksel Tiirk tiyatrosunun
onemli unsurlarindan Meddah, Ortaoyunu ve Karagoz temsillerinin degisik tiir ve
orneklerinin goriildiigii Direklerarasi, 6zellikle yaz mevsimine tekabiil eden Ramazan
aylarinda, acik alanlarda oynanan ortaoyunlari, teravih sonrasi ve kimi zamanlar agik

alanlarda kimi zamanlarda ise kahvehanelerde sergilenen Karagdz ve Meddahlarinin

63



yaninda, kapali mekanlarda ve sahneli tiyatrolarinda oynanan Tuluat tiyatro oyunlari

ile de meshurdu.

Taha Toros Arsivi'nden edinebildigimiz Goktas’a ait ‘Sehzadebasi-Direklerarast’
adli calismada verilen bilgilerden anlasildigi iizere, Direklerarasi; Komik-i Sehir
Abdi Efendi’nin ‘Giiliinchane’si, Kiiciik Ismail Efendi ile Hamdi Efendi’nin
‘Labiyat-1 Osman-i’si, Sezai Bey’in ‘Tebessiimhane-i Osmani’si, Minakyan
Efendi’nin ‘Osmanli Dram Kumpanyasi’ adindaki tiyatro topluluklarinin

sergiledikleri basarili tiyatrolara ev sahipligi yapmustir (Goktas, TT-500342).

Naum Tiyatrosu bashigi altinda ifade edildigi lizere, Beyoglu ve Ortakdy gibi
semtlerde bulunan tiyatrolarin disinda Istanbul’un ii¢-dért tiyatrosu Direklerarasi’nda
bulunmaktaydi. Hepsi ahsap ve salasti. Mehmet Efendi’ye ait olan bir tiyatro, bir
Ramazan gecesinde ¢Okmiis, enkaz altinda kalanlar Olmiistiir. Bunun {izerine
tiyatrolar, kagir veya yar1 kagir sekilde insa edilmeye baglanmistir (Gergek, 1997:
63).

64



4.3.3.Direklerarasi’nda Meddahlar

Meddahlar, tiim dogu ve Islam diinyasinn ilk gdsteri sanatgilaridir. Sahnesi, verilen
cevaplari, dekoru ve sahislarindan ziyade, meddahlik edenin zekasi, bilgisi ve s6z

soylemedeki yetenegi 6n plandadir.

Boratav’a gore Meddahlik, erkek ve yetiskin kitleye daha ¢ok hitap eden bir anlati
tiirliydii. Konaklarda, kis gecelerinde, orta smif halkin miidavimi oldugu
kahvehanelerde ve siirekli olarak da Ramazan gecelerinde meddah hikayeleri

anlatilirdi (Boratav, 1992: 68-70).

Onemli meddahlarin basinda gelen Diimbiillii Ismail Efendi’ye gére Meddahlik;
taklitli fikra ve hikaye anlatmak iken (Ataman, 2006: 264), Gergek’e gore ise
meddahlik doguya mahsustur ve bunun en 6nemli sebebi de sarklilarin fitraten sahip
olduklari dinleme yetenegindendir. Bati dinlemekten ziyade konusmayi sever.
Bati’da herkes konusur, dinleyen pek azdir. Bati toplumundaki meclislerde
goriilecegi lizere, genellikle konusmalar takip edilmez, kimi duydugu ciimleye cevap
hazirlamakla kimi ise yapacagi itiraza bir giris climlesi hazirlamakla mesguldiir

(Gergek, 1997: 141-142).

Gergek’in diisiincelerini destekler nitelikte, kemerini Hz. Muhammed’in 6niinde Hz.
Ali’nin bagladig1 ve Evliya Celebi’nin onun i¢in “meddahlarin ve ahilerin silsilesi
ana muntehidir” tanimlamasi yaptigt Suheyb-i Rumi hakkinda Gokyay, Evliya
Celebi Seyahatnamesi adli eserinde su ifadelere yer vermektedir:
“Pirleri Suheyb-i Rumi’dir. Hz. Muhammed’in meddahymis. Bu kisi
Islamiyet’ten Antrename okurmus. Sonra Hamzaname'yi diizenlemisler.
Hicret’in 261. yiinda Eb-iil-Mea, bu esere parlaklik verip 60 cilt yapmus.
Rum meddahlart bu 60 cildi fihrist yaparak 360 cilt Hamzaname yapmigslar.
Suheyb-i Rumi, Peygamber’in karsisinda Uhud, Mekke, Bedr, Huneyn

gazalarmi okuduk¢a, Hz. Muhammed ferahlar ve ona ihsanlarda bulunurmus”

(Gokyay, 1996: 225).
Meddahlarin repertuarinda bir kisim halk hikayeleri de yer almakla birlikte bu

hikayelerin anlatimi1 esnasinda, formatinda degisiklik meydana gelir ve hikaye

karakterleri bir ¢esit deformasyona ugrardi. Meddahlar, kendi donemlerindeki giinliik

65



olaylar1 ve kurguladiklar1 metinleri ile her daim halkin dikkatini ve ilgisini ¢ekmeyi
basarmustir. (Nutku, 1978: 87-110)

Meddah hikayelerinde, hikdye kahramanlari Istanbul’un varlikli cevrelerinden
secilirdi. Isleri ve meslekleri olmayan bu kahramanlarin ¢ogu mirasyedilerdi ve
eglenceye cok diiskiinlerdi. Bir diikkan sahibi olmak veya varlikli bir bayanla
evlenmek, bu tiir hikayelerde mutlu son olarak ifade edilirdi (Giinay, 2004: 30).

Meddahlar, c¢evrelerini ve gordiikleri kisileri inceleyerek deneyimlerini ve
inandiriciliklarini arttirirdi. Hikayelerinde zaman ve yer kaygisit bulunmazdi. Kimi
zaman uzun kimi zaman da kisa siiren icralarinda sectigi hikayelerin, sehir ve sehir
halkindan olmas1 miinasebetiyle seyirci ile temast her zaman etkindi (Emeksiz, 2007:

58-60).

Halk nezdinde de muteber olan meddahlar, okuma yazma bilen niikte sahibi kisilerdi.
Aralarinda basarilt olup da nam kazanan isimler, saraylara kadar girebilmekteydi.
XVI. yiizyilda, III. Murat déneminde epeyce ragbet géren Bursali Lalin Kaba, bu
isimlerin baginda gelmekteydi (Gergek, 1997: 142-147).

Abdiilaziz Bey, Osmanli Adet ve Merasimleri adli eserinde Meddahlara dair su
bilgileri paylagmaktadir:

“Meddahlar ekabir huzurunda meclisierde, mehafilde hikayeler séyledikleri
gibi Istanbul’'un pek ¢ok yerinde bulunan ve semt icin uygun olan genis
kahvehanelerde belirli giinlerde kissahanlik yaparlardi; isteyen herkes gider,
dinlerdi. Yazlart bulunduklari yerler, Yenikap:, Kumkapi; kislari ve
Ramazanlarda ise Sehzade Cami avlusundaki kahvelerde Direklerarast,
Aksaray ve Laleli’de semt kahveleriydi. Kahvehaneye alabildigi kadar birkag
swra iskemle konur, kapi oniinde oturan giris parasini toplar, girenler sira ile
yerlerini alirlardi. Meddahlar icin de herkesin gorebilecegi ve sesini
isitebilecegi yiiksekge bir yere iskemle konurdu. Vakti gelince, meddah yerini
alwr, eski usule uyarak elinde bastondan daha uzun bir degnek tutar, boynuna
uzunca devsirilmis yazma yemeni atardi. Eline bir de ¢ubuk verilirdi. Cubugu
ve verilen kahveyi agir agwr i¢cmeye baslardi. Bundan maksat zamanin
yaklastigint anlatmak, oturanlarin sitkilmamasin saglamak ise de asil amag;
hazir olanlart gézden gecirerek aralarinda sanattan kimseler bulunup
bulunmadigina ve ne gibi zevatin geldigine bakip ona gore lafi nasil evirip
cevirecegini tasarlamakti. Baglama zamant gelince ¢ubugunu yere birakir,
elindeki degnegi hafifce yere vurur ki, bu konusmalari kesmek igin bir
uyaridir, sonra ellerini ¢irpar “Hay Hak, dostum Hak diyerek anlatmaya
baslardr’ (Abdiilaziz Bey, 1995: 396).

66



XIX. ylizyilin en meshur meddah1 1837 senesinde vefat eden ve bir donem padigaha
da nedimlik yapan Kiz Ahmet Efendi ve Yagc1 izzet’tir. (Ali Riza Bey, 1986: 266;
Emeksiz, 2007: 58).

Kissahan ve meddahlardan saraylarda kendilerine yer edinenler, muarrif ve nedim
tinvanlariyla da anilirlardi. Fatih Sultan Mehmet doneminde Mustafa adinda bir
kissahan ve Balaban Lal ve Omer isimli iki nedim sarayda vazifeliydi (Gercek, 1997:
142-143). Hac1 Miiezzin, Siikrii Efendi, Musahip Cavus, Camci1 Ismail, Liileci
Mehmet, Meddah Salih, Pi¢ Emin, Kér Osman, Mustafa Reis, Kavuklu Ali, Meddah
Tevfik, Borazan Tevfik, Serbet¢i Emin ve Cerrahpasali Kiigiik Ali de XIX. yiizyilin
diger 5nemli meddahlariyd: (ito, 2012: 14).

Gordiigi ilgi sonrasinda meddahlarin sanatlarini icra ettikleri yerlerin sayis1 hizla
cogalmistir. XIX. yiizyilin ikinci yarisiyla XX. yilizyill baslarinda, meddahlarin
calistig1 baz1 semt ve o semtlerde bulunan kahvehane veya kiraathaneler arasinda
Aksaray’da Dilkiisa Kiraathanesi ve Merkez Kiraathanesi; Divanyolu’nda Arif Bey
Kiraathanesi ve Hiirriyet Kiraathanesi; Fatih’te Resadiye Kiraathanesi; Kadirga’da
Yani Kiraathanesi; Kumkapi’da Kazim Aga’nin  Bahgeli Kahvehanesi,
Sultanahmet’te Kosebas1 Kiraathanesi; Tophane’de Arnavut Ahmet Efendi
Kiraathanesi ve Cihanyand: Kiraathanesi ile Uskiidar’da Ismail Efendi Kiraathanesi

ve Tascibasi Kiraathanesi bulunmaktaydi (ito, 2012: 8).

Sema’ya gore meddahlik mesleginin en son {istad: ¢ok titiz ve ayn1 zamanda oldukga
da alingan olan, meddah Ismet idi. Semt kahvelerine bilhassa kis gecelerinde ve
Ramazanlarda davet edilir, hikdye, masal ve fikralarinin siikinetle dinlenmesini
isterdi. Taklit yetenegi diger meddah sanatgilari gibi oldukga tistiindi. Kiirt, Laz,
Kastamonulu, Acem, Frenk, Ermeni, Cingene, Tulumbaci ve Ucar1 Rum gibi

karakterleri biiyiik bir maharetle taklit ederdi (Sema, 2002: 252).

XIX. ylizyilda Ramazan aymin en onde gelen eglenceleri arasinda bulunan
meddahlar bir kahvehanede otururlar ve teravihten sonra faaliyetini icra ederdi.
Aksesuarlar1 dylesine degildi. Ozellikle degnegi, giicliiliik simgesiydi (Lytko, 2010:
38).

67



El¢in’e gore, okumanin gelismedigi ve dinlemenin pek muteber olmadigi
zamanlarda, siinnet diiglinlerinde ve 6zellikle Ramazan gecelerinde meddahlara karsi

Tirk’lin alaka ve itibar1 yiiksekti (Elgin, 1997: 7).

Sehzadebas1 semtindeki kahvelerde, meddahlar, Ramazan gecelerinin vazgecilmez

unsurlarindan biriydi (Tilgen, 1979: 37).

Ayrica, meddahlik ve meddah hikayelerine dair, Tiliici’niin bir bibliyografya
calismasit bulunmaktadir ve adi gecen konuda tafsilatli bir malumata ulasilabilir

(Tiiliicii, 2001).

4.3.4.Direklerarasi’nda Ortaoyunu ve Tuluat

Direklerarasi’nda bir diger 6nemli eglence unsurlarindan olan Ortaoyunu ve Tuluat,
birbirine benzer temsiller gibi goriinseler de aralarinda farkliliklar bulunmaktadir.
Direkleraras1 Ramazanlarinin vazgegilmez eglencesi Karagéz de bu iki temsile

benzetilmektedir.

Karagoz kendine has perdede sergilenen bir gdlge oyunu iken, Karagdz’iin perdeden
meydana inmis hali olan Ortaoyunu, ‘Zuhuri Kolu’ (Sema, 2002: 279) olarak da
tanimlanmaktadir. Tuluat ise tiyatronun suflesizi (Gergek, 1997: 129), bir nevi halk
tiyatrosudur. Eglendirme maksatli ve ortaoyunundan devsirme isimlerin katkisiyla

sahnelenen bir oyundur.

Ortaoyunu’nun basoyuncular1 Pigekar ve Kavuklu’dur. Kavuklu ad1 sonralar1 ‘Nekre’
olarak anilmaya baslanmistir (Sema, 2002: 280). Kavuklu arkas1 denilen ve ‘Mahalle
Yetimi’ olarak taninan Ciice, Deyno, Zenne, Mirasyedi ve Matiz denilen cinaslh ve
niikteli tiplemeleri ile meshurdur. Tuluat’ta ise genellikle evin usagi olan ‘Bas
Komik, Evin beyi, kizi, evin oglu olan Mahdum Bey ve Kahya gibi meshur
tiplemeler sahnelenirdi (Ataman, 2006: 250-251).

Ortaoyunu’nun kiymeti, s6z sanatlari oyunu olmasidandir. Ortaoyunu meydani

‘Meydan-1 Suhan’ olarak tanimlanirken bu meydanda kurulan eve ise ‘Yeni Diinya’

68



denirdi. Olaylar giinliik, taklitler ise o zamana aitti. Orta oyunu bir zeka oyunuydu.

Oyuncu, zekas1 ve hazir cevapliligiyla oyunu siislerdi (Gergek, 1997: 126-128).

Yaz mevsiminde, halkin daha ¢ok tercih ettigi mesire yerlerinde; kis mevsiminde ise
hanlarda sergilenen ortaoyununun alan1 ‘Mergi Temasa’ ismi ile de bilinirdi ve etrafi
kaziklara sarilmis ip ile seyirciden ayr1 bir yerde bulunan, yaklasik otuz arsin genislik
ile yirmi arsin derinlige sahip bir yerdeydi. Senklikler esnasinda meydanlarda ve
cadirlarda sahnelenen ortaoyunu, gergek anlamiyla klasik bi¢imine XIX. yiizyilda
sahnelenen oyunlar1 ile kavusmustur (Umit; 2014: 51-52).

Sultan Abdiilaziz tahta ¢iktiginda ortaoyuncularinin meshurlarint Hiimayun’a
almistir. Bu sekilde oyuncularin, milletin ahlakina hizmet edecek sekilde tanzim ve
1slah1 amaglanmigtir. Fakat sonralar1 goriilmistiir ki, bu oyuncular bizatihi devlet
ricali tarafindan farkli sekillere sokulmus ve devlet ricali ve hiikiimdarlarin taklitleri
yaptirilarak eglence unsuru olarak kullanilmaya devam edilmistir (Ali Riza Bey,

1986: 251).

Kopriili’niin aktardiklarindan anlasildigina gore, II. Mahmut dénemi, diger gosteri
sanatlar1 unsurlarinda oldugu gibi ortaoyununda da parlak bir donemdir. Enderun’da
yetistirilen mukallitler ve mudhikler padisahin huzuruna ¢ikarlar, latife eder, hikaye
soyler ve taklitler yaparlardi. Bizzat II. Mahmut’un da zaman zaman kurulan
ortaoyunu sahnelerini izledigi ve begendigi oyuncular1 saraya aldigi muhakkaktir

(Képriilii, 1966: 401-402).

Gergek’e gore, tuluatin banisi merhum Hamdi Bey’dir. Daha sonralar1 Abdi, tuluati
ilerletmis ve nihayetinde K. Hasan, oyuna son seklini vermistir. Gulli Agop
tiyatrosundan ayrilan Fasiilyeciyan, tiyatro hayatindan da ayrilmak istemediginden,
meshur ortaoyuncu Hamdi’ye wulagmis ve onu ikna ederek Kulekapisi’nda
Piring¢i’nin gazinosunda insa edilmis olan bir sahnede suflorsiiz olarak ‘Cingirak’

adinda bir oyun oynamistir. Bu oyun tuluatin baslangicidir (Gergek, 1997: 130).

69



4.3.5.Direklerarasi’nda Karagoz

Samdanizade Tarihi adli eserdeki bilgiye gore, mezari Bursa’da belediye bahgesi
karsisinda olan Seyh Ayni Abdullah Kiisteri Hazretleri, irsat edecegi kisiler i¢in
gece, bir rivayete gore Yildirrm Beyazit devrinde yasamis ‘Haci ivaz’ ve ‘Haci
Evhat’ adlarinda iki niikteci ile perde kurar ve bu perdenin arkasina mum yakardi.
Perde de vermek istedigi mesajlar1 verdikten sonra mumu sondiiriirdii. Fakat Ali Riza
Bey’in aktarimu ile Kiisteri Hazretleri, Orhan Gazi doneminde yasayan bir isimdi ve
1203 senesinde Muhyiddin Arabi tarafindan yazilmis olan ‘Fiituhat-1 Mekkiye’de
gectigine gore karagdz oyunu, iddia edildigi gibi Kiisteri’den cok daha evvel
Araplar’da sergilenmekteydi. Dolayisi ile bu oyun, Osmanli’nin yeteneklerine gore
degistirilmis ve Yildinm Beyazit zamaninda ise oynanmaya basglamistir. Daha
sonralart halk, karagdz oyununu bularak, helva ve diigiin geceleri ile vakit gegirmeye
baslamiglardir (Ali Riza Bey, 1986: 237-244).

Gergek’e gore, karakteri tahlil edildiginde; kafasi, surati, hareketleri, diislinlisii ve
sOyleyisi itibari ile Karagdz tamamen Tirk’tiir.
“O evvela her Tiirk gibi saf ve diiriisttiir. Dost bildigi herkese evinin kapisi
gibi ruhunun koselerini acar. Biitiin diisiinceleri, biitiin dertleri alenidir.
Evinde olan biteni sokaktan gegen herkes bilir. Sabahtan aksama kadar hep
karsisina ¢ikanlara meram anlatmakla mesguldiiv. Evinde karisindan azar

isitir, disaridakilerle maraza eder fakat o her Tiirk gibi civanmert ve

desisesizdir” (Gergek, 1997: 138).

Istanbul’un Gélge Oyunu ile ilk tanismasi ise Yavuz Sultan Selim’in 1517 yilinda
Misir’t ele gegirmesinden sonra Cize’de bir oyun seyretmesi ve akabinde bu golge

oyunu ustasini Istanbul’a getirmesi ile olmustur (And, 1977: 250-251).

Karagdz; Meddah ve Ortaoyunu gibi, halk ve saray gosterim gelenekleri iginde
goriiliirmiistiir ve dzellikle Istanbul’da gelismistir. Bazilarmn ‘Hayal’, bazilarinin ise
‘Karagdz’ olarak adlandirdigi oyun, terbiye ve edep iginde sergilenirdi. Oyuncu

niiktedan bir isim ise, verilen mesajlar ibret alict ve uyarici nitelikte olurdu.

Hafiz Mehmet Efendi’ye ait olan ve bir XVIII. ylizyil senliginden bahseden

surnamede, karagdz ve kuklaya dair su ifadelere rastlamaktayiz:

70



“Ozellikle iki tarafta olan isare ve mahyalarn siisleri, akillar zayi ederdi ve
sepet ayagr denen mastabadan iki tarafta ipten ipe baglanmis ta
Piyalepasa’ya varincaya kadar kurulan cadirlara hadd-ii pdyan olmayip, her
birinin iginde ¢ok sayida raks oglanlari, kiminde golge oyunu, kiminde
hokkabaz, kiminde kuklaci, cogunda davul ve zurna saz seslerinden o derenin
i¢i felek tas1 gibi sabahlara dek inlerdi” (Kahraman, 2008: 98).

XIX. yiizynl Osmanli Istanbul’unda, sadece halk degil aym1 zamanda Osmanli
padisahlar1 da bu tiirlii oyunlara ilgi gosterirlerdi ve bazi zamanlarda Saray erkani
ontinde dans ve 6zellikle oyunculuk yeteneklerini sergilemek icin ¢ikanlar, arzu ile

hiinerlerini géstermeye calisirlardi (Pardoe, 2004: 258).

I1l. Selim doneminde, meshur Kasimpasali Hafiz Bey ile II. Mahmut’un
nedimlerinden Sait Efendi, hayal oyunculari arasinda az bulunan ve ¢ok kabiliyetli
isimlerdendi (Ali Riza Bey, 1986: 245).

II. Abdiilhamit doneminde, tiyatro sahnelerinde de canli olarak tecriibe edilen
Karag6z oyununun temsilcileri arasinda bulunan meshur Celebi Mehmet, perdede li¢

yiiz civarinda karakter gostermistir (Sema, 2002: 279).

XIX. yiizyill Istanbul’unun Ramazanlarinda, Direklerarasi’nin kahvehanelerinde
teravih sonrasi baslayan eglencelerinde yerini hep muhafaza etmis olan Karagoz
oynaticilari, oyun sahnesinin niteligi bakimindan seyirciyi goremezlerdi fakat
seyircinin tepkilerini tahmin ederek bircok oyuncu tipi ile oyunu yonlendirebilirlerdi.
Umit’in, Tiirk Tiyatrosu iizerine ¢alisma yapan Martinovich’ten alintilayarak verdigi
bilgilere gore, Karagdz gosterilerinde, oyunun sahnelendigi mekanin girisinin
karsisinda ahsap kafes ile gevrili yiiksek bir alan bulunmaktaydi. Taburelere veya
divanlara oturan seyircilerin karsisindaki kafesli yerde bulunan perdenin
cercevesinden asagi tarafta, perdeyi esit bir sekilde aydinlatmak i¢in 1s1ldak veya
fitillerin konuldugu bir yer vardir. Bu yer ile perde arasinda ise g¢er¢eveye monte
edilmis bir vaziyette duran ve oyunun konusu hususunda ipucu niteligi tagiyan agag,
cicek, ev gibi dekoratif nesneler bulunurdu (Umit, 2014: 61-62).

Kiiciik ¢ocuklar hayal sahnesi ile eglenirler ve oynarlardi. Gaflettekiler, bu oyunu
sadece vakit gecirmek icin siradan bir eglence olarak goriirlerdi. Alimler ise bu

oyunlardan ibret alirdu.

71



4.4.Terciman-1 Ahval ve Canbazlar

Ramazan aymin en ilgi ¢eken eglence unsurlarindan biri de canbazlardi. Birbirinden
farkli yetenekleriyle kiiciikkten biiyiige Osmanli halkimin ilgisini cezbeden, yerli
unsurlardan ziyade diger tlilkelerden gelenlerden miitesekkil canbaz takimlari,

Ramazan aymnda Istanbul halkin1 senlendirirdi.

Gedikpasa’da Tramvay caddesinden Kumkapi’ya dogru giden yokusta, eski Azak
Sinemast’nin bulundugu koésede 1830°lu yillarda ‘Soulie’ isminde bir Fransiz’in
actigi Canbazhane li¢-dort sene faaliyet gostermistir. Takvim-i Vaka-i’nin 149.
sayisinda gectigi tizere, 1837 yilinda II. Mahmut’un Varna’ya hareketi, ‘Sulye
Canbazhanesi’nin Istanbul’a getirilmesi icin bir firsat olmus ve II. Mahmut’un
maiyetinde Istanbul’a getirilmistir. Sulye ailesinden on kisi, kirk oyuncu ve
hizmetkar ile otuz {i¢ attan miitesekkil olan Canbazhane, Ramazan oyunlarini
cadirlarda oynamistir (Gergek, 1997: 193-196).

Diger iilkelerden gelen canbazlarin disinda, cesitli hiinerler icra ederek Istanbul
halkinin seyrine mazhar olan, Koca Mustafa Pasa semtinde bulunan ve adina
Canbaziye denen, dnce Esref Aga’nin idare ettigi, Esref Aga’nin 6liimii sonrasi ise
oglu Mehmet Ali ustanin idaresine gecen, Pazar giinleri sahneye ¢ikan bir canbazlar
kumpanyas1 vardi. Ozellikle saray eglencelerinde ve diger senlik giinlerinde ip

tizerinde canbazliklar yaparlardi (Ali Riza Bey, 1986: 297-298).

Canbazlarin marifetleri arasinda trapezlerde donmek, hayvanlarin iizerinden taklalar
atmak, ip Ustlinde hareketler yapmak, iki uzun sirig1 ayaklarina baglayarak rahatlikla
dolagmak ve keskin bigaklarla ¢evrelenmis ¢emberlerin iginden ge¢mek gibi oyunlar
vardi (Sema, 2002: 254).

Doénemin 6nemli mecmualar: arasinda bulunan Tercliman-1 Ahval’in Ramazan ayina
ait 1277 tarihli ve 22 sayili niishasinda, Canbazlara dair yayinlanan bir haber

mevcuttur ve haber su sekildedir.

“Bir takim zenci canbazlar, dersaadete gelip bir miiddetten beri Beyoglu’nda
oynamaktadir. Rivayet ettiklerine gore bunlar on-on bes kisiden merkep bir

72



kumpanya olup kendi ¢alar ve kendi oynar talikten olarak derlu derlu tuhaf
sanatlar icra ediyorlarmis.”

Yukarida bahsi gegen canbaz eglencelerinin yani sira “At Canbazlar” da Ramazan

aylarinda Direklerarasi’nin en cazip eglencelerinden biriydi (Kogu, 1966: 4603).

4.5.Mesire Alanlarinda Eglence ve Tembihname

Dénemin Istanbul’unda mesire yerlerinin sayis1 oldukga fazlaydi. Hali¢’teki mesire
alanlar1 ve Kagithane’dekiler en meshurlarindandi ve bu mesire alanlarinda ilkbahar

ve yaz aylarinda bir¢ok eglence diizenlenirdi.

Istanbul’da mesire yerlerine gitmek Lale Devri’yle baslamis, II. Mahmut ve
Abdiilmecit’le devam etmis, II. Abdiilhamit déoneminde de yayginlagsmistir (Goktas,
TT-580197: 26).

Kagithane civarinda bulunan Kiigiiksu mesire alani sik koruluklara ve iki kiigiik
dereye sahipti. Ayrica kahveleri ve cesmeleri (Amicis, 2013: 205) de olan bir
bahgeydi. Ali Riza Bey’e gore Kagithane’nin en ragbetli ve cemiyetli zamani; bahar
mevsimi ve genellikle Cuma giinleriydi. Pazar giinleri gidenlerin ¢ogu Hiristiyanlardi

(Ali Riza Bey, 2011: 111).

Kagithane mesire yerlerini sadece Miisliiman Tirkler degil, zaman zaman Rumlar da
ziyaret etmekte ve kendi eglencelerini diizenlemekteydiler. Michaud ve Poujoulat,
Istanbul ziyaretlerinde Kagithane’de Rumlarin, takvimlerindeki bir ermisin giiniinii
kutladiklarindan ve sayica hayli kalabalik olduklarindan bahsetmektedir (Michaud ve
Poujoulat, 2014: 149).

Veliefendi, Cirpici, Corekgi ve Bayrampasa mesire yerleri de Istanbul’un giizide
mesire yerleri arasindaydi. Kayisdagi, Alemdag: ve Tasdelen gibi yerler Uskiidar
halkindan hali vakti yerinde olanlarin atlar ve arabalarla gittigi mesire yerleriydi.
Osmanli ydnetiminin Istanbul seyir ve mesire yerleri ile alakali 1861 tarihinde

nesrettigi bir Tembihname de bulunmaktadir (Ali Riza Bey, 1986: 192/201-220).

73



Mesire yerlerinde Bostanci Ocagi’ndan yetisme ya da emekli mesire ustalart bulunur,
bunlar hem kir kahvehanelerini isletir, hem de eglenmeye gelenlerin kendini bilmez
davraniglar ile kadinlar1 rahatsiz etmelerini engellerlerdi. Geleneksel normlarin
hakim oldugu déonemlerde Ramazan ayi, yaz aylarina denk geldiginde iftarlar mesire

yerlerinde verilir, yemek ve teravih namazindan sonra gesitli eglenceler tertip edilirdi
(Emiroglu, 2002: 534).

Yaz Ramazanlarinda Kagithane, Imrahor Koskii, Kiigiiksu ve Cubuklu gibi mesire
alanlarinda iftarlar edilir, mehtap gecelerinde ilahilerle teravih kilinirdi (Ali Riza

Bey, 1986: 178-79).

Istanbul’daki baslica mesire alanlar1 s6yleydi:

Adalar Tarafi:

Biiyiikada’da: Camliklar ve tepesi
Heybeli’de: Cam Limani

Uskiidar ve Kadikoy Taraflari:

Kadikoy’de: Kusdili Cayir1, Yogurteu Cayiri, Fener Bahgesi, Kalamis ve Haydarpasa
Cayiri

Erenkoy’de: Ciftehavuzlar

Kayisdagi’nda: Su menbai

Alemdagi’nda: Orman

Camlica’da: Biiyiik Camlica Tepesi, Kii¢iik Camlica Tepesi ve Libade

Uskiidar tarafinda: Semsipasa Koskii yeri, Ibrahim Aga Cayri, Susuz Bagi, Alay
Koskii yeri ve Duvardibi.

74



Bogazici’nin Anadolu Tarafi:

Beylerbeyi’nde: Havuzbasi

Vanikody’de: Top mahalli

Anadoluhisari’nda: Goksu ve Kiigiiksu ¢ayirlart

Anadoluhisar1 tepesinde: Kavacik

Anadoluhisari arkasinda: Hekimbas1 Ciftligi

Kanlica civarinda: Pasabahgesi, Sultaniye Cayiri, Cubuklu Cayiri, Kanlica
Tepesi’nde Mihrabad, Kanlica arkasinda Goztepe su menbai

Beykoz’da: Meshur cayir, Karakulak Suyu menbai, Beykoz Tepesi’nde Yusa Tepesi,

Beykoz civarinda Tokad Kasri1 Cayir1 ve Anadolu Feneri.

Bogazici’nin Rumeli Tarafi:

Sariyer’de: Firildak Bahgesi, Hiinkar, Circir, Findik, Kestane, Otuzbir sulari
mevkileri

Tarabya civarinda: Kalender

Boyacikody’de: Fistikli

Rumelihisari’nda: Baltalimani1 Cayiri, Rumelihisari tepesinde Sehitlik Tepesi
Bebek’te: Kosk yeri

Besiktag’ta: Thlamur, Besiktas arkasinda Zincirlikuyu.

istanbul ve Civari:

Kagithane’de: Kagithane Mesiresi, Silahtaraga Cesmesi

Kasimpaga’da: Ayine Kavak Koskii yeri, Kasimpasa iistiinde Ok Meydani
Eylip’te: Fulya Bahgesi, Tiirbe Bahgesi ve Bahariye Koskii yeri

Makrikoy (Bakirkdy) tarafi: Sogiitliicesme, Sakizagaci, Siyavus Pasa Ciftligi, Veli
Efendi Cayir1 ve Bayram Pasa Cayiri

Ayastafanos (Yesilkdy): Florya (Abdiilaziz Bey, 1995: 297-298).

75



4.6.Fener Alaylar:

XIX. ylizyiln ortalarinda Dogu’ya gergeklestirdigi seyahatinden Osmanl
topraklarina ait kisminda George William Frederick Howard, Fener Alaylari’nin

Hali¢’te gerceklestigini ve oldukca goz alic1 olduguna deginmektedir.

“Bayram gecelerinde Hali¢ te fener alaylart diizenlenir. Padisah saltanat
kayigi ile gelir, gemiler w51l 151ldir. Kiyida kirmizi ve mavi isiklar parildar. Her
yer giindiiz gibi aydinliktr” (Howard, 1978: 32)

Batmaz’in, bir bahriye zabitinin hatiralarindan derleyerek, Abdiillhamit’in Ramazan
ayinda, Topkap1 ve Yildiz Saraylarinda gecirdigi zamanlarina dair verdigi bilgilerden
ogrendigimize gore, Abdiilhamit, iftarim1 actiktan sonra fenerlerle donatilmis, fener

alaylarinin siisledigi yollardan gecerek Yildiz Sarayi’na giderdi (Batmaz, 2006: 79).

Akagiindiiz’iin, Ingiliz seyyah Charles White’a dayandirarak aktardigma gére,
Ramazan aymin yirmi yedinci gecesinde, hava da uygun ise giinesin batmasindan
yaklagik iki saat sonra, renkli fenerler tasiyan ¢ok sayida kisinin refakatinde devlet
merasimi ile Tophane Sultan Camii’ne giden Padisah, daha sonra, diizenlenen havai
fisek gosterisini seyretmek i¢in bitigsikteki Tophane Sarayi’nda bir koske yerlesirdi
(Akagiindiiz, 2006: 149).

4.7 Serasker Kulesi ve iftar

II. Mahmut doneminde Yeniceri Ocagi’min kaldirilmasini miiteakip bir kule
yaptirilmistir. Giiniimiizde Beyazit’ta, Istanbul Universitesi merkez kampiisii i¢inde

Serasker dairesi avlusunda bulunmaktadir ve Yangin Kulesi olarak da bilinmektedir.

Bu kuleden sehri kusbakis1 gorebilmek miimkiindii. Tepelere dagilmis ya da deniz
kiyisinda siralanmis bircok mahalle, anitlar, kahverengi evler, yanginlardan arta
kalan yerler, aga¢ kiimeleri, camiler ve minareler rahatlikla secilebilen yerlerdi

(Michaud ve Poujoulat, 2014: 12).

76



Yangin Kulesi iftari, yildizlar ve minarelerde, kandillerin seyrinin, aym karanlik
oldugu bir zamana rastlatilmast maksadi ile Ramazan’in yirmisinden sonra
gerceklestirilirdi. Istanbul, Uskiidar ve Tophane taraflarinda yakilan kandiller ve
mahyalar, gemilerin fenerlerinin 15181 seyirlik bir manzara olustururdu. Kule’deki
iftara katilmay1 arzulayanlarla eglenceli alemler yapilirdi. Kararlagtirilan aksam igin,
gerekli isimlere haber wverilirdi. Davetliler davete gelmeseler de yemekleri
gonderirlerdi. Iftar i¢in gelenler Beyazit Cami’nde toplanirlar ve beraberce kuleye
cikarlardi. Orug iken kuleye tirmanmak her ne kadar zahmetli olsa da ¢iktiktan sonra

etrafin giizelligi ¢ekilen zahmeti unuttururdu (Ali Riza Bey, 1986: 176-177).

4.8.Pera ve Galata’da Eglence

XIX. yiizyil Istanbul’'unda Tanzimat ile birlikte degismeye baslayan eglence
anlayisinin en ¢ok miisahede edildigi yer 6zellikle Gayr-i Miislimlerin mukim oldugu
Galata ve Pera idi. Yabancilar daha ¢ok Ceneviz mahallesinde, binalarin bir¢ogu yeni
ve kagir olan fakat oldukga dar sokaklara sahip Galata ve Pera’da (Raif, 1896: b.a.)
yasarken, Miisliimanlar ise Istanbul’da yasamaktaydilar (Celik, 2016: 48).

Istanbul Belediye Teskilati (Sehremaneti) kurulurken, biiyiiksehir belediye
dairelerine ayrilmistir. Galata, ilk 6rnek daire olan altinct dairenin kurulusuna ev

sahipligi yapan yerdir. (Kogu, 1971: 5883).

Zarifi, Pera’ya (Stavrodromi) ilk olarak Frenkler’in tasindigindan bahseder ve
yerlesmenin ilk isaretinin, yabanci biiylik elgiler tarafindan insa ettirilen gorkemli
malikaneler oldugunu ifade eder. Biiyiikelgilerin buraya yerlesmesi ile Frenkler,
tehlike aninda veya c¢aresiz bir durumda signabilecekleri temsilciliklere

kavusmuslardir (Zarifi, 2002: 57-58).

Ozellikle tiyatro oyunlarinin sergilendigi yer olan Pera’ya cogunlugu yabanci
milletlerden ve isimlerden miitesekkil oyuncu gruplart gelirdi. Bunlardan biri,
Amicis’e gore, Pire’den gemiye binmis bir Rum tiyatro kumpanyasidir (Amicis,
2013: 4).

77



Hem Halic’e hem de Bogaz’a komsu olan Pera, bir nevi zarafet ve eglence
bolgesiydi. Gayr-i Miislim konaklar1 ve gz kamastiran diikkanlarinin yaninda,
tiyatrolarin ve kuliiplerin siralandigi, 1846 yilinda ise Istanbul yerlilerinden iki
Avrupalinin bir opera evi agtigi, birka¢ sene sonra da bir filarmoni orkestrasinin
kuruldugu (Kogak, 2011: 156) Pera, eglence ve kalabalik agisindan Galata’dan daha
yogun bir goriintiiye sahipti. Amicis’in su ifadeleri déonemin Pera’sindaki sosyal

hayat1 betimleme agisindan kayda degerdir.

“Avrupali sokagin ortasinda yiiksek sesle konusuyor, giiliiyor, sakalasiyor;
Miisliiman ise gurbette gibi ve basini Istanbul’daki kadar dik tutmuyor”
(Amicis, 2013: 59).

Pera’dan Sarayburnu ve Uskiidar’in seyri de miimkiindiir. Aralarinda mesafe bulunsa
da Eyiip ve Bogazigi harika bir perspektif sergilemekteydi. Michaud ve Poujoulat, bu
seyri bir gosteriye benzetmistir:

“Bu biiyiik gdsteri o kadar canli ve degisken ki, hayran oldugunuz bir tablo

kaybolur kaybolmaz, yerini hemen bir baskasi aliyyor, bu kez bu yeni
goriintiiye hayran oluyorsunuz” (Michaud ve Poujoulat, 2014: 13).

1839’dan sonra Istanbul’a yonelik ¢cok genis kapsamli sehir tasarimi projelerinden
biri olan ve Joseph Antonie Bouvard’in adiyla anilan ‘Bouvard’in Bulvarlar1’
projesine gore At Meydani, Beyazit Meydant ve Yeni Cami Meydani yeniden
yapilandirilacakti (Celik, 2016: 142-143) fakat bu proje hayata gecirilemedi. Buna
karsin 1875 yilinda, Fransiz miihendis Gavand’a ait olan bir proje ile Galata
(Karakdy) ve Beyoglu (Pera) semtlerini birbirine baglayan 573 metre uzunlugunda
bir tiinel projesi hayata gecirilmistir (Goncitioglu, 2014: 63). Sehir hayatina sosyal,
kiiltiirel ve aym1 zaman da mimari agidan katki saglayan bu ve benzeri projelerin
gerceklestirilmesi, dolayli yoldan Istanbul’un eglence hayatina da ¢ok ciddi katkilar

saglamistir.

Kahvehaneler bahsinde genellikle Tiirk kahvehanelerinden bahsedilir fakat Amicis,

donemin Istanbul’unda Galata’y1 tasvir ederken Rum ve Ermeni kahvehanelerinden

de bahsetmektedir (Amicis, 2013: 54).

78



4.8.1.Naum Tiyatrosu

Bosco adinda bir Italyan tarafindan temsiller vermek amaciyla, Galatasaray
karsisinda bir tiyatro kurulmustur. Donemin sadrazami Mustafa Resit Pasa’nin ilan
ettigi hiikiimet fermaninin alinmasi (Sevengil, 1962: 18) ile kurulan tiyatronun
acilisi takip eden ilk gilinlerde Bosco, sihirbazlik gosterileri de gerceklestirmistir

(And, 1972: 200-201).

Beyoglu’nda tiyatro seyir Kkiiltiiriiniin baslaticisi olan ve Beyoglu yasaminin
vazgecilmezleri arasinda bulunan Naum Tiyatrosu, bugiin Cigek Pasaj1 olarak bilinen
‘Hiristaki Pasaji’nin yerinde bulunmaktaydi. (Duhani, 1982: 62). Gergek’e gore ise
Naum Tiyatrosu, Galatasaray’in karsisinda baglayip, Balikpazari’na dogru giden ve
adina “Sahne Sokagi” denilen sokagin sag basinda bulunan, i¢inden Hiristaki
Pasaji’nin gegtigi “Cite De Pera” adli biiyiik bir binanin yerinde bulunmaktaydi
(Gergek, 1997: 60).

Bosco’dan sonra Halepli Katolik Mihail Naum tarafindan alinan tiyatro, tamir
edilmis ve 1844 yilinda Naum Tiyatrosu olarak faaliyetini slirdirmiistiir. 1846
yilinda ¢ikan yanginda zarar goren tiyatro binasmin yerine, bir Ingiliz mimar olan M.
Smith tarafindan 1848 yilinda bir tas bina yapilmistir. Bu tas bina, 1870 yilinda
meydana gelen ve Beyoglu’nun tigte ikisini yok eden, dokuz bin ev ve iki bin kisinin
Olimii ile sonuglanan biiylikk Pera yangini neticesinde tamamen yanmis ve
kullanilamaz hale gelmistir (Amicis, 2013: 252). Mihail Naum, bu olaylar
neticesinde tiyatroyu yeniden yapilandiracak gilici kendinde bulamamis ve

tiyatroculugu birakmak zorunda kalmistir (Sevengil, 1969: 21).

Naum, tiyatrosunu tamamiyla kendi imkanlar1 ile agmamistir. Osmanli yonetimince
desteklenmistir zira bu donemde tiyatro kurmak ve isletmek sadece Sultan’in fermani

ile mimkiindii.

Naum’a gore, Osmanli toplumu tiyatro kavramina alisik degildir ve yeni bir eglence
anlayis1 olmasindan dolay1, kuracag tiyatronun dolacagindan endise duymustur. Bu

endiselerini Osmanli hiikiimetine bildirmesi iizerine 1852 senesinde Istanbul’da

79



tiyatro isletme hususunda tekel olmak amaciyla bir imtiyaz talep etmistir ve on yillik
bir imtiyaz iznini elde etmistir. Bu imtiyaz ile tiyatro ve opera faaliyetlerini

Naum’dan baska kimse siirdiiremeyecektir (Sevengil, 1969: 36-37).

Naum’un elde ettigi bu imtiyaz kendisine verilen ilk imtiyazdir ve 1862 senesinde
bes yillik olmak iizere ikinci bir imtiyaz hakkini daha elde etmistir. Ikinci imtiyaz ile

vergi ve gaz licretinden muaf tutulmustur (Gergek, 1941: 3).

Naum Tiyatrosu yalnizca iist diizey yabanci konuklarin degil, padisahin da bizzat
kendisinin sik¢a ziyaret ettigi ve temsilleri, kendisi i¢in 06zel olarak ayrilan
locasindan izledigi bir tiyatroydu. Sultan Abdiilmecit senede birka¢ defa, Sultan
Abdiilaziz ise ciilusu sirasinda defalarca tiyatro temsillerini izlemislerdir (Ali Riza
Bey, 1986: 306). Sultan Abdiilaziz kendisinden sonra tahta gececek olan Sehzade
Murat’t yanina alarak Naum Tiyatrosu’na getirmistir. Seyir sonrasinda ise padisah

oyunculara ve Naum’a para vererek onlar1 6diillendirmistir (Sevengil, 1969: 38)

Sevengil’e gore, Beyoglu disinda bulunan, niifusun ¢ogunlugun olusturan ve Istanbul
yakasinda ikamet eden Miisliiman Tirklerin tiyatro etkinliklerine katilamamalarinin
sebebi; temsillerin gece verilmesi, sokaklarin karanlik olmasi ve ulasim araglarinin
azhigr iken (Sevengil, 1969: 28), And, bu sebeplere Miisliimanlarin yabanci dil
bilmemelerini de eklemistir (And, 1972: 82).

Naum Tiyatrosu’ndan evvel de Beyoglu’'nda g¢esitli tiyatrolar bulunmaktaydi.
Gergek’e gore bunlarin en eskisi Jiistinyani’nin tiyatrosu idi. Bir diger tiyatro ise
‘Litkksemburg Kahvesi’ diye anilan yerdeki ‘Verde Tiyatrosu’ idi. ‘Konkoridya
Tiyatrosu’ ise Galatasaray’dan Tiinel’e dogru giderken sol tarafta bulunan °St.
Antonie Kilisesi’nin yerinde bulunmaktaydi. Haskdy’de Ermeni okulunun yaninda
1861 yilinda insa edilen ve faaliyeti sadece li¢ sene siiren ‘Sark Tiyatrosu’, ‘Naum
Tiyatrosu’ sahibinin bu tiyatroyu rakip olarak telakki ederek mahkemeye bagvurmasi

tizerine mahkeme karariyla kapatilmistir.

Yildiz Sarayr’nda, Sultan Abdiilhamit’in yaptirdig1 “Y1ldiz Tiyatrosu’nda operalar ve
Italya menseili tiyatro kumpanyalari sergilenirdi. Onii kafesli ve iki sira locas1 vardi

ve ortadaki genis loca Abdiilhamit’e aitti. Mekagyan adinda Ermeni bir sanatkar

80



tarafindan agilan ve Ermenice temsillerin verildigi ‘Ortakdy Tiyatrosu’, Ortakoy
semtinde; eskiden Ermenice temsiller verilen ‘Aziziye Tiyatrosu’ ise Icadiye-
Baglarbas1 yolunun solundaki ilk sokak olan “Temasa Sokak”ta yer almaktaydi.
(Gergek, 1997: 61-63)

4.9.Degisimin Mimar1 Osmanh Tiyatrosu

Pera’da, sehrin iist tabakasina hitap eden tiyatrolarindan farkli olarak, halkin daha
yogun ikamet ettigi Beyazit’ta kurulan Osmanli tiyatrosu, donemin en Onemli
iletisim bi¢imiydi. Halkin kiiltiirel agidan egitim seviyesini yiikseltme amaciyla

kurulmustur. Gordiigii destek ile de uzunca bir siire faaliyet gosterebilmistir.

Osmanli tiyatrosu, toplumsal yasamda var olan ikiligi ortadan kaldirma c¢abasina
karsilik gelmektedir. Tanzimat sonrasi atilan énemli bir kiiltiirel adim olan Osmanlh
tiyatrosu, padisah, sadrazam ve aydin kesim tarafindan gordiigii destekle halkin
Bati’ya kars1 var olan dnyargisin1 ortadan kaldirma adina atilan 6nemli bir adimdir

(Kogak, 2011: 21,114).

XVIII. ylizyilda Avrupa bagkentlerine sefirler gonderilmis ve bu sefirler araciligiyla
saray, ilk defa tiyatroyla tamigmistir. Saray, tiyatroyu denemekten g¢ekinmemistir.
Pera (Beyoglu)’da tiyatro kurma ¢aligsmalarini, bazi imtiyazlar ve maddi yardimlarla

desteklemistir.

1844 yilinda kurulan, 1846 ve 1870 yanginlari ile ¢ok ciddi tehlikeler atlatan, Halepli
Mihail Naum’un kurucusu oldugu Naum Tiyatrosu, Osmanli y&netiminin
desteklerine ve kendilerine saglanan imtiyazlara ragmen faaliyetini siirdlirememistir.
Hiikiimet ise bu defa tiyatro etkinliginin daha genis bir niifusa ulagmasi amaciyla,
1870 senesinde Giillii Agop’a Tiirk¢e oyunlar oynatmak sartiyla imtiyaz vermistir.
Bu sayede tiyatro artik belirli bir ziimrenin eglencesi olmaktan ¢ikmaya

baslayacaktir.

Tirklerin dogrudan tiyatro ile mesgul olmalarinin hos karsilanmayacagi diisiincest,

tiyatro sahibi ve miidiirii olarak bagka bir ismin ortaya ¢ikmasina sebep olmustur ve

81



Ali Pasa tarafindan, vazifeye Ermeni asilli bir Osmanli vatandasi olan Giillii lakapli

Agop Vartovyan getirilmistir (Sevengil, 1934: 21).

Giillii Agop, Istanbul’da Uskiidar, Eyiip ve Beyoglu’ndan miitesekkil bolgelerde
Tirkge temsiller verme tekelini devletten on yillik imtiyazla almistir. Bu imtiyaz
karsiliginda tiyatronun Istanbul’da gelismesi igin belitli bir ortalamanin altina
diismeyecek sayida temsil verilmesi ve temsil verilecek semtlerin sayilarinin

arttirilmasi vardi (And, 1972: 240).

Osmanl Tiyatrosu’ndaki on yillik ¢aligma siiresinden sonra tiyatronun yonetiminden
ayrilan Gilli Agop, Sehzadebasi’nda yeni bir tiyatro agmak i¢in ugragmis fakat
basarili olamamigtir. 1882 senesinde II. Abdiilhamit tarafindan saraya alinmistir ve

Miisliiman olup adin1 Yakup olarak degistirmistir (Sevengil, 1962: 142).

Namik Kemal’in ‘Vatan Yahut Sislistre’ adli temsilini 1873 senesinde bu tiyatroda
ilk defa sahneye koyan Agop’un kabri Besiktag’ta Yahya Efendi Tekkesi’'nin
haziresinde bulunmaktadir (Gonciioglu, 2014: 436).

Osmanli Tiyatrosu, Istanbul niifusunun biiyiik ¢ogunlugunu olusturan Miisliiman

Tiirklerin yasadig1 Beyazit’ta bulunan Gedikpasa semtinde agilmustir.

Kogak’a gére Osmanli Tiyatrosu’nun Istanbul’un bu bdlgesinde agilmas: bir tesadiif
degildir. Bu duruma sebep olan pek cok toplumsal olay olmustur. Osmanl
Devleti’nin yenilesme siirecinde Tanzimat; Galata ve Pera’da yasayan Gayr-i
Miislim ve azinliklar ile Tanzimat’in aktorii olan biirokratlarin ve iist diizey kesimin
giindelik yasaminda batili tarzda yenilik ve degisikliklere yol agmasma ragmen,
Miisliman Tiirk niifusun agirhikta oldugu Istanbul yakasinda yasayanlarin
hayatlarinda herhangi bir degisime yol agmamistir. Bunun, halk ile devlet arasinda
bir mesafeye sebep oldugunu fark eden biirokratlar ve donemin miinevver isimleri,
Osmanli Tiyatrosu’nun acilmasina destek olmuslardir ve Onciiliik etmislerdir.

(Kogak, 2011: 224)

Yalnizca Tiirkce oyunlarin sergilenmesi sart1 ile on yil boyunca faaliyet gostermesi

hususunda imtiyaza sahip olan Osmanli Tiyatrosu, aynit zamanda Tiirk¢e oyunlarin

82



yazilmasinda ve tiyatro tiiriinde meydana gelen ilk gelismelerin goriilmesinde de pay

sahibi olmustur.

Gulli Agop’tan o6nce Naum Tiyatrosu’'nda, Abdiilhamit’in huzurunda Tiirkce
temsiller verildigi bilinmekle birlikte 1867 senesinde Karabet Papasyan adinda
birinin tesviki ile Giilli Agop’ta da Tiirkge temsiller verilmeye baslanmistir. 1867
Ramazan’1 birka¢ Tiirk¢e temsilin verilmesiyle gecirilmistir (Gergek, 1997: 164-
165).

Terakki mecmuasinin 1868 senesindeki bir niishasinda Osmanli Tiyatrosu’nda
Ramazan ay1 i¢indeki temsillerle ilgili su ifadelere rastlanmaktadir.
“Gedikpasa’'da Tiyatro-y1 Osman-i’de Ramazan-1 Serif’in yirmi sekizinci
pazartesi aksami yani Sali gecesi Giillii Agop marifetiyle Efsane-i Fuzuli

Beray-1 Leyla ve Mecnun bazice-i piir-fiinunu bes perde olarak Mustafa
Efendi nin tertip ve telifi iizere icra olunacaktir” (Gergek, 1997: 166).

Osmanli Tiyatrosu’nda her ne kadar ilk Tiirk¢e temsiller verilmisse de, Tiirk zevkine
uymayan eser tercihleri, Tiirk sivesine uygun olmayan tercimeleri ve Tiirk ahengine
yakigsmayan telaffuzu ile ne Giilli Agop ne de seyirciler tatmin olabilmiglerdir.

(Gergek, 1997: 170)

Osmanli Tiyatrosu, adint almadan Once, daha sonra gosterimlerin yapilacagi
Gedikpasa’daki bina satin alinmistir ki bu binada daha 6nce Mdsy6 Sulye adinda bir

Fransiz tarafindan temsiller diizenlenmekteydi (Sevengil, 1934: 20).

Sulye Canbazhanesi olarak bilinen ve 1868-69 yillar1 arasinda tiyatroya
doniistiiriilmiis, Carsikapi’dan Kumkapi’ya dogru inen genis caddenin {izerinde sol
cenahta, kose basinda konumlanan Osmanli Tiyatrosu, caddeden ve sokaktan
bliylik¢e bir duvarla ayrilan, genis bir avlu i¢inde bulunmaktaydi ve distan ahsap bir

bina goriiniimiindeydi. Ug katli locasi, biiylik sahnesi ve sik salonuyla oldukca

gosterisliydi (Ofluoglu, 2003: 12).

Dénemin Istanbul’unda oldukga ilgi géren ve maddi kazanci iyi olan Osmanl
Tiyatrosu, zamanin tiim oyuncularini bir araya getirmisti. Neredeyse her oyun kapali

gise olarak oynanmaktaydi ve oyuncularinin maagslar yiiksekti (Ofluoglu, 2003: 11).

83



1290 yilinda yayinlanan bir vesikaya deginen Gergek, Osmanli Tiyatrosu’nun idareci
kadrosu, aktor ve aktrisleri, yerli ve yabanci piyes ve dramlari, operet ve vodvilleri
ve komedyalar1 hakkinda verdigi tafsilatli bilginin yaninda tiyatronun localar1 ve
oturulacak diger yerleri ve fiyatlar1 hakkinda da olduk¢a doyurucu bilgiler
vermektedir. (Gergek, 1997: 156-161).

Ibret mecmuasiin 11 Mart 1873 tarihli sayisinda bulunan, Namik Kemal’in Osmanli
Tiyatrosu’nu Avrupa’daki Ornekleri ile mukayese ettigi ifadeleri, Sevengil’in

aktarimi ile su sozlerle ifade edilmektedir:

“Memlekette nadir olarak tesebbiis olunan terakki eserleri halkin zekdsi
sayesinde demir yolu siiratiyle ilerledigi gibi, oyunculuk da su birka¢ senenin
icinde hi¢ umulmaz derecelerde ilerlemis, Avrupa’da yiiz seneden beri teessiis
etmis tiyatrolar senede sekiz oyun verirken, bizim bes senelik tiyatro seksen
oyun veriyor, hem de verdigi oyunlarda Avrupa’ min ikinci, tigtincii derecede
tivatrolarindan asagi kalmiyor” (Sevengil, 1968: 177)

Eglence unsurlarindan ziyade farkli nitelikte ve 6zgiin olarak degerlendirilebilecek

etkinlik ve merasimlerin gergeklestirildigi yerler, dini mekanlardir.

84



BESINCI BOLUM
DiINi MEKANLARDA RAMAZAN

5.1.Kandillerin Yakilmasi ve Mahya Kurulmasi

Osmanli Devleti’nde mahya kurulmasi ve kandillerin yakilmasi miibarek gecelerde,
kandillerde, Ramazan aksamlarinda, bayramlarda, bazen padisahin tahta clilusunun
sene-i devriyesinde, bazen de fetih yildoniimlerinde camilerin, tiirbelerin i¢ini ve

disini, 6zellikle minareleri ve serefleri aydinlatma demektir (Kara, 2005: 181).

Kandillerin yakilmas1 ve mahya kurulumu nitelikleri acisindan iki ayr1 baslik ya da
mesele gibi goriinse de islevleri itibariyle aym1 baslik altinda kullanilmasi da

miumkindiir.

Giiniimiizde mahya ve kandil denince akla sadece Ramazan’in gelmesi muhtemeldir

Ki bu, yaygin bir kullanim olmasi1 dolayistyladir.

Istanbul’da bulunan camilerin minarelerinin Ramazan gecelerinde kandillerle ve
mahyalarla ilk olarak I. Ahmet zamaninda donatildigina dair yaygin kanaatin aksine,
Bozkurt’un Selaniki’den aktardigina gore, Osmanli’da mahyacilik ve kandillerin
yakilmasi tecriibesinin tarihi daha eskiye, Sultan III. Murat’in Subat 1558 tarihli bir
emrine, Kandil gecelerinde minarelerin kandillerle donatilmasini istedigi tarihlere

dayanmaktadir (Bozkurt, 2003: 397).

Mahya ve mahyacilik denince akla hep Istanbul gelmistir. istanbul’un, bu hususta
ilham kaynagi ve merkez bir sehir olarak nitelendirilmesi, topografyasindan

kaynaklanan goriiniirliiglinden oldugu diisiiniilebilir.

Siileymaniye Cami, cografi konumu ve mimari imkanlar1 ile mahyacilik geleneginde
on plandadir. Ru’yet-1 Hilal’in goriilmesi {izerine kandilin ilk yakildig1 yer

Siileymaniye’dir.

Ramazan gecelerinde mahya kurulmasi, Siileymaniye, Sultanahmet ve Valide Sultan

Camilerine has bir gelenek iken, III. Ahmet doneminde Damat Ibrahim Pasa’nin

85



gayretleri ile Ayasofya, Beyazit ve Sechzade Camilerinde de uygulanmaya
baslanmistir (Ali Riza Bey, 2001: 194).

Bir ucu minarelerinin serefelerinde diger ucu ise cami avlusunda yiiksek¢e bir yere
baglanmis kandil ugurtmalarinin asili oldugu biiyiik camilerde kilinan teravih namazi
ertesinde, cami avlusuna toplanan seyircilerin merakli bakiglar1 arasinda bu
ucurtmalar ugurtmaci tarafindan saliverilirdi. Ugurtmaciya hediyeler tevdi eden
seyircilerin bir sonraki seyri Ayasofya Cami’nin kubbesi seviyesindeki kandillerin
diger top kandillerle beraber yakilmasi olurdu (Ali Riza Bey, 1986: 153).

Konu ile alakali donemin mecmualarinda ¢esitli haberler mevcuttur fakat tekrar
olmamasi maksadi ile Ceride-i Havadis’te gecen iki haberi zikretmek 6rnek olmasi

adina faydali olacaktir. Haberlerin ilki 1256 tarihli 11. sayida gegmektedir:

“Ramazan-1 Serif’in altinci Pazar gecesi Padisahimiz efendimizin sulb-ii
sahanelerinden bir sultanlar: diinyaya tesrif etmis ve Fatima Sultan tesmiye
buyrulup ti¢ giin beg vakitte tavb edilmesi ve ti¢ gece kandil donanmasi olmasi
ferman buyrulmustur. Ramazan miinasebetiyle ciimle minareler kandil ile
perzin iken veladet-i hiimayun sebebiyle her bir mahalle dahi kiinakiin resimli
kandiller ile tezyin olunmakla saye-i sahanede dleme bir baska stirur el vermis
ve ciimle halk hulus kalb ile padisalimiz efendimizin sehzade ve sultanlariyla
daima stirur ve sefada olmasi duasi edilmistir.”

Yine aynt mecmuanin 1258 tarihli 109. sayisinda gecen bir diger haber su sekildedir.

“Bu sene Ramazan ayt sebze ve meyvenin bol oldugu zamana tesadiif etmigtir.
Halk giiven ve huzur icinde alis-verig yapip geceleri ¢arsi ve Pazar agik olup
halk gezip eglenmektedir. Giindiizleri ikindiden sonra camilere, bilhassa
Beyazid Camii’ne toplaniliyor, kimi ders alyor, kimi de vaiz dinliyor. Padigah
da ikindi namazi icin Beyazid Camii’ne gelip halkin kendisini gormesine izin
veriyor. Aksam camilerde kandiller yanar, etraf mahyalarla donanir.”

5.1.1.1lk Mahya Kurulumu ve Mahya Cesitleri

Oncelikle biiyiikge bir kagit {istiine iki minare arasindaki mesafe nispetinde bir ¢izgi
cizilir ve alt tarafina harfleri {izerine esit araliklarla kandillerin asili bulunacaklari
yerleri gosteren noktalarin yerlestirildigi yazi yazilirdi. Noktalarin yukarisinda

bulunan ¢izgiye birer hat cekilir ve bu gizgilerin boylar1 6l¢iilerek her biri igin o

86



boyda bir ip hazirlanird. Iplerin bir ucuna makara, diger ucuna ise bir kandil kutusu
baglanmak suretiyle resim, her bir kandil ipinin yazidaki pozisyonuna gore
aralarindaki mesafe dlgiilerck, 0 mesafelere es uzunluktaki iplerle makaralar birbirine
baglanirdi. Tki minare serefesi arasmna gerilen kalin bir iizerine makara kullanilarak

mabhya asilird1 (Toy, 1986: s.43).

Mahyacilar kuracaklart mahyanin kiiciik bir 6rnegini saraydan gonderilen kirmizi
veya yesil atlas lizerine ¢izerek tekrar saraya gonderir, saray tarafindan begenilip
onaylanirsa mahyaci tarafindan mahya kurulurdu (Unver, 1940: 8).
Minareler arasinda veya tek minareli camilerde minare serefesi ile kubbe
dlemi arasinda kurulan mahyaya ‘dis mahya’, caminin i¢inde ana kubbenin
tam ortasindan sarkitilarak kurulan mahyaya ise ‘i¢ mahya’ denirdi. Minare
kiilahindan serefeye veya minare pabucuna kadar minareleri dikey bir sekilde

ve birka¢ hat halinde inen kandillerle donatmaya da ‘kaftanlamak’ veya

‘kaftan giydirmek’ denirdi (Kara, 2005: 185-186).
I¢c ve dis mahyalarda Ramazan’m ilk giinlerinde ‘Ya Ramazan’ ve ‘Bismillah’, gibi
karsilama niteliginde ifadeler kullanilirdi. Buna ek olarak Allah’t ve
Peygamberimizi, isimleriyle yiiceltici ifadelere de yer verilmekteydi. ‘Ya Hazreti
Allah’, ‘Ya Kerim’, ‘Ya Hazreti Fahr-i Alem’, ‘Lailahe illallah’, ‘Sefaat Ya
Resulallah’ bu ifadelerden bazilariydi. Zaman zaman giliniin problemlerini ve
beklentilerini yansitan mahyalar da minarelerde yerini almaktaydi. ‘Innafetahna leke
fethan mubina’, ‘Hubbul vatan minel iman’; ‘Men sabere zafere’ bu ifadelerden en

yaygin olarak kullanilanlardandi. Ramazan’in son gecelerinde ise ‘Elveda’ ve

‘Elfirak’ gibi ifadeler kullanilmaktayd: (Bayri, 2007: 257-258).

5.2.Cami Sergileri

Ramazan ayinda o6zellikle biiyiik birka¢ cami g¢evresinde sergiler agilmaktaydi.
Ramazanin ayrilmaz bir parcasi haline gelen sergilerde kitap, tespih, tiitiin gibi ¢cok
farkl1 seyler sergilenmekteydi. Ziyaret¢ilerin namaz sonralari buralara ugrayip
aligveris yapmalari ve ahbaplar1 ile sohbet ederek iftar vaktine kadar zaman

gecirmeleri halk arasinda 6nemli bir etkinlikti.

87



Sultan Beyazit ve Fatih camileri avlularinda her y1l Ramazan ayinda sergiler agilmasi
adettendi. Bu sergilerde teshir olunacak esyalar onceden hazirlanirdi. 1861 yili
Ramazan ayinda Beyazit sergisinin kira bedeli 4300 kurusla Sahaf Kayserili Mehmet
Efendi’de kalmist1 (Ali Riza Bey, 1986: 147).

Beyoglu'ndan esleriyle birlikte sergileri gezmeye gelene yabancilar begendikleri
esyayl satin alirlardi. Bazi kimseler sergilerde oturan meshurlarin yanlarina gelir ve
saklabanliklar yaparak tespih gibi hediyeler satin aldirirlardi. Feshane fabrikalarinda
dokunan kumaslarin sergilendigi mekanlarda Cin isi yemek ve sofra takimlari
bulunurken Iran menseili hali ve seccade sergilerinde de pek giizel calismalar
sergilenirdi (Ali Riza Bey, 1986: 159-60).

Abdiilaziz Bey’e gore de, Eyiip Sultan, Fatih, Beyazit ve Ayasofya gibi selatin
camilerinin avlularina Ramazan aylarinda sergiler kurulurdu. Bu sergilerde tespihler,
kitaplar, el yazmasi1 Kuran-1 Kerimler cam dolaplar i¢ine konularak sergilenirdi.
Misafirler, gecici olarak diikkana doniistiiriilen yerlerde agirlanirdi. Aksamlari halkin
iftar edebilmesi i¢in cami kapilarinin disindaki tablalarda simitler, ¢orekler ve

Ramazan pideleri bulundurulurdu (Abdiilaziz Bey 1995: 251-252).

Cami Onii sergilerine ek olarak, Sultanahmet Meydani’nda, 3.500 m2’lik bir alana
dikdortgen bir planla kurulan ve 1863 yilinda bes ay boyunca ziyarete agik tutulan
‘Sergi-i Osman-i’ adiyla Istanbul’un ilk fuar1 kurulmustur. Bu fuarda, meydandaki
serginin yam: sira katilimcilara yonelik sosyal etkinlikler ve eglenceler de

diizenlenmistir (Gomciioglu, 2014: 480-481).

5.3.Kadir Alaylar:

Sultan Abdiilmecit ve Abdiilaziz donemlerinde her sene, Tophane’de Nusretiye
Cami’nde Kadir Alay1 diizenlenirdi. Kara ya da deniz yolunu kullanan Padisahin
gececegi yerlere kandil ve fenerler dizilir ve maytaplarla aydinlatilirdi. Tophane
Meydant’nt  dolduran kalabaligin yani sira Talimhane’ye komsu haneler de

misafirlerle dolar tasardi. Eylip ve Ayasofya Camileri sabaha dek agik olur, ilim

88



adamlar1 zikir ve ibadetle mesgul olurlardi. Kadir Gecesi, minarelerin bastanbasa
kandil ile donatilmas1 geceye gosterilen hiirmetten ileri gelmekteydi. Kadir gecesi
Ayasofya Cami’nde iftar etmek adet haline gelmisti (Ali Riza Bey, 1986: 179).

Kadir gecesine has bir kutlama unsuru olan Kadir Alayi, ddonemin mecmualarinda
haber olarak da gecilmistir. Tekrar olmamasi igin Terciiman-1 Ahval, Tasvir-i Efkar
ve Ceride-i Havadis mecmualarinda yer alan konu ile ilgili haberleri zikretmek

faydali olacaktir.

1278 senesindeki 163 sayili Terciiman-1 Ahval’de gegen haberde kandillerin tezyin
edilmesi ve namaz sonrasi senliklere deginilmistir:
“Isbu ramazam serifin yirmi yedinci Cuma gecesi Kadir Gecesi'nin idraki

sebebiyle gaz ve kandillerin kiinakiin tezyin edilmesi, padisahin Tophane-i
Amire Camii’ne tesrifi olmus, namaz sonrasi senlikler icra edilmistir.”

1280 senesindeki 175 sayili Tasvir-i Efkar’da ise su sekilde bir habere yer
verilmistir:

“Tahkikimize gore Kadir gecesi Cami-i Nusret'te edayr salat i¢in bir mutad
alay ve alayli Tophane 'ye tesrifi Hiimdyunu VUKU-u musammim imig.”

1259 senesindeki 151 sayili Ceride-i Havadis’te gegen haber de su sekildedir:
“Ramazan’in yirmiyedinci Kadir Gecesi, Zat-1 Hazret-i Melukane yatsi vakti

hasmet ve saltanatla Ayasofya Camii'ne tesrif buyurmugstur. Ve kezirkah-1
Hiimdyun megaleler ve mehtaplarla tenvir olunmustur.”

5.4.Balikhane Nazin Ali Riza Bey ve Mevlevihanelerde Ramazan ve Musiki

XIX. yiizyll Istanbul’'unda Ramazan aymin idrak edildigi ve merasimlerin
sergilendigi bir yer de tekkeler idi. Uzerlerinde koyu renkli ve bol bir hirka tasiyan
dervisler baslar1 Onlerinde kollar1 saklanmis olarak sema toéreni denilen bir tiir

merasim icra ederlerdi.

Istanbul, tarikatlarin en meshuru olan bir Mevlevi tekkesine ev sahipligi
yapmaktaydi. Pera’da bulunan bu tekkede, Amicis’in ifadesiyle “insana gozii agikken

hayal gérdiiren” merasimler icra edilirdi (Amicis, 2013: 360).

89



XIX. yiizy1l’da Istanbul halki arasinda oldukca ragbet goren eglence unsurlarindan
biri de musiki idi. Yalnizca Pera ve Galata gibi batili tarzda eglence unsurlarinin
yogun bir sekilde faaliyet gosterdigi yerlerde vakit gecirenler igin degil ayn1 zamanda
dini merasim ve pratiklerin icra edildigi Mevlevihanelerde de miisahede edilen bir

unsurdu.

Mevlevihanelerde zikir merasimleri yaninda bir diger 6nemli unsurda musiki

hayatiydi ve XIX. yiizy1l Osmanli idarecileri tarafindan da desteklenmekteydi.

XVIIL yiizyilda, ileri gelen ilim adamlarindan olan ve iki defa Rumeli sadaretinin
basinda bulunan Abdiilbaki Arif Efendi, musikide ¢ok mahir, neyzenlikte de
benzersizdi. Siir sanatinda da kabiliyetli olan Arif Efendi, ‘Reisii-l Kiittap Arif
Efendi Divani’ namiyla meshur bir ‘Miraciye’ yazmis ve her sene Mira¢ kandil’i

gecesinde bliylik bir topluluk ile birlikte Hz. Eyiip’iin tiirbesinde okutturmustur.

XIX. yiizy1l i¢in saray musikisi sahasinda en ¢ok destek ve gelismenin gorildigi
donem igin III. Selim donemi 6rnek gosterilmektedir. ‘Suzidilara’ makaminin mucidi
olan III. Selim, 1811 tarihinde Yenikapt Mevlevihanesi seyhi iken vefat eden
Abdiilbaki Dede Efendi’nin notaya dokerek kendisine sundugu enfes bir eser olan

‘Ayin-i Serif’i bu makamla bestelemistir.

Sark musikisini hakkiyla icra eden onemli ustalardan biri de Galata Mevlevihanesi
seyhi Ataullah Efendi’dir. Saray’in hizmetinde bulunan ve III. Selim déneminin
meshurlarindan biri de “Cennet Filizi” namiyla malum Kerim Efendi’dir. Musikideki
uzmanligi dolayisi ile once miiezzinbasiliga, akabinde 1l. Mahmut doneminde ikinci

imamliga ve sonrasinda ise birinci imamliga ytikseltilmistir.

Yenikapt Mevlevihanesi seyhi Celal Efendi, Ali Efendi ve sonralar1 sohretli olan
Cemil Bey, pek kabiliyetli tanburi ustalari idi. Galata Mevlevihanesi Neyzenbasisi
Yusuf Dede’nin icrasini ¢ok begenen IV. Murat, kendisini saraya almistir. Padigahin

olimii ertesinde Besiktas Mevlevihanesi’ne seyh olmustur.

1798 senesinde vefat eden Dervis Mehmet Efendi, Galata, Besiktas ve Kasimpasa
Mevlevihaneleri’nin Neyzenbasis1 idi. Ney’i ustaca icra ederdi ve sesi de cok

giizeldi. Eyiip Cami hatibi iken Abdiilmecit Han’1n ciilusunda bir Cuma selamlig1 bu

90



camide icra edileceginden dolayr kendisine ferman edilen hutbeyi okumus ve
padisahin takdirine mazhar olmus, dnce ikinci imamliga, sonra da birinci imamliga

terfi ettirilmistir.

Ismail Dede Efendi, meshur bir Mevlevi idi. III. Selim ve II. Mahmut dénemlerinde
sarayda fasillarda ve miiezzinbasilikta bulunmustur. Abdiilmecit Han’in tahta

gecisinden o6nce vefat eden Dede Efendi, besteleri ve sarkilariyla meshur olmustur.

Bu donemde sehrin Gayr-i Miislim zenginlerinin bir kismi da Osmanli musikisini
begenmekteydi. Kogeoglu Agop Efendi ve Tiilbent¢i Andrias Efendi ve oglu bu
isimlerin O6nemlilerindendi. Beyoglu konaklar1 ve Camlica kosklerinde toplanarak
miizik ziyafetleri verirlerdi. Musevilerin hemen hemen hepsi musikiye karsi
meyilliydi. Ozellikle kadinlar1 besteler yapar, semailer okurdu (Ali Riza Bey, 1986:
269-284)

5.5.Ceride-i Havadis ve Vakif Odalarinda Ramazan Goérevlendirilmeleri

Donemin onemli mecmualarindan Ceride-i Havadis’in 1280 tarihinde, Ramazan
ayinin yirmi birinci giinii ¢ikarilan 1186 numarali sayisinda Sultan Abdulaziz’in
Ramazan aymin son yedi giinii i¢in namaz kilacagi camilerin isimleri ve ilgili vakif
vazifelilerinin hazir bulunmalarina dair haberi su sekildedir:

“Selatin-i Azam Huzurat-i Evkaf-i Celileleriyle Evkaf-i saireden muin olan

vezaif ve meaysi ikdemge verildigi mesellii saye-i sevketiye Hazreti Sahanede
bukre dahi zirde muharrer mevkilerde igta kilinacaktir.

Hazreti Sahanelerin Ramazanin son yedi gecesi muhtemel namaz kilacaklar
cami listesi ve vazifelilerin hazir bulunmalarina dair,

Ayasofya-i Kebir-i Vakif Odast 'nda;

22. Pazartesi gecesi: Ayasofya ve Sultanahmet Han birinci ve ikinci
vazifelileri

Stileymaniye Vakif Odasi’nda;

23. Sali gecesi Siileymaniye ve sultan Beyazit ve Sehzade ve Fatima Sultan ve
Humagsah Sultan vazifelileri

91



24. Carsamba gecesi: Fatih Sultan Mehmet Han ve Sultan Selim ve Haseki ve
Hekimoglu Ali Pasa vazifelileri

25. Persembe gecesi: Laleli Vakif Odasi 'nda vazifeli ve Dogakoy ve Measi
Hamidiye Vakif Odast 'nda;

26. Cuma gecesi: Hamidiye ve Sehid Mahmut Pasa ve Atik Ali Pasa ve
Hazreti Halid

26. Cumartesi gecesi: Valide-i Cedid ve Mihrisah ve Kili¢ Ali Pasa

27. Pazar giinii: Sultan Osman ve Mahmutpasa ve Merzifon ve Kemankes ve
Kopriilii ve Uskiidar 'da Atik Valide ve Selimiye ve Cedid Valide vazifelilerinin
vakif odalarinda gelmeleri ilan olunur.”

Ramazan ay1 farkli toplumsal ve mekansal unsurlarca farkli nitelik ve nicelikte
yasandiktan sonra sira, bagkentin tiim tabakalarinca hasret ve merakla beklenen

bayram arefesi ve bayram giinlerine gelir.

92



ALTINCI BOLUM
RAMAZAN’DA BAYRAMLASMA MERASIMLERI VE ADETLERI

6.1.Cocuklarin Bayram Eglenceleri

Ramazan gecelerinde hayal oyununa gidebilmek, carsilarda gezip istedigini satin
almak, akranlartyla bulusup eglenmek c¢ocuklar icin vazgecilmez bir eglence
anlayisiydi. Anne ve babalarindan har¢lik alip miimkiin oldugu kadar tasarruf

yaparak Ramazan i¢in para biriktirmeye calisirlardi.

Ramazan bayramlarinda herkes giicii yettigi 6l¢iide gocuklarin isteklerine uygun
elbiseler hazirlardi. Cocuklarin ¢ogu bu elbiseleri yataklarinin yanlarina koyar, tim
gece bu sekilde uyurlardi. Bayram sabahlar1 erkenden kalkarak giyinir ve
hazirlanirlardi. Camiden donen babasinin, annesinin, ellerini Oper, bayram
bahsislerini alir, ikram ettiklerini de yedikten sonra yakin akrabalarini tebrike ve

ziyarete ¢ikarlardi.

Ramazan ayinda Istanbul’un c¢ocuklar1 biiyiikk midye kabuklarinin icine zeytinyag
koyar ve pamuktan yaptiklar: fitilleri yakarak midyeleri kii¢iik bir kandil haline
getirilerdi. Buna ise ‘yer mahyalar1’ denirdi. Cami avlularina gemi, ¢igek ve top gibi
sekillerde mahyalar1 kuran ¢ocuklar, namazdan ¢ikanlardan ‘yag parasi’ veya ‘mahya

bahsisi’ toplarlardi (Emeksiz, 2009: 260).

Ekabir cocuklari, miirebbiyeleri olan lalalartyla birlikte Ramazan Bayrami igin siislii
sepet ve kutulara konarak hazirlanmis sekerleri alarak yakin akrabalarina gider,
onlarin ellerini 6per ve gittikleri yerlere ebeveynlerinin selamlarini gotiiriirdii. Halk
cocuklart ise pederleriyle birlikte akrabalarindan yakin olanlarina bayram tebrikine
gider, akrabalari da mendil vermek suretiyle ¢ocuklar1 sevindirirlerdi (Abdiilaziz
Bey, 1995: 267).

Bayram yerlerine lalalariyla birlikte gelen kibar c¢ocuklar1 yalvar yakar

salincaklardan birine yahut dolaba bir-iki defa biner, heveslerini alirlardi. Yine

93



lalalarin izniyle horozlu veya kuslu sekerler veya kuslokumu ve simit satin alir,

dolasarak diger ¢cocuklar1 seyrederlerdi (Abdiilaziz Bey, 1995: 268-269).

Sehrin Kimi meydanlarina ve cami avlularina kurulan bayram yerlerinde salincaklar,
atlikarincalar, tuluat kumpanyalar1 ve canbazlar gibi eglence unsurlarindan bagka,
baloncular, didiikgiiler, oyuncakg¢ilar ve her tiirlii yiyecek-icecek satanlar da yer
alirdi. Bagkentin c¢ocuklar1 elbiselerini giyinirler, salincaklardan inip atlara ve
eseklere kosarlar, bunlardan bikinca da tuluat kampanyalarinin ve canbazlarin

cadirlarin1 doldururlardi.

Bayram yerleri arasinda en meshurlart Sehzadebasi ve Sultanahmet Camilerinin
avlularina ve Unkapani ile Kasimpasa’daki Tabakhane meydanlarma kurulurdu
(Bayri, 2007: 273-274). Hemen her g¢ocuk bayram giinlerinde, yemek, igmek,
eglenmek i¢cin az ¢ok para harcardi. Anne ve babalar da bayram giinlerinde
cocuklarini sevindirmek i¢in onlarin isteklerini ellerinden geldigi kadar kargilamaya

calisirdi.

6.2.Ekabir Konaklar’’nda Bayram

Osmanli Istanbul’unda, Ramazan ay1 ile bayrami ¢ok &nemli oldugundan, herkes
glicinlin yettigince yiyip icmek ve eglenmek igin elinden geleni yapardi. Halk,
Ramazan’da karagoze gider ve sahura dek sehrin sokaklarini dolagirdi. Bayram
geldiginde ise elbiselerini giyer ve Istanbul’'un eglence mekanlarina giderek
eglenirlerdi. Ramazan bayrami, Istanbul’da dért gozle beklenirdi. Ramazan

Bayrami’na mahsus elbiseler diktirilirdi.

Konak sakinleri kendileri i¢in kiymetli elbiseler hazirlatirlardi. Ev ve konaklarda
bulunan cariyelerin elbiseleri bayramdan 6nce dikilir ve bohga igine konularak hazir
edilirdi. I¢ camasirlar1 ve bu camasirlarin icine yerlestirilen bahsisler, selamlik

halkina bayram gecesi dagitilirdi.

94



Konaklarin asgibasilar1 bayrama mahsus un helvast yapar bir tepsi iginde,

kenarlarinda balmumu siislemelerle hareme gonderirlerdi.

Hanelerin hanimlari, ¢ocuklarinin mektep hocalarinin evlerine siislii sepetlerde
sekerler gonderirdi. Hane sahibinin bayramini tebrik maksadi ile gelen misafirler
devlet ricalinden ise karsilama heyetinde agalarin yaninda Kéhya Efendi de bulunur,
gelenin koltuguna girer ve hane sahibinin odasina gotiiriirdii. Misafirler ayrilacagi
zaman tekrar Kahya Efendi’ye haber verilir ve usuliine uygun bir sekilde

ugurlanirlardi. Misafirler, hanedeki gorevlilere orta bahsisi birakirlardi.

Hane sahibinin uygun gérmesi halinde misafirlere ¢ubuk veya kahve ikram edilir,
aksi halde yalniz seker ve kahve vermekle yetinilirdi. Bir kisim misafirlere yalniz
Kahya Efendi’nin odasinda kahve, ¢ubuk ikram edilir, onlar da ‘Pasa Efendimizin
eteklerinden Oper ve hilirmetlerimizi arz ederiz’ der, donerlerdi. Ramazan
Bayrami’nda tebrikler bu suretle ii¢ giin siirerdi. Ilk giinii gelmek hiirmet ifade
ettiginden biiyiikler o giin gelir, memurlar ve diger zevat ikinci giin, digerleri ise
ticlincii glin gelebilirlerdi. Bu ti¢ giin boyunca misafirlere kakuleli kahve ve akabinde
serbet verilmesi eski kibar adetlerdendi (Abdiilaziz Bey, 1995: 261-263).

6.3.Sadrazam ve Padisah Bayramlasmalar1 ve Bayram Alaylari

Bayram merasimleri, diger bir deyisle muayede, donem donem yapilan

degisikliklerle birlikte Osmanli Devleti'nin sonuna kadar siirdiiriilmiistiir..

Osmanli Istanbul’'unda Ramazan ve bayramlarin en yogun ve ihtisamli
yasandigi mekan, Topkapt Sarayr idi. ‘Tesrifat-1 Kadime’ olarak adlandrilan
saray protokolii geregince, Ramazan ayinda diizenlenen Hirka-1 Saadet
ziyareti, Baklava alayi, Kadir alay: gibi torenlerden ayri olarak bayramdan ii¢
giin once baslayan ve bayram giinleri boyunca aksatilmayan saraya 6zgii

merasimler ve kutlamalar séz konusuydu (Sakaoglu, 2000: 25-26).

95



Saray’da Ramazan Bayrami merasimleri, ciilus torenlerinden sonra en fazla
ehemmiyet gosterilen ve saray gelenegi icerisinde tesrifat kaidelerinin en kapsamli
tatbik edildigi térenlerdi. Hazirliklara giinler 6ncesinden baslanir, saraydaki her daire
bastan asagi elden gegirilir ve temizlenirdi. Tamire muhta¢ yerler onarilir ve saray

sakinlerine yeni giysiler dikilirdi.

Bayram giinii geldiginde haftalar 6ncesinden baslanan tiim hazirliklar tamamlanmis

ve devletin tiim kurumlariyla katilacagi gérkemli merasime geg¢ilmis olurdu.

Esad Efendi'ye ait ‘Tesrifat-1 Kadime’den 6grendiklerimize gore, bayramin birinci
gilinii sabah namazini Hirka-i Saadet Dairesi'nde eda eden Sultan, arefe gecesinde hig
uyumaz ve geceyi ibadetle gegirirdi. Sabah namazi sonrast Has Oda’ya geger ve
hizmetliler, Sultan’a, resmi kiyafetini usuliince giydirip hos kokular siirerek kendisini
merasime hazir hale getirirlerdi. Merasim Oncesi, Sultan’in yaninda Has Oda’da,
Muayede-i Havas adi verilen basta Darlissaade Agasi olmak iizere silahtarin,
musahiplerin ve Enderun’dan ileri gelenlerin katildigi kiiciik bir tebrik merasimi

yapilirdi.

Bu tir merasimlerde altin islemeli taht, bayram sabahi, {izerindeki tezyinati
tamamlanarak Babiissadde Oniine yerlestirilirdi. Padisah, yaninda maiyetiyle beraber
Has Oda'dan yine dualar esliginde ayrilarak kendi i¢in hazirlanan tahta oturur ve
boylelikle asil merasim baglamig olurdu. Padisahin tahtina oturmasiyla birlikte biiyiik
bir titizlikle hazirlanan protokol kurallar1 geregi herkes kendine ayrilan yerde yerini
alirdi. Oncelikle Sultan’m hocasi1 padisahm elini dper, padisah da hiirmeten ayaga
kalkarak hocasina mukabelede bulunurdu. Sonrasinda sirasiyla Sadrazam, Vezirler,
Rumeli ve Anadolu Kazaskeri, Silahtar ve Ocak Agalari son derece diizenli bir
sekilde Sultan’in huzuruna gelir ve etek Operek bayramlasirlardi. Etek 6pme ritiieli,
padisahin sahsinda devleti temsil eden makama duyulan sayginin simgesel bir
ifadesiydi.

Hiikiimet ricalinin bayramlasmas1 bittikten sonra sirayr ilmiye simifi mensuplari
alirdi. Evvela seyhiilislam, padisahin huzuruna gelerek etek yerine sadece el oper,

Sultan da ayaga kalkar ve seyhiilislamla musafahada bulunarak karsilik verirdi.

96



Asil merasimin ertesinde bayram alayma katilmak {izere haremine gecen
Sultan, resmi kiyafetini ¢ikartarak bayram namazina gitmek i¢in hazirlanir ve
etrafim1 kusatan bir kortej icerisinde Sultan Ahmet Cami'ne giderek cemaatle
namazini kilardi (Esad Efendi, 1979).

XIX. yiizyila gelindiginde bayram merasiminin birka¢ degisiklige ugradig
goriilmektedir. Tanzimat’la birlikte Osmanli diplomasisi ve biirokrasisindeki
gelismelere paralel olarak, tesrifat veya protokol kurallar1 da degismis, resmi
bayramlasma torenleri de bu degisimden nasibini almistir. Onceleri Ramazan aymin
26’sinda baslayan ve bayram giinlerinde de devam eden torenler, seyhiilislamlik,
sadaret ve sarayda ayr1 ayr1 yapilirken, zamanla sadece sarayla ve bayramin ilk giinii
ile smrlandirilmistir  (Gok, c¢evrimigi). Bir diger mithim degisiklik, Topkap1
Sarayi'nin Dolmabahge'ye nakliyle birlikte, merasimlerin burada icra edilmesidir.
1843 yilinda yapimina baslanan Dolmabahge Sarayi, 1856 yilinda kullanilmaya
baglanmistir. Dolmabahge Sarayr Mabeyn-i Hiimayun (Selamlik), Muayede Salonu
ve Harem-i Hiimayun seklinde ii¢ ana bdliimden olusmaktaydi. Bayramlasma
torenleri Muayede Salonu’nda yapilmaktaydi (Yilmaz, gevrimigi: 74). Yukarida da
ifade edildigi lizere Onceleri bayram namazi i¢in Ayasofya veya Sultan Ahmet
Camileri kullanilirken, saraymn tasinmasiyla birlikte Besiktas tarafindaki camiler
tercih edilmeye baslanmistir. XIX. yiizyilda klasik donemdeki ihtisamli torenlerin

yerini daha sade bir forma giren térenler almistir.

Yenigeriligin kaldirilmasindan sonra Mehter-i Hiimayun da kaldirilmig ve yerine
gecen saray orkestrasi ile bayram merasimlerinde Tirk miiziginin yaninda Bati
miizigi de icra edilmeye baslanmistir. Bu yiizyihin diger bir farkliligi da harem
sakinlerinden olan hanim sultanlarin ve kadin efendilerin, atli arabalarla bayram
alayini seyre ¢ikmalari olmustur. Tebrik merasimini Dolmabahge'nin biiyiik muayede

salonundan izlemeye baslamislardir.

Bu donemde Sultan, devlet erkaniyla bayramlastiktan sonra hareme gelir ve mizika
icrasin1 takip ederdi. 1845'te c¢ikarilan bir nizamname ile adet oldugu iizere

memurlarin  amirlerinin evlerine giderek bayramlagmalar1 kaldirilarak devlet

97



dairelerinde bayramlasmalar1 yeterli gériilmiistiir. Son bayram alayi, Vahdettin'in

katilimiyla 1922 senesinde gergeklestirilmistir (Bulut, ¢evrimici)

Yabanci elgiler, esleri ve Harem kadinlar1 kendilerine ayrilmig localarda toreni
izlerlerdi. Eskiden oldugu gibi Sadrazam ve diger viikela heyeti Sultan’in ayaklarini
degil sadece sagak oOperlerdi. Bayram kutlamasi, Peygamber siilalesinden gelen
seyyid ve seriflerle ilgili islere bakan Nakibul Esraf’in ilk giin muayede salonunda

yaptig1 duayla Padisahin huzurunda baslatilirdi.

Sultan Abdiilmecit ve Sultan Abdiilaziz, bayram merasimlerini Topkap: Sarayi’nda
icra ederken, II. Abdiilhamit, Yildiz Sarayi’nda yasasa da bayramlari Dolmabahge
Sarayi’nda kutlamaktaydi.

Padisah, bayram ziyaretine gelenleri Topkap1 Sarayi’ndan getirilen ve Dolmabahge
Sarayr’ndaki salonun kuzey cenahma kurulan, 250 kg. agirliginda, iizerinde
‘Zebercet’ denilen binlerce kiigiik vurusun oldugu altin plakalarla kapli altin tahta
oturtur ve bu sekilde kabul ederdi. Sonralari, Dolmabahge Sarayi’nda yapilan

merasimlerde de bu adet stirdiiriilmiistiir.

98



SONUC

Toplumsal bilincin gelisiminin saglanmasi1 ancak o sehirde yasayan insanlar igin
sehirli olma noktasinda bir alt yapi1 hazirlanmasi ile miimkiindiir. Yasadigi sehri
sevmek, tanimak ve sahiplenme olgusunu gelistirmek sehirli olma hedefinin
saglanmasinda Oncii basamaklardir. Bir arada yasamak ve ortak degerlerin
paylasimini siirdiirebilmek ancak; yasanilan sehrin ge¢misini, insanlarini ve kiiltiirel

birikimini etiit etmek, kavramak ve gelecek nesillere tarafsiz aktarimini saglamaktan

geger.

Istanbul kimliginin 6nemli temel taslarindan olan eglence unsurunu aktarmayi
amagladigimiz bu calisma ile giiniimiiz eglence tarzlarinda one ¢ikan unsurlarin
bundan sadece iki yiizyill Oncesine kiyasla ne denli degistigini ve giliniimiizde
eglenme maksadi ile gerceklestirilen faaliyetlerin insan zihnini 6nemli derecede

yoracak unsurlar oldugunu dolayl olarak da olsa diislindiirmeyi amagladik.

XIX. yiizy1l Istanbul kiiltiiriiniin Ramazan ay1 eglenceleri, adet ve merasimleri ile
giiniimiiz kiiltlir ekonomisine aktarimi ile mevcut durumda tiiketici, yorucu ve
kendini tekrar edici nitelige biirtinmiis olan Ramazan etkinliklerimize farklilik ve

canlilik getirici Onerilerin kapisini aralamay1 diistindiik.

XIX. yiizyilda gerceklesen degisimlerle ortaya cikan yeni donemde padisah ile
tebaas1 arasindaki iliskinin tanimlanmis olmasi ve bu iligkinin yasalara baglanmasi,

halkin bazi1 alanlarda kendisini daha hiir hissetmesi anlamina da gelmistir denebilir.

Kadiliklar ile farkli bolgelere ayrilan sehrin Galata ve Pera bolgesinde kalan
kesiminin eglence adet ve merasimlerinde yasanan farkliliklar ziyadesi ile bu
bolgede yasayan niifus yapisindan kaynaklanmistir. Gayr-i Miislim ve yabanci
milletlerin kendilerini daha giivende hissettikleri yer olarak da adlandirilan Galata ve

Pera, zaman zaman Istanbul’un yerli Miisliiman halkina da ev sahipligi yapmistir.

Baskent olarak gozde bir sehir olan Istanbul, daha énceki dénemlerde oldugu gibi

XIX. yiizyll Ramazanlarina da 6nceden hazirlanmay1 adet edinmistir. Halkin bu ay

99



icerisinde dikkat etmesi gereken kurallari ihtiva eden tembihnameler ve iase temini
hususunda alinan tedbirlerin ayrica arastirilmaya deger hususlar oldugu kanisi

tasinmaktadir.

Konaklarda tertip edilen iftarlar ile bu ay1 6nemli kilan sosyal islevi muhafaza
edilmeye calisilmis, Lihye-i Serif ve Hirka-1 Saadet ziyaretleri ile de toplumun bu ay

ile irtibatinin giiclenmesi saglanmustir.

Istanbul’da Ramazan denince akla ilk gelen mekan olan Direklerarasi’nda
diizenlenen Tiyatro, Meddahlik, Ortaoyunu, Tuluat ve Hayal Oyunu eglenceleri,
farkli tabakalardan miitesekkil toplum igin gegmisten gelen tecriibelerin gelecege

aktarildig bir firsat penceresi olarak degerlendirilmelidir.

Ramazan aymin vazgegilmez eglencesi Karagoz, halkin gosterdigi ilginin yanin da

saray tarafindan da destek gdrmiis ve Istanbul kiiltiirii ile ciddi anlamda beslenmistir.

Ortaoyunu ve Tuluat tiyatrosu ile Meddahlik donemin en gbzde eglence
unsurlarindan biriydi. Giiniimiizde uygulanan ¢esitli sanatsal ve kiiltiirel faaliyetlere
de kaynaklik ettigi sOylenebilir fakat bu yeni faaliyetler degerlendirildiginde epeyce
bir format degisikligine gidildigi degerlendirmesi yapilabilir.

Halka acik, toplumun yasadigi degisim ve doniisimii yansitan kiiltiiriin iretip
yayildig1 bir tiir isletmeler olarak da faaliyetlerine devam eden kahvehaneler, farkli
kesimlerden farkli insanlarin bir araya gelmeleri ile sozli kiltiriin devami
saglandigi, gosteri sanatlarmin sergilendigi ve kiiltiirel birikimlerin aktarildig:

mekanlar halini almistir.

Ramazan ay1 hazirliklarindan baglayarak konak ve saraylarda, sosyal mekanlarda ve
dini mekanlarda bu aya has unsurlarin hangi alanlarda hangi yonleri ile ortaya
ciktigini aktararak devam ettigimiz bu ¢alismayla, XIX. yiizyil Istanbul’unun eglence
anlayis1 ve kiiltiirel hayati ile XXI. yiizy1l Istanbul’unun eglence anlayisi, algis1 ve

kiiltiirel hayat1 arasinda bir koprii insa edilmesi amaglanmistir.

100



Kanaatimizce, Istanbul’un kimliginin olusumunda yap1 taslarinin baslicalari arasinda
gelen eglence unsurunun mekédn, zaman ve cok kiltiirlillik ekseninde tekrar
degerlendirilmesi ve yorumlanmasi gerekliligi vardir. Modern yasamin sebep oldugu
hizli tiiketim anlayisi, eglence anlayis ve algimizi da dogrudan etkilemektedir. Hizla
gelisen teknolojiye ve degisen diinyaya ayak uydurmak adina dikte edilen ve 6rnek
gosterilen eglence anlayis ve unsurlarinin giiniimiiz insanini, 6zellikle gencligini ne

denli yordugu tekrar hatirlanmalidir.

XIX. yiizy1l Istanbul kimligi ¢ercevesinde ele alman bu c¢alisma hazirlanirken, daha
sonra gerceklestirilecek caligmalara acilacak bir kapi niteliginde olmasi arzusuyla

yola ¢ikilmuistir.

XIX. yiizyil Istanbul’unun Ramazan ay1 icerisinde, farkli ve nitelikli eglence
unsurlarina ev sahipligi yapan bir Direklerarasi’nmn, XXI. yiizyil Istanbul’unda yerel
yonetimler eliyle kendi bolgeleri igerisinde tekrar konumlandirilmaya calisildig
goriilmektedir fakat sergilenen eglence tiirlerinin ve muhteviyatinin nitelik ve

zenginlik ac¢isindan yetersiz kaldig: diistiniilmektedir.

Bu calismanin hizla gelisen ve degisen diinyamizin Onemli ekonomik
faaliyetlerinden biri olan kiltliir turizmi alaninda da degerlendirilerek
yorumlanmasinin isabetli olacag1 ve geleneksel eglence anlayisimiz igerisinde yer
alan unsurlarin alternatif eglence turlar1 niteliginde hazirlanarak iilke ekonomimize

ve kiiltiirel zenginligimizin tanitilmasina katki saglayacag diisiiniilmektedir.

101



KAYNAKCA

A — Basbakanlhik Osmanh Arsivi

Ali Emiri; nr. 37.

Cevdet Belediye; nr. 237, 1171, 2964, 4778, 5711, 6591, 7326.

Cevdet Dahiliye; nr. 73/3603, 212/10598.

Cevdet Saray; nr. 2731, 7920.

Cevdet Evkaf; nr. 19281.

Hatt-1 Hiimayun; nr. 200, 203, 496, 1413, 11076, 11023, 11324, 57071.
MAD. d; nr. 6083, 12861.

D. BSM.d; nr. 05501, 05505.

HR.MKT; 21/38.

102



B - Kaynak Eserler ve Arastirmalar

Abdiilaziz Bey:

Adil, Abdurrahman:

Akagiindiiz, Mustafa:

Akdogdu, Gazi Iskender:

Akyildiz, Ali:

Akyildiz, Ali:

Ali Riza Bey:

Ali Riza Bey:

Alikilig, Diindar:

Osmanh Adet ve Merasimleri, Haz. Kazim Arisan ve
Duygu Arsan Giiney, Istanbul, Tarih Vakfi Yurt
Yayinlari, 1995.

“Yeni Osmanlilar Tarihi Inkilabat-1 Fikriyye ve
Miinakasalar1”, Hadisat-1 Hukiikiye ve Tarihiye
Mecmuasi, [stanbul, 1923, ss.9-16.

“Ingiliz  Seyyahin ~ Goziiyle ~Osmanli’da  Dini
Merasimler”, Tarihte Ramazan, Haz: Ertugrul Tarik
Kara, Istanbul, Yitik Hazine Yaymlari, 2006, ss.147-
156.

“Topkap1 Saray1 III. Ahmed Kiitiiphanesi”, Yap1 Kredi
Kiiltiir Sanat Sermet Cifter Arastirma Kiitiiphanesi
Biilteni, Say1 11, Ekim 2003, (Cevrimigi)
iskenderakdogdu.blogcu.com, 13 Mart 2018.

Tanzimat Donemi Osmanh Merkez Teskilatinda

Reform, istanbul, Eren Yayincilik, 1993.

Osmanh Biirokrasisi ve Modernlesme, Istanbul,

[letisim Yayinlari, 2009.

Eski Zamanlarda Istanbul Hayati, Haz. Ali Siikrii
Coruk, Istanbul, Kitabevi Yayinlar1, 2001.

Bir Zamanlar Istanbul, Haz. Niyazi Ahmet Banoglu,

Terciiman 1001 Temel Eser, 1986.

XVII. Yiizynl Osmanh Saray Tesrifati ve Torenleri,
A.U. Sosyal Bilimler Enstitiisi Yayimlanmamis

Doktora Tezi, Erzurum, 2002.

103



Altinay, Ahmet Refik:

Alus, Sermet Muhtar:

Amicis, De Edmondo:

And, Metin:

And, Metin:

Arikan, V. Sema:

Arkan, Ozdemir Kaptan:

Ataman, Sadi Yaver:

Atasoy, Nurhan:

Aynural, Salih:

Ayverdi, Semiha:

Batmaz, Sakir:

Eski Istanbul, istanbul, fletisim Yayinlari, 1998.

“Direklerarasi’nda Ramazan Piyasas1”, Tarih ve

Toplum, C.XXI11/122, 1994, s5.32-34.

Istanbul 1874, Cev. Prof. Dr. Beynur Akyavas,
Ankara, T.T.K. Yayinlari, 2013.

Tanzimat ve Istibdat Doneminde Tiirk Tiyatrosu
(1839-1908), Ankara, Tiirkiye Is Bankas: Kiiltiir
Yayinlari, 1972.

Diinyada ve Bizde Golge Oyunu, Ankara, Tiirkiye Is
Bankasi Kiiltiir Yaymlari, 1977.

II1. Selim’in Sir Kéitibi Ahmet Efendi Tarafindan
Tutulan Ruzname, Ankara, T.T.K. Yayinlari, 1993.

Beyoglu: Kisa Gecmisi ve Argosu, Istanbul, Iletisim
Yayinlari, 1988.

Tiirk Istanbul, Istanbul, I.B.B. Kiiltir Midiirliigii
Yayinlari, 2006.

“Hirka-1 Saadet”, DiA, C.XVII, 1998, s5.374-377

Istanbul Degirmenleri ve Firinlar, Istanbul, Tarih

Vakfi Yurt Yayinlari, 2001.

ibrahim Efendi Kubbealt:

Yayincilik, 1973.

Konag, Istanbul,

“Bir Bahriye Zabitinin Hatiralarinda II. Abdiilhamid’in
Yildiz Sarayr iftarlar”, Tarihte Ramazan, Ed.
Ertugrul Tarik Kara, Istanbul, Yitik Hazine Yayinlari,
2006, ss.77-85.

104



Bayri, M. Halit:

Bilgin, Arif:

Boratav, Pertev Naili:

Bozkurt, Nebi:

Bulut, Nazligiil:

Buzpinar, S. Tufan:

Cabi, Omer Efendi:

Camgoz, Mevliit:

Canatak, A. Mecit:

Cezar, Yavuz:

Ceride-i Havadis:

Istanbul Folklérii, Istanbul, Cactus Yayinlar1, 2007.

Osmanh Saray Mutfag, Istanbul, Kitabevi Yayinlari,
2004.

100 Soruda Tiirk Halk Edebiyati, Istanbul, Gercek
Yayinevi, 1992.

“Mahya”, DIiA, C.XXVII, 2003, 5.396-398.

“Osmanli Sarayinda Bayram Nasil Kutlanirdi1?”,
(Cevrimigi) http//www.dunyabizim.com/mercek-
alti/26868, 17 Ocak 2018.

“Nakibiilesraf”, DIA, C.XXXII, 2006, s.322-324.

Cabi Tarihi, Ed. Mehmet Ali Beyhan, C.1, Istanbul,
T.T.K. Yaylari, 2003.

Ekmek, Bugday ve Sehir-XIX. Yiizyil Istanbulu’nda
Iase Meselesi, Istanbul, Kitabevi Yaymlar1, Ekim 2017.

“Osman Cemal Kaygili'nin Gezi Yazilarinda Eski
Istanbul’'un Eglence Mekanlar1”, Turkish Studies:
International Periodical for the Languages and
History of Turkish or Turkic, Vol. VII/I Winter 2012,
$5.611-630.

“Osmanli Devleti’nin Mali Kurumlarindan Zahire
Hazinesi ve 1795 (1210) Tarihli Nizamnamesi”,

Toplum ve Bilim, Say1 6-7, 1978, ss.157-174.

Hakki  Tartk  Us  Koleksiyonu,  (Cevrimici)
www.tufs.ac.jp/common/fs/asw/tur/htu/listl.html, 27
Ocak 2018.

105


http://www.tufs.ac.jp/common/fs/asw/tur/htu/list1.html

Cavas, Rasit:

Celik, Zeynep:

Dordiincii, M. Bahadir:

Duhani, Said Naum:

Diizgiin, Dilaver:

El¢in, Stikri:

Eldem, Edhem:

Emeksiz, Abdulkadir:

"Direkleraras1", DBIA, C.3, istanbul, 1994, s5.59-63.

19. Yiizyilda Osmanh Baskenti Degisen Istanbul,
(Ozgiin Adi: The Remaking of Istanbul: Portrait of an
Ottoman City in the Nineteenth Century, University of
Washington Press, 1986), Cev. Selim Deringil,
Istanbul, Tiirkiye Is Bankas: Kiiltiir Yaynlar1, 2016.

“Topkapi’da Ramazan”, Tarihte Ramazan, Ed.

Ertugrul Tarik Kara, Istanbul, Yitik Hazine Yaynlari,
2006, ss.41-47.

Eski Insanlar, Eski Evler (XIX. Yiizyilda
Beyoglu’nun Sosyal Topografyasy)), Cev. Cemal
Siireyya, Istanbul, Tiirkiye Turing ve Otomobil
Kurumu, 1982.

“Osmanli Donemi’nde Geleneksel Tiirk Tiyatrosunun
Genel Goriiniimii”, A.U. Tiirkiyat Arastirmalar

Enstitiisii Dergisi, Say1 14, Erzurum, 2000, ss.63-69.

Halk Edebiyati Arastirmalarnt 1, Ankara, Akcag
Yayinlari, 1997.

Dogu ile Bati Arasinda Osmanh Kenti Halep, Izmir,
Istanbul, Ed. Bruce Daniel, Goffman Masters, Edhem
Eldem, Cev. Sermet Yalcin, Istanbul, Tarih Vakfi Yurt
Yayinlari, 2003.

“Istanbul Folklorii”, Karalarin ve Denizlerin Sultam
Istanbul, C.II, Istanbul, Yap1 Kredi Yaylari, 2009,
$s.255-283.

106



Emeksiz, Abdulkadir:

Emiroglu, Kudret:

Erdogan, Mehtap:

Eryilmaz, Bilal:

Esad Efendi:

Faroghi, Suraiya;
McGowan, Bruce; Quataert,
Donald; Pamuk, Sevket:

Findley, Carter V.:

Findley, Carter V.:

Gautier, Theophile:

“Geleneksel Tiirk Tiyatrosunda Seyirci Odakli icra
Farklilasmas1”, Diimbiillii Ismail Efendi ve Diinden
Gelecege Geleneksel Tiirk Tiyatrosu Sempozyum

Bildirileri, istanbul, 6-7 Kasim 2007, ss.58-60.

Giindelik Hayatimizin Tarihi, Ankara, Tiirkiye Is
Bankas1 Kiiltiir Yayinlari, 2002.

“Sadrazam Ibrahim Pasa’ya Helva Sohbetleri’nde
Sunulan Bir Risale: ilmi Ahmed Efendi’nin Kelam-1
Kibar Risalesi”, C.U. Tlahiyat Fakiiltesi Dergisi,
C.XIV, Say1 2, ss.487-503.

Tanzimat ve Yonetimde Modernlesme, Istanbul,

Isaret Yayinlari, 2006.

Osmanllarda Tore ve Torenler (Tesrifat-1 Kadime),

Haz. Yavuz Ercan, Istanbul, 1979.

Osmanh imparatorlugu’nun Ekonomik ve Sosyal
Tarihi (1600-1914), Ed. Halil inalcik, Donald
Quataert, Cev. Ayse Berktay, Siiphan Andig, Serdar
Alper, Istanbul, Eren Yayincilik, 2004.

Kalemiyeden Miilkiyeye (Osmanli Memurlarinin
Toplumsal Tarihi), Cev. Giil Cagali Giiven, Istanbul,
Tarih Vakfi Yurt Yayinlari, 1996.

Osmanh Devletinde Biirokratik Reform, Babiali
(1789-1922), Cev. Latif Boyact ve Izzet Akyol,
Istanbul, Iz yayincilik, 1994,

Istanbul Diinyanin En Giizel Sehri, Cev. Nuriye
Yigitler, Istanbul, Profil Yayincilik, 2007.

107



Gerard, De Nerval:

Gergek, S. Niizhet:

Gergek, S. Niizhet:

Gonciioglu, S. Faruk:

Gok, Nejdet:

Gokbilgin, M. Tayyib:

Goktas, Ugur:

Goktas, Ugur:

Gokyay, Orhan Saik:

Gilinay, Umay:

Muhtesem Istanbul (Dogu’ya Seyahat), Cev. Refik
Ozdek, Istanbul, Bogazici Yaynevi, 1974.

Istanbul’dan Ben de Gectim, Istanbul, Kitabevi
Yayinlari, 1997.

“Naum Tiyatrosu”, Perde ve Sahne, Say1 9, 1941, ss.3-
5.

iki Kita Bir Sehir istanbul Okumalari, Istanbul, ilgi
Kiiltiir Sanat Yayincilik, 2014.

“Osmanli Sarayi’'nda Bayramlasma”, (Cevrimici)
https://anayasa.wordpress.com/2009/01/13/osmanlisara
yindabayramlasma, 18 Aralik 2017.

Osmanh Miiesseseleri, Teskilat ve Medeniyet
Tarihine Genel Bakis, Istanbul, 1.U. Edebiyat
Fakiiltesi Yaymlari, 1977.

"Kartpostallarda Mesireler”, TT Arsivi No: 580197,
$S.26-29.

“Sehzadebasi-Direklerarasi”, TT Arsivi No: TT-
500342, ss.32-34.

Evliya Celebi Seyahatnamesi (Topkap: Sarayr Bagdat
304 Yazmasinin Transkripsiyonu-Dizini), 1. Kitap,
Istanbul, Yap1 Kredi Yaynlari, 1996.

“Tiirk Halk Hikayelerindeki Ornek Insan Tiplerinden,
Meddah Hikayelerindeki Kusurlu Insan Tiplerine
Gecis”, Mit’ten Meddaha Tiirk Halk Anlatilar

Uluslararast Sempozyum Bildirileri, 25-27 Kasim
2004, s5.29-35.

108


https://anayasa.wordpress.com/2009/01/13/osmanlisarayindabayramlasma
https://anayasa.wordpress.com/2009/01/13/osmanlisarayindabayramlasma

Giiger, Liitfi:

Giiger, Litfi:

Giger, Liitfi:

Giiran, Tevfik:

Giiran, Tevfik:

Howard, G. W. Frederick:

Irmak, Yunus:

Inciciyan, P. G.:

“XVIIL. Yiizy1l Ortalarinda Istanbul’un Iasesi igin
Lizumlu Hububatin Temini Meselesi”, 1.U. iktisat
Fakiiltesi Mecmuasi, C.XI/1-4, {stanbul, 1952, ss.397-
416.

“XVI-XVIL. Asirlarda  Osmanli  Imparatorlugu’nda
Hububat Meselesi ve Hububattan Alinan Vergiler”,
I.U. iktisat Fakiiltesi Mecmuasi, istanbul, 1964, ss.1-
34.

“XVL Yiizyil Sonlarinda Osmanli Imparatorlugu
Dahilinde Hububat Ticaretinin Tabi Oldugu Kayaitlar”,
I.U. iktisat Fakiiltesi Mecmuasi, C.XI11/1-4, istanbul,
1954, ss.85-92.

“Istanbul’un iasesinde Devletin Rolii (1793-1839)”,
I.U. iktisat Fakiiltesi Mecmuas1 C.XLIV/1-4 (1986),
Istanbul, 50. Y1l Armagam, Acar Matbaacilik, 1988,
SS.245- 275.

“The State Role In The Grain Supply Of Istanbul, The
Zahire Nezareti, The Grain Administration 1793-1839”,
International Journal of Turkish Studies, Winter,
Vol.lll, no.l, (1984-5), ss.28-29.

Tiirk Sularinda Seyahat, Cev. S. Serdar Tiret,
Istanbul, 1978.

I11. Mustafa Ruznamesi, M.U. Sosyal Bilimler
Enstitiisti Yenicag Tarihi Anabilim Dal1

Yaymmlanmamus Yiiksek Lisans Tezi, istanbul, 1991.

XVIII. Yiizyilda Istanbul, Cev. Hrand D. Andreasyan,
Istanbul, Istanbul Fetih Cemiyeti, 1976.

109



Ipsirli, Mehmet:

Ito, Kyoko:

Kahraman, Seyit Ali:

Kal’a Ahmet:

Kal’a Ahmet:

Kara, Ismail:

Kara, Omer:

“Huzur Dersleri”, DIA, C.XVIII, 1998, ss.441-444.

Tirk Meddah Hikayeleri ile Japon Ragukolarinin
Mukayesesi, 1.U. Sosyal Bilimler Enstitiisii, Tiirk Dili
ve Edebiyat1 Anabilim Dali, Tiirk Halk Edebiyat1 Bilim
Dali Yayimlanmamis Doktora Tezi, istanbul, 2012.

1720 Sehzadelerin Siinnet Diigiinii Sur-1 Hiimayun
(Hafiz Mehmet Efendi), Istanbul, Kitap Yaymevi,
2008.

Istanbul Ahkim Defterleri (istanbul’da Sosyal
Hayat 1), Istanbul Kiilliyat;, c.Il, Ed. Ahmet Kal’a,
Ahmet Tabakoglu, Salih Aynural, Ismail Kara, Eyiip
Sabri Kal’a, Istanbul, Istanbul Biiyiiksehir Belediyesi
Kiiltiir Isleri Daire Baskanligi Istanbul Arastirmalari
Merkezi, 1997.

Istanbul Ahkim Defterleri (istanbul’da Sosyal
Hayat 2), Istanbul Kiilliyati, ¢.IX, Ed. Ahmet Kal’a,
Ahmet Tabakoglu, Salih Aynural, Ismail Kara, Eyiip
Sabri Kal’a, Istanbul, Istanbul Biiyiiksehir Belediyesi
Kiiltiir Isleri Daire Baskanligi istanbul Arastirmalar:

Merkezi, 1998.

“Miisliiman Istanbul’a Mahsus Bir Gelenek: Mahya”,
Istanbul, Uluslararasn Ramazan Sempozyumu,
Umraniye Belediyesi Kiiltiir Yaymlari, 2005, ss.181-
199.

“Islam Geleneginde Umerd Huzurundaki Bilimsel
Toplantilarin Osmanlicasi: Huzur Dersleri”, Osmanh
Toplumunda Kur’an Kiiltiirii ve Tefsiri Calismalar:
11, istanbul, ilim Yayma Vakfi Kur’an ve Tefsir
Akademisi, 2013, ss.299-370.

110



Kazici, Ziya:

Kocak, Dilek Ozhan:

Kogu, R. Ekrem:

Kogu, R. Ekrem:

Kocu, R. Ekrem:

Kocu, R. Ekrem:

Kopriilii, Fuad:

Kiitiikoglu, S. Miibahat:

Lamartine, M. De:

Lytko, Agnieszka Aysen:

Osmanl’da  Toplum Yapisi, istanbul, Bilge
Yayincilik,2003.

19. Yiizy1l Istanbul’unda Kiiltiirel Doniisiimiin
Sahnesi Osmanh Tiyatrosu, Istanbul, Parsomen

Yaymlari, 2011.

“Sehremaneti”, Istanbul Ansiklopedisi, C.1I, istanbul,
Milli Egitim Basimevi, 1971.

“Direklerarasi”, Istanbul Ansiklopedisi, C.VIII,
Istanbul, Kogu Yayinlari, 1966, ss. 4602-4603.

“Direklerarasi’nda Usaklar Kahvehanesi”, Istanbul
Ansiklopedisi, C.VIII, istanbul, Kogu Yayinlari, 1966,
S. 4604.

“Avur Zavur’un Kahvehanesi”, Istanbul
Ansiklopedisi, C.III, istanbul, Nesriyat Kollektif
Sirketi, 1966, s.1363.

“Turkler’de Halk Hikayeciligine Ait Bazi Maddeler”,
Edebiyat Arastirmalari, Tirk Tarith Kurumu
Basimevi, 1966, s5.411-412.

Osmanlilarda Narh Miiessesesi ve 1640 Numaralh
Narh Defteri, Istanbul, Enderun Kitabevi, 1983.

Voyage en Orient, O.C. Paris, Charles Gosselin,
Furne et CIE, 1842.

“Meddah: Avrupa ve Dogu Tiyatro Geleneginin
Baglaminda Tek Oyunculu Meddah Tiirk Tiyatrosu”,
C.U. Tiirkoloji Arastirmalari Merkezi Tiyatro
Arastirmalari, 2010, ss.27-45.

111



Mansel, Philip:

Mantran, Robert:

Mardin, Ebu’l-Ula:

Mardin, Serif:

Masters, Bruce; Agoston,
Gabor:

Merig, Nevin:

Michaud, M.- Poujoulat, M.:

Necipoglu, Nevra:

Nutku, Ozdemir:

Ofluoglu, Miicap:

Olgun Ozlem:

Diinyanin Arzuladig1 Sehir: Konstantinopolis (1453-
1924), Cev. Serif Erol, Istanbul, Sabah Kitaplar1, 1996.

17. Yiizyi’m Ikinci Yarisinda istanbul, Cev. M. Ali
Kiligbay, E. Enver Ozcan, C.I, Ankara, T.T.K.
Yayinlari, 1990.

Huzur Dersleri, 3 c., Haz. Istanbul Universitesi Hukuk

Fakiiltesi, Istanbul, Ismail Akgiin Kitabevi, 1951.

Tiirk Modernlesmesi (Makaleler 4), 2. bsk., Istanbul,
Iletisim Yayinlari, 1992.

“Coffee/Coffechouses”, Encyclopedia of The
Ottoman Empire, New York, Infobase Publishing,
2009, pp.138-139.

Osmanl’da Giindelik Hayatin Degisimi, Istanbul,
Kakniis Yaymlari, 2000.

imparatorluklar Sehri istanbul 1830, (Ozgiin adi:
Correspondanced’Orient 1830-1831, Paris, Ducollet,
Libraire Editeur, 1833) Cev. Nedim Demirtas, Say
Yayinlari, 2014.

“Jase: Bizans Dénemi”, DBIA, C.IV, Ankara, 1994.

Meddahlik ve Meddah Hikayeleri, Ankara, Is
Bankas1 Yaylari, 1978.

Suya Yaz1 Yazanlar, Istanbul, Mitos Boyut Yayinlari,
20083.

Ramazan Kitaby, istanbul, Kitabevi Yayinlari, 2000.

112



Ortayl, Ilber:

Oksiiz, Mustafa:

Ozdemir, Hiiseyin:

Ozgen, Mutlu:

Pamuk, Sevket:

Pakalin, Mehmet Zeki:

Pardoe, Julia:

Pecevi Ibrahim Efendi:

Raif, Mehmet:

Rasim, Ahmet:

Refik, Ibrahim:

imparatorlugun En Uzun Yih, Istanbul, Timas

Yayinlari, 2008.

Sem’danizade Findikh Siileyman Efendinin Miir’i’t-
Tevarih Adh Eserinin (180B-345A) Tahlil ve
Tenkidi Metni, Mimar Sinan Universitesi Giizel
Sanatlar Fakiiltesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tarih
Anabilim Dali Yayimlanmamis Yiiksek Lisans Tezi,

Istanbul, 2009.

“Osmanli’nin Manevi Surlar1”, Tarihte Ramazan, Ed:

Ertugrul Tarik Kara, Istanbul, Yitik Hazine Yaynlari,
2006, ss.29-37.

“Osmanli’nin Bayrami”, Mostar, Say1 46, Subat 1977

(Cevrimici) www.ilimdiinyasi.com, 24 Mart 2018.

Osmanh-Tiirkiye iktisadi Tarihi 1500-1914, istanbul,
Gergek Yaymevi, 1999.

Osmanh Tarih Deyimleri ve Terimleri Sozliigii, C.1,

Istanbul, 1971.

Sehirlerin Ecesi istanbul: Bir Leydinin Géziiyle 19.
Yiizynlda Osmanh Yasam, Cev. Banu Biiyiikkal,
Istanbul, Kitap Yayinlari, 2004.

Pecevi Tarihi, C.l, Sad. Bekir Sitk1 Baykal, Ankara,
Kiiltiir Bakanlig1 Yayini, 1992.

Mirat1 Istanbul 1 (1896), Ed. Giinay Kut, Hatice
Aynur, Istanbul, Turing, 1996.

Ramazan Karsilamasi, y.y., Arba Yayinlari, 1990.

Ramazan Medeniyeti, Istanbul, Albatros Yayinlari,
2003.

113


http://www.ilimdünyasi.com/

Sahillioglu, Halil:

Sakaoglu, Necdet:

Sema, Sadri:

Sertoglu, Midhat:

Sevengil, Refik Ahmet:

Sevengil, Refik Ahmet:

Sevengil, Refik Ahmet:

Sevengil, Refik Ahmet:

Shaw, Stanford J.:

Takvim-i Vaka-i:

Tayyarzade, A. Ataullah:

Tevfik, Ebu Ziya:

“Ahkam Defteri”, DIA, c.I, Istanbul, 1998, s.551.

“Osmanli Sarayi’nda Bayram”, Skylife, Ocak 2000,
$s.25-35.

Eski Istanbul Hatiralari, istanbul, Kitabevi Yayinlari,
2002.

“Helva Sohbeti”, Milli Kiiltiir, TT Arsivi No: 112,
$s.17-20.

Tiirk Tiyatrosu Tarihi Il, Istanbul, Milli Egitim
Basimevi, 1969.

Tiirk Tiyatrosu Tarihi 1V, Istanbul, Milli Egitim
Basimevi, 1962.

Tiirk Tiyatrosu Tarihi |1, Istanbul, Kanaat

Kiitiiphanesi, 1934.

Tiirk Tiyatrosu Tarihi Ill, Istanbul, Milli Egitim
Basimevi, 1968.

“The Ottoman Cencus System and Population, 1831-
19147, International Journal of Middle East Studies,
Vol. 9, No. 3, Cambridge University Press, October
1978, pp. 325-338.

Hakki  Tarik  Us  Koleksiyonu, (Cevrimigi)
www.tufs.ac.jp/common/fs/asw/tur/htu/listl.ntml, 27
Ocak 2018.

Osmanh Saray Tarihi (Tarih-i Enderun), Haz.
Mehmet Arslan, C.I, istanbul, Kitabevi Yaynlari, 2010.

Yeni Osmanhlar Tarihi, Haz. Semsettin Kutlu,

Istanbul, Hiirriyet Yayinlar1, 1973.

114


http://www.tufs.ac.jp/common/fs/asw/tur/htu/list1.html

Tez, Zeki:

Tilgen, K. Nurullah:

Toy, Ali:

Tiliici, Stileyman:

Ubucini, Abdoloynme:

Uzungarsili, ismail Hakki:

Uzungarsili, fsmail Hakki:

Ulger, Mustafa:

Ulken, Hilmi Ziya:

Umit, N. Mirag:

Unver, Siiheyl:

Giindelik Yasam ve Eglencenin Kiiltiirel Tarihi,

Istanbul, Doruk Yayinlari, 2009.

“Meddahlik”, Tarih ve Edebiyat Mecmuas1”, Say1 8§,
1979, ss.36-38

“Mahyalar”, Altinoluk Dergisi, Say1 3, istanbul, 1986,
$S.43-45.

“Meddahlik ve Meddah Hikayeleri Uzerine Baz1 Notlar
Onemli Bir Eser”, A.U. Tiirkiyat Arastirmalar
Enstitiisii Dergisi, C.8, Say1 17, Erzurum, 2001, s.173-
190.

1855°te Tiirkiye, Cev. Ayda Diiz, C.2, istanbul,
Terciiman 1001 Temel Eser, 1977.

Osmanh Devleti’nin ilmiye Teskilati, Ankara, 1965.

Osmanh Devleti’nin Merkez ve Bahriye Teskilati,

Ankara, T.T.K. Yayinlari, 1988.

“19. Yiizy1l Osmanl Fikir Hayatinda Konaklarin Yeri”,
Firat Universitesi ilahiyat Fakiiltesi Dergisi, Say
13/1, 2008, ss.197-206.

Tiirkiye’de Cagdas Diisiince Tarihi, Istanbul, Ulken
Yayinlari, 1997.

“Cadirlardan Saraylara Tirk Tiyatrosunun Sahneleri”,
I. U. Tiirkiyat Arastirmalar1 Enstitiisii Art-Sanat
1/2014, ss.48-63.

Mahya  Hakkinda [stanbul,

Burhaneddin Basimevi, 1940.

Arastirmalar,

115



Veligkov, Konstantin:

White, Charles:

Younes, Humaydan Imane:

Yazici, Nesimi:

Yazici, Nesimi:

Yazici, Nesimi:

Yilmaz, F. Yasar:

Zarifi, Yorgo L:

Istanbul’dan Hatiralar 1870-1890, Cev. Hiiseyin
Mevsim, Istanbul, Kitap Yaymevi, 2017.

Three Years In Constantinople, or Domestic
Manners of The Turks in 1844, Vol.l, London, Henry
Colburn Publisher, 1846.

Dogulu Yazarlar Géziiyle istanbul, Istanbul, I.B.B.
Kiiltiir A.S. Yayinlari, 2009.

“Osmanli Dini Hayatindan Bir Kesit: Rii'yet-i Hilal
Meselesi”, Diyanet ilmi Dergi, C. XXXV, Say I,
Ozel Say1, Ankara, 1999a, ss.55-82.

“Ramazan Tembihnameleri”, AUIFD, C. XLVI, Say1
2, 2005, ss.1-11.

“Turk Basin Tarihinde Varaka-i Mahstsalar”, XII.
Tiirk Tarih Kongresi Bildiriler, C. I1ll, Ankara,
1999b, s5.725-734.

“Dolmabahge Sarayi’ndaki Mobilyalar”, Taha Toros
Arsivi, No: TT-582353, (Cevrimigi)
earsiv.sehir.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/

handle/11498/4888/001582353010.pdf, 21 Aralik 2017.

Hatiralarbm 1800-1920, Cev. Karin Skotiniyadis,
Trohalia, Literatiir Yayinlari, 2002.

116



C — Gorsel Kaynakcasi

eski.istanbulium.net/post/103421753157/hali¢-ve-kahvehane-1901.
eski.istanbulium.net/image/107705501885.

www.ekrembugrakinci.com/mmakale.asp?id=400.

117


http://www.ekrembugrakinci.com/mmakale.asp?id=400

EKLER

EK1

Ru’yet-1 Hilal’in tespit edilmesinin akabinde toplarla ilan edilmesi ve
minarelerin kandillerle tezyin edilmesi hakkinda

=LA g ,..'fua-h\ 5 L)

| *‘q&“—“dv\qﬂbﬁw

o S i N
1\ : P

b a g dilgl g asdan A Gl (§)o 73 ol y e
U gestybe 03 ade Sy Jlr ) e Syl il
' ﬁ—‘-"-‘u‘-ﬂllij‘_,u»

bo@-aq,u..‘,‘«‘:. o® <,;:~_L, otd,
Jﬁ?ﬁ&&w Sy e 55 e yadle; N pke
WMWM ‘35"))“ 'b#-,b:ilu )
s M\wp&ﬁ.ﬁ o AT
e wat\s‘hs’my» PR Y
““*’JJ‘&MW@W‘Jwb‘\éW,“

-

G i 5 L0 15

Kaynak: Ceride-i Havadis: Sene 1258/1843 Say1 107

118



EK 2

Ciragan Sarayr’nda gerceklesen Huzur Dersi hakkinda

Kaynak: Takvim-i Vaka-i: Sene 1249/1834 Say1 77

119



EK3

Hirka-1 Saadet ziyareti hakkinda

e it o g 58
"B t);d-;ﬁ‘i‘_d_’ ool skl
OREFR NS BEE IR '-‘-'3’&‘53

i Ly 30 1035

T

i Al oy L V) 23l Ds 4 Ul
Ey e 3153 0Ly (g e aa 05 05
IS aisi A )25 gpne Db Fla
043 b 4% o (A3 5L Y dARS,

d)d,l\j,_..ghl.‘.fu él_l-, DJ..)-\;)‘)L..&:’Y\‘SJ.

J),;j‘: RREtp=pl ..é.“.-"".’.d."t' & llagd

3 4?—-!:4-‘ ik &{ ,:-; a®)) 3 = ‘5_...,![.\ ‘3“:‘,:-3\ ?

5 T UK )£ 0 o pfL)

L ol et feeads me ey ly eyl
N A B L
é’,. ”_‘,ag.),‘:,ll_..-'-‘y‘ai}.-)r&_l{, ".')-’.'J‘;'(J‘:',

gy o U S5 Sl ek (s 52 ) (50)
)‘—;‘/ M‘:,ﬁ‘:h—",ﬂ J:),_; J’_\:H}"L‘:

BEE Rl s U ) S L

=

d&-v',’.;’ﬂuj
il (e G5 O dyem é"‘ﬂé'wt"‘ !

S lisla_w éel—- S ‘—:;‘_‘ @.tr‘-:? Jk
4 5

g ey g Shat k) Shinys Lol g el Sl
S o gLl gl i B3l gl
Je s 2000 Saabilly Lpaam b 2
b sy, lasSlyllghall Jail Ly e
Sty 5 Jaa ) S0 AL Sl edila syl
05y e g 330 St B il sl
il ey o) 34K O Sl
a3 it 3 e ke %7 g
it de iy b 5342 f‘;'-’- &N eaesiy
U plamW 5 50 0l-2 N e I
Aot Gae DB B s0leNs DYglabion s ) yar flo
B alih 255 5 Giady foled ) e b
D3y jad o b lie=l 4yl o
' s pozkt
—cooum—
A el el Jlg S8 Uty e
ot ity 5 5 gy o Gleor o)
oy Vg 40 08N 0003ty o sl
J.A.:J'_\ Rt

Kaynak: Tercliman-1 Ahval: Sene 1279 Say1 306



b

EK 4

Kadir Gecesi’nde Cami ziyareti hakkinda

.a’l:.;-i-l—ﬁ i*n,?uﬁﬂ\q

“-—’J”"PJ‘J ailpy a3 st \NOT
FPREVY I\ TR PRI
}CJJJ Eﬂw\-_,_djh?u‘,ib 2 sl ._,.,AJ

,{J,'é_\ als\2 é—»&)‘_,- dlr'_,”\ Al adalaag
)—\;41‘5.\;', (5‘.:!',‘ L',.-l-\-ai ‘90:‘:!\; aé;\é\a
) 4\:.’_:)..\:_9.;')‘\: C)U’_ n-lf’_'-,.n; \'JJ\J; .S,lg'b
Yl I3 g pacsalg) Sils ) 35 o denlls)
').L__"o |5_)L0‘,4$ G—-\)‘d’&lﬂ“)\:abu
Moyl palLad gesslany o am a3
Ol ki )l puald 2 ALLT e
é_ud:li“‘ ‘Aa_,-o; Sas)la [))‘ruﬁx 038 108
il AL gysls Saels 5 o 0y2) SR Vol
75\ a¥ab HanElc) el eaulles
i amygby Golaygh 58 5l il
355b 5 iy 15 i anl 50600 Ay ealigl)
A—.-_,g L..’\_; '.\fd_..q’ ‘;AJ’\ L;.h) l.&)l»
4530 o Uy \.'.- d,Ld'_, U3 [ J)/,
B = L‘.J LS-“L\ Lol u‘K—A" u\..-
A o] Al (Y g f gy i
Sl Mol aazy ,_,..,Q. é\ u.l...(:_,_,g:
UJ-—-‘“\J\-_?'\" U—LK"JL‘! J.L__.-u,\ L
S i) 2525 4 Mo Y s
é*‘{fﬂ ubJJ\ Sa\ s Ao b g ASEN

Kaynak: Tasvir-i Efkar

< y3aalsl u‘,!-e\w:r : i

bl

)\,.\.a d.,‘\.x.- -\Lé-l-‘ {Ja_,—w --.,3_;‘ u,/
PN m\.ls‘-"“ Aol 5328wl PO O] P PE
d)’&‘d‘ﬁgﬂu‘.’- .V.af_,.u g3 Y\
7k gh el V1 laliss 1L LS

<Aty i)
T <R PESROt A (ERT Y
EER S P e 0,4\ u“J ,Al..x_..,\a.»sm\ll

é"l/!'}

‘fmgu}‘sa&)\; ,.K..‘..\..\L..(J_,-Ua
ol i ) ol &yl

0SS 4 plany (5 Doyl )l (6 e w30
S SN wesly A okl e

SITA AP (S RO ) <5 S I i
OY Al s Algs a5 pa WL
5, 60 ) g i Sk G s
tal asbyy 5seadpele SEG el 5l Fa

: Sene 1280 Say1 175

121



EK5

Ramazan’da cami ve mescitlerde kandillerin yakilmasi hakkinda

¢
W

'{:*

‘ 2\ ity N5 A:\r sy’ I
% &a\.&w.,f R TR ..-g ﬁ»f wiely sl i A u-i‘:

-"‘&‘f: WM\ L (VAW PETT 1 q‘p\ \4:‘05‘ dfg‘}' wWr
\/3;‘ 50 (s d'.t oy Jo\a S\t ...\_..o t?b SUe s w

f&% iz o5l ..u\.w.‘ e SN T N e\ g L),
;L‘V,:b)w;)b e ‘A‘.’I Oja- J.Ah J’d @a:f:{' c‘:i‘:::h ;ﬁ‘
'-’M)&'P(M»\ S\ 95\, ~)»-—\z aas 1.:

;/M(M(m sz, ,g,,

Hha 7 2 A 094

z . a . = o go——— ey e
..-—.--.- o

HAT. 0208 ""‘
2 S ¥ 0 4'! I 10’

Kaynak: BOA Hatt-1 Hiimayun nr.11076 29 Zilhicce 1210/5 Temmuz 1796

122



EK 6

Beyazit Meydam / 1880

Kaynak: eski.istanbulium.net/image/107705501885

123



EK7

Ortaoyunu Icras:

=400

Kaynak: www.ekrembugrakinci.com/mmakale.asp?id

124



EK 8

Hali¢’te bir Kahvehane-1901

Kaynak: eski.istanbulium.net/post/103421753157/hali¢-ve-kahvehane-1901

125



