
T.C.  

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SAHNE SANATLARI ANASANAT DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

“WAGNER’İN PARSIFAL OPERASINDA 

AYDINLANMA” İZLEĞİ: EZOTERİK 

PERSPEKTİFTE MİT, İNANÇ VE DİN SÖYLEMİ  

 

Ertuğrul Murad TOPRAKSEVEN 

2501150928 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Şebnem ÜNAL 

 

İSTANBUL – 2018  



 ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 iii 

ÖZ 

“WAGNER’İN PARSIFAL OPERASINDA AYDINLANMA” İZLEĞİ: 

EZOTERİK PERSPEKTİFTE MİT, İNANÇ VE DİN SÖYLEMİ 

Ertuğrul Murad TOPRAKSEVEN 

 

Bu tezde 19. yüzyıldan günümüze büyük izler bırakan ünlü Alman besteci, 

filozof, librettist ve şair Richard Wagner’in ideolojik, teolojik ve felsefi gelişiminin 

nihai mertebesi olarak tanımlayabileceğimiz, sanatçının görünenin arkasına büyük bir 

beceri ve ustalıkla yerleştirdiği evrensel gizleri barındıran, tartışma yaratan ve hala 

hakkında birçok noktada fikir birliğine ulaşılamamış çok katmanlı ‘müzik draması’ 

Parsifal (1882), tüm alegorik yapısıyla irdelenecektir.  

Opera’nın merkezine yerleşen ve esasen Pagan Kelt kökenine sahip Orta Çağ 

İngiliz ‘Kutsal Kase’ mitine (söylencesine) ve Arthur romanslarına ezoterik (batıni) 

bir bakış geliştirilecek; Jung’çu bir okumayla ana karakter Parsifal’in “spiritüel 

kahraman” konumu üzerinden arketiplerin bireysel ve kolektif bilinçdışına olan 

etkileri incelenecek, bununla birlikte eserde bulunan diğer karakterlerin Parsifal’in 

bilincinde gelişen içsel eyleme dair işlevleri sorgulanacak; dramanın içindeki 

mitolojik ve dini simgelerin arkasında yer alan ‘spiritüel aydınlanma’ olgusuna, 

bestecinin bizzat etkilendiği Budizm, Hinduizm, Sufizm ve Kabala inancı gibi Doğu 

dinleri ve mistisizm (gizemcilik) olduğu kadar, kökenleri antik Yunan felsefesine 

dayanan ve kadim Pagan inanışlarıyla koparılamaz bir bağ oluşturan Gnostisizm (diğer 

adıyla “Hristiyan Tasavvufu”) bağlamında makro bir boyut kazandırılacak; sanatçının 

Hristiyan teolojisine dair okumalarında ve Parsifal eserini oluşturmasında son derece 

kilit bir rol oynayan Schopenhauer’in “istenç” kavramı ve merhamet etiğinin, eserde 

karakterler ve dramatik eylem akışı içinde işlenişi çözümlenecektir.  

Sonuç olarak, tüm bunların temelinde Parsifal’de Hristiyan mitolojisine ve 

Eski Ahit’in Tekvin (Genesis) kitabına ait simgelerin arkasında yatan gizil değeri 

bulmak için soyut arkeolojik kazılar yapılacak; varoluşa içkin geliştirilecek olan 

evrensel ve aşkın okumaların, insanın yeryüzündeki tarihine, mücadelesine, evrimine 

ve psikolojisine ışık tutulması hedeflenecektir.  



 iv 

Anahtar Kelimeler: Simge, Mit, Kolektif Bilinçdışı, Arketip; Teoloji, 

Mistisizm (Gizemcilik), Ezoterizm, Gnostisizm, Sufizm, Kabala, Hinduizm, Budizm; 

Spiritüel Aydınlanma, İnisiasyon, Merhamet Etiği, İstenç, Nefs, Vahdet-i Vücut, 

Ölmeden Ölmek, Samsara, Nirvana; Mesih, Kurtarıcı, İnsan-ı Kâmil; Komünyon, 

Kase, Mızrak, Simya, Ekmek ve Şarabın Dönüşümü.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 v 

ABSTRACT  

 
THE THEME OF “ENLIGHTENMENT IN WAGNER’S PARSIFAL”: THE 

DISCOURSE OF MYTH, FAITH AND RELIGION IN ESOTERIC 

PERSPECTIVE 

Ertuğrul Murad TOPRAKSEVEN 

  

In this thesis, internationally renowned composer, philosopher, librettist and 

poet Richard Wagner’s multi-layered ‘music drama’ Parsifal (1882), whose traces 

from 19th century onwards can still be found today, will be analyzed with its entire 

allegorical aspect. This highly controversial music drama, which could perhaps be 

defined as the zenith of Wagner’s theological and philosophical development -a 

masterpiece on which no intellectual and academic agreement has ever been settled so 

far- comprises universal mysteries which the artist proficiently and masterfully hid 

behind what seems ‘apparent’ before us. 

In this thesis, first and foremost the famous Middle Age ‘Holy Grail’ myth and 

Arthurian romances of Britain which originally have their roots back in the Pagan 

Celtic Culture of the pre-Christian era, will be tackled in an esoteric perspective; 

through the protagonist Parsifal’s ‘spiritual hero’ identity and also by referring to 

Jung’s psychoanalytical theory, the individual and collective effects of archetypes will 

be analyzed, and moreover, the question of what other characters surrounding Parsifal 

might be providing in the internal actions taking place in his psyche will be 

problematized; a macro framework will be drawn regarding the theme of ‘spiritual 

enlightenment’, a concept deeply embedded in the mythological and religious symbols 

in the drama within the context of Eastern mystical faith systems such as Buddhism, 

Hinduism, Sufism and Kabbalah as well as Gnosticism (aka “Christian Sufism”), 

whose origin is inextricably linked to ancient Greek philosophy and Pagan traditions 

by which Wagner was personally very much inspired; and more importantly, the issue 

of how Schopenhauer’s groundbreaking philosophical concept of “Will” and the ethics 

of compassion -which played a pivotal role in Parsifal’s creation process and had a 



 vi 

leading effect in Wagner’s profound readings of Christian theology- was applied in 

the text regarding the characters and the flow of dramatic action, will be contemplated.  

As a result, on the basis of all these concepts, in order to be able to find the 

latent value lying behind the symbols that belong to Christian mythology and Genesis 

of the Old Testament in Parsifal, some abstract archaeological diggings will be made 

to help reveal certain universal and transcendent readings regarding existence. Thus, 

these are all expected to shed light on the history of mankind, his everlasting challenge, 

his complicated psychology and evolution. 

 

Keywords: Symbol, Myth, Collective Unconscious, Archetype; Theology, 

Mysticism, Esotericism, Gnosticism, Sufism, Kabbalah, Hinduism, Buddhism; 

Spiritual Enlightenment, Initiation, Ethics of Compassion, Will, Nafs, Wahdat al-

Wujud, Dying Before Death, Samsara, Nirvana, Messiah, Redeemer, The Perfect 

Being (İnsan-ı Kamil); Communion, Grail, Spear, Alchemy, Transubstantiation.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vii 

ÖNSÖZ 

 
 Öncelikle tüm araştırma yolculuğum boyunca, tez konusu seçimimden teslim 

aşamasına kadar, sunduğu sınırsız akademik özgürlükle her aşamasında çalışma 

sahama güvenerek beni sabır ve saygıyla karşılayan, yaptığımız görüşmelerde 

kendisiyle aynı dili merak ve heyecanla konuştuğum, karşılıklı olarak son derece 

keyifli ve yapıcı bilgiler paylaştığım değerli tez danışmanım sevgili Prof. Şebnem 

Ünal’a; Yüksek Lisans eğitimim boyunca bir sanatçı ve bir yol gösterici olarak, gerek 

sağladığı güven gerekse kişisel birikimiyle bana ilham veren, kadim Alevi-Bektaşi 

geleneğinin derinliklerini anlamamda yardımcı olan, yazdığım tezle doğru oranda 

yaşadığım bu kişisel yolculukta hem entelektüel hem manevi anlamda desteğini 

esirgemeyerek ortaya çıkan bu işi olabildiğine zenginleştiren; Tasavvuf felsefesinin 

ezoterizmini büyük bir ustalık ve ender görülen bir estetik algı ile sunarken, duru ve 

sade bir anlatımı hem akıl hem kalp diline muazzam bir yoğunlukta çevirdiği Kırklar 

Meclisi eseri sayesinde insana içkin tanrısallığı algılamamı ve bir ‘Varlıklar Meclisi’ 

olarak evrendeki tüm varoluşların birbirinden koparılamaz ilişkiselliğini Wagner’in 

eşsiz vedası Parsifal (1882) üzerinden anlamamı, hissetmemi ve çözümlememi 

sağlayan; her aşamasında bana güvenen ve bu tezin gerçekleşmesini yaşadığım tüm 

zorluklara rağmen beni cesaretlendirerek mümkün kılan sevgili dostum, yol 

arkadaşım, seramik sanatçısı Ali Konbal’a; gerçekleştirdiğimiz eşsiz derinlikteki 

sohbetlerimizde, sahip olduğu engin bilgiler aracılığıyla Bektaşi geleneğinin sır 

perdesini benim için aralayan ve hala aktif olarak Cemler düzenleyen, Lüleburgaz 

Çeşmekolu köyünün önde gelen Bektaşi babalarından Bahtiyar Konbal’a; müzik 

eğitimim boyunca armoni birikimimin temelini atarak beni bir müzisyen olarak daima 

gelişmem için motive eden ve tezimde, Wagner’in diğer eserlerinde olduğu gibi 

Parsifal’in zorlu armonik yapısını, gelenekdışı yönelimini ve müziksel açıdan 

bestecinin devrimsel niteliğini benimsememi sağlayan Dr. Öğretim Üyesi İlke 

Karcılıoğlu’na ve son olarak tüm eğitim hayatım boyunca benden maddi ve manevi 

desteğini esirgemeyen, her zaman yanımda olan sevgili aileme içtenlikle 

teşekkürlerimi sunarım. 



 viii 

 Daha önce Türkiye’de üzerine akademik anlamda çok fazla eğilinmemiş, 

özgün ve bakir bir alan olan ezoterizm ve Hristiyan teolojisinin, özellikle Klasik Batı 

Müziğinin devrimci ‘ustası’ Richard Wagner ile bağlantısını kurmanın ve bunun için, 

sanatçının zihin ve yaratıcılığının derinliklerini kavramaya soyunmanın, her şeyden 

önce cesaret gerektiren bir proje olduğunu itiraf etmeliyim. Doğu’dan Batı’ya birçok 

dini ve mitolojik öğenin insana dair evrensel birer kültürel miras olarak izlerini 

sürmek, benim için çoğu zaman uzun çalışma saatlerine malolan, yer yer yorucu ve 

kafa karıştırıcı ancak bütününde muazzam boyutta heyecan ve ilham verici bir süreç 

oldu. Bu cesareti bana sağlayan, kendime ve yaptığım işe kattığım her bilgiye ve bu 

süreçte bana dokunan herkese tekrar minnettar olduğumu belirtmek isterim. Umarım 

bu tez, okuyucuyla buluştuğunda emekle yazılan her cümlenin bir düşünsel ve 

duygusal karşılığı da olacaktır. Zira bunun, benim ve okuyucunun arasında 

gerçekleşecek organik ve düşünsel bir diyalog haline gelmesi en büyük temennimdir.  

 

İSTANBUL, 2018 

ERTUĞRUL MURAD TOPRAKSEVEN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ix 

İÇİNDEKİLER 
 
 

ÖZ……………………………………………………………………………..….....iii 

ABSTRACT……………………………………………………………………........v 

ÖNSÖZ……………………………………………..………………………………vii 

İÇİNDEKİLER……………………………………………..………………………ix 

RESİMLER LİSTESİ……………………………………………..……………...xiv 

GÖRSELLER LİSTESİ…………………………………………………………..xvi 

SEMBOLLER LİSTESİ………………………………………………………...xviii 

ŞEKİLLER LİSTESİ………………………………………………………….......xix 

TABLOLAR LİSTESİ…………………………………………………………......xx 

KISALTMALAR LİSTESİ……………………………………………………….xxi 

GİRİŞ…..…………………………………………………………………………...22 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

RICHARD WAGNER’IN OPERA TARİHİNDEKİ YERİ 

A.WAGNER VE ‘GESAMTKUNSTWERK’ (BÜTÜNLÜKLÜ SANAT ESERİ 

YA DA BÜTÜN SANATLARIN  BİRLEŞİMİ) KAVRAMI 

……………………………………….…………………………………………...32 

    B.WAGNER’İN KLASİK MÜZİĞE VE OPERA SANATINA GETİRDİĞİ       

    YENİLİKLER…………………………………………………………………….36 

 1.SONSUZ EZGİ……………………………………………………………37 

 2.KROMATİZM………………………………………………………….....38 

 3.LEITMOTIF (YÖNLENDİREN YA DA KILAVUZ MOTİF)……………42 

 4.’SENFONİK OPERA’ KAVRAMI VE WAGNER ORKESTRASI………46 

C.WAGNER ESERLERİNDEKİ MİTOLOJİK ÖĞELER VE ‘KURTULUŞ’   

TEMASI…………....……………………………………………………………..50 

D.BAYREUTH OPERA BİNASI (BAYREUTH FESTSPIELHAUS) VE 

PARSIFAL...............................................................................................................53 

 

 



 x 

İKİNCİ BÖLÜM 

MİT, ‘KUTSAL KASE’ ALEGORİSİ VE HRİSTİYAN TEOLOJİSİNDEKİ 

PAGAN ETKİLERİ 

A.TEOLOJİYE YAKLAŞIM BAĞLAMINDA ‘NIETZSCHE VE WAGNER’  

İHTİLAFI………....................................................................................................55 

B.EVRENİN SİMGESEL BİLGİSİ: BİR YARADILIŞ HİKAYESİ OLARAK 

‘MİT’ (SÖYLENCE)……………………………………………………………..61 

    C. ANTİK BİR GÜNEŞ TANRISI: İSA MİTİ……………………………………66 

    D. KELT MİTOLOJİSİNDEN HRİSTİYAN DOGMATİZMİNE ‘KUTSAL 

         KASE’ ALEGORİSİ………………………………………………..................79 

  1.ORTA ÇAĞ ‘KASE’ (GRAAL) MİTLERİ VE PARSIFAL…………………81 

a.HRİSTİYANLAŞAN ORTA ÇAĞ AVRUPA’SI VE ‘KASE’ 

MİTİNİN YÜKSELİŞİ………………………………………………85 

2.WOLFRAM VON ESCHENBACH’IN PARZIVAL ŞİİRİ VE PARSIFAL’İN 

OLUŞUM SÜRECİ………………………………………………………….90 

  a.BİR ETİMOLOJİ HATASI: PARZIVAL’DEN PARSIFAL’E……..91 

  b.PARZIVAL VE PARSIFAL’DE KARAKTER   

                        KARŞILAŞTIRMALARI………………………………………...…93 

c.CENETTEN İNEN TAŞ’TAN (KARA TAŞ) KUTSAL     

KASE’YE………………....................................................................96 

 3.PARSIFAL’İN DOĞUŞU………………………………………………...107 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

WAGNER’DE PSİKANALİZ, MÜZİK VE DRAMA İLİŞKİSİ 

A.JUNG’UN ANALİTİK PSİKOLOJİSİ VE ‘MİT’ KAVRAMINA 

BAKIŞI………………………………………………………………………….112 

 1.ARKETİPLER VE KOLEKTİF BİLİNÇDIŞI……..……………………114 

  a.KOLEKTİF BİLİNÇDIŞI………………………………………..116 

  b.TEMEL ARKETİPLER VE PARSIFAL’DEKİ  

                       YANSIMALARI…………………………………………………...117 

B.WAGNER MÜZİĞİNDE KULLANILAN PSİKANALİTİK 

ÖĞELER………………………….......................................................................128 



 xi 

 1.İNSAN SESİ OLARAK ‘EGO’ VE ORKESTRAL ‘İD’………………...129 

 2.WAGNER’İN JUNG ÜZERİNDEKİ ETKİSİ …………………………..131 

 3.PARSIFAL’İN BİREYLEŞME YOLCULUĞU ………………………...132 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

WAGNER VE HRİSTİYAN TEOLOJİSİ 

A.WAGNER’İN TEOLOJİK GELİŞİM EVRELERİ VE FELSEFESİNDEKİ 

YANSIMALARI………………………………………………………………..146 

1.İLK EVRE (1840’LAR): WAGNER KANONU VE SANATÇININ 

‘HRİSTİYAN’ KİMLİĞİ…………………………………………………..147 

a.NAZARETLİ İSA VE YEŞEREN MİSTİK EĞİLİMLER 

……………………………………………………………………...149 

2.İKİNCİ EVRE (1849-54): 1848 İŞÇİ DEVRİMİ ETKİLERİ VE 

WAGNER’İN KURUMSAL DİNİ ELEŞTİRİSİ………..…………….......155 

3.ÜÇÜNCÜ EVRE (1854-73): SCHOPENHAUER İLE 

TANIŞMA…………………….....................................................................157 

  a. SCHOPENHAUER FELSEFESİ...................................................159 

   (1) BUDİZM..........................................................................160 

   (2) İSTENÇ VE TASARIM OLARAK DÜNYA..................165 

    i.CAN SIKINTISI.………………...………………. 170 

b. SCHOPENHAUER’E EVRİMSEL BİR BAKIŞ: HOMO SAPİENS 

VE ÇIKMAZLARI............................................................................172 

c.İSTENÇ-İN REDDİ: ESTETİK, TEFEKKÜR VE MÜNZEVİ 

YAŞAM……………………………………………………………177 

d.MERHAMET (MITLEIDE) ETİĞİ VE ‘İLAHİ AŞK’IN (AGAPE) 

WAGNER FELSEFESİNE YANSIMALARI……………………..181 

e.‘BİR YALAN GÖRÜNTÜSÜNDE HAKİKAT’ SUNUMU: MİT VE 

DİN İLİŞKİSİ………………………………………………………187 

 f.HİNDUİZM VE KUTSAL METİNLERİ………………………...193 

g.SCHOPENHAUER ETKİSİNDE TRISTAN VE ISOLDE, DIE 

SIEGER VE PARZIVAL……………………………………………197 

 h.WAGNER’İN SCHOPENHAUER ELEŞTİRİSİ………………..199 



 xii 

4.DÖRDÜNCÜ EVRE (1873-83): WAGNER’İN TEOLOJİK 

ARAŞTIRMALARI VE PARSIFAL’İN DOĞUŞU…….………………….203 

a.TEMEL BİR UZLAŞMAZLIK: WAGNER’İN MERHAMET ETİĞİ 

VE MODERN ALMANYA POLİTİKALARI …………………….204 

b.SÖMÜRÜ VE ŞİDDET ARAÇLARI OLARAK KURUMSAL DİN, 

KAPİTALİZM VE GELİŞİM ETİĞİ………………………………207 

 c.WAGNER’İN ‘YARATICI’ İLE MUHAKEMESİ………………209 

 d.WAGNER’İN TEOLOJİK OKUMALARI VE PARSIFAL’E 

            ETKİLERİ………………………………………………………….211  

 e.DİNİN SANAT ESERİNE DÖNÜŞÜMÜ: PARSIFAL…………..215 

B.WAGNER’İN PARSIFAL’DEKİ TEOLOJİK KATKISININ BİR 

TASLAĞI……………………………………………………………………….218 

1.WAGNER’İN TEOLOJİYİ MÜZİKSEL OLARAK GELİŞTİRME 

YÖNTEMLERİ………….............................................................................221 

C.PARSIFAL VE DİĞER WAGNER KARAKTERLERİNİN TEOLOJİK 

AÇIDAN KARŞILAŞTIRILMASI: ‘KURTULUŞ’ VE ‘KEFARET’ 

SÖYLEMİ……………………………………………………………………….233 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

EZOTERİK PERSPEKTİFTE PARSIFAL ÇÖZÜMLEMESİ 

    A.PARSIFAL’DE HİNDU VE BUDİST REFERANSLAR…………………….247 

1.BİR ‘VARLIKLAR MECLİSİ’ ALEGORİSİ: KUTSAL KASE 

KRALLIĞINDA HAYVAN, İNSAN VE DOĞA DENGESİ……………...247 

2.MÜNZEVİ YAŞAM KAVRAMI VE BUDİST ÇAĞRIŞIMLAR…….....251 

 3.‘SPİRİTÜELLİK’ VE ‘KURUMSAL DİN’ KARŞITLIĞI……………...253 

 4.KUNDRY, YAŞAMA İSTENÇ-İ VE CİNSELLİK……………………..256 

 5.BUDİST BİR MESİH: PARSIFAL………………………………………263 

    B.KUTSAL METİNLER, YARADILIŞ MİTİ VE PARSIFAL………………….273 

 1.ADEM, İSA VE PARSIFAL ANALOJİSİ……………………………….275 

 2.MIZRAK VE KASE SİMGESİ: EVRENSEL ‘İLAHİYATIN’ EZOTERİK 

            AÇILIMI…………………………………………………………………...277 

 3.SİMYA, YARATILIŞ VE PARSIFAL…..……………………………….280 



 xiii 

4.KABALA’CI ÖĞRETİ IŞIĞINDA PARSIFAL İNCELEMESİ VE 

EVRENSEL ÇAĞIRIŞIMLAR…………………………………………….288 

a.KABALA YAŞAM AĞACI: EVREN-İNSAN YASASI VE SİMYA 

SİMGELERİ.....................................................................................288 

b.SPİRİTÜEL ALEGORİ OLARAK ‘YARATILIŞ MİTOSU’: ADEM 

VE HAVVA’NIN  ADEN BAHÇESİ’NDEN ÇIKIŞI…………….306 

5.SPİRİTÜEL PSİKOLOJİ, EGO VE KLINGSOR………………………..317 

6.SPİRİTÜEL AYDINLANMA TEMSİLLERİ: ‘BÜYÜLÜ HAÇ’ VE 

‘KUNDALİNİ’……………………………………………………………..325 

7.DOGMATİK DİN VE RASYONEL DÜŞÜNCE: TITUREL KLINGSOR’A 

KARŞI……………………………………………………………………...332 

 8.KUNDRY, HAVVA VE MECDELLİ MERYEM ANALOJİSİ…………335 

 9.‘HAYIRLI CUMA’ VE KOMÜNYON RİTÜELİ……………………….341 

a.EKMEK VE ŞARABIN DÖNÜŞÜMÜ: BUĞDAY TANESİ VE 

MUKADDES MEYVE.. …………………………………………..343 

  b.VURULAN KUĞU VE KASE’YE İNEN GÜVERCİN…………348 

SONUÇ…...……………………………………………………………………….353 

EKLER………………………………..…………………………………………..357 

KAYNAKÇA…………………………………………………………...…………362 

  



 xiv 

RESİMLER LİSTESİ 

 

Resim 1.1: …………...…………………………………………………………......29 

Resim 1.2: …..…………….………………………………………………………..49 

Resim 1.3: …...……………………………………………………………………..53 

Resim 2.1: ………………………………………………………………………….67 

Resim 2.2: ……………………………………………………………………….....68 
 
Resim 2.3: ……………………………………………………………………...…..69 
 
Resim 2.4: ……………………………………………………………………….....69 
 
Resim 2.5: ………………………………………………………………………….71 
 
Resim 2.6: ………………………………………………………………………….74 
 
Resim 2.7: ………………………………………………………………………….78 
 
Resim 2.8: ………………………………………………………………………….79 
 
Resim 2.9: ………………………………………………………………………….99 
 
Resim 4.1:…………………………………………………………………………160 
 
Resim 4.2: ………………………………………………………………………...228 
 
Resim 5.1: ………………………………………………………………………...251 
 
Resim 5.2: ………………………………………………………………………...267 
 
Resim 5.3: ………………………………………………………………………...302 
 
Resim 5.4: ………………………………………………………………………...302 
 
Resim 5.5: ………………………………………………………………………...313 
 
Resim 5.6: ………………………………………………………………………...321 
 
Resim 5.7: ………………………………………………………………………...323 
 
Resim 5.8: ………………………………………………………………………...323 
 



 xv 

Resim 5.9: ………………………………………………………………………...324 
 
Resim 5.10: ……………………………………………………………………….324 
 
Resim 5.11: ……………………………………………………………………….325 
 
Resim 5.12: ……………………………………………………………………….329 
 
Resim 5.13: ……………………………………………………………………….337 
 
Resim 5.14: ……………………………………………………………………….337 
 
Resim 5.15: ……………………………………………………………………….338 
 
Resim 5.16: ………………………………………………………………………..341 
 
Resim 5.17: ……………………………………………………………………….350 
 
Resim 5.18: ……………………………………………………………………….350 
 
Resim 5.19: ……………………………………………………………………….351 
 
Resim 5.20: ……………………………………………………………………….352 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xvi 

GÖRSELLER LİSTESİ 

 

Görsel 1.1: ………………………………………………………………………….39 

Görsel 1.2:  …………………………………………………………………………40 

Görsel 1.3: ………………………………………………………………………….42 

Görsel 1.4: ………………………………………………………………………….44 

Görsel 1.5: ………………………………………………………………………….44 

Görsel 1.6: ………………………………………………………………………….45 

Görsel 2.1: ………………………………………………………………………...102 

Görsel 2.2: ………………………………………………………………………...102 

Görsel 2.3: ………………………………………………………………………...102 

Görsel 2.4: ………………………………………………………………………...104 

Görsel 2.5: ………………………………………………………………………...106 

Görsel 4.1: ………………………………………………………………………...222 

Görsel 4.2.: ………………………………………………………………………..225 

Görsel 4.3: ………………………………………………………………………...226 

Görsel 4.4: ……………………………………………………………………...…229 

Görsel 4.5: ………………………………………………………………………...231 

Görsel 5.1: ………………………………………………………………………...282 

Görsel 5.2: ………………………………………………………………………...285 

Görsel 5.3: ………………………………………………………………………...293 

Görsel 5.4: ………………………………………………………………………...294 

Görsel 5.5: ………………………………………………………………………...302 



 xvii 

Görsel 5.6: ………………………………………………………………………...303  

Görsel 5.7: ………………………………………………………………………...320 

Görsel 5.8: ………………………………………………………………………...344 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xviii 

SEMBOLLER LİSTESİ 

 

Sembol 2.1: …………………………………………………………………………70 

Sembol 2.2: …………………………………………………………………………74 

Sembol 2.3: …………………………………………………………………………75 

Sembol 2.4: …………………………………………………………………………76 

Sembol 2.5: …………………………………………………………………………78  

Sembol 2.6: ……………………………………………………………………......102 

Sembol 5.1: ………………………………………………………………………..284 

Sembol 5.2: ……………………………………………………………………......298 

Sembol 5.3: ………………………………………………………………………..300 

Sembol 5.4: ………………………………………………………………………..326 

Sembol 5.5: ……………………………………………………………………......344 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xix 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

 

Şekil 5.1: ………………………………………………………………………......289 

Şekil 5.2: …………………………………………………………………………..296 

Şekil 5.3: …………………………………………………………………………..302 

Şekil 5.4: …………………………………………………………………………..310 

Şekil 5.5: …………………………………………………………………………..312 

Şekil 5.6: …………………………………………………………………………..331 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 xx 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 5.1: ………………………………………………………………………….307 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 xxi 

KISALTMALAR LİSTESİ 
 
 
 
ASSW: Arthur Schopenhauer Sämtliche Werke, textkritisch bearbeitet von 
Wolfgang Frhr. von Löhneysen, 5 c., 1968, Reprint, Darmstadt, Wissenscahftliche 
Buchgesellscahft, 2004. 
 
CD: Cosima Wagner’s Diaries, Çev. Geoffrey Skelton, Ed. Martin Gregor-Dellin & 
Dietrich Mack, 2 c., New York, Harcourt Brace, 1978-80. 
 
CT: Cosima Wagner, Die Tägebücher, Ed. Martin Gregor-Dellin & Fietric Mack, 
2c., Münschen, Zürich, R. Piper, 1976. 
 
DEAP: Ed. Martin Geck & Egon Voss, Dokumente zur Entstehung und ersten 
Aufführung des Bühnenweihfestspiels Parsifal, SW 30, Mainz, B. Schott, 1970. 
 
GSD: Gesammelte Schriften und Dichtungen, 10 c., 3. bs., Leipzig, E. W. Fritzch, 
1897. 
 
İTD: Arthur Schopenhauer, İsteme ve Tasarım Olarak Dünya, 1844, Çev. Levent 
Özşar, Ed. Münevver Özgen, 2.bs., İstanbul, Biblos Kitabevi, ©2009. 
 
JA: Richard Wagner, Dichtungen und Schriften: Jubiläumsausgabe, Ed. Dieter 
Borchmeyer, 10 c., Frankfurt am Main, Insel, 1983. 
 
Mein Leben: Richard Wagner, Mein Leben. 2 c., 1963, Reprint, Ed. Martin Gregor-
Dellin, München, Paul List, 1969. 
 
My Life: Richard Wagner, My Life. Çev. Andrew Gray, Ed. Mary Whittall, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1983. 
 
PW: Richard Wagner’s Prose Works. Çev. William Ashton Ellis. 8 c. New York, 
Broude Brothers, 1892–99. 
 
SB: Richard Wagner: Sämtliche Briefe, Ed. Gertrud Strobel & Werner Wolf, 
Leipzig, Deutscher Verlag für Musik, 1968, 1-5 c. 
 
SL: Selected Letters of Richard Wagner, Çev. & Ed. Spencer, Stewart & Barry 
Millington, New York/London, W.W. Norton, 1987 
 
SSD: Sämtliche Schriften und Dichtungen, 6. bs. 16 c., Leipzig, Breitkopf und 
Härtel/C.F.W. Siegel (K. Linneman, n.d. [1911-16]). 
 
WolPH: Wolfram von Eschenbach, Parzival, Çev. A. T. Hatto 1980, Reprint, 
Harmondsworth, UK, Penguin Books, 2004. 



 22 

GİRİŞ 

 
Bu tezin amacı, varoluşun yeryüzündeki tarihi hakkında önemli ipuçları içeren, 

eserin temel düşünsel ve simgesel aracı olarak sunulan ‘mit’ kavramını Jung’un 

arketipleri ve kolektif bilinçdışı terimleri çerçevesinde inceleyerek, Hristiyan 

mistisizminin tüm evrensel bağlantılarını tarihsel ve teolojik bir bağlamda 

çözümlemek, Richard Wagner’in Parsifal (1882) operasının içine özenle saklanmış 

derinlikli ve şifreli dili irdelemek ve sonuç olarak ‘ezoterizm’ kavramına dair evrensel 

aşkınlıkta bir okuma yapmaktır.  

Devrimci duruşuyla çağının çok ilerisinde bir felsefi altyapıya, sentez 

kabiliyetine, tarihsel birikime ve fütürist bir vizyona sahip olan Richard Wagner, 

arkaik dini yazıtları titizlikle incelemiş; bunları bilim, felsefe, sanat ve varoluşun en 

gizli öğretileri ile son eseri Parsifal’de buluşturmayı başarmıştır. Parsifal adeta 

görücüye çıkmayı bekleyen, bilgelik sandığının içinde özenle saklanmış, sadece 

simgelerini çözmeye gönüllü ve buna muktedir olan kimselerin onu alıp ‘görünür’ hale 

getirmesini bekleyen bir cevher gibi önümüzde tüm mağrurluğuyla durmaktadır. Eser, 

yılların ötesinden bizlere maddesel, simgesel, spiritüel ve simyasal bir ahenk, bütünlük 

ve mükemmellikle uzanırken; teoloji, felsefe, evrim bilim, müzik, edebiyat ve 

tiyatroya dair engin bir bileşimi çok az eserin bir arada kotarabildiği bir ustalıkla 

sunmaktadır. Abartılı olmamakla birlikte, eseri incelemek aynı zamanda Adem ve 

Havva’dan başlayan tüm yaratılış mitolojisine, dinler tarihine ve din-sanat ilişkisine, 

varoluşun derinliğine ve ‘evrensel birlik’ olgusunun sınırsız ve gizil kökenine dair bir 

okuma yapmakla eşdeğerdir. Parsifal, okuyucudan kendi bilinç katmanlarının 

merdivenlerinden Dantevari bir iniş yapmasını, ana karakter Parsifal’in zorlu macerası 

üzerinden kendi şeytanlarıyla mücadele etmesini ve adeta bir örümceğin sayısız 

algoritma hesabıyla ördüğü ağdaki ince detayları okuyarak ‘merkeze’ doğru ulaşma 

becerisini talep etmektedir.  

 Tez, temelde bir inanç pratikleri bütünü ve kurumsal yapı olarak ‘din’ 

olgusunun yeryüzünde türlü coğrafyalara ve zamana ait yaratılış mitlerinin şekil 

değiştirmiş, örtülmüş ve hatta dogmalaştırılmış tezahürleri olduğu fikri üzerinden 



 23 

yürüyecektir. Diğer bir deyişle, din kurumunun ve içinde bulunan türlü arketiplerin, 

inanış ve efsanelerin, mucizelerin ve ritüellerin mitoloji ile bağlantısı kurulacaktır. Tez 
buradan hareketle, mitolojinin insanın evrensel varoluş serüvenini ve edimlerini, iç 

çatışmalarını ve psikolojisini doğaüstü güçler ile anlatma geleneğini benimseyen bir 

inançlar bütünü olması düşüncesinden ilerleyecektir.  

Kitab-ı Mukaddes’teki1* yaratılış hikayeleri, ‘Adem ve Havva’nın cennetten 

kovuluşu’, ‘Nuh Tufanı’, ‘Mecdelli Meryem’in Mesih’e teslimiyeti’, ‘İsa’nın kendini 

çarmıhta feda edişi’ ‘Ekmek ve şarabın mucizevi dönüşümü’ ve Orta Çağ Arthur 

romanslarındaki ‘Kutsal Kase’yi arayış’ gibi kavramlar, binlerce yıllık evrensel 

hikayeleme birikiminin dışa vurumu olup, temelde insan bedeni ve bilincinin, evrenle 

ve kendi varoluşuyla kurduğu bağın simgesel anlatımları olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Antik dönemlerden bugüne insanın merakını cezbeden, kendini 

inceleyebildiği ve varoluş döngüsünü mümkün kılan en önemli olgu olan cinselliğin 

ve buna bağlı olarak üremenin, yeryüzünün dişil-eril prensiplerinin ve cinsel enerjinin 

tüm yaşam enerjisiyle bütünleşik doğasının derin çağrışımları tüm mitlerin çıkış 

noktasını oluşturmuştur. Temele oturan ‘cinsellik’ olgusundan yola çıkılarak, zaman 

içinde insanın spiritüel yolculuğuna dair birtakım çıkarım ve öğretiler geliştirilip 

sistemleştirilmiş ve hatta süreç içerisinde bu metaforik (mecazi) anlatıların simgesel 

perspektifi ‘esas gerçek’ kabul edilerek, dogma haline getirilmiştir.  

                                                        
1 *Kitab-ı Mukaddes (Tr. Kutsal Kitap): Yahudilik ve Hristiyanlık dinlerine ait kutsal kitapların 
bütününe verilen ad. Temel olarak Hristiyanlarca yapılan bir tanımlamadır, zira İsa ve Tanrı arasında 
gerçekleştiğine inanılan Yeni Ahit’in (Türkçe adıyla Yeni Antlaşma’nın) daha önce yazılmış olan 
diğerini ‘Eski’ kılmış olması üzerine oluşturulmuş bir tanımlamadır. Buna rağmen iki kitap arasında 
inanç ve tarihsel bağlamda bir süreklilikten bahsedilebilir. Kitab-ı Mukaddes; Yahudiler’e ait olan Eski 
Ahit (İbr. Tanakh) ve Hristiyanlara ait Yeni Ahit (Ar. İncil/ Tr. Müjde) olmak üzere iki ana kısımdan 
oluşmaktadır. Toplam 39 kitap içeren ilk kısım Eski Ahit’in dört bölümü vardır: Bunlar, Musa’nın yasa 
kitabı olarak da bilinen ve beş bölümden oluşan Tevrat (İbr.Tora) (1.yaradılışı anlatan Tekvin/Genesis, 
2.Mısır’dan Çıkış/Exodus, 3.On emri belirten Levililer/Leviticus, 4.Sayılar ve 5.Musa’nın ölümünü 
anlatan Tesniye/Deuteronomy), Tarihsel Kitaplar, Peygamberlik Kitapları (İbr. Neviim), Özdeyiş ve şiir 
Kitapları’dır (İbr. Ketuvim). Orijinal olarak İbranice ve Aramice yazılmıştır ve İsrailoğullarına hitap 
etmektedir. Toplam 27 kitaptan oluşan Yeni Ahit/ İncil ise orijinal olarak Grekçe yazılmıştır ve İsa’nın 
yaşamı, dirilişi ve sonrasını konu almaktadır. İncil, herhangi bir kavim gözetmeksizin tüm dünyaya 
hitap eder. Matta, Markos, Luka ve Yuhanna olarak yazarların adlarıyla anılan ilk dört İncil, İsa 
peygamberin yaşamını farklı açılardan ele almaktadır. İncil’in diğer kitapları Elçilerin İşleri, Pavlus’un 
Mektupları, Diğer Mektuplar ve İncil’in son kitabı olan Peygamberlik kitab-ı Vahiy’dir.  (Çevrimiçi) 
http://www.kitabimukaddes.com/kutsal-kitap-hakkinda-bilgilendirme-ve-tam-metni/, 16 Aralık 2017. 



 24 

Nitekim Wagner, dogmaların ötesine geçerek geleneksel dini ritüel ve 

simgelerin, farklı coğrafyalardan gelen binlerce yıllık mitolojik ve felsefi 

bağlantılarını keşfetmiştir. Wagner, kökenleri antik Kelt kültürünün Pagan inanışlarına 

dayanan ancak zaman içinde Orta Çağ Hristiyan Avrupa’sına ait kılınmış ‘Kutsal 

Kase’ mitinden esinlenerek yazdığı Parsifal’de, ‘Amfortas’ın yarasının’ bireysel 

duruşunu kullanarak insana dair daha kolektif bir çıkarım yapmayı hedeflemiş, bunu 

da Arthur Schopenhauer’ın ‘istenç’ kavramı üzerine temellendirmiştir. Wagner, insanı 

bu ‘yara’dan kurtuluşa götürecek kişisel aydınlanma ve tekamül yolunu ise geleneksel 

Hristiyanlığın dogmatik derinliklerine gömülü bulduğu bir cevher ile sunmuştur: İsa, 

yani Mesih2*-Kurtarıcı arketipi ile…  

Daha derin bir bağlamda, Hristiyanlık teolojisinin bu en önemli figürünün 

‘orijinalliğini’ sorunsallaştıran, ona eleştirel ve teozofik3* bir bakışla yaklaşan 

Wagner; bununla bağlantılı olarak adeta Doğu mistisizminin (Hint mitolojisi, Kabala, 

Budizm, Sufizm), Paganizm’in ve antik Yunan felsefesine dayanan Gnostisizm’in4* 

                                                        
2 *Mesih: Etimolojik olarak “Arapça msḥ kökünden gelen masīḥ حیسم  sözcüğü” ile bağlantılı olan 
Mesih, “Aramice/Süryanice mşḥ kökünden gelen məşīḥā אחישמ  ’yağla ovulmuş olan, İsa’ sözcüğünden 
alıntıdır. Bu sözcük İbranice māşīḥa ָחַישִׁמ  a ‘1.yağla ovulmuş, 2. kıyametten önce gelmesi beklenen 
peygamber, mesih’ sözcüğü ile eş kökenlidir. İbranice sözcük İbranice ve Aramice/Süryanice #mşχ חשמ  
‘yağla ovma’ kökünden türetilmiştir.” (Çevrimiçi) https://www.etimolojiturkce.com/kelime/mesih, 3 
Ekim 2017. 
3 *Teozofi: “Yunancada ‘tanrı’ anlamına gelen theos ile ‘bilgelik’ [anlamına] gelen sophia’dan 
türetilmiş “Tanrı’nın bilgeliğine ulaşma yolu” anlamındaki terim: ‘tanrıya-erme-bilgisi’. Kişinin 
gizemci (mistik) bir iç yaşantıyla, içrek (bâtıni) öğretilerle, gizlici (okültist) etkinliklerle tanrısal 
bilgeliğe ulaşacağını; Tanrı’nın bilgisine ermeyle de tüm bir ‘oluş’un ya da evrenin sırrına varacağını 
öne süren öğreti” (Çevrimiçi) https://www.turkcebilgi.org/sozluk/felsefe-terimleri/teosofi-11688.html, 
21 Kasım 2017. 
4 *Gnostisizm: Kökeni Yunanca gnôsis’e dayanan terimdir. Webster sözlüğüne göre Gnosis, ezoterik 
ya da batıni bilgi anlamına gelmekte olup, kişinin kendini bilmesi ve tanımasına işaret etmektedir. 
(Çevrimiçi) https://www.merriam-webster.com/dictionary/gnosis, 12 Ekim 2017. Türkçebilgi sözlüğü 
ise Gnostisizm’i ‘Bilinircilik’ olarak çevirmiştir. (Çevrimiçi) https://www.turkcebilgi.com/gnostisizm, 
2 Kasım 2017. Thamos’a göre, “Gnostisizm ‘bilgi ile kurtuluş’ öğretisidir. […] Yahudilik, Hıristiyanlık 
ve neredeyse tüm [semavi] inanç dizgeleri, ruhun kurtuluşunun Yüce Tanrısal Güç’e akıl ve irade ile 
boyun eğmekle, yani iman ve ibadet ile sağlanacağını öngörmüşlerdir. Oysa Gnostisizm’in dikkat çekici 
farklılığı, ruhun kurtuluşunun evren gizemlerinin bilgisine ‘sezgi’ ile ulaşmakla ve bu bilgiyi açıklayan 
büyülü formülleri öğrenmekle sağlanacağını varsaymasıdır.” Thamos’un belirttiği gibi, kökenleri 
üzerine tartışma uzun yıllardır sürmektedir. Önceleri “Hıristiyanlığın bozulmuş bir türü olarak 
değerlendirilmesine karşın, günümüzde Gnostik akımların ilk izlerinin İsa’dan önceki yüzyıllarda 
olduğu kanıtlanmıştır. Hindistan dinleri ile bağlantısı kanıtlanmaya çalışılmış, anavatanı olarak Suriye 
ve Finike belirtilmiş, Mazdeizm ile ilişkileri araştırılmış, Platon felsefesi ve Helen Gizem Dinlerinin 
etkisinde olduğu ileri sürülmüştür. Hıristiyan inançlarının Helenleştirilmesi biçiminde de 
tanımlanmıştır.” Haz. Thamos, ©2004, (Çevrimiçi) http://www.hermetics.org/Gnosis2.html, 3 Şubat 
2018. Yüksel’in belirttiği gibi, genel tanım itibariyle ise Gnostisizm; antik Mısır ezoterizmi, Pisagor 
(Pthyagoras) ve Platon’un öncülüğünü yaptığı Antik Yunan felsefesinin ezoterik öğretileri, İbrani 



 25 

asırlardan günümüze uzanan rotasını çizmiştir: İsa Mesih, Buda Shakyamuni, Kabala 

inancının Adam Kadmon’u yahut Tasavvuftaki insan-ı kamil mertebesi… Hepsi aynı 

özün farklı şekillerdeki yansımalarıdır. 

Wagner’in Orta Çağ Avrupa’sına ait olan ‘Kutsal Kase ve Şövalyeler’ mitini 

tekrar yorumlaması sadece bir pastiş olmaktan son derece uzaktır. Bu miti ele alışıyla 

birlikte Wagner, insani çıkmaz5* (human predicament) içinde boğulan bireyi acı 

çekmekten kurtuluşa götüren gizli yolu, Tevrat’taki yaradılış mitolojisinin ve Yeni 

Ahit’teki Mesih figürünün ezoterik bağlantılarını Nors mitolojisinin ve diğer Wagner 

                                                        
geleneklerini, Zerdüştçülüğü, Doğu dinlerini ve Hristiyan mitolojisini sentezleyerek sunan mistik 
felsefedir. Berk Yüksel, “Gnostisizm”, Milliyet Blog, 25 Şubat 2008, (Çevrimiçi)  
http://blog.milliyet.com.tr/gnostisizm/Blog/?BlogNo=94353, 3 Mayıs 2019. Özgüney, Gnostisizm’in 
Mısır İskenderiyesi’nde M.S. 100-200 yıllarında spiritüel feslefenin babası Clement (M.S. 150-215) 
tarafından oluşturulduğunu belirtir. Yazar makalesinde, Gnosis için “Hakikatın deneysel bilgisi…bir 
varoluş hali…dışarıdan bakınca” algılanamayan “içsel bilgi” tarifini yapmıştır. Buna göre Gnosis, akıl 
yoluyla kavranamayacak ‘aşkın ve evrensel bir bilgi’ türüdür. Tıpkı Hinduizm geleneğinde olduğu gibi 
Gnostisizm felsefesi, içsel bilginin sezgi ve tefekkür yoluyla edinilebileceğini doğrular. Gnostik terimi 
ilk defa Pisagor (Pythagoras) tarafından kullanılmıştır. Atina Delph mabedinin tepesine ‘Gnothi Seaton’ 
yani ‘Kendini Tanı’ diye yazdırmıştır. Daha sonra takipçisi Parmenides ve Sokrates bu terimi 
kullanmaya devam etmiş; Parmenides M.Ö. 480’de yazdığı bir şiirde Gnosis sahibi kişiye ‘Tanrıça’nın 
her yerde yol gösterdiğini’ anlatmıştır. Bu fikre göre, mistik bilgiyi deneyimleyen her gnostik, evrenin 
tek bir enerji ve bilinç düzeyinden oluştuğunu ve bunun her bireyin içindeki ‘bilinçte’ saklı olduğunu 
algılar. Kim olduğunu keşfeden kişi aynı zamanda tanrısal olanı da keşfetmiş olur. Özgüney, Pagan 
gnostiklerin her şeyde ortak olarak bulunan ve kral imgesiyle simgeleştirdikleri ‘yegane tanrısal bilinç’ 
fikrinin daha sonra Hristiyanlar tarafından adapte edilip, İsa/Christ haline dönüştürüldüğünü belirtir. 
Dolayısıyla her gnostik kişi, metaforik olarak bir ‘İsa’ haline gelebilecektir. Gnostik Bilge Clement, 
bilmenin inanmaktan daha üstün olduğunu belirtmiş; Carpocates (M. S. 210) özgürlüğün vaat edilen 
başka bir dünyada değil bu bedende olduğunu, ölümsüzlüğün ise işlenen sevaplar sayesinde cennete 
gitmekten değil, gerçekliğe ‘şimdi ve burada’ erişilmesi fikrinden geçtiğini ifade etmiştir. Hakikat 
İncili’nin yazarı, Gnostik şair Valentinus (M.S. 100-170) ise “Yahudilerin tanrısı Yehova’yı, Platon’un 
mimar tanrısı Demiurgos ile özdeşleştir[miş], Yehova’nın gerçek tanrı değil ikincil bir tanrısal varlık 
olduğunu belirt[miştir]. Eski Ahit’te Yehova şöyle söyler: ‘Ben kıskanç bir tanrıyım ve benden başka 
hiçbir tanrı yoktur.’” Valentinus’un Gnostik metinlerinde ise Yehova’nın annesi Sophia (bilgelik) onu 
azarlayarak şöyle der: “Sen birincil tanrı değilsin. Yukarıda her şeyin tanrısı ilk insan var.” Valentinus, 
Roma kilisesi tarafından ‘heretik’ (kafir) olarak suçlanmıştır. Turgut Özgüney, “Gnostisizm,” Düşün-
ü-yorum, sayı 10, Mart 2011, (Çevrimiçi) http://www.dusunuyorumdergisi.com/gnostisizm/, 19 Ekim 
2017. Ünlü ezoterikçi yazar Samael Aun Weor’a göre Gnosis, tüm dinlerin sentezine verilen addır. 
Weor, içsel bilginin kutsal bir kitap ya da din otoritesinin aracılığıyla değil, sadece kişinin kendi 
varoluşuna dönerek, onu algılayarak erişebileceği bir öz olduğunu vurgular. Tüm dinlerin sentezi olan 
Gnosis, bilinçli bir istençle kişiyi içsel yolculuğuna götürecek yolu hazırlar. Samael’e göre bu bir kuram 
veya inanç meselesi değildir. Bu içsel yolculuk ve sonunda kazanılan bilinç hem psikolojik hem 
spiritüel olarak tatbik edilmesi gereken bir deneyimdir. Samael Aun Weor, (Çevrimiçi) 
https://gnosticteachings.org/faqs/psychology/1761-what-is-ego.html, 21 Temmuz 2017. 
5 *İnsani çıkmaz: Bu kavram, Hinduizm ve Budizm’e göre samsara, diğer bir deyişle sonsuz yaşam 
döngüsünde takılıp kalmışlık demektir. Bu fikre göre, insan varoluşunun temel sorunu ‘kişisel bir 
Tanrı’ya (a personal God) karşı isyan ve itaatsizlikten kaynaklı bir günah değil, gerçekliğin esas 
doğasına karşı kör ve kayıtsız kalmaktır. Harold Netland, Encountering Religious Pluralism: The 
Challenge to Christian Faith & Mission, USA, Downers Grove, 111.: InterVarsity Press, Apollos, 
©2001, p.184.  



 26 

eserlerindeki karakterlerin kusursuz füzyonuyla bağdaştırarak göstermiştir. Tarot, 

Kabala, fizik, meditasyon ve Gnostik bilgi üzerine yayımladığı sayısız eserle tanınan 

ünlü ezoterikçi Samael Aun Weor’a göre tam da bu ‘karmaşık’ duruşu ve nüktedanlığı 

nedeniyle anlaşılamamış olan Wagner, aslında hiçbir zaman Parsifal’i kendi diliyle 

açıkça anlatmamıştır. Bu nedenle anlatının temeline oturduğu ve esinlendiği ezoterik6* 

gelenekten bihaber olan birçok eleştirmen, yazar ve düşünür eserin gizemini çözmeye 

çalışmışsa da başarılı olamamıştır.7  

                                                        
6 *Ezoterik (Yun. Esotericos): Candan’ın belirttiği gibi, Ezoterik kelimesi Türkçede ‘içrek’, 
Osmanlıcada ‘batıni’ anlamında olup, insanın içsel gerçekliğine dayanan bilgi hazinesine karşılık 
gelmektedir. Bu ifadeyle “’içte kalan, saklı’, yani ‘gizli Öğreticilik’ kastedilmektedir.” Ezoterik’in 
karşıtı olan ‘egzoterik’, Türkçe’de ‘dışrak’, Osmanlıca’da ‘zahiri’ye karşılık gelmekte olup, kelime bu 
dışsal bilgi anlamını taşımaktadır. Ergun Candan, Gizli Sırlar Öğretisi, Ed. Nilüfer Dinç, 13. bsk., 
İstanbul, 1998, Sınır Ötesi Yayınları, s. 33. Meydan Larousse Ansiklopedisi ise Türkçe eşanlamlısı 
‘içrek’ başlığı altında “Yalnız vakıf olanlara öğretilen, vakıf olmayanlarca anlaşılmayan bilgi ve ya 
eserler” tanımını yaparak daha kapsamlı bir açıklama sunmuştur. (Meydan Larousse, 14 c., C. VIII., 
s.364) Menemencioğlu’nun belirttiği gibi, Ezoterizm, Antik Mısır kültürü ve Yunan Felsefesi başta 
olmak üzere, Hinduizm, Kabala ve Tasavvuf gibi mistik (gizemci) dinlerde evrensel varoluş yasalarına, 
insanın olgunlaşma sürecine, birlik bilinci ve tanrısallığa dair anlatılan tüm bilgilerin örtük anlamıdır. 
Bu bağlamda dışsal, genel geçer bilinen ya da yüzeyde görünen gerçeklikle arasında bir sınır vardır. 
Etimolojik olarak eski Yunanca’dan (Grekçe) Batı mistisizmine dahil olmuştur. Ezoterik açıdan çok 
zengin olan Yunan felsefesinin, antik dönemde Anadolu uygarlıklarına ve Akdeniz havzasına etkisi 
büyüktür. Yazar şöyle belirtir: “Grek felsefesi, antik çağlarda Anadolu, Yunanistan ve civar Akdeniz 
ülkelerinde yaygındı. Grekler, istila ettikleri yerlerde kendilerinden önceki kadim Pelask ve diğer kayıp 
Anadolu uygarlıklarının bilgilerini özümsemişlerdi. Roma İmparatorluğun yayılması ile bu değerlerde 
bir çöküş yaşandı ve Romalıların varisi Bizans İmparatorluğunun kuruluşu ile Hıristiyanlık yayıldı, 
kadim bilgelik, ilim ve uygarlığına sırt çevrildi, anıtları yağmalandı, yazılı eserleri yakıldı ve karanlık 
bir devire girildi. Bu karanlık devir, Rönesans döneminde, Hıristiyanlık öncesi bilgeliğin 
keşfedilmesine dek devam etti. Bu nedenle, Anadolu, Mısır ve Mezopotamya uygarlıklarının varisi olan 
eski Grek uygarlığı, ona sırt çeviren Bizans’a kıyasla oldukça farklı bir nüansa sahipti ve insanlığa yerel 
değil evrensel değerler bıraktı.” Kemal Menemencioğlu, “Temel Ezorerik ve Okült Terimler ve 
Kavramlar”, ©2007 (Çevrimiçi), http://www.hermetics.org/Terimler.html, 3 Mayıs 2018. Diğer tarafta 
Hutin, Ezoterizm‘in köken olarak Yunanca “eisôtheô kelimesinden gelmekte” olduğunu ve birebir 
tercümesiyle “giriş yapmak” anlamına geldiğini belirtmiştir. Dolayısıyla buna göre Ezoterizm, “[g]iriş 
yapmak, dışarıdaki insanların içeri girmelerini sağlayacak bir kapı açmaktır. Sembolik olarak gizli 
hakikatı, gizli bir manayı meydana çıkarmaktır.” Serge Hutin, Gizli Cemiyetler: Masonluk, Gizli 
Dinler, Cinai Cemiyetler, Karbonari, Ku-Klux-Klan, Çev. Mehmet Arık, İstanbul, Anıl Yayınevi, 
1965, s.14. Gener’e göre, “Ezoterik’ ya da ‘Batıni’ doktrinler...varoluşun, ancak sevgi ile 
algılanabilecek ve akılcılıkla ortaya konulacak sebeplerini savunan ve yegane hedefi insanın tekamül 
ederek kamil insan haline dönüşmesi ve böylece tanrı ile birleşmesi[ni öngören] bir akımdır.[…] 
Masonluk ile çağdaş dünya üzerindeki büyük etkisini göstermiş ve günümüz batı uygarlığının 
oluşumunda büyük rol oynamıştır.” Cihangir Gener, Ezoterik-Batıni Doktrinler Tarihi Kitabı, 
Ankara, Gece Yayınları, 1994, s. 9. Öte yandan karşılaştırmalı tahlilinde Demirci, din olgusunun iki 
yorumu (batıni-zahiri) arasındaki fark için şu ifadeyi ekler: “[G]eleneksel ve egemen yorum -ki büyük 
oranda zahiridir- zahir ve batın arasındaki boşluğu örtmeye çalışır veya farklılıkları görmezden gelir. 
Bu da genelde egemen olan zahiri anlayışın kurguladığı siyasal bir retorik çerçevesinde yapılır. [Açıkça 
itiraf edilmese de] iki gelenek (zahiriler-batıniler) arasında bir mücadelenin olmadığını söylemek 
mümkün değildir.” Kürşat Demirci, Yahudi Mistisizmi veya Kabalacılık: İnançlar ve Tarih, 
İstanbul, Ayışığı Kitapları, 2015, s. VII. 
7 Samael Aun Weor, Parsifal Unveiled, y.y., Glorian Publishing, ©2013. Kitabın tanıtım yazısından. 



 27 

Biriktirdiği tüm teolojik altyapısının bir sonucu olarak yaşamının sonlarına 

doğru Parsifal eserinde ‘Hristiyan tasavvufu’ olarak adlandırılabilecek mistik bir 

arayış içine giren ancak aslında dogmatik din anlayışından son derece uzak duran ve 

Parsifal’de mistik simgelerin örtük bir tercümesini yapan Wagner, Altar’ın belirttiği 

gibi “antikrist bir filozof olan Nietzsche’yi bu hareketiyle müteessir etmiş olacak ki 

filozof, Wagner sanatını bir anda inkâr etmiştir”.8  

Bu tezde Parsifal eserinin karmaşık yapısını yukarıdaki kavramsallık ışığında 

çözümlemek için öncelikle Wagner’in kısaca yaşamına, eserlerine ve müzik tarihine 

damgasını vurmuş Gesamtkunstwerk (Bütünlüklü Sanat Eseri) kavramına; sanata, 

müziğe ve operaya bakışı üzerinden kendinden sonraki dönemler için ne tür köklü 

değişikler yaptığına dair genel bir bakış geliştirilecek; Nietzsche’nin, Wagner’in 

eserinde kullandığı Hristiyan unsurlarına karşı takındığı eleştirel tutumun altında yatan 

gerekçeler temelinde, Wagner’in ayrıksı duruşu ve bununla bağlantılı olarak 

Parsifal’de geliştirdiği ‘mit’ kavramı iredelenecek; bu tanımlar bağlamında 

Hristiyanlaşan Avrupa’da Kutsal Kase (Graal) epik eserlerinin ve Hristiyan mitlerinin 

içindeki Pagan esintilerinin, Wagner tarafından nasıl ve ne amaçla kullanıldığı 

yorumlanacaktır. Bunu takiben, Jung’un analitik psikolojisi, genel olarak müziğin ve 

özel olarak Wagner eserlerinin psikeyle olan koparılamaz ilişkisi, arketipler 

(ilkörnekler) ve kolektif bilinçdışı kavramları incelenecek; sunulan arketiplerin, 

Parsifal karakterinin bireyleşme yolculuğunda hangi karakter ve unsurlara karşılık 

geldiği psikanalitik açıdan tartışılacaktır. Parsifal’in, Wagner’in diğer operalarıyla 

olan ilişkisi üzerinden karakter karşılaştırmaları yapılacak; Wagner’in, 

‘postmodernist’ addedilebilecek metinlerarasılık tekniği üzerinden libretto ile ilişkili 

farklı tarihsel ve edebi metinlerin etkisi üzerinde durulacaktır. Ayrıca eserde alegorik 

olarak işlenmiş aydınlanma düşüncesi ve kurumsal din dogmatizmi karşıtlığı masaya 

yatırılacaktır. Buradan yola çıkılarak Wagner’in yaşamı boyunca üzerinde derinlikli 

çalışmalar yürüttüğü ve tez içinde dört evrede incelenecek olan Hristiyan teolojisine 

yaklaşımı, Schopenhauer’in ‘istenç’ felsefesi ile tanışması ve bu iki unsuru Doğu 

                                                        
8 Cevad Memduh Altar, “Büyük Bestecilerden Richard Wagner,” Ulus, 22.IV.1944, (Çevrimiçi),  
http://cevadmemduhaltar.com/makale-wagner.html, 12 Ocak 2019. 



 28 

mistisizminin farklı ekolleri ile ilişkilendirmesi bakımından Parsifal’in çok katmanlı 

yapısı ve sanatçıya ne ifade etmiş olabileceği ezoterik açıdan irdelenecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 29 

I.RICHARD WAGNER’İN OPERA TARİHİNDEKİ YERİ 

 

 
Resim 1.1: Richard Wagner (1813-1883)  

www.gettyimages.com 

 

22 Mayıs 1813 tarihinde, Almanya’nın Leipzig şehrinde doğan Wilhelm 

Richard Wagner, Alman bir besteci, şef, tiyatro yönetmeni, filozof ve bir makale 

yazarı olmakla birlikte, esasen müzik tarihine imzasını atmış olan opera eserleriyle 

bilinmektedir. Birçok ünlü opera bestecisinin aksine, senaryo ve librettolarını kendi 

yazmayı tercih eden Wagner, müzik dünyasına devrim niteliğinde ses getirmiş ve 

farklı türde tepkileri üzerine çekmiş nadir bestecilerdendir. Eserleriyle ilgili yorumlar; 

büyük seviyede duyulan hayranlıktan, işlerini ve fikirlerini topyekûn reddetmeye 

kadar giden, birbirine taban tabana zıt tepkileri barındırmaktadır. Kendisine karşı 

duyulan muğlak görüşlere rağmen Wagner’in 19. yüzyıl Almanya’sının ve diğer 

ülkelerin kültürel ve spiritüel yaşamına olan etkisi oldukça büyüktür.9

19. yüzyılda opera kavramının gidişatını dramatik ölçüde değiştiren Wagner, 

hiçbir müziksel materyal ve ezgi tekrarının olmadığı, geleneksel form anlayışını 

zorlayan ve sürekli değişen bir akışta ilerleyen, reform niteliğindeki beste yapısıyla 

gerek orkestranın gelişimine sağladığı katkı, gerek yeni bir şancı türü yaratması 

                                                        
9 Asja Nina Kovačev, “Return to the Origins-Wagner, Jung, and Symbolic Forms,” Musicological 
Annual, Ljubljana University Press, Faculty of Arts, No:45, 1 Haziran 2009, s. 104. 



 30 

gerekse taetral dışavurumun birçok alanını etkilemesiyle müzik tarihine damgasını 

vurmuştur.10   

Wagner bestelerinin özellikle geç dönemde gelişim gösteren temel özellikleri 

arasında kontrpuantal doku11*, zengin kromatizm, armoni ve orkestrasyon sunumu ve 

ayrıca leitmotif’lerin (yönlendiren motif) yoğun kullanımı sayılabilir. Wagner, sıradışı 

kromatizm ya da ani değişen merkezi ton kullanımı gibi yeniliklerle müzik dilinde 

radikal buluşlara imza atmış, Avrupa Klasik Müziğinin 20. yüzyıldaki gelişimine öncü 

olmuştur.12 Müziksel düşünceyi Gesamtkunstwerk (Bütünlüklü Sanat Eseri) adını 

verdiği, şiirsel, görsel, dramatik ve plastik sanatların sentezini yaptığı kavramla en 

olgun seviyesine yükseltmiştir.13  

Wagner’in, operalarında sunduğu ve birçok yazısında tartıştığı, eserlerinin 

geçirdiği evrim ve yaratıcı prensipler, çağının birçok farklı düşünür ve ideolojilerinden 

etkilenmiştir. Başlangıçta Fransız filozof Jean Jacque Rousseau’dan ilham alan 

Wagner, ilerleyen yıllarda Alman teolog, şair ve filozof Johann Gottfried von Herder 

(1744-1803); Fransız ressam Pierre-Paul Prud’hon (1758-1823) ve Alman ‘rasyonel 

metafizikçi’ Friedrich Hegel’i (1770-1831) incelemiş, ayrıca Alman filozof ve ahlakçı 

Ludwig Feuerbach’ın (1804-1872) idealist felsefesinden ve Fransa’daki 1848 işçi 

devrimi fikirlerinden büyük ölçüde etkilenmiştir. 1854 sonrası ise Arthur 

Schopenhauer’in (1788-1860) ‘karamsar’ kuramından ilham almış olan Wagner, 

felsefi gelişimini ‘istenç’ (Alm. Wille) kavramı üzerinden işleyerek, son eseri 

Parsifal’de (1882) ‘dini mistisizm’ boyutunda zirveye ulaştırmıştır.14  

Honolka v.d., Wagner’in kendi eserlerinin sadece tiyatro ve operayı değil, tüm 

insanlığı ve sosyal dinamiklerini değiştirip, aynı zamanda bir reform niteliği 

                                                        
10 Barry Millington v.d., The New Grove Dictionary Of Music And Musicians, Ed. Stanley Sadie 
and John Tyrrell, 2.bs., 29c., C.XXVI, London: Macmillan, 2001, s. 931. 
11 *Kontrpuantal müzik temel tanımıyla, neredeyse birbirinden bağımsız olan farklı ezgilerin aynı anda 
eşit önem verilerek bir araya getirilmesidir. Dolayısıyla müziğin dokusu, destekleyici armonilerden 
değil, birbirleriyle rekabet eden, yer yer zıtlaşan ama bütününde birbirlerini tamamlayan ezgilerin 
kesişiminden oluşmaktadır. (Çevrimiçi) https://study.com/academy/lesson/what-is-contrapuntal-
music-definition-texture.html, 29 Eylül 2017. 
12 Ian Dallas, The New Wagnerian, Freiburg, Freiburg Books, 1990, s.37. 
13 Kovačev, a.g.e., s. 104. 
14 Martin Gregor-Dellin, Richard Wagner-His Life, His Work, His Century, Çev. J. Maxwell 
Brownjohn, San Diego, Harcourt Brace Jovanovich, 1983, s.42 



 31 

kazandırmasını hedeflediğini belirtmiştir. Bunu, daha ileride ayrıntılı işlenecek olan 

Die Kunst und Revolution (1849), Das Kunstwerk der Zukunft (1849) ve Oper und 

Drama15* (1851) gibi makalelerinde görmek mümkündür. Reformcu hareketi, her ne 

kadar hedeflediği büyük sosyal, kültürel ve dinsel dönüşümü sağlamasa da eserlerinde 

ve yazılarındaki sorunsallaştırmalar, birçok düşünür ve sanatçıya ilham kaynağı 

olmuştur. Wagner, nihilizmin babası Friedrich Nietzsche’den (1844-1900), 

operalarında Alman ekolünün birikimini kendi sıra dışı armonik kullanımlarıyla 

canlandıran Richard Strauss’a (1864-1949) ve II. Viyana Okulu’nun kurucusu, 

modern ve atonal müziğin yaratıcısı Arnold Schönberg’e (1874-1951); ünlü Fransız 

şair Charles Baudelaire’den (1821-1867) The Perfect Wagnerite’ın yazarı İrlandalı 

Nobel ödüllü yazar George Bernard Shaw (1856-1950) ve 20. yüzyılın en önemli 

Alman yazarlarından biri olan Thomas Mann’a (1875-1955) kadar birçok sanatçı ve 

düşünürün sanata ve sanat felsefesine bakışını derinden etkilemiştir.16   

Holland’ın belirttiği gibi, Wagner’in müzik tarihinde çığır açan ünlü ‘Tristan 

akoru’ kendinden kısa bir süre sonra ortaya çıkacak empresyonist akımın yolunu 

açmış, Fransız besteci Claude Debussy’nin (1862-1918) operalarında duyulan çözüme 

ulaşmayan akorların ve ‘aşkınlık’ duygusunun -ait olduğu Fransız müziğinin etkisiyle 

Wagner’i deforme ederek de olsa- en büyük ilham kaynağı olmuştur. Debussy’nin 

egzotik muğlaklığı, paralel hareketle ilerleyen akorların belirsizleştirdiği puslu 

formlar, müziğe büyülü bir hava ve gizem katan artmış beşli akorlar ve çözüme 

ulaşmayan tam ton dizileri17* Wagner’in dolaylı da olsa sağlamış olduğu etkilerdendir. 

Ancak Debussy’nin ‘Fransız içgüdüleri’, baskın ve köşeli Alman metodolojisinden 

uzaklaşmasına sebep olmuştur. Nitekim Holland’a göre, Debussy‘nin Pelléas et 

Mélisande (1902) isimli operası Alman ekolünün, uslanmaz ‘ders verme’ eğiliminden 

ve Wagner’in megaloman duruşundan arındırılmış bir Fransız versiyonudur. Tıpkı 

Wagner operalarında olduğu gibi, Debussy’nin karakterleri de asil ve gizemli olmakla 

birlikte, belirsiz bir Orta Çağ geçmişine aittir, ancak Wagner’in aksine bu karakterler 

‘sudan’ meselelerden bahsetmekte, gündelik işlerine dair anlatılarda bulunmaktadır. 

                                                        
15 *Oper und Drama makalesinin tamamını incelemek için Bkz.: 
http://users.belgacom.net/wagnerlibrary/prose/wlpr0063.htm 
16 Kurt Honolka v.d., Knaurs Weltgeschichte der Musik, München, Droemer Knaur, 1968, s.267. 
17 *Tam ton dizisi, yalnızca Büyük (Majör) İkili aralıklardan oluşan dizidir.  



 32 

Mutsuzlukları veya tutkuları büyük ‘kurtuluş’ meseleleriyle ilgili değildir; nutuk 

çekmezler, duruş sergilemezler veyahut bir monolog içinde iç çatışma yaşamazlar.18  

 

A. Wagner ve ‘Gesamtkunstwerk’ (Bütünlüklü Sanat Eseri ya da 
Bütün Sanatların Birleşimi19*) Kavramı 
 

Wagner’a göre operanın en büyük sorunu, bir ‘ifade aracı’ olması gereken 

müzik sanatının, estetik bir ‘amaç’ haline gelmiş olmasıdır. Bu nedenle Wagner, kendi 

işlerinde öncelikle ‘müzik ve drama’ birliğini yakalamayı hedeflemiştir. Bunu elde 

etmek için de Millington’ın ifade ettiği gibi, “tüm sanatların bir sentezi”20 olan 

Gesamtkunstwerk (Bütünlüklü Sanat Eseri) kavramını geliştirmiş, müziğe ek olarak 

başka sanat form ve araçlarını da ahenkli bir bütün oluşturacak şekilde bir araya 

getirmiştir.21 Cevad Memduh Altar’ın kaleminden dökülen aşağıdaki tanım, 

Gesamtkunswerk kavramının içeriğine dair ışık tutmaktadır: 

 

 “Bir opera eserinin meydana gelmesinde müzisyenin oynadığı rol çok büyük, 
çünkü o eserin yaratıcısı müzisyen[dir]. Böyle bir eseri sahneye koyacak 
rejisörün oynayacak artiste ihtiyacı var. O eseri oynayacak artistin, yanı 
başında rejisöre ihtiyacı var. Ve daha nelere ve nelere ihtiyaç var. Bunu 
operacılar çok iyi bilirler. Fakat iş bununla da bitmiyor. Sahne lazım, sahnenin 
dekoru lazım. O zaman ressam, heykeltıraş, mimar ve süsleme sanatları işin 
içine giriyor. Onun için operaya en güzel terimi büyük Alman bestecisi 
Richard Wagner bulmuş ve şöyle demiş: “Gesamtkunstwerk”, yani sanatların 
bileşimiyle meydana gelen bir sanat. O halde opera eşittir sanatlar bileşimi! 
Burada her sanatçının emeği var, her sanatçının rolü var. Başka hiçbir sanat, 
kendi dışındaki sanatçıyı yardımcı olarak göremez kendi içinde!”22 

 

                                                        
18 Bernard Holland, “Critic’s Notebook; How Debussy Defused Wagner In His ‘Pelleas’”, New York 
Times, 1983, s.16, (Çevrimiçi) https://www.nytimes.com/1983/01/27/arts/critic-s-notebook-how-
debussy-defused-wagner-in-his-pelleas.html, 14 Mart 2018. 
19 *Say, köşeyazısında Gesamtkunstwerk kavramını “Bütün Sanatların Birleşimi” olarak adlandırmıştır. 
Bkz.: Ahmet Say, “Wagner ve Verdi”, Sol, 6 Aralık 2013, (Çevrimiçi) 
http://haber.sol.org.tr/yazarlar/ahmet-say/wagner-ve-verdi-83722, 12 Mart 2018.  
20 Barry Millington, The Wagner Compendium, London, Thames & Hudson, 2001. s. 232. 
21 Carl Dahlhaus, Richard Wagner’s Music Dramas, Çev. Mary Whittall, 2. bs., New York, 
Cambridge University Press, 1992, s. 4. 
22 Cevad Memduh Altar, I. Opera ve Bale Kongresi, 16-18 Mayıs 1989, Cevad Memduh Altar’ın 
irticalen yaptığı konuşmadan alıntı, (Çevrimiçi) http://cevadmemduhaltar.com/1-opera-ve-bale-
kongresi-konusmasi.html, 4 Aralık 2017.  



 33 

Bu yalın ve ayrıntılı açıklama, belki de Wagner’in kendine has üslubunu en iyi 

dile getiren ifadelerden biridir. Zira Wagner’e göre, bu tanımı karşılayan bir opera 

eseri, kusursuz bir kimyanın bileşenini oluşturmaktadır. Böyle bir bileşenin 

yaratılması, öncelikle ‘uygun’ sanatların ustaca bir araya getirilmesine ve daha sonra 

seyircinin bu kusursuz kimyayla bütünleşmesini sağlayacak bir felsefe, müzik ve 

drama etkisi oluşturmasına bağlıdır.23 Mastrogiovanni, Wagner’in Gesamtkunstwerk 

(Bütünlüklü Sanat Eseri) kavramını tüm sanat formlarını birleştiren bir performans 

olarak tanımladığını ve tüm yaşamı boyunca hem operada hem edebiyatta bunu 

geliştirmeye çalıştığını belirtir. Gesamtkunstwerk sadece müzik, drama, plastik 

sanatlar, şiir, resim, edebiyat, dans ve sahnelemenin bir araya getirildiği bir derleme 

değil aynı zamanda ayrı ayrı formların kuvvetli bir sinerjisi olarak da düşünülmelidir. 

Dolayısıyla, Gesamtkunstwerk, diğer bir deyişle duyuların sentezidir.24   

Gesamtkunstwerk kavramı ilk defa Alman filozof ve yazar Eusebius 

Trahndorff (1783-1863) tarafından, 1827 tarihli Ästhetik oder Lehre von der 

Weltanschauung und Kunst (Dünya Görüşü ve Sanatın Çalışması veyahut Estetiği) 

adlı makalesinde kullanılmıştır. 25 Wagner’in bu makaleden haberdar olup olmadığı 

hakkında kesin bir görüş yoktur. Bununla birlikte, Wagner’in 1849 tarihli Die Kunst 

und Revolution (Sanat ve Devrim) adlı makalesinde kullandığı bu kavram, daha 

sonraki yıllarda opera sanatının gelişimine büyük katkı sağlamıştır. 1849’da 

yayımlanan Das Kunstwerk der Zukunft’da (Geleceğin Sanat Eseri) ise bu kavramı 

detaylı şekilde anlatmıştır. Dahası, 1851’de tamamlanan Oper und Drama (Opera ve 

Drama) adlı kitabında, kullandığı her ayrı sanat formunun belirli ortak bir amaca 

hizmet ettiği ‘opera ve drama birliği’ fikrini derinliğince işlediği görülmektedir.26 

Daha sonra müzik dünyasında, Wagner’in yarattığı bu senteze ve operalarına müzik 

draması (Musikdrama) denilmesi tercih edilmiştir. Ancak Dahlhaus, müzik draması 

                                                        
23 John L. Mastrogiovanni, D. Min., Parsifal, The Will and Redemption: Exploring Richard 
Wagner’s Final Treatise, Middletown, DE, y.y., ©2014 pp. 28-29. 
24 A.e., s.26-27. 
25 Krisztina Lajosi, “Wagner and the (Re)mediation of Art: Gesamtkunstwerk and Nineteenth-Century 
Theories of Media”, Frame: Literatuur en Muziek, 23.2, Kasım 2010, s.43, (Çevrimiçi) 
http://www.tijdschriftframe.nl/wp-content/uploads/2014/11/03.-Krisztina-Lajosi-Wagner-and-the-Re-
mediation-of-Art-Gesamtkunstwek-and-Nineteen-Century-Theories-of-Media-main.pdf, 17 Şubat 
2018. 
26 Kovačev, a.g.e., 105. 



 34 

ifadesinin kullanımının, Wagner tarafından reddedildiğini belirtir. Gelgelelim, kendi 

eserlerini tanımlamak için kullandığı ‘geleceğin sanat eseri’, ‘söz ve müzik için 

drama’, ‘eylem/aksiyon’, ‘festival draması’ gibi isimler bu türe dair kullanımda 

pratiklik sağlamadığı gerekçesiyle, müzik draması bir tür olarak (Wagner’in tüm 

gönülsüzlüğüne rağmen) opera literatürüne geçmiştir.27  

Dahlhaus, Wagner’in Oper und Drama’daki cesur argümanında kullandığı 

(artık düşüşte olan operanın tamamlayıcısı ve onun yerine geçecek) ‘geleceğin sanat 

eseri’nde, dramanın ‘amaç’ veya ‘sonuç’, müziğin ise ‘ifadenin bir aracı’ olması 

fikrinin oldukça yanlış anlaşıldığı kanısındadır: ‘Drama’ya sadece metinden ibaretmiş 

gibi yaklaşmanın ve ayrıca müziğin, dramanın ‘aracısı’ olduğunu kavrayabilmek için, 

sözlerle müzik arasındaki ilişkinin ve müziğin metne olan bağımlılığının analizinin 

yeterli olduğu kanısının yetersizliğini vurgular. Oysaki müzik dramasında metin, 

eylemin tüm malzemesi değil, unsurlarından yalnızca biridir. Wagner, burada daha 

büyük bir amaç gütmüştür: mükemmelleştirilip arındırılmış insan doğasının koşulsuz 

ve aracısız temsilini yaratmak! Böylelikle ahlaken yozlaşmış ve uyuşmuş modern bir 

toplumda zar zor tanınabilen insan doğası, müzikle yeniden canlandırılmak 

istenmiştir. Yaşamın ve insan doğasının yeniden sahiplenilmesi fikri Wagner için 

önemlidir, zira müzik insanın arkaik kökenlerini hatırlama gücüne sahiptir. Ancak, 

müziğin bir aracısı olan insan doğasının temsili, sözlerden ziyade sahnedeki eylemin 

sahası olarak ön plana çıkmaktadır.28 ‘Metin’ ile ‘drama’nın özdeşleşmesiyle 

karmaşıklaşan kategoriler, Wagner’in müzik ve drama ile ilgili farklı zamanlarda 

yaptığı tanımlarındaki tutarsızlıklar nedeniyle anlaşılması daha da güç hale gelmiştir.29 

Wagner, 1870’te yayımlanan Beethoven adlı makalesi ile birlikte, bundan yıllar önce 

‘Geleceğin Müziği’ (Zukunftmusik) ile başladığı bir ‘yeniden yorumlama’ sürecini 

tamamlamış olur. Bu süreç, Oper und Drama’da Wagner’in müziğin bir ‘ifade aracı’ 

olduğu argümanı ile Schopenhauer estetiğinden ilham aldığı dönem arasında geçen 

süreye karşılık gelmektedir.30  

                                                        
27 Dahlhaus, a.g.e., s.4. 
28 A.e., s. 4-5 
29 A.e., s.5 
30 Millington v.d., The New Grove, s.938. 



 35 

Wagner, ‘Geleceğin Müziği’nde (Zukunftmusik) enstrümantal müziğin 

ötesinde yer alan, metin temelli müziksel söylem türlerini giderek geliştirmiştir. Ancak 

bu iddia -özellikle Beethoven’a ait- senfonik müzik kategorisinin sanatçı tarafından 

yeniden ele alınmasıyla farklı bir yöne evrilmiştir. Wagner, Beethoven’ın eserleriyle 

birlikte, müzik ve sözlerin nihayet tam anlamda eşit bir statüye sahip olamayacağını 

kabul etmiştir: Schopenhauer‘ın ‘metafiziksel müzik’ kavramıyla ise müziğin, 

ifadenin nihai amacı olduğu argümanını benimsemiştir. Ancak müziğin sözlerle 

birleşimi, ayrı ayrı olmalarından çok daha geniş bir duygusal ifade özgürlüğü 

sağlamaktadır.31  

Oper und Drama’da Wagner’in müziğe dair çizdiği estetik tasarının, gerek 

1854 sonrası başlayan Schopenhauer okumaları, gerekse Nibelung Yüzüğü (bundan 

sonra Yüzük olarak adlandırılacaktır) ve Tristan und Isolde (Tristan ve Isolde-1865) 

eserlerini besteleme sürecindeki tecrübeleri nedeniyle iyice muğlak ve grileşen bir 

alana kaydığı gözlemlenmektedir. Örneğin Beethoven’ın ilk sayfaları, bir kaynak 

olarak müziğin ‘dramayı yalnızca içerdiği’ savunusuyla başlarken, birkaç sayfa sonra 

müziğin drama tarafından ‘belirlendiği’ fikri ön plana çıkmaktadır. Dahlhaus, bu 

durumun Wagner’in müziği iki anlamda ele almasıyla açıklar: birincisi, metafiziksel 

olarak-ki bunu Schopenhauer’e borçludur- diğeri ise gündelik ve empirik olarak. 

Wagner’e göre, ‘yaşamın tezahürü’ olan metafiziksel müzik, dramanın kaynağıdır ve 

hiçbir şekilde ona engel oluşturmamaktadır. Drama ise müziğin kendini 

gerçekleyebilmesi için gereken ‘biçimlendirici motif’tir. Dolayısıyla Wagner için 

‘mutlak’ müzik kavramı müzik sanatının gerçekliğini yansıtan bir kavram değildir. 

Zira ona göre müzik, her zaman dışsal öğelerle belirlenlenmektedir: sözlerle, dansla, 

sahnedeki eylemle ve karakterlerin psikolojisiyle.32  

 

 

 

 

                                                        
31 Millington v.d., s.938. 
32 Dahlhaus, a.g.e., s. 5-6. 



 36 

B. Wagner’in Klasik Müziğe ve Opera Sanatına Getirdiği 

Yenilikler 
 

Borchmeyer’in belirttiği gibi, Gesamtkunstwerk’in, bir halk masalı veya mitin 

tüm ulusal özelliklerinden soyutlanarak evrensel bir fabla dönüşmesinin en derinlikli 

ve en berrak ifadesi olması hedeflenmiştir.33 Wagner, Yunan trajedilerinin (özellikle 

Aesychlus’un eserlerinin) bütünlüklü sanat sentezinin en rafine örnekleri olduğunu, 

ancak bu sentezin zaman içinde bozulduğunu düşünmüştür. İnsanlık tarihi boyunca, 

Wagner’in yaşadığı çağ olan 19. yüzyılın yarısına kadar olan süreçte sanat dalları 

giderek birbirinden uzaklaşmıştır.34 Opera reformu ve operayı Yunan tiyatrosundaki 

kökenine geri döndürme çabası, aslında ilk defa Wagner’in ortaya attığı bir mesele 

değildir. 18. yüzyılda Wagner’den önce de ‘reform operası’ adı altında konuyla ilgili 

birtakım adımlar atılmaya başlanmıştır. Buna rağmen Wagner, bu fikri geliştirmiş, 

drama ve müziğin birleşiminden meydana gelen farklı bir opera türü ortaya 

çıkarmıştır. Aynı zamanda kendi librettolarını da yazan Wagner, sahneleri müzikal 

olarak sürekli aklında planlayarak librettoya uyumlu hale getirmeye çalışmıştır. Bu 

nedenledir ki metinleri muazzam bir müzikal kalite ve derinlik taşımakta; geliştirdiği 

otantik müzik, sanatçının ayrıksı ruhunu birebir yansıtmaktadır.35  

Eserlerinin temel özelliklerinin arasında sonsuz ezgi, kendine has sıra dışı 

kromatizm ve leitmotif kullanımı sayılabilir. Ayrıca müzikal motifleri harekete 

geçiren, şekillendiren ve dönüştüren orkestra ve ona yapılan vurgu sayesinde, 

müziksel materyalin senfonik bir kimliğe bürünmesi fikri de Wagner’in önemli 

yeniliklerinden biridir. Bu kavramlar aşağıdaki alt bölümlerde ayrıntılı olarak 

inecelenmiştir. 

 

 

                                                        
33 Dieter Borchmeyer, Drama and the World of Richard Wagner, Çev. Daphne Ellis, Princeton, 
New Jersey, Princeton University Press, 2003, s.180. 
34 Lajosi, a.g.e., s.47-49. 
35 Kovačev, a.g.e., s.106. 



 37 

1. Sonsuz Ezgi  

İtalyan stilinde bağımsız şarkı niteliğinde ‘drama bütünlüğünden kopuk bir 

müzik’ kullanımına karşı çıkan bir anlayıştır. Wagner kullandığı söz, ses, orkestra ve 

sonsuz ezgi bileşkesiyle kesintili resitatif-arya formunu yapıbozuma (deconstruction) 

uğratmıştır. Eserlerinde bitmeyen ve sonsuz akışta seyreden bir ezgiyi oyunun akışına 

ve kahramanların içsel dinamiğine adapte ederek sunar.36 Campbell’in belirttiği üzere 

Wagner, seyircinin kulağına hoş gelecek standart algıdaki ezgiler yerine, insanların 

sanata ve sanat eserine bakışını dramatik şekilde değiştirecek, operanın hem 

metafiziksel hem psikolojik olarak daha derinlikli olmasını sağlayacak bir müzik 

peşindedir. Sonsuz ezgi kavramıyla, seyirciyi müziğin insan psikesini çok iyi ifade 

edebildiği derinlikli bir boyuta taşımak istemiştir. Wagner operasındaki şan partileri, 

metnin vurgularını ve içsel değişimini genişletir; bu müzikte daha önceki geleneksel 

operalarda duyulan melizmatik37* yazımlara rastlanmaz. Bunlar, drama ve müziğin iç 

içe daima akış içinde olduğu, geleneksel arya yapılarından, koro bölümünden, baleden 

ve resitatiflerden arındırılmış eserlerdir. Wagner’e göre, geleneğin bu reddi melodinin 

eksikliği değil, aksine fazlasıdır. Sürekli çoğalan, akış içinde olan bitmeyen bir 

melodidir bu.38   

Bu ezgiyi tam anlamıyla sonsuz yapan şey, geleneksel anlamda bilinen ezgisel 

noktalama işaretlerinin yokluğudur. Klasik müzikte, kadanslarla biten düzenli müzik 

cümlelerine rastlanır. Ancak Wagner, buna alternatif olarak bir dizi ezgisel fikri 

bazılarını şan sesi, bazılarını ise salt oyunculuk aracılığıyla bir araya getirerek metinle 

organik bir bağ oluşturacak şekilde işlemektedir. Dolayısıyla sonsuz ezgi, metinle 

bütünleşik doğasıyla sürekli bir fikirden başka bir fikre akmakta, sonuç olarak 

kadansların sağlayacağı standart vurguları yok sayarak adeta metafiziksel bir aşkınlık 

kazanmaktadır. Bu nedenle, örneğin Yüzük’te kolayca eserden çıkarılıp bir konser 

repertuvarına yerleştirilebilecek bölümler, aryalar, ezgisel tekrarlar veyahut akılda 

                                                        
36 (Çevrimiçi) https://www.learnclassical.com/the-courses/wagner/wagner-5-endless-melody/, 21 
Eylül 2017. 
37 *Melizmatik: Müziğin bir heceye birden fazla nota gelecek şekilde yazılmasıdır. 
38 Michael Campbell, Music 2: Student Edition, 2. bs., Stamford, USA, Cengage Learning, 2015, s. 
214. 



 38 

kalıcı tınılar bulunmaz. Wagner’in tekrardan ve gelenekten sakınan bu tutumu bir 

bakıma hem seyirciye hem kendi sanatçı duruşuna karşı bir meydan okumadır.39 

 

2. Kromatizm 
 

Feridunoğlu’nun belirttiği üzere, 

“[k]romatik modülasyonun özelliği[;] arada ortak akorun bulunmayışı, 
ortak seslerin oluşudur. Değişime uğrayan akorun temel sesi, üçlüsü ve 
beşlisi, hatta bütün sesleri aynı anda değişebilir. Kromatik modülasyon 
ani bir ton değiştirim şeklidir. R. Wagner, R. Strauss, C. Franck 
kromatik modülasyonu en sık kullanan bestecilerdir. Chopin ve Brahms 
da bu tür modülasyonlara yer vermişlerdir.” 40 

 

Wagner; çağdaşı olan diğer bestecilerden farklı olarak, tonal kromatizmin 

tarihinde bir çığır açarak bu kullanımı çok farklı boyutlara taşımıştır. DeVoto’nun 

belirttiği gibi, Tristan ve Isolde operasının açılışındaki ünlü Prelüd, Wagner’in 

eserlerinde kullandığı kromatizmin sıra dışı kullanımına verilebilecek önemli ve 

belirleyici bir örnektir. Armonik olarak Bach ve Mozart’ın sayısız örneklerinden ilham 

almış Chopin’in bazı erken dönem eserlerinde de tekrar eden sekvensler41* aracılığıyla 

gerçekleşen ‘uzatılmış modülasyon zincirleri’ne rastlanmaktadır. Daha sonraları, hem 

Chopin’in görece geç dönem eserlerinde hem Schubert’de, daha uzak tonlara yapılan 

beklenmedik modülasyonlar da gözlemlenmektedir. Ancak Tristan’daki fark, tüm bu 

süreçlerin gerginliği ve beklentiyi arttıran, son derece sürüncemeli ve geciktirmeli bir 

şekilde işlenmesidir. Nitekim, Tristan’ın II. perdesinin tamamı neredeyse birbirini 

takip eden diyatonik ve kromatik kırık kadanslardan oluşmaktadır.42 Sonuç olarak bu 

beklenmedik müziksel ‘virgüller’, armonik açıdan beklenti ve gerginlik hissini 

perçinlemektedir.  

                                                        
39 A.e. 
40 Doç. Z. Lâle Feridunoğlu, Müziğe Giden Yol: Genç Müzisyenin El Kitabı, İstanbul, İnkılâp 
Kitabevi, ©2004, s.73.  
41 *Sekvens (İng. sequence): Bir motifi bir ton aşağıdan veya bir ton yukarıdan çalmak ya da söylemek 
demektir. Klasik armonideki marş kavramının karşılığıdır.  
42 Mark DeVoto, “A Field Guide to Chromaticism”, s. 4 (Çevrimiçi)  
http://emerald.tufts.edu/~mdevoto/Chromaticism.pdf, 29 Nisan 2018. 



 39 

 

Görsel 1.1: Tristan ve Isolde, Prelüd, 1-3. Ölçüler 
https://www.laits.utexas.edu/tristan/motive1-3.php 

 

Görsel 1.1 Tristan ve Isolde örneğinde görüldüğü gibi, Prelüdün başlangıcında, 

2. ölçüde duyulan ünlü Tristan akoru, bir yarı eksik 7’li akorun (Fa, Sol#, Si, Re#) tüm 

seslerini barındırmaktadır. Akor, çözülmek yerine başka çözümsüz akorlara doğru bir 

akışa geçer. Sol# notası sırayla La, sonra La# ve Si şeklinde kromatik olarak yükselir.  

Ancak Terry ve Bowman’ın analizinde belirtildiği gibi bu akor, La minör tonunda V7’i 

(dominant yedili akorunu) önceleyen bir ‘ek altılı akor’ (Fr+6), diğer bir deyişle La 

minörde II. derecenin 1. çevrimi olarak da adlandırılmaktadır. Wagner, burada Sol# 

apojatür notasının süresini uzun tutarak gerginliği arttırmıştır. Zira buradaki Fr+6 

akoru, Sol# notası 2. ölçünün son sekizlik vuruşundaki La sesine çözülene kadar 

tamamlanmaz. 3.ölçüde ise La minör tonunun V7’si görülmektedir. Sopranoda 

bulunan La# geçit notası, Si’ye kromatik geçiş sağlar. Dolayısıyla V7 akoru, “Mi, 

Sol#, Si, Re” şeklinde yine geciktirilerek tamamlanmış olur.43 Bu kısa örnekten 

anlaşılacağı gibi, temel olarak tonal bir armoni kullanılmasına rağmen, başvurulan 

geciktirmelerle birlikte kromatizmin müzikte kullanımına dair daha önce denenmemiş 

ve devrim niteliğinde bir yaklaşımdan bahsetmek mümkündür.  

Wagner’in müzikte kromatizme sağladığı bu katkı, Beaumont’e göre, birçok 

farklı platformdaki sanatçılara ilham kaynağı olmuştur. Bu katkının bazı tiyatro, müzik 

ve sinema eserlerinde saygı ya da parodi şeklinde yansımaları dikkat çekmektedir. 

Tristan akoru, elbette bunların arasında en popüler örnek olarak sanat dünyasında 

ayrıcalıklı yerini almıştır. Müzik tarihinde Tristan akorunu alıntılayan ilk sanatçı, 

                                                        
43 Paul Terry & David Bowman, A Student’s Guide to A2 Music for the Edexcel Specification 2006-
2007, London, Rheingold Publishing Ltd, 2005, s.34. 



 40 

Gilbert ve Sullivan şöhretinin44* bestecisi Arthur Sullivan’dır (1842-1900). Sullivan, 

Tristan’ı, prömiyeri 1882’de gerçekleşen komik operası Iolanthe’ın uvertürünün 

girişinde alıntılamıştır. Uvertürde surdinli45* yaylılar ‘Tristan akoru’na ilerlerken, 

Wagner’in sonsuz ezgisine evrilmek yerine, birdenbire, onu hicvetmeyi hedefleyen 

Mendelssohn’cu bir parodiye çözülürler. Elbette Sullivan bunu alıntılayan tek sanatçı 

değildir. Tristan ve Isolde operasına büyük hayranlık besleyen Debussy, Golliwog’s 

Cakewalk46* (1913) adlı eserinde bu akora açıkça atıfta bulunmuştur. Ancak daha önce 

de belirtildiği gibi, Wagner’e duyduğu hayranlığa rağmen, Debussy’nin ‘Fransız’ 

duruşu, onu bu müzikteki gerilim ve ciddiyeti ‘hafife’ alma eğilimine itmiştir. Nitekim 

Debussy, neşeli bir piano eseri olan Golliwogg’s Cakewalk’da Tristan Prelüd’ünün 

yoğunluğunu bariz bir şekilde tiye alır. Aşağıdaki örnekte görüldüğü gibi, Tristan 

akorunun hasret duygusunu temsil eden çıkıcı motifi, birdenbire kaba ve grotesk bir 

tınıya dönüşerek sanatçının acımasız parodisinde uygunsuz aralıklarda defalarca 

tekrarlanmıştır.47  

 
   Görsel 1.2:  Golliwog’s Cakewalk ve ‘Tristan Akoru’ göndermesi, 61-63. Ölçüler 

                                                        
44 *Gilbert and Sullivan: Librettist W. S. Gilbert (1836-1911) ile besteci Arthur Sullivan’ın (1842-
1900) Viktoryen dönemindeki ortaklığına atıfta bulunan terimdir. 1871 -1896 yılları arasında, birlikte 
on dört komik opera yazmışlarıdır. En bilindik örnekler arasında H.M.S. Pinafore, The Pirates of 
Penzance, and The Mikado sayılabilir. Peter G. Davis, “Smooth Sailing”, New York, 21 Ocak 2002, 
(Çevrimiçi) http://nymag.com/nymetro/arts/music/classical/reviews/5596/, 17 Şubat 2018. 
45 *Surdin: (Fr. sourdine): Enstrümanların sesini kısmaya ya da dramatik etki için koyulaştırmaya 
yarayan bir nevi susturucu alet. 
46 *Golliwog Cakewalk: 1906-1908 arasında Debussy tarafından bestelenen Children’s Corner adlı 
süitin, altıncı ve son eseridir. Eser, küçük kızı ‘Chouchou’ takma adıyla bilinen Claude-Emma’ya ithaf 
edilmiştir. Elizabeth de Martelly, “Signification, Objectification, and the Mimetic Uncanny in Claude 
Debussy’s ‘Golliwog’s Cakewalk’”, Current Musicology, No.90, Sonbahar 2010, Trustees of 
Columbia University in the City of New York, s.7, (Çevrimiçi) 
https://currentmusicology.columbia.edu/article/signification-objectification-and-the-mimetic-
uncanny-in-claude-debussys-golliwogs-cakewalk/, 4 Nisan 2018. 
47 Rachel Beaumont, “Quoting Tristan: Echoes of Wagner over 150 years of music and film: Richard 
Wagner’s iconic masterpiece pervades Western culture”, 3 Aralık 2014, (Çevrimiçi) 
http://www.roh.org.uk/news/quoting-tristan-echoes-of-wagner-over-150-years-of-music-and-film, 29 
Ağustos 2017. 



 41 

Martelly’nin belirttiği gibi, Golliwog’s Cakewalk’un 61-63. ölçülerinde 

‘parodi’ şeklinde alıntılanan Tristan akoru, süregiden müziğin gidişatına müdahale 

etmekte ve eseri farklı bir ruh haline yönlendirmektedir. Tristan leitmotifi, eserde tam 

dört kez tekrarlanır ve Debussy, her alıntılamanın ardından müziğe cakewalk’un48* 

çarpma notalarını iliştirir. Bu süsleme notalarının eklenmesi, Golliwog’un bedeninin 

Tristan müziğinin içine yerleştirilmesini temsil etmektedir.49 Ayrıca akorun taşıdığı 

gerginlik, masumane Golliwog’s Cakewalk’a ironik bir hava da katmaktadır. (Bkz.: 

Görsel 1.2) 

Guerpin’e göre Debussy, 20. yüzyılın başında Fransa’da kabare ve 

müzikhollerde çalınan ve pek ‘seçkin’ bulunmayan (caz müziğin gelişimine zemin 

hazırlayan) ragtime türünün içine, duyguların ve aşk temasının müziksel anlamdaki 

temsili ve Romantizm’in zirvesi kabul edilen bu akoru koyarak, Wagner’in 

müziğindeki ‘Alman ciddiyeti’ni kendi üslubu ile hicvetmiştir.50  

Bu akoru alıntılayanlar arasında ünlü sürrealist sinemacı Luis Bunuel ve 

ressam Salvador Dali da bulunmaktadır. Senaryosunu beraber yazdıkları Bir Endülüs 

Köpeği (1927) ve daha da önemlisi iki aşığın tutkulu ve acı dolu hikayesini sosyal bir 

eleştiri temelinde anlatan Altın Çağ (1930) adlı sürreal filmler, Wagner’in sadece 

sahne müziği için değil aynı zamanda yedinci sanat için de verimli bir alan 

oluşturduğunu kanıtlamıştır.51  

Wagner’in Parsifal eserinde kromatizm kullanımına örnek olarak, Kase’nin 

habercisi ‘şeytani’ Kundry karakterine ait ezgi verilebilir. Everett’in belirttiği gibi, 

dramaya büyük ölçüde yön veren kadın karakter Kundry, özellikle gerginlik yaratan 

ve çözülmek isteyen triton (‘şeytan aralığı’), yani artmış dörtlü aralığıyla 

özdeşleştirilmiştir. (Triton, aynı zamanda Yüzük serisinde Hagen ile özdeşleşen 

aralıktır.) Görsel 1.3’te kırmızı olarak işaretlenen yerler tritonun belirgin örnekleridir 

(2. ölçüdeki Mi-La# gibi). Bu leitmotifin öne çıkan özelliği ise inici kromatizmidir ve 

                                                        
48 *Cakewalk: 1900’ların başında oldukça popüler olan, kazanan çiftin sonunda süslü bir pasta ile 
ödüllendirildiği bir salon dansı. (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/art/cakewalk, 24 Ocak 2018. 
49 Martelly, a.g.e., s.27. 
50 Martin Guerpin, “Why Did Art Music Composers Pay Attention to ‘Jazz’?: The Impact of ‘Jazz’ on 
The French Musical Field, 1908-1924”, Eurojazzland: Jazz and European Sources, Dynamics, and 
Contexts, Ed. Luca Cerchiari, Laurent Cugny ve Franz Kerschbaumer, Boston, Norhteastern University 
Press, ©2012, s.68. 
51 Beaumont, a.g.e. 



 42 

bu, Kundry’nin şeytani kahkahasının müziksel karşılığıdır. Bu ezgi I. perdede 

Kundry’nin gökyüzünden bir atla sahneye girişinde de çalınır. Buradaki kromatizm, 

aynı zamanda atın dört nala gelişini temsil etmektedir.52  

   

 

Görsel 1.3: Kundry’nin kahkahası  

 

3. Leitmotif (Yönlendiren ya da Kılavuz Motif)  
 

Say’ın ‘Kılavuz Motif’ olarak da nitelendirdiği bu kavram “opera sanatında 

kimlik belirtmenin müzik dilinde anlatılmasıdır. Eserin seslendirilmesi sırasında 

aralarda duyulan melodik, armonik ya da ritmik motif, dramatik bir durumun, bir 

olayın, bir karakterin ya da belli bir düşüncenin müzik diliyle ifade edilmesidir.”53  

Eser içinde tekrar eden ve belirli bir kişi, olgu ya da nesneyi çağrıştıran leitmotif’ler 

önceleri sadece kısa bir melodi olarak kullanılmış, daha sonraları bir akor veya sade 

bir ritim şeklinde de eserlere yerleştirilmiştir. Eserin, içeriğinde tutarlı bir bütün 

olmasını sağlayan bu müzik unsuru, bestecinin hikayesini, söz ya da fazladan bir 

katman eklemeden seyirciye ulaştırır.54 Bir dramatik eserde leitmotif; belirli karakter, 

fikir, olgu, ruh hali veya nesnelerle ilişkilendirilen ses simgelerinin, dramatik eylem 

sırasında yoğunlaştırılıp iç içe geçirilmesi sonucu karakterlere ve psikelerine hayat 

verirken, bir yandan da sıra dışı bir ifade gücü yaratılmasına olanak sağlar.55 

                                                        
52 Derrick Everett, 1996-2018, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/motiftop.htm, 21 Haziran 2017. 
53 Ahmet Say, Müzik Sözlüğü, Ankara, Müzik Ansiklopedisi Yayınları, 2002, s. 321, (Çevrimiçi) 
http://dergipark.gov.tr/download/article-file/192454, 21 Mayıs 2018. 
54 Campbell, a.g.e., s. 214. 
55 Arnold Whittall, “Leitmotif”, The New Grove Dictionary Of Music And Musicians, Ed. Stanley 
Sadie and John Tyrrell, 2. bs., 29c., C.XIV, London, Macmillan, 2001, s.530.  



 43 

Kovačev’in belirttiği gibi, leitmotif’ler belirli bir ölçüde arketiplerin müziksel 

simgeleri olarak da düşünülebilir.56 

Tarihsel olarak bakıldığında, tekrarlayan motiflerin orkestra müziğinde kısa ve 

karakteristik olarak kullanımının 18. yüzyılın sonuna kadar uzandığı görülmektedir. 

Dönemin Fransız operalarında, eser içinde daha önceki olaylara çağrışım yapmak için 

kullanılan ‘anımsama motifleri’ (reminiscence motifs) bununla paralel düşünülebilir. 

Ancak kullanımları hiçbir zaman Wagner kadar sistematik ve yaygın olmamıştır. Carl 

Maria von Weber gibi 19. yüzyıl Romantik bestecileri de pekâlâ bu tekniğin gücünü 

keşfetmiştir.57 Beethoven’in 5. Senfonisindeki açılış teması bunun çok iyi bir 

örneğidir. Cooper’ın belirttiği gibi, Beethoven’in arkadaşı ve biyografi yazarı 

Schindler, bu ana motif için ‘kapıyı çalan kader’ ifadesini kullanmıştır.58 Hector 

Berlioz’un Symphonie Fantastique (1830) eserindeki ‘idée fixe’ (sabit fikir) kullanımı 

da bu yönteme verilebilecek başka bir örnektir. Berlioz eser boyunca bu temayı, bir 

sanatçının sevgilisine duyduğu takıntılı aşka çağrışım yapmak için kullanmıştır.59  

 Bu motifi kullanan tüm besteciler arasında letimotif terimiyle en sık 

ilişkilendirilen sanatçı elbette Wagner’dir. Yüzük serisinde belirli karakter ve olaylara 

gönderme yapan düzinelerce leitmotif vardır. Bazıları sadece serinin tek bir 

operasında, bazıları ise tüm seri boyunca kendini göstermekte olup, bu leitmotifler 

durum, karakter ve simgeler arasında bağlantı kurulmasını sağlamaktadır. Simgesel 

bir librettosu olan Lohengrin operasında çok gelişmiş bir leitmotif kullanımı vardır.60 

Örneğin, karakter Lohengrin ve Kase krallığı La majör, Elsa ise Lab majör (ve minör) 

ile temsil edilmekte, diğer tarafta Ortrud ve sihirli güçleri, Lohengrin leitmotifinin ilgili 

minörü olan Fa# minör, Kral’ın sahnedeki trompetçileri ise Do majör ile 

ilişkilendirilmektedir. I. perdenin birinci ve ikinci sahnelerinde, birbirlerine yarım ton 

uzaklıkta olan Elsa ve Lohengrin tonaliteleri, simgesel ve son derece ifadeli bir etki 

yaratacak biçimde verilir. Ayrıca Tannhäuser’da Tanrıça Venüs’ün Dağı ve şarkı 

                                                        
56 Kovačev a.g.e., s.106. 
57 A.e., s.106-107. 
58 Barry Cooper, Beethoven and the Creative Process, New York, Oxford University Press Inc. 
Clarendon, 1990. s. 42-43.  
59 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/art/idee-fixe, 4 Ekim 2017. 
60 Michael Tanner, Wagner, New Jersey, Princeton University Press, 1995, s.25. 



 44 

yarışmasının düzenlendiği Wartburg ile bağlantılı olarak ‘duyumsallık, çile, şehvet’ 

ve ‘spiritüellik, aşkınlık, ahlak’ arasındaki zıtlık mücadelesi belirli motifler ve 

özdeşleşen tonaliteler aracılığıyla sunulmuştur. Örneğin, Venüs Dağı Mi majör ile 

temsil edilirken, hacılar, ilahi aşk ve kurtuluş teması Mib majör ile temsil edilmiştir. 

Bunun dışında, sadece bireyler ya da tekil kavramlar değil, grup halindeki karakterler 

de belirli ton ve motiflerle özdeşleşmiştir. Buna örnek olarak, Valküreler’in Si minör 

ve Nibelunglar’ın Sib minör ile ilişkilendirilmesi verilebilir.61   

Parsifal’de ise Komünyon (Sevgi Şöleni) ve Kutsal Kase gibi önemli leitmotif 

örnekleri mevcuttur. Bunların teolojik içeriği, armonik açıdan ayrıntılı biçimde IV. 

Bölümde incelenecektir. (Bkz.: Görsel 1.4 & 1.5) 

 

         Görsel 1.4: Kutsal Kase leitmotifi            
(http://www.monsalvat.no/motiftop.htm) 

 

  Görsel 1.5: Komünyon (Sevgi Şöleni) Leitmotifi  

(http://www.monsalvat.no/motiftop.htm) 

 

Ayrıca Kundry’nin II. perdede Mesih’i kastederek söylediği “sein Blick” (onun 

bakışı) leitmotif’i Tristan ve Isolde operasında Tristan’ın Isolde’ye duyduğu ‘özlem ve 

arzu bakışı’ ile özdeşleştirilmiş, her ikisinde de La#-Si ‘küçük ikili’ aralık 

kullanılmıştır. Çarmıhtaki Mesih, zalim Kundry’nin gözlerine ve aslında ruhunun 

derinliklerine bakmıştır. O bakış ki onlarca yaşam geçirse de asırların ötesinden 

                                                        
61 Millington v.d., s.945-947. 



 45 

uzanarak Kundry’nin aklından asla çıkmayacaktır. Zira Kundry, o zamandan beri 

işlediği ‘korkunç’ günahın cezasını, aklından çıkmayan ve ona işkence eden bu bakış 

ile ödemektedir. Böylelikle Wagner, kendi operalarının arasında da leitmotifler 

aracılığıyla şiirsel bir iletişim kurmayı başarmıştır.62   

 

 

Görsel 1.6: Tristan Leitmotifi 

 (https://www.laits.utexas.edu/tristan/motive1-3.php) 

 

Wagner’in ünlü Tristan akoru aynı zamanda leitmotif kullanımı için de 

verilebilecek çok iyi bir örnektir. Akor, klasik armoni geleneğinin ön gördüğü 

biçimde, dönemin dinleyicisi tarafından beklenen çözüm hissine ulaşmadığı için ‘bitiş 

etkisi’ de yaratmaz. 21. yüzyıl dinleyicisi için pekâlâ sıradanlaşan bu etki, Fry’ın 

belirttiği gibi, dönemin opera izleyicisi üzerinde şok bir etki yaratmış ve akor, bir 

devrim niteliğinde müzik tarihine imzasını atmıştır. Opera boyunca Tristan karakteri 

ile özdeşleşen bu akor, aslında onun arada kalmışlığını temsil etmekte; belirsiz ve 

çözümü olmayan yaşamının bir yansıması olarak kullanılmaktadır. Depresyon, özlem 

ve arzunun insanı tüketen hisleri müziksel olarak dinleyicinin zihnine böylelikle 

kazınmış olur. Fry, bu sayede Wagner’in bir besteci olarak zekâsının, bir dramatist 

olarak üstün yeteneğiyle Tristan’da buluştuğunu vurgular. Zira Wagner, tüm eser 

boyunca seyirciyi, akorun dayanılmaz gerginliğinin bertaraf edilmesi ve akorun 

çözülmesi için çaresizce bekletmeyi başarır. II. perdede aşıkların gizlice buluşmasında 

neredeyse çözüme ulaşacak bir his yaratılmasına rağmen (Liebesnacht/Aşıkların 

Düeti), Wagner esas ‘müzikal orgazmı’ dört saatlik dramanın sonuna, Isolde’nin 

Liebestod aryasının bitiş akoruna ve nitekim ‘ölüm’ fikrine saklamıştır.63 Ayrıca bu 

                                                        
62 Richard H. Bell, Wagner’s Parsifal: An Appreciation in the Light of His Theological Journey, 
Eugene, Oregon, Cascade Books, ©2013, s.97. 
63 Stephen Fry, (Çevrimiçi) https://www.youtube.com/watch?v=dWLp7lBomW8, 30 Ocak 2018. 



 46 

eksilmiş yedili akor, Parsifal’de Kundry’nin öpücüğü sahnesinde de modifiye edilmiş 

biçimde ‘gizli’ olarak duyurulur. Bu ‘metinlerarası’ çağrışımın simgeselliği, IV. 

bölümde ayrıntılı olarak işlenecektir. 

Sonuç olarak bakıldığında, aslında Wagner leitmotif kullanımının sahipliğini 

hiçbir zaman üstlenmemiştir. Genelde ‘Grundthema’dan (ana fikir) ya da sadece 

‘Motif’ten bahsetmiştir. Wagner’den sonra leitmotif fikri Richard Strauss (1864-

1949), Sergey S. Prokofyev (1891-1953), Giuseppe Verdi (1813-1901), Giacomo 

Puccini (1858-1924) ve yukarıda bahsedildiği üzere Claude Debussy gibi Romantik, 

Post-Romantik ve Modern besteciler tarafından kullanılmaya devam edilmiştir.64  

 
4. ‘Senfonik Opera’ Kavramı ve Wagner Orkestrası 

 
Wagner dramaturjisinin diğer iki önemli temel etkeni, armoni ve 

enstrümantasyon kullanımıdır. Kovačev’e göre, armoninin dışavurumcu gücü, 

özellikle Tristan ve Isolde’de en zengin ve yoğun halini almıştır: Wagner, daha önce 

kullanılmamış oktav aralıkları kullanmış, geniş bir nüans yelpazesi oluşturmuş, güçlü 

ve alışılmışın dışında etkiler yaratmış ve sıra dışı ses araçları icat etmiştir. Wagner’in 

müzikal anlamdaki reformu son derece planlı ve derinliklidir. Geliştirdiği çalgı 

zenginliğiyle orkestraya senfonik bir anlamla birlikte, karmaşık ve polifonik bir yapı 

katmış, Der Fliegende Holländer (Uçan Hollandalı-1843) operasından başlayarak 

müziğinde gözlemlenebilir bir gelişme göstermiştir.65  

 

“Wagner’in orkestraya kazandırdığı çok sayıdaki yeni nefesli çalgı, müziğe 
muhteşem bir canlılık katmıştır. Nefesli enstrümanların türleri böylece 
çeşitlenerek çoğalmaya devam etmiştir. Orkestrada bu kadar yeni nefesli 
çalgının yer alması, renklerin çoğalması ve maksimum fortissimo 
kullanılmasına rağmen, kadife yumuşaklığında seslerin ortaya çıkmasın[ı 
sağlamıştır.] Wagner, bakır nefeslilere melodi sunma fonksiyonu veren ilk 
bestecidir. Wagner daha önce var olan kromatik enstrümanları, partisyonunda 
genişçe kullanmaya özen göstermiştir. Korno ve trompetin yeni modellerini, 
eski nefesli aletlerle birlikte kullanması orkestranın temelini değiştirmiş ve 
[orkestraya] yeni bir renk katmıştır. ‘Tannhaeuser’ uvertürünün röpriz 
bölümünde, üç trompet ve üç trombonun güçlü bir biçimde unison olarak 

                                                        
64 Kovačev, a.g.e., s. 107. 
65 A.e. 



 47 

duyulması gibi. Wagner’in Lohengrin operasının giriş sahnesinde trompet, 
kendi parlak sesiyle ön plana çıkmaktadır”66   

 
 Orkestranın rolünü gittikçe bağımsızlaştıran Wagner, orkestrasyonu felsefi 

düşünceleri iletmek için kullanmış, bu nedenle çoğu zaman şarkıcıları neredeyse 

gölgede bırakmayı tercih etmiştir. 19. yüzyılın genel eğilimiyle bağlantılı olarak 

Wagner’in olgunluk rüştünü ispatlayan zengin orkestrasının en büyük özelliği, tahta 

üflemeliler ile birliktelik sağlama amaçlı, güçlü bir yaylı enstrüman takviyesidir. 

Yüzük için 16 birinci ve 16 ikinci olmak üzere toplam 32 keman, 12 viyola, 12 çello, 

8 kontrbas talep etmiştir.67 Ayrıca daha önce pek ender görülen tahta nefeslilerdeki 

üçlü grubu Parsifal’de olduğu gibi Yüzük için de dörtlü olarak kullanmış ve bunu 

standartlaştırmıştır.68 Ancak Tristan için üçlü, Die Meistersinger von Nürnberg 

(Nürnberg’in Usta Şarkıcıları-1868) için de ikili (ve ilaveten piccolo/üçüncü flüt) 

kullanmayı tercih etmiştir.69  

Wagner’in müziğinde orkestral kaynakların genişlemesi, hem hali hazırdaki 

enstrümanların yeniden ele alınmasını hem de icat edilmiş yeni enstrümanlarla ilham 

verici tecrübeler yaşanmasını sağlamıştır. Bunların başında trombonlar gelmektedir. 

Wagner’in trombonlara kazandırdığı özgün ve bağımsız ses, enstrümanın 19. yüzyılda 

Avrupa’nın tüm opera salonlarında yaygın bir kullanım alanı edinmesine olanak 

vermiştir. Örneğin, Parsifal’de Mızrak motifine yapılan vurgu, ya da Yüzük’teki 

‘Lanet’ teması trombonlar sayesinde etkisini artırmış, bu da Wagner’i takip eden 

dönemlerde enstrümana yönelik daha da radikal yeniliklere zemin hazırlamıştır.70   

Wagner orkestrasının icat ettiği belki de en önemli yenilik ünlü Wagner 

tubalarıdır. “Richard Wagner tarafından sipariş verilerek bakır üflemeli çalgı 

tasarımcılarına yaptırılan Wagner tubaları…günümüzde senfoni orkestralarında 

kullanılmaktadır. Ring [Yüzük] tubaları olarak adlandırılan bu çalgılara yazılmış olan 

partiler, genellikle korno sanatçıları tarafından çalınmaktadır. A. Bruckner, İ. 

                                                        
66 Aydın Mecid, “Romantizm Dönemi Bestecilerin Eserlerinde Nefesli ve Vurmalı Çalgılar” 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Afyon, 
2005, s.31. 
67 Millington v.d., s.952 
68 Mecid, a.g.e., s. 31.  
69 Millington v.d., 952. 
70 A.e. 



 48 

Stravinsky ve Mahler gibi besteciler, Wagner tubalarına partisyonlarında yer 

vermişlerdir.”71 Mecid’in belirttiği gibi,  

 
“Wagner, Berlioz’dan daha öteye giderek orkestra kadrosunu çoğaltır 
[…Tıpkı tahta nefeslilerde olduğu gibi b]akır nefeslileri kullanmada da 
sınırları aşmıştır. [Yüzük’te] bakır nefesliler grubunu, dört Wagner tubası, bas 
trompet ve bestecinin isteği üzerine yapılmış kontrbas trombonuyla 
birleştirmiştir. “Tannhaeuser” operasındaki şövalye marşı sahnesinde 
Wagner, trompet sayısını on ikiye çıkarmıştır. Bestecinin partisyonunda, ilk 
kez “Uçan Hollandalı” operasında tuba kullanılır. Özellikle “Nürnbergli Usta 
Şarkıcılar” operasında tubanın rolü büyüktür”72 
 

 
Tenor ve bas olmak üzere iki çeşit olan tuba, genelde korno dörtlüsü tarafından 

korno ağızlıklarıyla üflenmektedir. Bunun amacı ise kornolarla trombonlar arasındaki 

boşluğu kapatmaktır. Ayrıca Wagner, özellikle Parsifal ve Yüzük için alto obua 

yaptırmış, ancak bu enstrüman zaman içinde kalıcı olmamıştır. Bas klarnet bir 

‘Wagner icadı’ olmamasına rağmen, Tristan’da oldukça yaygın biçimde 

kullanılmıştır.73   

Bir diğer önemli Romantik dönem bestecisi olan çağdaşı Giuseppe Verdi 

(1813-1901) ile karşılaştırıldığında, Verdi’nin operalarında orkestranın şan sesine 

eşlik ettiği görülürken, Wagner’in operalarında insan sesinin orkestra ile bütünlük 

oluşturduğu dikkat çekmektedir. Şarkıcıların, tüm eşit dengeler arasında birer 

‘anlatıcı’ olarak nispeten ön planda olmalarına rağmen, melodi ve eşlik arasında diğer 

türlerde olduğu gibi yine de keskin bir ayrım bulunmamaktadır. Şarkıcılar, yüzeydeki 

eylemin devamlılığını sağlayan birer araç niteliğindedirler. Zira orkestra, en az insan 

sesi kadar önem taşımaktadır. Akılda kalıcılığı bakımından Wagner’in orkestral 

yazımının vokal yazımından daha üstün olduğu bile söylenebilir. Bu durumu 

Wagner’in Bayreuth Festspielhaus’ı tasarımlama biçiminden anlamak da 

mümkündür: orkestra çukurunun tepesine konan bölme, sesin doğrudan sahneye 

                                                        
71 Doğan Çakar, “Senfonı̇k Orkestrada Yer Alan Bakır Üflemelı̇ Çalgılarda Doğuşkanlar, Valf 
Sı̇stemlerı̇ Ve Pozı̇syonlar”, Sahne ve Müzik Eğitim-Araştırma e-Dergisi, 5. Sayı, Temmuz 2017, s. 
242, (Çevrimiçi)  http://dergipark.gov.tr/download/article-file/327981, 29 Mayıs, 2018. 
72 Mecid, a.g.e., s.31. 
73 Millington v.d., s. 952. 



 49 

gelmesini ve dolayısıyla orkestra müziğinin seyirciye ulaşmadan önce sahnede şarkı 

söyleyen insan sesleriyle karışmasını sağlamaktadır.74 (Bkz.: Resim 1.2) 

 

 

 
Resim 1.2: Bayreuth orkestra çukurunun üstünde bulunan engelleyici bölme  

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Bayreuth_Festspielhaus_orchestra_pit.JPG) 

 

 
Wagner operasının orkestrasyonu öylesine güçlü ve şiddetlidir ki müzik 

literatürüne Wagner Stimme (‘Wagner sesi’) ve Heldentenor (Kahraman tenor) gibi 

yeni kavram ve ses kategorileri kazandırmıştır. Wagner şarkıcılarının özellikle alt ve 

orta tonlarda büyük ve koyu rezonansa sahip olmaları, bununla birlikte yüksek 

oktavlarda parlak bir tenor/soprano tınısı yakalayabilmeleri ve ayrıca koca bir Wagner 

orkestrasını aşacak şekilde saatler (ör. Parsifal yaklaşık dört buçuk saat sürer) boyunca 

eserin teatral derinliğinden ödün vermeden, ifadeli biçimde şarkı söyleyebilmeleri 

gerekmektedir.75  

 
 
 
 

 

                                                        
74 Campbell, a.g.e., s. 215. 
75 Neil Howlett, “What is a Heldentenor?” 10 Ocak 2010, (Çevrimiçi)  
http://neilhowlett.com/articles/what-is-a-heldentenor/, 27 Ekim Ocak 2017. 



 50 

C. Wagner Eserlerindeki Mitolojik Öğeler ve ‘Kurtuluş’ Teması 
 
Wagner, operalarında zaman ve mekan algısının yıkımı, rüya ve gerçeklik 

arasında belirsizleşen çizgiler; inanç, korku ve dünyaya karşı takındığı trajik tavırdan 

dolayı bireyin sahip olduğu yük ve ‘günah’ gibi kavramlar geliştirmiştir.76 Wagner’in 

Alman ulusal kökenlerini arayışı, üzerlerinde derinlikli incelemeler yaptığı  Jakob 

Ludwig Carl Grimm (1785-1863) tarafından 1835‘te yazılan Deutsche Mythologie 

(Alman Mitolojisi)77*, Georg Gottfried Gervinus’un (1805-1871) 1834 tarihli Zur 

Geschichte der Deutschen Literatur (Alman Edebiyat Tarihi) ve Wolfram von 

Eschenbach’ın (1170?-1220) Parzival (1200-1210) adlı epik şiiri gibi eserlerde 

yankısını bulmaktadır.78 Wagner, operalarında Töton79* efsanelerinden ve mitolojiden 

                                                        
76 Robert W. Gutman, Wagner: The Man, His Mind and His Music, 2. bs., Orlando, Florida, Harcourt 
Brace Jovanovich Publishers, 1990, s. 367. 
77 * James Steven Stayllbrass tarafından İngilizce adıyla “Teutonic Mythology” şeklinde çevrilen eser 
1888 yılında yayımlanmıştır. 
78 Kovačev, a.g.e., s. 109.  
79 *Töton (İng. Teutonic): 1. Antik Germen ya da Kelt halkına ait olan 2. Hintavrupa dil ailesinin 
Germen koluna ait bir dil konuşan halka mensup kimse. (Çevrimiçi) https://www.merriam-
webster.com/dictionary/Teuton, 12 Ekim 2017. Nişanyan sözlüğü; “Fr. teuton: Alman, özellikle eski 
Alman kavimleri; Lat. Teutones: Romalıların Germen kavimlerine verdiği ad” şeklinde tanımlar. 
(Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=tötonik, 12 Ekim 2017. Demirci, makalesinde Töton 
efsanelerinin tarihselliğini şöyle açıklar: “Avrupa’nın güneyindeki Greko-Romen dinlere karşı kuzey 
bölgelerinde de yine içinden geldikleri etnik gruplara göre sonraları Kelt, Slav ve Töton dinleri 
denilecek olan birtakım yerel dinler ortaya çıkmıştır. Greko-Romen dinlerinden farklı olarak bu dinlere 
ait kaynaklar azdır ve çoğunluğu Hıristiyan yazar ve seyyahlardan gelir. Bu üç din içerisinde özellikle 
Kelt ve Töton dinleri Hıristiyanlığa yaptıkları katkı açısından önemlidirler. Slav dini Hıristiyanlık’la 
Avrupa’nın doğusunda ve geç bir zamanda tanıştığı için bu anlamda pek etkili olamamıştır. Küçük 
Asya’da Galatlar adı ile ortaya çıkan Keltler milâttan önce IV. yüzyıldan itibaren Orta Avrupa’da 
görünmeye başlamışlardır. Çok tanrılı bir dine sahiptiler. Bunlarda Druidler denilen ve aynı zamanda 
çağlarının bilim adamları olan rahipler kadrosu önemlidir; bunlar özellikle astronomiyle yakından 
uğraşmışlardır. […] Hıristiyanlığa geçen Kelt (bazı uzmanlara göre Töton) unsurları arasında en 
önemlileri yeni yıl kutlamalarındaki bazı inançlardır. Çam ağacı motifi (büyük ihtimalle Töton 
kaynaklı) ve Kristmas’ta ocağa getirilen kütük (bu inanç özellikle Kuzey Hıristiyanlığında yaygın olup 
Keltler’in Samhain âyinindeki Yule kütüğünün ocağa getirilmesi inancından alınmıştır), Roma Katolik 
Kilisesi’nin ‘Mundus Patet’ adıyla benimsediği ‘ruhlar günü’ (2 Kasım; Yule festivalinde ölülerin 
belirli aylarda ve günlerde yaşayanların yanlarına geldikleri yolundaki inancın kutlandığı gün) ve çam 
ağaçlarına hediye asılması geleneği Kelt kökenlidir. Çok tanrılı ve ruhlara tapar (politeistanimist) 
nitelikte bir din olan Töton dini de Hıristiyanlığa yaptığı katkı açısından önemlidir. Töton gök tanrısının 
adı olan Tyr (Alm. Ziu, İng. Twi) bugün ‘Tuesday’ kelimesinde yaşamaktadır. İngilizce’deki 
‘Wednesday’in ‘wed’i de Tötonlar’ın tanrı Wodan’ıdır. Kuzeydeki popüler Hıristiyan inançları, 
özellikle Tötonlar’ın mevsim ve tarım kültlerinden oldukça etkilenmiştir. IX. yüzyılda St. Gall adındaki 
bir rahip bu inançların Hıristiyanlığa girmesinde oldukça rol oynamıştır. Kuzeyli millî aziz St. Olaf kızıl 
sakalı ve elinde baltasıyla Töton tanrısı Fhor’un geç tipidir. Çok tanrılı nitelikte olan Slav dini de 
oldukça soyut kavramlara sahiptir ve Rus Ortodoksluğu’nun mistik oluşunun başlıca sebebi budur. Slav 
dininin en önemli tanrıları Chursu (güneş tanrısı), Makoşi ve Simaruglu’dur.” Kürşat Demirci, Avrupa: 
Fiziki ve Beşerî Coğrafya/Din, C. IV, Bölüm 2, 1991, s. 132-133. (Çevrimiçi) 



 51 

alıntıladığı doğaüstü kahramanları sıkça kullanmış ve simgeselliğe oldukça önem 

vermiştir. Birçok operası güçlü bir vatanseverlik ve ulusal kimlik fikrini 

yansıtmaktadır.80 Operalarında kullandığı mitolojik hikayeler; Antik Yunan 

tragedyaları, Orta Çağ Hristiyan efsaneleri (özellikle Kase romansları) ve elbette 

Kuzey mitlerinden esinlenilmiştir. Mistik temalar ve eski efsaneler ilk defa Uçan 

Hollandalı operasında kendini göstermiş, daha sonraki operalarda Wagner tarafından 

geliştirilmiş ve kurguladığı Gesamtkunstwerk kavramına uygulanmıştır.81  

Alman efsanelerine ait doğaüstü kahramanlar ve mitolojik dünya kullanımı 

Yüzük dörtlemesinde doruğa ulaşmıştır. Wagner, antik Töton mitolojisi ile insanların 

Tanrı ve doğa ile olan karşılıklı ilişkisini ve çatışmalarını sunmuş ancak alegorik bir 

temelde toplumsal yapıyı ve modernitenin de getirdiği türlü bireysel ve toplumsal 

ahlaki sorunları sorunsallaştırmayı hedeflemiş; böylelikle nesne, simge ve karakterleri 

kullanarak dini, toplumsal ve ekonomik bazda çıkarımlar ortaya koymuştur.82 Eserde 

“[y]arı tanrılar burjuvaziyi, cüceler de gözünü yukarıya dikmiş kompleksli, paranın 

peşinde koşan küçük insanları temsil eder. Dörtlemenin başkarakteri Siegfried, doğada 

büyümüş [,] korkusuz bir kahramandır [; m]aneviyatın temsilcisidir ve bu yüzden 

insanlığın ve doğanın yok olmasını onun gibi doğadan gelen tertemiz bir ruh 

kurtarabilir”83 Ayrıca, Refiğ’in, Yüzük serisinin son operasıyla ilgili tahlili ise dikkat 

çekicidir: “Die Götterdämmerung operasının finalindeki kıyamet[;] Avrupa’da 

Rönesansla başlayan kültürel, sanatsal gelişmeye tarihsel gerçekçilik ve yaratıcılık 

açısından son noktayı koymaktadır. Bu gelişmenin varacağı nihai hedef, ancak 

insanlığın sonu olabilir. Yani; kıyamet.” 84 

Wagner, tematik bakış açısından Romantik müzik edebiyatında çok orijinal bir 

yere sahiptir. Honolka, Wagner’in müzik dramalarında yer alan - Nürnberg’in Usta 

                                                        
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/ayrmetin.php?idno=040132&idno2=c040126#1, 4 Aralık 
2017. 
80 Asja Nina Kovačev, “Cognitive functions of myth: Explaining the universe and surpassing 
alienation”, Lo Straniero 38, 2003, s. 43-67.   
81 Kovačev, “Return to the Origins” s.109. 
82 A.e. 
83 Ayşe Tül Demirbaş, “Wagner Operalarının Düşünsel Altyapısı”, Ed. Yrd. Doç. Dr. Esin Ulu, Müzik-
Bilim Dergisi, İstanbul, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Yayınları, Sayı:1, Bahar 2012, s.22. 
84 Gülper Refiğ, Richard Wagner ders notları, s. 11.’den alıntılayan Ayşe Tül Demirbaş a.g.e s.22’den 
alındı. 



 52 

Şarkıcıları hariç- en temel meselenin ‘kurtuluş’ teması olduğunu belirtir. Uçan 

Hollandalı operasında kendi suçunun yükünü taşıyan bir adamın aşık bir kadının 

fedakarlığına bağlı kurtuluşu ile başlayan izleksel süreklilik; Tannhäuser’in feraha 

ermesi, Lohengrin’in zorlu başarısı, Tristan ve Isolde’nin lanetlenmesi ve 

Brünnhilde’nin kendini feda etmesi sonucu tüm dünyanın yeniden doğuşu ile devam 

eder ve son olarak Parsifal’in kefareti (redemption) ve Kase toplumuna vaad ettiği 

kurtuluş (salvation) ile son bulur.85    

‘Kurtuluş’ teması, temel olarak Hristiyan teolojisine ait bir kavramdır ve 

Wagner, eserlerinde bu kavramı Yeni Ahit’i referans göstererek ‘kefaret ödemek’ (to 

redeem) ve ‘kurtuluş’ (salvation) olarak iki kademede ele almıştır. Kefaret; Eski 

Ahit’in Tekvin bölümünde Adem’in işlediği günahın (Bilgi Ağacı’ndan yediği 

elmanın) bedelinin İsa tarafından çarmıhta ödenmesi, ‘mükemmel ilahilik’ ve ‘kusurlu 

insanlık’ arasındaki yarığın kapatılması, Tanrı’nın İsa aracılığıyla insanlığı geri 

kazanması ve kendi ilahi planını dünya üzerinde gerçekleştirebilmek için insanlığı 

‘asli suç’tan (original sin) arındırması anlamına gelir. Dolayısıyla ‘kefaret’ insanlık 

adına atılan ‘ilk’ adımdır. Diğer tarafta ‘kurtuluş’ ise insanın, bu bedel ödendikten 

sonraki adımını, yani insanın Tanrı’nın huzurunda kurtuluşa ermesi, affedilmesi, 

cezadan kurtulması, yenilenmesi, O’nun sonsuz yaşam ve merhametine kavuşması, 

nihayetinde O’nun bir parçası olması anlamına gelmektedir.86  

 Tüm bu karakterlerin taşıdığı ortak kader aynı ‘kurtuluş’ fikrini 

yansıtmaktadır. Yüzük serisinde tüm geleneklere başkaldıran doğaüstü kahraman 

Siegfried ve Valhalla’nın kurucusu tanrı Wotan dahil olmak üzere, Wagner’in tüm 

karakterleri çoğunlukla erkektir ve Wagner’in kişiliğinin bir yanını temsil etmektedir. 

Bu karakterlerin temelinde hep derin bir kötümserlik yatar. Wagner, “hep yalnız olan, 

başkaları tarafından tam olarak anlaşılamayan bu karakterlerle kendi yalnızlığını 

yansıtmıştır. Bu yalnız erkek tanrılar[ın], savaşçıların başkahraman olması, adeta 

Beethoven’in 3. Senfoni’sinde Prometheus temasını kullanarak kendini Prometheus 

ile benzer kılması gibi, Wagner’in de kendi tanrısallığını ama aynı zamanda 

yalnızlığını ortaya koyuş biçimidir.”87 

                                                        
85 Honolka v.d., a.g.e., s. 178. 
86 Carlos Madrigal, Kurtuluş Yasası, y.y., Haberci, 2013, s. 4-24. 
87 Demirbaş, a.g.e., s. 22. 



 53 

D. Bayreuth Opera Binası (Bayreuth Festspielhaus) ve Parsifal 
 

 

 
      Resim 1.3: Bayreuth Opera Binası 

    (https://www.gettyimages.com) 

 

Yaşamının son yıllarında geçirdiği ekonomik sıkıntıları, 1864’ten sonra 

Bavyera Kralı II. Ludwig’in (1845-1886) finansal desteğiyle aşan Wagner, kendi 

operalarının sahnelenmesi için tasarladığı Bayreuth Opera Bina’sını dört yıl süren bir 

inşaat sonrasında tamamlatır.88 Elçilik sekreteri von Leinfelder’in ifadesiyle Kral’ın 

üzerinde ‘şeytani bir etki’ yaratan Wagner, böylelikle bugün hala süren Bayreuth 

Opera Festivali’ni 13 Ağustos 1876 yılında başlatmış olur.89 Sanatçının, Orta Çağ 

Hristiyan efsanesi ‘Kutsal Kase’ üzerine temellenen mistik temalı son eseri olan 

Parsifal, Wagner için ayrıcalıklı bir yere sahiptir. Birçok Orta Çağ şairinden 

esinlenilerek yazılan eser, temel olarak Wolfram von Eschenbach’ın Parzival’inden 

ilham alınmıştır.90  

                                                        
88 Gregor-Dellin, a.g.e., s. 336. 
89 Manfred Eger, “The Bayreuth Festival and the Wagner Family,” Wagner Handbook, Ed. Ulrich 
Müller & Peter Wapnewski, Çev. ed. John Deathridge, VI. Bölüm 19. Kısım, Cambridge, MA, Harvard 
University Press, 1992, s. 491. 
90 Lucy Beckett, Richard Wagner: Parsifal, Cambridge Opera Handbooks, Cambridge University 
Press, 1981, s. 1-3. 



 54 

Wagner’in prömiyeri 26 Temmuz 1882 yılında yapılan Parsifal’in, Bayreuth 

Opera Binası’nın dışında bir yerde sergilenmesine yasak koymasına rağmen, 

ölümünden sonra bu yasak delinmiştir. Parsifal, 1914 yılının Ocak ayında Avrupa’nın 

birçok önemli opera salonunda temsil edilmeye başlanmıştır. Dahası, New York 

Metropolitan Operası’nın türlü yasal engelleri aşıp önemli miktarda bir ceza ödeyerek 

ilk performansı 1914 yılından önce gerçekleştirdiği söylentisi de mevcuttur. 1914 yılı, 

bilindiği gibi aynı zamanda 1. Dünya Savaşı’nın da başlangıç tarihidir. Wagner’in bu 

vasiyeti gerçekleştirilmemiştir, zira telif hakkına ait uluslararası antlaşmalar bu 

vasiyeti aşkın niteliktedir. Yasal koruma otuz yıllık süreyi aştığı için 1914 yılında 

Almanya’da da Parsifal’in telif hakkı geçerliliği ortadan kalkmış olur.91 (Ayrıntılı 

performans tarihleri için Bkz.: Ek 1)             
İlginçtir ki Wagner’in ailesi için büyük bir hayal kırıklığı ve mutsuzluğa sebep 

olan bu durum, dünya için büyük bir ustanın başyapıtıyla tanışma fırsatına ve 

mutluluğuna dönüşmüştür. Bencillikten arınmış bir sevgi ve merhamet erdeminin 

önemini vurgulayan, spiritüelliğin ve mistisizmin gizli öğretilerini ustalıkla işleyen 

Parsifal’in, yeryüzünün sosyal, ekonomik, kültürel dinamiklerini sarsacak, sayısız 

yıkım ve felaket getirecek olan bir savaşın arifesinde dünyaya açılması elbette büyük 

bir ironidir. Wagner, bu muazzam eserin dünyaya açılmasını istememiş olsa da 

koşullar, yaklaşmakta olan ‘toplu felaket’in sinyallerini almışçasına, eserin dünyaya 

kanatlanmasına zemin hazırlayacak şekilde gelişmiştir. İktidar mücadelesi, gelişim ve 

ekonomik rant uğruna doğayı ve insanı yok sayan modern insana yakılan bir ağıt 

niteliğinde, tüm dünya seyircisiyle buluşan Parsifal, belki de gizliden gizliye tüm 

insanlığı uyarmak için sahneye çıkmanın vaktini sakince gözetmiştir. Bugün hala 

geçerliliğini ve derinliğini koruyan eserin mesajı ve derinliği düşünüldüğünde bunun 

aksini iddia etmek elbette imkansızdır. 
 

 

 

                                                        
91 Weor, Parsifal Unveiled, s.70-71, 103. 



 55 

II.MİT, ‘KUTSAL KASE’ ALEGORİSİ VE HRİSTİYAN   
TEOLOJİSİNDEKİ PAGAN ETKİLERİ 

 

A. Teolojiye Yaklaşım Bağlamında ‘Nietzsche ve Wagner’ İhtilafı 
 

Wagner, Parsifal dahil bütün eserlerinde, yalnızca bir yenilikçi olmanın 

ötesinde bir devrimci olarak da adını tarihe kazımıştır. Çağının çok ötesinde bir 

düşünür ve bir müzisyen olan Wagner; sanat, din ve politika dahil birçok alanda 

toplumsal ve kültürel bir dönüşüm hedeflemiş, Freud’un ortaya koyduğu psikanalitik 

kuram henüz gelişmemişken insan psikolojisine dair önemli çıkarımlar yapmış ve 

bunları müziğinde incelikle ve cesaretle işlemiş; sonuç olarak her daim muhalif 

duruşuyla spekülatif bir yaşam sürmüştür.92 

 Altar’ın belirttiği gibi, çağının tüm sıradışı akımlarına daha iyi kulak 

verebilmelerine ve açık görüşlülüklerine rağmen, iki büyük filozof olan Nietzsche ve 

-Wagner’in özellikle Parsifal eserinde bizzat etkilendiği- Schopenhauer, Wagner’in 

mistisizmini kavrayamamış ve onu sert bir şekilde eleştirmişler ya da esere ilgisiz 

kalmışlardır.93 Altar’ın aralarındaki bu anlaşmazlığın sebebine dair tahlili dikkat çekici 

niteliktedir:  

 
“Acaba bu iki tanınmış filozofla Wagner arasındaki anlaşmazlığa sebep olan 
şu mu idi: Schopenhauer ve Nietzsche, her ikisi de mütemadiyen hayata yol 
arayan, hayata bağ arayan ve aradıklarını kendileri için bulamadıklarından 
bedbin olan filozoflardı; Wagner ise, hele Parsifal operasına kadar yazdığı 
eserlerle, mütemadiyen metafiziğe kaçan, mitolojiye dayanan, kurtuluşu öz 
sevgide bulan, yarattığı tiplerde ilahlardan, insanüstünden daha aşağı 
düşmeyen bir sanatkârdı; ve son eseri olan Parsifal’de ise bütün bunlardan 
yüzünü çevirerek birdenbire Hıristiyanlığa iltica edivermişti: halâsı 
[kurtuluşu], iki filozofun tamamen aksine…Hıristiyani bir tasavvufta 
bulmuştu.”94 

 

Tarihi olarak bakıldığında iki düşünür yollarını 1876’da ayırmasına rağmen, 

Nietzsche’nin Wagner’e dair yayımladığı eleştirileri, Wagner’in 1883 yılındaki 

                                                        
92 Bryan Magee, Aspects of Wagner, 2. bs., New York, Oxford University Press, 1988, s.36-37. 
93 Altar, “Büyük Bestecilerden Richard Wagner” 
94 A.e. 



 56 

ölümünden sonra gerçekleşmiştir. Düşünsel yollarının ayrılmasında belki de en kilit 

sebeplerinden biri Parsifal’in spiritüel ve felsefi içeriği olmuştur. Aynı dönemde 

Nietzsche, ‘en önemli başyapıtım’ diye addettiği Böyle Buyurdu Zerdüşt (Also Sprach 

Zarathustra-1883-85) adlı eserini yazarken Wagner de kendi operatik dünyasını 

geliştirmekle meşguldür.95 Özetlemek gerekirse, “Tanrı öldüğüne göre dinin dayattığı 

ahlakçı ve iyiliksever tutumun gerekliliği, bununla birlikte varoluşun bir Yaratıcı 

tarafından düzene ve gelişime yönlendirildiği yanılsaması da ortadan kalkmıştır. O 

halde iyilik ve merhametin, doğada yalnız kalan bireyi tutsaklaştırmaktan başka bir 

işlevi de yoktur. Bu nedenle yaşamın dayanılmaz zulmünden kurtulabilmek için tüm 

küçüklükleri yıkmak, zayıflıkları ezmek ve üstün bir birey olarak acımasız bir 

yaşamda galip gelmek gerekmektedir.” diyen Nietzsche’nin türlü aforizmalarla 

sunduğu eserinde, bir ‘üstinsan’ (Übermensch) modeli olarak yaratılan Zarathustra 

adındaki mistik karakterin içsel yolculuğu anlatılmaktadır. Neredeyse otobiyografik 

bir temsil sunan Zarathustra, Wagner’in Yüzük serisindeki Siegfried karakterinden çok 

da farklı değildir. Ancak kısa sürede kendi ayrıksı ve otantik yolunu bulan Wagner, 

Nietzsche’nin keskin teoloji reddine tezat oluşturarak farklı bir yöne sapmış, 

Schopenhauer’in istenç kavramından etkilenmesine rağmen ne onun karamsarlığını 

edinmiş ne Nietzsche’nin bu yıkıcı, asi ve spiritüelliği topyekûn reddeden sert tavrını 

benimsemiş ne de (belki de en önemlisi) Hristiyanlığın dogmatizmine sarılmıştır.  

Siegfried’in kısa sürede Parsifal olarak reenkarne olması, nihilist filozof 

Nietzsche için elbette dehşetengiz bir durum yaratmış; kendisine büyük ilham veren 

ve felsefi bir idol olarak benimsediği Wagner gibi bir aydının “Hristiyanlık denilen 

zayıflığa” böylesine yenik düşmesine büyük tepki göstermiştir:  

 
“Kesinlikle artık veda etme zamanı gelmişti: hemen akabinde kanıtı da geldi. 
Richard Wagner [….] birdenbire, çaresizce ve yıkılmış bir şekilde Hristiyan 
çarmıhının önünde eğildi. Hiçbir Almanın gözleri yok muydu başında ya da 
acımadı mı bu korkunç görüntüye karşı [Wagner’in] edindiği vicdana? Tek 
sancıyan ben miydim?  Yeter; bu beklenmedik hadise yıldırım gibi çöktü 
üzerime […] Mahkum oldum artık…daha önce hiç olmadığım kadar yalnız 
olmaya. Zira benim Richard Wagner dışında kimsem yoktu zaten.”96 

                                                        
95 Mastrogiovanni, a.g.e., 21-22 
96 Frederick Nietzsche, “The Anti-Christ”, The Portable Nietzsche, Ed. ve Çev. Walter Kaufmann, 
New York, Penguin Books, 1976, s. 676. 



 57 

Aslında genç yaşlarında Nietzsche için hem bir idol hem de bir takıntı haline 

gelen Wagner, Nietzsche’nin son derece anlamlı bulduğu bir şeyi icra etmiştir. 

Wagner’in müziği; onun için yaşamı, beraberinde gelen tüm acılara rağmen, katlanılır 

hale getiren zor bulunur bir cevherdir. Wagner’in müziğinde ve aynı zamanda Yunan 

tragedyasında gördüğü fark, acı çeken bireylerin Hristiyan teolojisinin önerisi gibi 

kurtuluşa acıdan geçerek varma yanılsaması yerine, bireyin kolektif bir sanatsal 

deneyimle değişip böylece hayatının olumlu şekilde dönüşmesine imkan 

sağlamasıdır.97 Ancak bir dönem Wagner’in operasını kendi düşünselliğinin kutsal 

mabedi olarak gören Nietzsche için Bayreuth’teki tecrübesi bir hayal kırıklığı olmuş 

ve Yüzük ile yolları ayrılmıştır.98  

Yıllar içinde felsefesini geliştiren Nietzsche, modern ve rasyonel toplumla 

ilgili Avrupa’yı kasıp kavuracak bir kehanette bulunmuştur: Neredeyse iki bin yıldır 

hüküm süren Hristiyanlık ve Tanrı inancı, aydınlanma düşüncesinin bir sonucu olarak 

yok olmaya yüz tutacak; insanlığın o ana dek inandığı tüm ahlaki ve dini değerleri 

yerle bir olacak ve kaçınılmaz biçimde varoluşunu sorgulayarak kısa sürede kendini 

koca bir anlamsızlık bulutunun içinde boğulurken bulacaktır. Bu karamsar ve son 

derece iddialı öngörü, haklılık payı bir yana, en başta Nietzsche’nin bizzat kendi 

yaşamı boyunca içinden çıkamadığı bir sorunsal ve mücadele alanı olarak varlığını 

sürdürecektir.99 Ancak Wagner, Nietzsche’den farklı olarak, insanın ilahi inanç 

yoksunluğundan dolayı burun buruna geldiği varoluşsal krizi Hristiyan teolojisinin bir 

‘aldatmaca’ olduğu düşüncesinden yola çıkarak anlamlandırmaya çalışmamıştır. Bu, 

aksine Wagner için geleneksel anlamdaki dinin, hükmünü yitirdiğinde ele alabileceği 

yeni bir alan oluşturmuştur. Wagner’e göre bu kriz dinden uzaklaşmakla değil, onun 

altında yatan metafor ve mitolojik bağlamı, kendi sanatı aracılığıyla yeniden ve 

özgürce üretmekle atlatılabilirdi. Wagner, tüm dini öğretilerde, Nietzsche’nin 

görmediği ve belki özellikle de görmemeyi tercih ettiği merhamet etiğini farketmiştir. 

Bu, Wagner’i Schopenhauer’e daha çok yaklaştıran bir değerdir.  

   

                                                        
97 “Modern Dünyanın Dahisi” Belgeseli, Sunan Bettany Hughes, BBC-Open University Production, 
İngiltere, 1. Sezon 2. Bölüm, 2016. 
98 Georges Liébert, Nietzsche and Music, Çev. David Pellauer & Graham Parkes, Chicago & 
London, The University of Chicago Press, ©2004, s. 67-68. 
99 “Modern Dünyanın Dahisi” Belgeseli 



 58 

Nietzsche’nin, Wagner’e dair yukarıda belirtilen bu yırtıcı serzenişinden 

anlaşılacağı gibi Wagner’in Parsifal’de Hristiyan unsurlarını da arkasına alarak 

yöneldiği merhamet etiği, birçok ‘düşünür’ tarafından son derece spekülatif ve şok 

edici bulunmuştur. Zira Nietzsche için merhamet olgusu, insan gelişimi için belki de 

en büyük zayıflıklardandır. Bu nedenle yaşamın, Wagner’in aksine, her zaman yüce 

idealler uğruna bir güç mücadelesine indirgenmesi gerektiğini savunmuştur.100 Bu 

büyük tezata rağmen Nietzsche’nin Parsifal’in müziği için “hayatımda duyduğum en 

güzel müziklerden”101 dediği kaydedilmiş; Wagner’in müzikal dehası tüm ‘Hristiyan 

unsurlarına’ rağmen yine de tüm çevrelerce takdir edilmiştir. Diğer tarafta, 

Schopenhauer’e gelince, 

 
“Wagner sanatına gösterdiği ilgisizliğin sebebini, felsefi kanaatlerden ziyade, 
Schopenhauer’in müzikte belki de fazla amatör kalmasında veya sanat 
alanında değişmez kanaatler elde eden ihtiyar filozof tarafından Wagner 
yaratmalarının çok modern bir sanat telakki edilmiş olmasında aramak doğru 
olur.”102 
 

Peki, Wagner gerçekten de -Nietzsche ve çağdaşlarının düşündüğü gibi- 

Hristiyan çarmıhının önünde eğilmiş midir?   

Wagner’in, görünürde ‘Hristiyan teolojisi’ ve ‘geleneksel din’ unsurlarıyla 

bezenmiş draması Parsifal, Wagner’in ölümünden çok sonra da çözmesi zor bir 

bilmece olarak yaklaşık yüz seneyi aşkın bir süredir birçok sanatseveri, filozofu, 

müzikoloğu ve konuyla ilgili yazıp çizen, eser üstüne düşünen tüm intelligentsia’yı 

peşinden sürüklemiştir. Katman katman açılan, iç içe geçmiş metafor ve simgeleri 

alegorik bir anlatımla sunan; derinliklerinde mitoloji ile dinin adeta esrarengiz bir 

ahenk içinde dans ettiği, seyirciye mistisizmin doruklarında oksijen sağlayan bu 

eserin, ‘kutsiyet’ unsurları içerdiği inkâr edilemez bir gerçektir. Bir 

                                                        
100 Lesley Chamberlain, “The political message of Nietzsche’s ‘God is dead,’” The Big Ideas, The 
Guardian, 7 Şubat 2012, (Çevrimiçi)  
 https://www.theguardian.com/commentisfree/belief/2012/feb/07/political-message-nietzsche-god-is-
dead, 26 Aralık 2017. 
101 Bell, a.g.e., s. 23. 
102 Altar, “Richard Wagner ve Devrinin Filozofları”, 1947, (Çevrimiçi)  
http://cevadmemduhaltar.com/makale-richard-wagner-ve-devrinin-filozoflari.html, 26 Aralık 2017. 



 59 

Bühnenweihfestspiel103* (Sahneyi Kutsayan Şenlik Oyunu) olarak Parsifal’in sadece 

müziği bile bu konuda oldukça ikna edicidir.104  

Wagner’in insan kurtuluşuna dair aradığı yol, dinin prangalarından ve diğer 

tüm toplumsal tabulardan arınmış, otantik ve özgürleşmiş bir spiritüellikten 

geçmektedir. Bizzat kendi inşa ettirdiği Bayreuth operasında sahnelenmesini istediği 

Parsifal, Wagner için tam da bu spiritüel yolun özünü ifade etmektedir. 28 Eylül 1880 

tarihli mektubunda bunu açıkça ifade etmiştir: 

 
“Olur da bir gün, sadece ciddiyetsizlikten keyif alan bir seyircinin karşısında, 
son derece kutsal addedilen gizemlerin temsillerine şatafatlı bir gevşeklik ve 
ciddiyetsizlik hâkim olursa, meşru bir karşı çıkış sergileyecek Kilise 
otoritelerini kesinlikle suçlamamam gerekir. Bu eseri ‘Sahneyi Kutsayan 
Şenlik’ olarak adlandırmakta son derece haklıydım.  Şimdi bunun için bir 
sahne kutsamalıyım ve bu sadece benim Bayreuth’taki şenlik tiyatrom 
olabilir. Parsifal sadece ve sadece orada oynanacak, bugün ve her zaman; 
başka bir tiyatroda hiçbir zaman seyirci için bir eğlence aracı olarak 
sunulmayacak.”105  

 

Bu ifadeden de anlaşılacağı gibi Parsifal, Wagner için aynı zamanda seyircinin 

içsel dünyasına nüfuz edecek bir misyon görevi de üstlenmektedir. Seyirci ‘iyi vakit 

geçirmek’ ya da hali hazırda kiliselerde aşina olduğu ve (temsil ettikleri simgeselliğin 

özünden ayrıştırılmış olan) birtakım ritüellere operatik bir gözle yaklaşmayacaktır. 

Parsifal aynı zamanda bir uyanış itkisi olmalı, öğrenme ve bilme arzusunu 

tetiklemelidir: Bu, insanın varoluşuna dair ezoterik derinliğinin bilgisidir. 

Parsifal’in dini meselelerle olan birbirinden koparılamaz gerilimli ilişkisi 

ayrıntılı ve dikkatli bir değerlendirmeyi hak etmektedir. Yukarıda da belirtildiği gibi 

eserle ilgili tepkiler bugün bile hala birbirinden uç yönlere savrulmakta ve süregelen 

entelektüel tartışma platformu oldukça zıt kutuplara sahne olmaktadır. Örneğin 

Gutman; eseri “ilk bakışta sakin ve heybetli bir duvar süsü gibi görünürken daha 

yakından incelendiğinde, içinden kesintili ve tuhaf bir perspektifle tasarlanmış 

arkaplanların önünde grotesk ve kukla gibi hareket eden figürlerin ortaya çıktığı 

korkutucu unsurlarla dolu bir pasticcio” olarak tanımlamış ve Parsifal’in Bir Hristiyan 

                                                        
103 *Wagner, Parsifal’i tanımlamak için bu kavramın kullanılmasını tercih etmiştir. 
104 Ulrike Kienzle, “Parsifal and Religion: A Christian Music Drama?” A Companion to Wagner’s 
Parsifal, Ed. William Kinderman & Katherine R. Syer, NY, Camden House, 2005, s. 81. 
105 SL, s. 903. 



 60 

eseri olarak algılanmasına şaşırdığını belirtmiştir.106 Diğer taraftan Beckett, “Hayırlı 

Cuma sahnesi” için “‘şairin müdahalesi olmadan yaratılan dünyaya ait’ olan tüm 

modern kutlamaların en etkileyicisi” tanımını kullanmış, “Parsifal’deki 

Kase’nin…İsa’nın, insanlar arasında devam eden varlığını temsil eden Son Akşam 

yemeğindeki kupa olarak tam da en Hristiyan bağlam ve anlamda algılanmayı hak 

ettiği”ni belirtmiştir.107 Wagner ve eseri hakkında taban tabana böylesine zıt görüşlerin 

varlığı elbette Borchmeyer’in anlamlı analizine ışık tutmaktadır:  

 
“Kural gereği, hayatları boyunca şiddetli biçimde tartışma yaratan tüm 
sanatçılar er ya da geç klasik statüsünde bir yerde rafa kaldırılırlar ve 
sonrasında ne muhalif bir duruşları kalır ne de aykırılık ateşine kıvılcım 
olabilirler…Oysa Wagner’in eserleri, kendi sanatçı kişiliğinin de etkisiyle, 
uzlaşmazlık üretmeye devam etmekte, kendilerinin klasikleşmelerini 
engellemek için eşsiz saldırganlıklarını sürdürmektedirler.”108  
 
 

Michael Tanner ise “[i]nanması zor olsa da huzur ve barış üzerine yazılan 

Parsifal, geçmişte olduğu gibi bugün de en sert münakaşalara ve çekişmelere yol 

açmıştır.” diyerek Parsifal’in ironik tabiatına dikkat çekmiştir.109 Kienzle’nin belirttiği 

gibi, yüzeysel bir bakışla oldukça ‘şaşırtıcı’ yahut ‘geleneksel tavırda’ gibi görünse de 

eserde daha derin bir bağlamda kullanılmış olan Hristiyan mitolojisine ait görsel 

ve spiritüel içerikler, nevi şahsına münhasır olmakla birlikte aslında son derece radikal 

bir perspektifte Hristiyan dogmasıyla çelişmekte, hatta adeta bu dogmaya rest çekerek 

onu kendi ‘silahı’ ile alaşağı etmektedir.110  

Peki, tüm tarih boyunca Batı dünyasında büyük ölçüde toplumsal ve siyasal bir 

iktidar alanı ve ayrıcalık elde eden, buna ilaveten son derece katı, dogmatik bir inanç 

sistemini yasalarıyla beraberinde getiren ve neredeyse iki bin yıldır hüküm süren bir 

vahiy dini söz konusuyken acaba Parsifal bağlamında ‘mit’ten söz etmemize izin var 

mıdır? Diğer bir deyişle, geleneksel anlamdaki Hristiyanlık ya da diğer semavi dinlerin 

meşruluğu ‘tartışılabilirlik’ platformundan böylesine uzakken bu dinleri ve azizlerini, 

inanç sistemlerini ve ritüellerini ‘mit’ kategorisi altında tanımlamak bir oxymoron 

                                                        
106 Gutman, a.g.e., s. 432, 439. 
107 Beckett, a.g.e., s. 148,140. 
108 Borchmeyer, a.g.e., s. vii. 
109 Tanner, a.g.e., s. 184. 
110 Kienzle, a.g.e., s. 81. 



 61 

(tezat) değil midir? Hristiyanlıktan bahsederken ‘mitoloji’ kelimesini yanına 

eklediğimiz an, Hristiyanlığa dair tüm bağlamın sahip olduğu çağrışım ve anlamları 

elbette ters yüz edilmekte ve dolayısıyla bir olgu olarak ‘mit’i incelemeyi zorunlu 

kılmaktadır. İşte bu noktada tezin esas sorunsalı karşımıza çıkmaktadır: Parsifal’de, 

Hristiyan unsurlarıyla ‘kutsanmış’ edim ve eylemler ‘mit’ kategorisi dışında başka 

nasıl anlaşılır kılınabilir? Bu temel sorunsal, ‘mit’ kavramını derinliğince incelemeyi 

gerektirmektedir. 

 

B. Evrenin Simgesel Bilgisi: Bir Yaradılış Hikayesi Olarak ‘Mit’ 
(Söylence) 
 

İnsanın yeryüzündeki arkaik geçmişi ve varoluşun geçmişine dair her 

kavramda olduğu gibi, mitin de doğası gereği karmaşıklığı ve gizemliliği elbette göz 

önünde bulundurulması gereken bir ön koşuldur. Bununla birlikte aşağıda tartışılacak 

olan tanımlar, okuyucuya Wagner’in Parsifal’de Nors ve özellikle Hristiyan mitolojisi 

üzerinden neyi amaçladığı konusunu sorunsallaştırmada ve eseri çözümlemede fayda 

sağlayacaktır. 

Kovačev’in belirttiği gibi, antik medeniyetler, yarattıkları mitler ile insan 

özünün önemli sorunsallarını açıklayabilmeyi hedeflemiş; onu doğal, toplumsal ve 

tarihsel olaylara anlam verebilme amacıyla icat etmişlerdir.111 Mit, Jung’un ortaya 

koyduğu ‘kolektif bilinçdışı’ kavramının kendine has bir biçimi olmakla birlikte, 

tarihteki en erken biliş formlarından sayılmaktadır. İnsanın doğal ve toplumsal 

etkileşimine dair muazzam temsiller sunan karmaşık bir sistem olarak karşımıza 

çıkar.112 Tarih boyunca filizlenip çoğalan, çoğaldıkça anlam zenginliği kazanan mitler, 

insanlığın tüm yaratıcı edimlerine ilham kaynağı olmuştur. Campbell ise iddialı bir 

tanımla mitin, kozmosun bitip tükenmeyen enerjilerini insanın kültürel 

dışavurumlarının içine akmasını sağlayan gizli bir eşik olduğunu belirtmiş; dinlerin, 

felsefelerin, sanatların, ilkel ve tarihsel insanın toplumsal biçimlerinin, bununla 

birlikte bilime ve rahatsız edici rüyalara dair başlıca keşiflerin, daima mitin o temel, 

                                                        
111 Kovačev, “Myth as a form of cognition”, Anthropos, 2000, s. 36, 58-77. 
112 Kovačev, “Return to the Origins” s. 99. 



 62 

büyülü döngüsünden fışkırmakta olduğunu vurgulamıştır.113 Dardel ise mitin, özsel 

olarak önem taşıyan bir kavram olduğunu ve yeryüzündeki bir yaşam biçimini temsil 

ettiğini; öznenin bu araçla kendini evrende var etme ve konumlandırmaya çalışarak 

yaşama ve varoluşa dair temel sorulara cevap aradığını öne sürer.114 Diğer tarafta Keen 

ve Valley-Fox, miti “kişiye, topluma ve kültüre bilgi, en yüksek seviyede anlam ve 

yön veren, iç içe geçmiş hikayeler, ritüeller ve gelenekler” olarak tanımlamışlardır. Bu 

tanımın Freud’un bilinçdışı tanımıyla paralellik göstermekte olduğu söylenebilir; zira 

mit, yüzde 10’u yüzeyde görülebilen, yüzde 90’ı ise bilinç sınırının altında kalan bir 

buzdağıdır.115    

Mitoloji uzmanlarının çoğu, bir kültürü belirleyen mitlerin yaratıcı veya yıkıcı, 

sağlıklı ya da patolojik özellikte olabildiklerini düşünmektedir. Mit, olayların sebebini 

açıklayan bir dünya resmi ve hikayeler dizisi oluşturarak bir fikir birliği yaratır; sosyal 

düzeni takdis eder ve bir yaşama biçimi sunar. Fakat kişilere güvenlik ve kimlik 

kazandırdığı gibi aynı zamanda seçici körlük, katılık ve görüş darlığı da zerk eder 

çünkü temelinde muhafazakardır. Mitler, insanları atalarının inançlarını takip etmeye 

teşvik ettiği gibi, hikayelerdeki kahramanların edimlerini taklit etmelerini de 

öğütler.116 Dolayısıyla insanlar, içinde bulundukları kültüre ait mitsel kahramanların 

ya da dini anlatılardaki azizlerin yaptıkları eylemleri, çeşitli ritüellerle tekrar üretme 

yoluna giderler ve hikayelerde anlatılan ezoterik ve simgesel anlamları görmezden 

gelirler. Sistem ise bu körlüğü belirli siyasi, dini ve ekonomik çıkarlar yüzünden kasıtlı 

olarak üretmeye devam etmektedir. Birey tarafından içselleştirilen sistem aygıtları ise 

artık başlı başına organik bir mekanizmaya dönüştüğünden, asırlar boyu tekrar edilen 

hikâye ve eylemler kolektif bilinçdışının da etkisiyle insanların bir baskı görmeden 

                                                        
113 Joseph Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, Çev. Sabri Gürses, İstanbul, Kabalcı 
Yayıncılık, 2013, s. 13. 
114 Eric Dardel, “The Mythic,” Sacred Narrative: Readings in Theory of Myth, Ed. Alan Dundes, 
Berkeley, University of California Press, 1984, s. 226. 
115 Sam Keen & Anne Valley Fox, Your Mythic Journey: Finding in Your Life through Writing 
and Storytelling, Los Angeles, Jeremy P. Tarcher, 1989, s. XI-XII. 
116 Kovačev, a.g.e., s. 99. 



 63 

gönüllü şekilde uyguladıkları, yeniden ürettikleri ve gelecek nesillere aktardıkları birer 

yaşam pratiği haline gelir.117 

 Kirk, mitlerin kutsal bir doğaya sahip olmaları gerektiğini düşünmemektedir. 

Ona göre mitler birçok farklı form ve işlevde karşımıza çıkabilir. Dolayısıyla mitin 

hiçbir tekil tanımı tüm olasılıkları kapsayamaz; üst üste bindikleri yerler olabilir ancak 

hiçbir zaman tamamen örtüşmezler.118 Yine de mitin temel unsuru hayal gücü 

olduğundan bilimden farklı bir biliş türü olarak karşımıza çıkar.119 Rogerson’ a göre, 

18. yüzyıl sonlarında ve 19. yüzyıl başlarında yeşeren Romantik Hareket, Aydınlanma 

Felsefesinin iddiasının aksine, mitleri insanın en derin yaratıcı potansiyelinin bir dışa 

vurumu olarak görmüştür. Rogerson mitin; birçok oyun yazarına, müzisyene, şair ve 

ressama son derece sağlam bir ilham kaynağı olarak, ‘insan varoluşunun derin 

gerçeğini’ ifade etmelerine hizmet ettiğini belirtir.120 Larsen’ın mit yorumu da bu 

bağlamda paralellikler taşır. Zira ona göre mit, ‘insan hayal gücünün evrensel 

dili’dir.121 Buna bağlı olarak, sanatçının mitolojik hayal gücünün, sadece zengin bir 

fantezi dünyası veya klasik mit ve fabllara yeniden yaşam verme fikri olarak 

düşünülemeyeceğinin altını çizmiştir. Ona göre mitler, görünürde sıradan olan ‘gizli 

sebeplere’, yani yüzeyin altındaki mitsel ve arketipsel izlere işaret eden fenomenleri 

derinliğince anlamamızı sağlamaktadır.122  

  Literalizm123* hastalıktır, diyen Hillman ise mitleri literal olarak algılamanın 

tarihsel incelemelerdeki en büyük handikap olduğunu belirtmiştir. Mitin kendini 

‘hakikat’, ‘esaslara dayanan’, ‘doğru’ vs. olarak sunmayan, diğer bir deyişle literal 

olmayan tek aktarım biçimi olduğunu vurgulayan Hillman; mitsel hikayeleri hem 

                                                        
117 Karş. Louis Althusser, İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları, 1978. Althusser’in eseri bu konuya, 
farklı bir bakış açısı getirmekte; modern devletin, bireyi politik açıdan sistemi nasıl içselleştirmeye 
yönlendirdiğini gözler önüne sermektedir. 
118 Geoffrey S. Kirk, “On Defining Myths”, Sacred Narrative: Readings in Theory of Myth, Ed. 
Alan Dundes, Berkeley, University of California Press, 1984, s. 58. 
119 John William Rogerson, “Slippery Words: Myth”. Sacred Narrative: Readings in Theory of 
Myth, Ed. Alan Dundes, Berkeley, University of California Press, 1984, s.65. 
120 A.e. 
121 Stephen Larsen, The Mythic Imagination: Your Quest for Meaning Through Personal 
Mythology, New York, Bantam Books, 1990, s. XVII. 
122 A.e. s, 50.   
123 *Literalizm: Anlatının tüm yan anlamlarından, çağrışım, simgesellik ve mecazi kullanımından 
arındırılarak salt sözlük anlamıyla algılanması. 



 64 

insan tecrübesinin arketipsel biçimlerinin birer sunumu hem de farklı kültürlerin (Kelt, 

Nordik, Yunan) konulu masalları niteliğinde değerlendirmiştir.124 Öte yandan Gaster, 

mitin, her şeyin aynı anda iki açıdan da değerlendirilebileceğini öne süren fikrin bir 

dışa vurumu olduğunu belirtir: Bir tarafta şeyler geçici ve ani olabilirken diğer tarafta 

sonsuz ve aşkın birer nitelik kazanabilirler.125 

Eliade’a göre, günümüzde hala canlılığını koruyan bir mit, her daim dini 

edimlere ilham veren ve onları haklı gösteren bir kült ile bağlantılıdır. Bu fikirden yola 

çıkarak mitsel düşüncenin yapısını algılayabilmenin en iyi yolunun, hala canlılığını 

sürdüren mitin (par excellence gerçeği aydınlattığına inanılan mitsel öğenin) ait 

olduğu kültürü incelemek olduğunu öne sürer.126 Dardel ise mitsel olanın mantığı 

dışlamadığını ya da zaman içinde onu öncelemediğini belirtir. Mit, mantığın 

varoluşuyla birden yok olmaz; onunla aynı anda varlık kazanır ve hatta onu tamamlar 

niteliktedir. Dolayısıyla bu durum ‘çağdaş’ entelektüellerin bile içinde var olmaya 

devam eden ilkel ve kadim insanın kalıntılarına benzetilebilir.127 Bu önerge Larsen’ın, 

kişilerin farkında olmadan her gün mit ürettikleri fikriyle de örtüşmektedir. 

Dolayısıyla mit, insan psikesinin derinliğindeki her türlü gerçekliği, ona yön ve değer 

vererek aydınlatmaktadır; bu nedenle insanlığın kalbinin derinlerinde hiç eskimeden 

yaşayan, insanın özüne içkin bir katmanı işaret, söz ve biçimler aracılığıyla açık eden 

evrensel ve temel bir olgudur.128 Diğer bir deyişle, mitleri incelemek aslında insanın 

kadim ve daha ilkel bir dönemine tanıklık etmektir. Bu geçmiş, yaşayan her canlıdan 

daha önce var olmuş olaylara, kahramanlara ve tanrılara ait bir geçmiştir.129  Öte 

yandan, Larsen’ın kişisel mitolojiyle ilgili yorumu dikkat çekicidir:  

 

 

                                                        
124 James Hillman, “A Note on Story,” Parabola, IV:4, 1979, s. 43,45. 
125 Theodor Herzl Gaster, “Myth and Story,” Sacred Narrative: Readings in Theory of Myth, Ed. 
Alan Dundes, Berkeley, University of California Press, 1984, s. 37. 
126 Mircea Eliade, “Cosmogenic Myth and ‘Sacred History,’” Sacred Narrative: Readings in Theory 
of Myth, Ed. Alan Dundes, Berkeley, University of California Press, 1984, s. 138. 
127 Dardel, a.g.e., s. 241. 
128 Larsen a.g.e., s. 62. 
129 Dardel, a.g.e., s. 230. 



 65 

“Kişisel mitoloji bireyin zamansızlığa dair farkındalığıyla başlar. Bununla 
birlikte, kendi kişisel yaşamımız sonsuz bir şimdilik içinde yer almasına 
rağmen, aslında o durağan nokta aracılığıyla yaşamımızın tüm zaman ve 
mekanlara ait olan insanlara bağlı olduğuna dair bir duyum da gelişir. Biz 
hayattayken, antik şamanların üzerinde dans edip ruhani şarkılar söylediği ve 
Kral Arthur’un adamlarının kutsal Kase arayışında ata bindikleri aynı toprağa 
basıyoruz. Acaba yaşam serüvenimiz onlarınkinden daha az hayret verici 
olmayabilir mi?”130  

 

Tüm bu tanımların ışığında, mitin belki de en önemli özelliğinin ‘simgesellik’ 

olduğu açıkça görülmektedir. Mit sadece bir hikâye değil; aynı zamanda kendini dilde, 

sanatta, dinde, bilimde ve siyasette yansıtan, Jung terminolojisiyle, özel bir formdaki 

‘kolektif bilinçdışı’dır. Mit ile ilintili simgeler ve metaforlar, insanın tüm kültürel 

edimleriyle derin bir bağlantı içindedir. Yine de en önemli işlevlerinin sanatsal ve dini 

alanda olduğu söylenebilir.131 Nitekim Segal’in belirttiği gibi, mit, en önemlisi 

yeryüzü ve yaşamın yaratılışına dair bir anlatı niteliği taşımaktadır. Bu nedenle Kitab-

ı Mukaddes’teki özellikle yaratılış (Tekvin, Bölüm:1-2), Adem ve Havva’nın 

Aden’den kovuluşu (Tekvin, Bölüm: 3) ve Nuh Tufanı (Tekvin, Bölüm: 6-9) gibi 

hikayeler ‘mit’ kategorisinde yer almalı ve buna göre incelenmelidir.132 Tarihsel 

açıdan bakıldığında mit ve dinin, sanatsal üretimdeki önemli etkisini görmek 

mümkündür. Elbette bu etkileşimin en iyi örneklerinden biri de Wagner’in mitsel 

anlatıyı temeline yerleştirdiği Parsifal’dir. Eserin ezoterik açıdan yorumlanması ve 

simgelerin dilinin çözülebilmesi için bahsi geçen mitlerin ve teolojik kültürün altında 

yatan gizli anlamların sorgulanması gerekmektedir. Bu nedenle öncelikle, eserdeki 

Hristiyan unsurlarına farklı bir boyut getirecek ve okuyucunun eserin derinliklerine 

inen yolculuğunda ona rehberlik edecek ‘örtük’ İsa figürünün mitolojik ve Pagan 

kökenlerine içkin bağlantıları incelenecektir. 

 

 

                                                        
130 Larsen, a.g.e., s. 19. 
131 Kovačev, a.g.e., 101. 
132 Robert A. Segal, Myth: A Very Short Introduction, New York, Oxford University Press, 2004, 
s. 5. 



 66 

C. Antik bir Güneş Tanrısı: İsa Miti 

2007 yılının büyük yankı uyandıran Zeitgeist: The Movie, Myth of Jesus adlı 

belgeseli, Hristiyanlığın kutsal peygamberi İsa’nın, antik Pagan inançlarına ait bir kült 

olduğuna dair önemli tarihi saptamalar yapar. Elbette tezin amacı, belgeselde bahsi 

geçen ‘kutsal’ figürlerin gerçekten var olup olmadığını kanıtlamak değil, mitolojik 

açıdan bu figürlerin ve simgelerin Parsifal’de neden kullanıldığını araştırmaktır. 

Ancak, tüm dini yazıtların alegorik ve simgesel niteliklerinin bilincinde olmak bu tür 

bir çözümleme için gerekli bir ön koşuldur. Belgesel, aldığı gelenekdışı konum 

sebebiyle Hristiyan çevreler tarafından dünya çapında büyük eleştirilere maruz kalsa 

da ışık tuttuğu tarihsel noktalar tezin amacına hizmet ettiğinden büyük ölçüde fayda 

sağlamaktadır. Belgeselde İsa peygamberin, Hristiyanlık öncesi kadim Pagan 

inançlarıyla ve insanlığın çok eski çağlardan beri merakını cezbeden astroloji ile olan 

bağlantısı dikkat çekicidir.  

İnsan, yeryüzündeki varoluşunun başlangıcından beri gökyüzünde 

gözlemleyebildiği en önemli cisim olan Güneş’i incelemiş; onun hareketlerine, 

yeryüzünde oluşturduğu etkilere, yaydığı aydınlığa ve dolayısıyla yaşamın en önemli 

kaynağı olmasına türlü anlamlar yüklemiştir. İnsanlık, bahar gelince her yerin 

yeşermesini, tüm doğanın tekrar uyanmasını sağlayan, her gün doğduğunda tüm 

yeryüzünü aydınlatan, yaşamı mümkün kılan bu cismin, yokluğunda tüm doğanın 

cansızlaştığını, toprağın verimsizleştiğini, yaşamın zorlaştığını gözlemlemiş; doğal 

olarak zaman içinde ve özellikle tarım toplumuna geçildikten sonra yaşam pratiklerini, 

tarımsal döngülerini, zaman kavramlarını ve elbette inanç sistemlerini hep bu altın gibi 

ışıyan, besleyen, büyüten ve ısıtan cisme göre belirlemiştir. Antik çağlardan beri bu 

nedenle Güneş; ‘yaşam’, ’aydınlık’, ‘iyilik’ olarak addedilirken onun yokluğu ‘ölüm’, 

‘karanlık’, ‘kötülük’ ile özdeşleştirilmiş; türlü mitlerde iyiyle kötünün savaşı ezoterik 

olarak Güneş’in varlığı ve yokluğu üzerinden işlenmiştir. Kadim uygarlıkların benzer 

bir motivasyonla yıldızları incelemeleri de onlara uzun vadede gerçekleşen doğal olay 

ve döngüleri tanımalarını ve elbette bunlara karşı hazırlıklı olmalarını sağlamıştır. 

Güneş’e ‘tanrısallık’ atfedilmesi, Hindistan’dan antik Mısır’a, Yunanistan’dan diğer 

Mezopotamya uygarlıklarına kadar birçok kadim medeniyette gözlemlenmiştir. 

Belgesel, tarihi olarak en güncel olan ve bu mitolojik Güneş Tanrıları arasında hala 



 67 

kültürel geçerliliğini koruyan mitsel figürün İsa olduğu bilgisini sunmaktadır. 

Akalın’ın da belirttiği gibi “Hıristiyanların öldürülen ve dirilen İsa’[sı]nın hikâyesi, 

büyük ölçüde Güneş-tanrıların veya pagan kurtarıcı tanrıların özelliklerinden 

türetilmiştir”133 Aşağıda farklı coğrafya ve zamanlara ait Güneş Tanrılarının 

bulunduğu görselden anlaşılacağı gibi Mısır’daki (Güneş Mesihi olarak bilinen) 

Horus, Frikya’daki Attis, Pers kültüründeki Mithra, Hindistan’daki Krishna, Antik 

Yunan’daki Dionysus gibi Roma-Yunan uygarlığında bulunan Tanrı-insanların ortak 

özellikleri, tıpkı Hristiyan teolojisindeki İsa gibi, kış gündönümünün ertesi günü  yani 

Aralık’ın 25’inde bir bakireden doğmaları, yeniden dirilmeleri, çarmıha gerilmiş 

olmaları ve/veya 12 sayısı ile olan bağlantılarıdır. (Bkz.: Resim 2.1) 

 

Resim 2.1: Farklı Coğrafya ve Zamanlara ait Antik Güneş Tanrılarından Çeşitli Örnekler 

                                                        
133 Kürşat Haldun Akalın, “Yunan-Roma Uygarlığında İnsan-Tanrılara Tapınma Törenı̇ Olarak: Kilise 
Ekmek-Şarap Ayı̇ni,” Atatük Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Erzurum, 2014, Sayı: 41, s. 130. 

HORUS 
25 ARALIKTA 
DOĞDU. 
DOĞUDA BİR YILDIZ 
3 KRAL 
TARAFINDAN TAKİP 
EDİLDİ. 
12 YAŞINDA 
ÖĞRETMEN. 
30 YAŞINDA VAFTİZ 
EDİLDİ. 
12 HAVARİSİ VAR. 

ATTIS 
BİR BAKİREDEN  
25 ARALIKTA 
DOĞDU. 
ÇARMIHA GERİLDİ. 
3 GÜN ÖLÜ KALDI 
VE DİRİLDİ. 

MITRA 
BİR BAKİREDEN  
25 ARALIKTA 
DOĞDU. 
12 HAVARİSİ VAR. 
3 GÜN ÖLÜ KALDI 
VE DİRİLDİ. 

KRISHNA 
BİR BAKİREDEN 
DOĞDU. 
DOĞUDA BİR YILDIZ 
HABERİNİ VERDİ. 
MUCİZELER YARATTI 
VE DİRİLDİ 
 

DIONYSUS 
BİR BAKİREDEN  
25 ARALIKTA 
DOĞDU. 
MUCİZELER 
YARATTI. 
“KRALLARIN 
KRALI” OLARAK 
BİLİNİRDİ. 
ÖLDÜKTEN SONRA 
DİRİLDİ. 

MESİH İSA 
BİR BAKİREDEN  
25 ARALIKTA 
DOĞDU. 
“DOĞUDA BİR 
YILDIZ” 
MUCİZELER 
YARATTI. 
12 HAVARİSİ VARDI. 
3 GÜN ÖLÜ KALDI 
VE DİRİLDİ 



 68 

Örneğin, Resim 2.2’deki mozaik eserinden anlaşılacağı gibi, İsa’nın başında halesi 

bulunan ‘Tanrısal çocuk’ tasvirlerinin, Pagan tanrısı Osiris-Dionysus’la134* büyük 

benzerlik taşıdığı görülmektedir.135 

 

 
Resim 2.2: Kıbrıs, Paphos’ta bulunan ‘Dionysus’un Evi’ndeki Mozaik Görseli, M.S. 4. Yüzyıl 

(http://www.lost-history.com/dionysus.php) 

                                                        
134 *Osiris-Dionysus: Roma-Yunan kültüründe “Tanrı’nın oğludur. Babası Tanrı ve annesi ölümlü bir 
bakiredir. 25 Aralık’ta üç çobanın önünde bir mağarada ya da bir inek barınağında doğmuştur. O, 
dünyanın günahları nedeniyle, bir kurban olarak Paskalya zamanında ölür. O, ölümün ardından 
cehenneme iner, üçüncü gün dirilir ve ihtişam içinde göğe yükselir. Onun taraftarları, kıyamet günleri 
boyunca, onun yargıç olarak geri dönmesini beklerler. Onun ölümü ve yeniden dirilişi, onun etini ve 
kanını sembolize eden ekmek-şarabın yenilmesinden oluşan bir ritüel ile kutlanır. İsa, ölümünden önce 
şarap ve ekmekten oluşan sembolik bir son yemek kutlar. İsa, İncillerde ben yaşamın ekmeğiyim der ve 
son yemek sırasında ekmeği parçalar ve alın bunu bu benim bedenim diyerek onu havarilerine verir. 
Aynı şekilde gizem tanrı-insanı da sembolik olarak, ekmek ve ekmeği oluşturan buğday ile 
ilişkilendiriliyordu. Osiris’in paramparça edilerek öldüğü söylenirdi; bu, un üretmek için buğdayın 
dövülmesini sembolize eder. Ölü Adonis’in kemiklerinin bir değirmende öğütüldüğü, daha sonra 
rüzgara saçıldığı söylenirdi. İncillerde İsa ayrıca ben gerçek şarabım der ve son yemek sırasında bu 
benim kanım diyerek bir kap şarabı havarilerine verir. İsa gibi Dionysus da asma ve şarapla 
ilişkilendiriliyordu. Dionysus parçalanarak ölüyordu, bu parçalanma şarap üretmek için üzümlerin 
ayakta çiğnenmesini sembolize eder. İsa’nın havarileri, onun sunduğu ekmek ve şarabı yiyip içerek, 
sembolik olarak onun bedenini yer ve kanını içerler, böylece Christ ile bir olmuş olurlar. Bu tür kutsal 
bir komünyon, Osiris-Dionysus ile bir olmanın bir aracı olarak gizemlerde de uygulanıyordu. Tanrıyı 
yeme vasıtasıyla tanrısal komünyon fikri öyle eski bir ayindir ki, Mısır Ölüler Kitabında görülür. 
Paganlar Christ’in ölümden dirilişinin, Attis’in yeniden dirilişinin…bir taklidinin olduğunu; 
Hıristiyanlar ise Attis’in yeniden dirilişinin, Christ’in yeniden dirilişinin bir taklidi olduğunu iddia 
etmişlerdi. Antik bir Hıristiyan geleneğine göre, İsa 25 Mart’ta ölmüştü. Bu, Attis’in yeniden dirilişinin 
Roma’da resmi olarak kutlandığı günle aynıydı. Bir başka antik Hıristiyan geleneği, Christ’in ölümünü 
23 Mart ve yeniden dirilişini 25 Mart olarak belirler; bu, Attis’in ölümü ve ölümden dirilişiyle tam aynı 
zamana rastlar.” Akalın, a.g.e., s. 130.    

135 Timothy Freke ve Peter Gandy, İsa’nın Gizemleri: “Gerçek İsa” Bir Pagan Tanrısı mıydı?, Çev. 
Aslı Bengisu, 2. bs., İstanbul, Ayna Yayınevi, 2011, s.222. 



 69 

 
Resim 2.3: Mısır Heykeli, Bakire İsis ve oğlu Horus M.Ö. 3. yüzyıl (solda) 

Resim 2.4: Bizans ikonası, Bakire Meryem ve oğlu İsa M.S 13. yüzyıl civari (sağda) 
(https://www.eyeofhorus.biz/power-of-myth/horus-and-jesus-the-egyptian-revelation/) 

 
 
Hristiyanlığa ait Meryem Ana ve bebek İsa simgesinin, tıpkı Paganların mucizevi 

çocuğu Osiris-Dionysus gibi, Antik Mısır’daki İsis ve oğlu Horus görseliyle de 

bağlantısı dikkat çekicidir. İsa örneğindeki gibi, çoğu antik Tanrı mitinde bakire bir 

anneden doğum simgesi mevcuttur. Tarihte, farklı coğrafyalarda bunun örneklerine 

rastlamak mümkündür: 

 
“Küçük Asya’da [Anadolu’da] Attis’in annesi bakire Kibele’dir. Suriye’de 
Adonis’in bakire annesinin adı Myrrh’dir. İskenderiye’de Aion, bakire 
Kore’den doğmuştur. Yunanistan’da Dionysus, Zeus’u tüm ihtişamı içinde 
görmeyi arzulayan ve onun yıldırımlarından biriyle esrarengiz bir şekilde 
döllenen, ölümlü bir bakire olan Semele’den doğmuştur. İsa’nın, Meryem’in 
rahminde sadece yedi ay kaldığı inancı, ilk Hıristiyanlığın en çok alıntılanan, 
Yeni Ahit dışı metinlerinde yazılı olan popüler bir inançtır. Pagan tarihçi 
Diodorus, Dionysus’nun annesi Semele’nin de aynı şekilde sadece yedi aylık 
bir hamilelik geçirmiş olduğunun söylendiğini anlatır.”136 

 

 
 
 

                                                        
136 A.e., s. 39. 



 70 

Zeitgeist, İsa’nın diğer tanrı-insanlarla bağlantılarını Pagan Zodyak çaprazında 

çözümler:  

 

 
Sembol 2.1: Pagan Zodyak Çaprazı 

                                  (Zeitgeist: The Movie, Myth of Jesus) 

 

Zodyak çaprazı, tarihin en eski kavramsal işaretlerinden biridir. Güneş’in bir 

yıl içinde 12 büyük takımyıldızı içinden geçişini tasvir eder. 12 ayı, 4 mevsimi, gün 

dönümlerini ve ekinokslarını belirtir. Her takımyıldızı antropomorfize edilmiş, hayvan 

ya da doğa figürleriyle kişiselleştirilmiştir. Çaprazın ortasındaki Güneş simgesi ise 

görülemeyen yaratıcının sureti, yani Tanrı olarak kişiselleştirilmiştir.  

İsa örneğine bakıldığında, Kutsal metinlerdeki anlatılarda İsa’nın 25 Aralık’ta 

Bethlehem’de (Beytüllahim) doğduğu, doğuda bir yıldızın bunun haberini verdiği, 

yıldızı ise üç kralın izlediği yazılmaktadır. İsa’ya ‘Tanrı’nın oğlu’, ‘Dünyanın Işığı’, 

‘İnsanlığın Kurtarıcısı’ gibi isimler atfedilmiştir. Doğumuyla ilgili bu bilgilerin 

astrolojiyle bağlantısı dikkat çekicidir. Zira doğuda gece gökyüzünde görünen en 

parlak yıldız olan Sirius, 24 Aralık’ta 3 parlak yıldızla aynı hizalanmaya geçer. Antik 

zamanlardan bugüne aynı isme sahip olan bu yıldızların adı ‘3 Kral’dır. Sirius ve 3 

Kral, 25 Aralık’ta Güneş’in doğuşuna işaret etmektedir. Bu nedenle 3 Kral, doğudaki 

yıldızı takip etmekte ve İsa’nın yani aslında Güneş’in doğuşunu müjdelemektedir. 

 

 



 71 

 
Resim 2.5: Doğudaki en parlak yıldızı (Sirius) takip eden 3 kral ve işaret ettikleri Güneş (İsa) 

                                  (Zeitgeist: The Movie, Myth of Jesus) 

 

Freke ve Gandy, Sirius’un Güneş’e doğru yükselişinin Nil nehrinin habercisi 

olduğunu ve asırlar boyunca Mısır halkı tarafından Mısır Tanrı’sı Osiris’in ölümden 

dirilişi ile ilişkilendirildiğini de belirtmiştir.137 Aynı hikaye Krishna, Mithra, Dionysus 

ve diğer tüm Güneş-tanrılarında görülmektedir. Akalın, Hristiyanlığın vahiy kitapları 

dışında İsa’nın yaşadığına dair hiçbir tarihsel delil olmadığını, hiçbir resmi veya tarihi 

kayıtta ismine rastlanmadığını, dönemin hiçbir yazar ve tarihçisinin İsa’nın varlığına 

dair en ufak bir ifade kullanmadığını belirtmiştir.138 İsa’nın yaşadığına dair bir kanıt 

olmadığını onaylayan Freke ve Gandy, buna ek olarak daha da önemli bir konuya 

değinerek İsa’nın yeni bir çağın kurtarıcısı olma mitinin arkasında yatan astrolojik 

bağlantıya dikkat çekmiştir: 

 
“Yahudi tanrı-insanına, ‘Balığın oğlu Jesus’ anlamına gelen, Exodus139* 
peygamberi Joshua ben Nun’a140* atfen Joshua/Jesus adı verilmişti. Bu, Balık 
tarafından sembolize edilen, yeni astrolojik Pisces Çağı için tasarlanan bir 
kurtarıcı figürü için mükemmel bir addır. İsa’nın ‘doğumu’ için seçilen 
zaman, onu, Yeni Pisces Çağı’nda başlayan … önemli bir astrolojik 
kavuşumla ilişkilendirir…Yıldızlar ile ilgili bu kavuşum, aynı zamanda, 
Pagan mitinde tanrı-insanın doğumunu önceden bildiren yıldız haline gelir. 

                                                        
137 A.e., s.307. 
138 Akalın, a.g.e., s.131. 
139 *Exodus: Tevrat’ın ilk beş bölümünden biri olan Mısır’dan Çıkış adlı kitabı. 
140 *Nun: İbranice’de נ Nun, ‘balık’ı temsil etmektedir. Samael Aun Weor, balık imgesinin tüm 
dinlerde, özellikle Hristiyanlıkta oldukça önemli bir simge olduğunu belirtmiştir. Nedeni çok az kişi 
tarafından bilinmekle birlikte, eski Hristiyanların ilk kutsal simgesi aslında haç değil, balıktır. Weor, 
26 Mart 2014, (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/scripture/3394-what-is-the-meaning-of-
noah-and-the-ark.html, 30 Mart 2017. 



 72 

Bu yüzden, İsa sembolik olarak, Yeni bir Çağ’ın yeni kurtarıcısı haline 
gelir.”141  
 
 

Zeitgeist, bu detayı çok önemli bir astrolojik gerçekliğe değinerek açıklar: 

İncil’de ‘çağ’ (aeon) kavramına yapılmış çok sayıda referans vardır. Gökyüzünü 

inceleyen ve astrolojiyle iç içe olan Antik Mısır’lılar ve ondan önceki kadim kültürler 

ortalama her 2150 yılda bir ilkbahar gündönümünün (21 Mart) sabahında Güneş’in 

Zodyak’taki farklı bir burçta, yani takımyıldızında gerçekleştiğini fark etmişlerdir. Bu, 

Dünya’nın kendi ekseni etrafında dönerken gerçekleştirdiği ufak yalpalama 

hareketinden kaynaklanmaktadır. Nitekim, Zodyak haritasındaki yıldızlar normal 

döngüleri yerine, tersine ilerlemektedirler. Bu yalpalama hareketiyle beraber tüm 12 

burcun tamamlanması ise ortalama 25,765 yıla karşılık gelmektedir. Bu döngünün 

farkında olan antik toplumlar buna ‘Büyük Yıl’ demişlerdir. Dolayısıyla her bir 

takımyıldızı için geçen 2150 yıllık süreyi bir ‘çağ’ olarak adlandırmışlardır.142   

İncil (Yeni Ahit) temelde 3 çağdan bahsederken 4. çağın da gelişini 

müjdelemektedir. Bu astrolojik referansı Eski Ahit’te de görmek mümkündür: Musa, 

Sina Dağı’ndan 10 emri alarak indikten sonra İsrailoğullarının altın bir buzağıya 

taptığını gördüğünde çok öfkelenir. Taş tabletleri kırar, altın buzağıyı parçalar ve 

halkına, arınabilmeleri için birbirlerini öldürmeleri gerektiğini söyler. İncil 

akademisyenlerine göre bu davranış Musa’nın Tanrı’nın birliğine karşı gelindiği için 

verdiği haklı bir tepkidir, ancak astrolojik açıdan bakıldığında durumun tamamen 

simgesel olduğu gözlemlenmektedir. Zira burada bahsedilen altın buzağı, Zodyak 

döngüsündeki Boğa takımyıldızına yapılan bir göndermedir ve Musa, tarih itibariyle 

tam da Boğa takımyıldızından sonra gelecek olan Koç takımyıldızının ve aynı adlı 

çağın simgesidir.143* Dolayısıyla Musa’nın öfkesi, Tanrı’nın birliğini bozmalarıyla 

ilgili değildir, yeni çağın gelebilmesi için eskinin yıkılması gerekmektedir. Musa, bu 

simgeselliğin örtük bir işaretidir.144 

                                                        
141 Freke & Gandy, a.g.e., s. 234. 
142 Buna göre, M.Ö 4300-2150 arası Boğa çağı, M.Ö. 2150-M.S. 1 arası Koç çağı ve hala içinde 
bulunduğumuz dönem olan M.S. 1- 2150 arası ise Balık çağı olarak adlandırılmıştır. Dolayısıyla 
sırada ise Kova çağı vardır.  
143 Bu nedenledir ki Yahudiler bugün de hala ritüel olarak Koç çağını simgeleyen Koç boynuzunu 
üflemektedirler. 
144 24 Mart 2008, (Çevrimiçi) www.webskeptic.wikidot.com/zeitgeist-transcript, 29 Ekim 2017. 



 73 

Bu sistem üzerinden bakıldığında İsa’nın, Kova çağından önce gelen Balık 

çağını temsil etmekte olduğu görülmektedir. İncil’deki ‘balık’ simgeselliği son derece 

belirgindir. ‘Büyük Balıkçı’ olarak da bilinen İsa’nın, Matta İncil’inde açlıktan ölecek 

5000 insanı ekmek ve ‘2 balık’ ile beslediği yazılmıştır: 

 
“İsa kıyıya çıkar çıkmaz büyük bir toplulukla karşılaştı. Onlara karşı yüreği 
acıyla doldu; hasta olanları sağlığa kavuşturdu. Akşam olunca öğrencileri 
kendisine yaklaşıp, ‘Burası ıssız bir yer’ dediler, ‘Vakit de oldukça ilerledi. 
Artık topluluğu sal; kasabalara gitsinler, kendilerine azık satın alsınlar.’ İsa, 
‘Buradan gitmeleri gerekli değil’ diye yanıtladı. ‘Siz onlara yiyecek verin!’ 
Öğrenciler, ‘Burada beş ekmekle iki balıktan başka hiçbir şeyimiz yok ki’ 
dediler. İsa, ‘Onları buraya bana getirin’ dedi. Tüm topluluğa çayıra 
oturmalarını buyurdu. Beş ekmekle iki balığı eline aldı. Gözlerini göğe 
kaldırıp onları kutsadı. Ekmekleri parçalayıp böldü öğrencilere verdi, 
öğrenciler de topluluğa. Herkes doyasıya yedi.” (Matta 14:15-20) 
 
 

Ayrıca, Markos İncil’inde İsa’nın gizem yolculuğuna, Celile (Galilee) denizine yakın 

olan Copernaum adlı şehre gittiğinde başladığı yazılmıştır. İncil, İsa’nın Celile 

kıyılarında yürürken gördüğü iki havariden bahseder:  

 
“İsa, Celile [Denizi’ni]n kıyısından geçerken, göle ağ atmakta olan Simun ile 
kardeşi Andreas’ı gördü. Bu adamlar balıkçıydı. İsa onlara, ‘Ardımdan gelin’ 
dedi, ‘Sizleri insan tutan balıkçılar yapacağım’ Onlar da hemen ağlarını 
bırakıp O’nun ardından gittiler.” (Markos 1:16-18) 

 

Psikoposluk tacının (mitre) da aslında bir balık ağzı şeklinde olması İsa’nın bir 

figür olarak Balık Çağı’nı yansıtışının çok önemli bir göstergesidir. Ancak bu taç 

Hristiyanlığa ait orijinal bir simge değildir. Filistin ve Babil balık-tanrısı Dagon’un 

tasvirlerinde çok benzer bir taç kullanılmaktadır. Joseph kitabında, papalık tacının 

antik Pagan balık-tanrısı Dagon ve tanrıça Kibele’nin birebir uyarlaması olduğunu 

belirtmiştir.145 Papalık tacı, Dagon’un açık ağızlı balık başını temsil etmektedir. Sivri 

ucu ve açık tepesi bunun çok belirgin bir kanıtıdır. Ayrıca Werness’in belirttiği gibi, 

Hristiyanlıktan çok önce ‘Büyük Anne’ olarak bilinen balık ağzı simgesi, ucu açık oval 

bir boşluk oluşturan görseliyle, ‘rahim’ ile ilişkilendirilmiştir. Bereket, doğum ve 

                                                        
145 Ruben Joseph, Why Are The Young People Leaving The Church-What We Need To Do To 
Keep Them In, USA, Xlibris Corporation, 2011, s.25.  



 74 

kadın cinselliği ile bağlantılı olan balık, Keltler ve kuzey Avrupadaki Pagan kültürler 

tarafından da benimsenmiştir.146 

 

 
Resim 2.6: Solda, Filistin balık-tanrısı Dagon; kafasından aşağı sarkan balık görünümündeki 

pelerini 
Sağda, Kibele; Anadolu ve Mezopotamya tanrıçası, kafasında iki uçlu balık ağzı şeklindeki tacı 

Ortada, Roma Katolik Kilise’sine ait balık ağzı şeklindeki taç görseli 
 

   (Jack Dunn, Dagon’s Hat) 
 

 
İsa’nın balık ile olan türlü bağlantıları ve insanları ‘2 balık’ ile beslemesi 

Zodyak çemberinde kendini görsel olarak tezahür etmiştir: 

 

 
Sembol 2.2: Balık Burcu’nun temsili: “2 Balık” 

 

Aynı zamanda İsa’nın doğumu olarak kabul edilen zaman, Balık Çağı’nın da 

başlangıcı olan M.S. 1. yüzyıldır. Luka İncil’inde İsa’ya ihanet edip onu ortadan 

kaldırmaya çalışanların ‘hain’ planlar yaptığı hamursuz bayramı arifesinde İsa, 

havarilerine kendisinden sonra törenin nerede kutlanacağını söyler:  

 
Passah [Fısıh]’ın kutlanışı olarak bilinen mayasız ekmek töreni yaklaşıyordu. 
[…] Yahuda gitti, başrahiplerle ve tapınak görevlileriyle İsa’yı onların eline 

                                                        
146 Hope B. Werness, The Continuum Encylopedia of Animal Symbolism in Art, Newy 
York/London, Continuum Publishing, 2003, s. 177. 



 75 

nasıl vereceğini danıştı. Onlarsa sevindi, kendisine para vermek için 
anlaştılar. Yahuda kabul etti. Topluluğun ortalıkta olmadığı bir sırada İsa’yı 
ele vermek için elverişli ortamı kollamaya başladı […] İsa, Petros’la 
Yuhanna’ya buyruk vererek kendilerini saldı: […] Onlar, ‘Nerede hazırlık 
yapmamızı istiyorsun?’ diye sordu. İsa, ‘Kente girdiğinizde, sizi testiyle su 
taşıyan bir adam karşılayacak.’ dedi. ‘Kendisini izleyin.’ (Luka 22: 1; 4-6; 8-
10). 
 

 
Sembol 2.3: Kova Burcu ve “testiyle su taşıyan adam” görseli 

 

 
Yukarıda koyu renkle yazılmış ifade, belki de İncil’deki en bariz astrolojik 

referanslardan biridir. Testiyle su taşıyan bir adam, elbette Zodyak haritasındaki 

Kova (Aquarius) burcu ve takımyıldızının örtük bir simgesidir. Kova, Balık’tan sonra 

gelecek olan çağı temsil etmektedir ve Güneş, İsa’nın temsil ettiği Balık Çağı’nı geride 

bıraktığında Kova Evi’ne girecektir. Dolayısıyla İsa, burada Kova Çağı’nın geleceğini 

müjdelemektedir. Matta İncil’inde Mecdelli Meryem ve Bakire Meryem, İsa’nın 

mezarına geldiklerinde bir melek onlara İsa’nın ölmeden önce vaad ettiği gibi 

dirildiğini söyler. İsa’yı gören herkes kendisine tapınır. Bazısı ise kuşkuya düşer. İsa 

onlara yaklaşır ve şöyle der: 

 
“’Gökte ve yeryüzünde tüm yetki bana verilmiştir.’ dedi. ‘Gidin, bütün ulusları 
öğrencim yapın. Onları Baba, Oğul ve Kutsal Ruh adıyla vaftiz edin. Sizlere 
buyurduğum her şeyi tutmaları için kendilerini eğitin. Bilesiniz ki tüm günler 
boyunca, çağ sona erişinceye dek sizlerle beraberim.’” (Matta 28: 18-20) 

 

Burada bahsedilen çağ (aeon) kavramı, çoğu zaman ‘kıyamet günü’ şeklinde 

adlandırılan ahiret, dünyanın sonu, yargılanma günü vb. şekillerde yorumlanmaktadır. 

Ancak burada astrolojik açıdan metin doğru bir şeye işaret etmektedir: İsa, Balık Çağı 

boyunca, yani doğumundan (M.S. 1.yüzyıl) 2150 yılına kadar insanlığı takip edecektir. 



 76 

İncil’deki çağ bitimine dair ifadeler tamamen dogmatik şekilde yanlış yorumlanmış 

astrolojik bir alegoriden ibarettir.147  

Astrolojiyle bağlantılı bir diğer önemli figür ise İsa’nın annesi Bakire 

Meryem’dir. Meryem aslında Virgo (Tr. Başak) takımyıldızını temsil etmektedir.  

Latince’de ‘bakire’ anlamına gelen Virgo, aynı zamanda ‘Ekmek Evi’ olarak da 

bilinmektedir. Virgo’nun simgesi elinde başak olan bir bakiredir. Virgo, Ağustos ve 

Eylül’ü yani Kuzey yarımkürede hasat zamanını temsil etmektedir. Virgo 

takımyıldızına gönderme yapan Bethlehem ise ‘ekmek evi’ demektir ve aslında 

yeryüzünde değil, gökyüzünde bir yeri işaret etmektedir. Zira Pagan takviminin işaret 

ettiği “Güneş tanrılarının bütün bakire anneleri gibi Hz. Meryem de 8 Eylül günü 

doğmuştur”.148  

 

  
Sembol 2.4: Elinde Başak tutan ve Hasat Mevsimini Simgeleyen Bakire 

 

 

Kuzey yarımkürede, kış gündönümünde ya da 25 Aralık’ta gerçekleşen başka 

bir olgu da dikkat çekmektedir. Yaz gündönümünden (21 Haziran), kış gündönümüne 

(21 Aralık) kadar günler kısalır; hava soğur ve Güneş kuzey yarımküreden, daha küçük 

ve uzak şekilde görünmeye başlar. Antik dönemlerde güneşin bu uzaklaşması ‘ölüm’ 

sürecinin simgesi olarak algılanmaktadır. Bu, Güneş’in ölümüdür. 22 Aralık’ta 

Güneş’in ‘inişi’ tamamıyla algılanır duruma gelir. 6 ay boyunca sürekli olarak güneye 

kayan Güneş, 22 Aralık’ta en alçak seviyede seyreden yükselişini yaşar. Bundan sonra 

Güneş, 3 gün boyunca -en azından algısal olarak- güneye kaymayı durdurur. Bu 

tarihten sonra 25 Aralık’ta Güneş, her gün 1 derece kuzeye hareket etmeye, dolayısıyla 

daha uzun günleri, sıcaklığı ve baharı müjdelemeye başlar. Bu nedenle “Güneş (İsa) 

                                                        
147 24 Mart 2008, (Çevrimiçi) www.webskeptic.wikidot.com/zeitgeist-transcript, 29 Ekim 2017. 
148 Akalın, a.g.e., s. 132. 



 77 

öldü, 3 gün ölü kaldı ve sonra dirildi.” denmektedir. Bu, Güneş’in Kuzey yarımküreye 

doğru kaymadan önceki geçiş periyodudur: O, baharı ve ‘kurtuluş’u getirendir. İsa’nın 

diğer tüm mitolojik Güneş tanrıları gibi doğumgünü bu nedenle 25 Aralık’tır. Ancak 

yeniden dirilişi bahar ekinoksuna kadar kutlanmamaktadır, çünkü ancak bu dönemde 

Güneş, ‘kötü karanlığa’ galip gelir; yeryüzü ısınır, doğa canlanır ve bahar gelir. 

Gündüzler de 21 Mart’tan sonra uzamaya başlar.  

 Hristiyanlıkta kutlanan Paskalya Bayramı, Gregoryen ve Jülyen takvimlere149* 

göre değişiklik gösterse de aşağı yukarı Mart sonu-Nisan başına denk gelir. İsa’nın son 

akşam yemeğini yediği gün Perşembe olarak kabul edilir. Cuma günü çarmıhta ölür. 

Bu nedenle o güne ‘Hayırlı Cuma’ denmektedir: O, kendini insanlık için feda etmiştir. 

3 gün sonra dirildiği için pazar günü ‘yeniden doğuş’, yani Paskalya kutlanmaktadır. 

Wagner’in Parsifal eserinin III. perdesinde ‘Hayırlı Cuma’ (Karfreitag) bağlamında 

kullandığı ritüel ise Komünyon’dur150*, yani İsa’nın ölmeden önce havarileriyle 

yediği son akşam yemeği. Osiris, Attis, Dionysus ve diğer Güneş tanrıları da ‘Hayırlı 

Cuma’da Tanrı kuzusu olarak çarmıha gerilmiş, ölmüş ve 3 gün sonra dirilmişlerdir. 

Kurtarıcı Tanrı-insan, tıpkı Hristiyanlıkta olduğu gibi baharın gelmesi ve doğanın 

canlanması bağlamında büyük bir coşku ve kıvançla kutlanmıştır. Dirilişin pazar 

gününe denk gelmesi birçok dilde bugünü Güneş günü (İng. Sunday; Alm. Sonntag; 

Lat. dies Solis) diğer bir deyişle ‘efendinin günü’151* olarak kabul edilmesine yol 

açmıştır.152  

                                                        
149 Gregoryen takvime göre 22, 23 Mart; Jülyen takvime göre ise 3,4 Nisan civarında kutlanmaktadır.  
150 *Komünyon: Yun. (εὐχαριστία) ‘Efkaristiya’ ya da ‘Evharistiya’; Osm. ‘Aşai Rabbani Ayini’; 
İng. ‘The eucharist’ ya da ‘Lord’s supper’. Katolik Kilisesinde İsa peygamberin son yemeği ve onun 
öğretilerinin anıldığı şarap ve ekmek yeme ayini. (Çevrimiçi) 
http://www.nisanyansozluk.com/?k=Komünyon&lnk=1, 5 Şubat 2018. 
151 *“İncil hikayesinin gerçekten Adonis dininden ve diğer putperest dinlerden ödünç alınmış görünen 
bir özelliği de cehenneme iniştir. İsa’nın Cuma gecesinden Pazar sabahına kadar cehennemde veya 
Hades’te kaldığı söylenir. Kilise, Hıristiyanlar tarafından reddedilmiş olan İbrani Şabat yerine, o gün 
yeniden dirilme günü olduğu için, Pazar gününü kutsal gün ilan etti. O gün, haftalık güneş festivali 
olarak da yaygın biçimde kullanılıyordu. Güneş festivali olarak Pazar (Sunday), Mithra’nın günüydü. 
Mithra’nın Domius Rab olarak çağrıldığını belirtmek [de] ilginç olacaktır; dolayısıyla Pazar günü 
Hıristiyanlardan uzun zaman önce de Rab’bin günü olarak anılmış olmalıdır. Rab’bin gününden kasıt, 
Rab’bin yeniden dirildiği Pazar günüdür. İsa’nın ölümden dirildiği gün olması nedeniyle, Pazar günü 
bir araya gelinmesi ilk yüzyılda zaten gelenek olmuştu.” Akalın, a.g.e., s. 131. Bkz.: Arthur Weigall, 
Hıristiyanlığımızdaki Putperestlik, İstanbul, Ozan Yayıncılık, 2002, s. 52, 71, 124. 
152 Akalın, a.g.e., s. 131. 



 78 

 İsa ile ilgili en bariz astrolojik simgesellik ise 12 sayısıdır. 12 sayısı, İsa’nın 

yani Güneşin beraber hareket ettiği, dünyadan görünen 12 takımyıldızının astrolojik 

karşılığıdır. Zodyak çaprazı, Güneş’in figürsel olarak bir yıllık döngüsünü tasvir 

etmektedir. İsa, 12 havarisinden biri olan Yahuda (Judas) tarafından ihanete uğramış, 

“yaz ortasının ertesi günü yani 24 Haziran’da çok sevdikleri öğrencileri (İsa’nın 

Yuhanna havarisi) doğmuştur. Bu seçkin öğrencinin doğum günü Güneş tanrısının ya 

da tanrının oğlunun doğumuna (Hıristiyanlıkta Christmas) denk derecede kutsal gün 

ilan edilmiştir.”153 Virgo takımyıldızının hareketine bağlı olarak tüm Güneş 

tanrılarının mitolojik olarak “sonbahar mevsimine girişte izleyicileriyle çelişkiye 

düştükleri gibi, günümüz İncillerdeki İsa da aynı günlerde havarileriyle fikir ayrılığına 

düşmüş ve çatışmaya girmiştir. Kışın en soğuk gününde pek çok paganın Güneş’in 

yeniden doğacağından derin kuşkuya kapılıp inancını sorguladığı gibi” İsa’nın 

simgesel olarak ihanete uğraması ve çarmıha gerilmesinin altyapısı bu şekilde 

hazırlanmış olur.154 

Zodyak çaprazı elbette sadece Güneş’in hareketlerini algılamak için icat edilen 

sanatsal bir araç değildir. Bu aynı zamanda bir Pagan spiritüel simgesidir. Zeitgeist 

belgeseli, Hristiyanlık haçının bir Pagan çaprazı adaptasyonu olduğunu belirtir. Bu 

nedenle eski okült sanatta İsa’nın kafası her zaman haçın ortasında resmedilmiştir. Zira 

İsa, yani ‘Tanrı’nın Güneş’i’, ‘Dünya’nın ışığı’ ve ‘dirilmiş Mesih’ olarak, her sabah 

olduğu gibi yeniden gelecektir. 

 

 
                 Sembol 2.5: Pagan Çapraz   Resim 2.7: Çarmıhta betimlenen İsa  

                                                        
153 A.e. 
154 A.e., s. 132.  



 79 

Hristiyan geleneğinin iddia ettiği gibi İsa, haç üzerindeki ‘dikenli taç’ ile ya da ‘Güneş’ 

olarak yaydığı ışınları ile her yıl bahar mevsiminde Paskalya’da dirilerek, kurtuluşu 

ve yeniden doğumu müjdeleyecektir, yeryüzünde milyonlarca yıldır olduğu gibi… 

 

 
Resim 2.8: Güneş Mesihi 

(Zeitgeist) 

 

 

D. Kelt Mitolojisinden Hristiyan Dogmatizmine ‘Kutsal Kase’ 
Alegorisi 
 

 Din yapaylaştığında [ve orijinalliğini yitirdiğinde] sanat, dinin özünü kurtarma 
görevini, içindeki mitolojik simgelerin örtük anlamlarını özümseyerek üstlenmek 
durumundadır; böylece sanat, din olgusunun bizlere ‘hakikat’ olarak sunduğu bu 
simgelerin aslında birer metafor olduğunu gösterebilir, bu simgeleri yüceltebilir ve 
böylelikle içerdikleri derin, saklı anlamı görmemizi sağlayabilir.155 
 

-Richard Wagner, Din ve Sanat, 1880 
 

Tarihi olarak İsa diye bir peygamberin gerçekte yaşayıp yaşamadığı bir yana, 

Myth of Jesus belgeselindeki astrolojik referanslar; Weigall’ın da belirttiği İsa 

figürünün simgeselliğine, Hristiyan geleneğindeki birçok ritüel ve inanışın Pagan ve 

diğer antik kökenlerine dair ışık tuttuğu görülmektedir.156 Ancak Wagner, yıllara 

yayılan tüm teolojik araştırmalarının sonunda, İsa figüründe ve de onunla bağlantılı 

tüm öğreti ve ritüellerde insana dair daha duru, daha hakiki başka değerler görmüştür. 

                                                        
155 Richard Wagner, “Religion and Art”, Çev. W. Ashton Ellis, Lincoln & London, 1994 reprint, 
University of Nebraska Press, Richard Wagner’s Prose Works, C.VI, 1897, s. 213. 
156 Arthur Weigall, Hıristiyanlığımızdaki Putperestlik, İstanbul, Ozan Yayıncılık, 2002, s. 65, 85, 
112. 



 80 

Wagner gerek felsefesini geliştirirken gerek teolojinin mistik boyutuyla olan 

bağlantısında, asla spiritüelliği tamamen reddeden katı ‘rasyonelist’ bir duruş ya da 

Nietzsche’ci bir nihilizm sergilememiştir. Aksine, varoluşun derinliğine ve insanın 

yeryüzündeki hikayesinin başından beri onu alt eden çıkmazlarına, hüznüne, sevgisine 

ve sevgisizliğine; onaylanma ihtiyacına ve var olabilmek için kendine ve tüm doğaya 

zarar veren ‘yıkıcı’ enerjisine dair bir iç görü geliştirmiş, ‘kurtuluş’un insanüstü ilahi 

bir kanaldan değil insanın özünden geleceğini vaat etmiş; Parsifal’de Hristiyan 

mitolojisinin türlü bağlantılarını da gözeterek spiritüel ve psikolojik çıkarımlar 

yapmıştır.    

Kienzle, Wagner’in mit kavramını kendi mantığı ve gerçeği olan özgün bir 

düşünce biçimi olarak gördüğünü belirtir. Wagner’e göre mit, kendini biçim ve 

karakterlerin arketipsel doğası ve imge kullanımıyla felsefenin akılcılığından ayırır; 

geleneksel unsurlara tekrar anlam kazandırarak onları yeniden yaratabilmek ve 

canlandırabilmek için yüklendiği özgürlük fikriyle kendini dogmatik dinden uzak 

tutmayı başarır.157 Alman filozof Hans Blumenberg (1920-1996) bu yaratım sürecini 

betimlemek için “Arbeit am Mythos” (“Mit Üzerinde Çalışma”) terimini 

kullanmıştır.158  Parsifal eserinin merkezinde yer alan Kutsal Kase hikayesi de tıpkı 

böyle bir mitolojik unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Wagner, kendi de belirttiği 

üzere bahsedilen Kutsal Kase efsanelerinden esinlenmiştir.159 Ancak Parsifal’i sadece 

geleneksel Hristiyanlığa dair dini bir drama olarak görmek ya da Orta Çağda yazılan 

Arthur romanslarının operatik bir pastişi olduğunu düşünmek Wagner’in başyapıtını 

ve derinliğini basite indirgemek, onu küçümsemek demektir. Zira hikâye, buzdağının 

görünen kısmıdır. Wagner’in bu hikayedeki simgelerle ne ulaştırmak istediği esas 

olandır.  

Eserde dışsal eylemler içsel dinamiklerden ayrı hareket eder. İçsel eylem 

başrole içkindir: Yeni tecrübeler ve anlatıdaki gelişmeler, spiritüel kahraman 

Parsifal’ın bilincini ve aklını etkiler. Amfortas, Kundry, Klingsor ve Titurel bağımsız 

                                                        
157 Kienzle, a.g.e., s. 81. 
158 b.a. Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, Frankfurt am 
Main, Suhrhkamp Verlag, 1979.  

159 Kienzle, a.y.  



 81 

hareket eden dış eylem karakterleri olsalar da aynı zamanda Parsifal’in bilincinde, 

içsel eyleme içkin birer simge olarak da işlev görürler. Ancak Parsifal’de kullanılan 

oryantal simgeler, doktrinler, efsaneler ve ritüel ayrıntıları zahiri (dışrak) perspektife 

sahip ‘standart Batı izleyicisi’ için önemsiz, dekoratif ve tesadüfi olarak 

görünürler.  Derrick Everett, bu nedenle çoğu prodüktörün, operadaki dini öğeleri ve 

ritüel sahnelerini fazla ‘dini’, ilgisiz veya uzun buldukları için prodüksiyondan 

çıkardığını belirtmiştir. Fakat tam da bu yüzden Wagner’in sahne talimatlarını yok 

saymakta ve yazılmış her detayın arkasındaki simgesel anlamı kaçırmaktadırlar. 

Maalesef, bu eksiltilmiş prodüksiyonlar seyirciye sadece dışsal eylemi aktarıp 

dramanın iç dinamiğinden ve karakterlerin içsel eylemlerinden mahrum 

bırakmaktadırlar.160 Örneğin, Parsifal’in Klingsor’u yok edip kozmik bir bulut haline 

getirmeden hemen önce Mızrak ile yaptığı Haç işareti veya anlatı boyunca simgesel 

önem taşıyan Mızrak ve Kase’nin, eserin sonunda görsel olarak ‘bir’leşmesi bu 

ihmalkarlıktan nasibini alan ve elbette eserin ezoterik anlamı için çok büyük önem 

taşıyan unsurlardandır. Sonuç itibariyle kuğu, Kase, Mızrak, huzursuz Kundry ve 

merhemi, Amfortas ve yarası, antik Titurel ve hasmı Klingsor gibi karakterler ve 

nesnelerin simgesel ve alegorik anlamları örtülmüş olur.  

 

1. Orta Çağ ‘Kase’ (Graal) Mitleri ve Parsifal 
 

Kase (Graal) mitinin en önemli edebi örnekleri olan Chrétien de Troyes, 

Robert de Boron ve Wolfram von Eschenbach’ın epik eserleri 12. yüzyıl sonu ve 13. 

yüzyılda yazılmıştır: Hepsi de Kral Arthur ve Yuvarlak Masa Şövalyeleri161* Kelt 

efsanesini Hristiyan mistisizminden doğan unsurlarla sentezleyerek yeniden 

uyarlamıştır.162 Efsaneye göre 12 Şövalye’nin, diğer bir deyişle ‘Havarinin’ etrafında 

toplandığı ve baş şövalye Kral Arthur tarafından idare edilen yuvarlak masa, bilge 

büyücü Merlin tarafından yaratılmıştır. Yuvarlak masa, evrenin yuvarlaklığını temsil 

                                                        
160 Everett, (Çevrimiçi) www.monsalvat.no/introduction.htm, 4 Mayıs 2017.  
161 *Kral Arthur’un şövalyelerinin ismi; Lancelot, Percival, Degore, Bedivere, Koy, Galahad, Bors, 
Gawain, Tristan, Brunor ve Hector’dur. 
162 Kienzle, a.g.e., s. 81-82. 



 82 

etmekte fakat daha derin bir bağlamda 360 derecelik kapalı bir çember olarak aslında 

mükemmelliği, birliği ve dolayısıyla tanrısallığı simgelemektedir. (Bütünlüğü temsil 

eden kapalı çember motifi -III. bölümde Jung’un arketipleri açıklamasında görülecek 

olan- Doğu mistisizmine ait bütünleşme çemberi, yani mandala simgesiyle paraleldir.) 

Efsaneye göre, “Adem peygamberin insanlık suçundan sonra kaybettiği bu graal’i 

üçüncü oğlu Seth bulmuştu[r]. Graal’in kaybedilmesi bilginin kaybedilmesi ve 

gizlenmesi demektir ki onu yeniden bulmak gerekmektedir.”163 Örtük olarak 

bulunması gereken ‘ezoterik bilgiyi’ işaret eden mit, böylece Hristiyan teolojisindeki 

‘asli günah’ kavramıyla ilişkilendirilmiş olur. Hutin’in Graal efsanesine dair 

yazdıkları, Wagner’in Parsifal’inde Monsalvat mabedini kuran ‘ölümsüz’ Titurel 

karakterine ve eserin geçtiği İspanya bölgeselliğine ışık tutmaktadır:  

 

“Henri Martin’in Titurel isimli eserinde bir nevi gizli şövalyelik olan La 
Massenie du Saint Graal’dan bahsedilmektedir. Buna göre Graal Britanyada 
değil, Golya’da yani İspanya hudutlarında bulunmaktadır. Titurel isimli bir 
kahraman onu muhafaza etmek için bir mabet kurmuştur ki […] bu gizli 
mabedi Graal efsanesi azizlerinden Merlin meydana getirmiştir. Böylece 
Graal şövalyeliği Massenie yani zahitlerin mensup olduğu bir frankmasonluk 
haline gelmiştir.”164 

 

Mite göre, Kase’yi sadece kahramanlık koduna uyan en erdemli, yürekli, saf, 

ahlaklı ve bencilliğinden arınmış olan şövalye, belirli aşamalardan geçerek ve testlere 

tabi tutularak bulmaya hak kazanır.165 Şövalyelerin Kase’yi arama mücadelesinin, 

ileride tartışılacak olan Simurg efsanesinde, kuşların Simurg/Tanrı’yı arama yolunda 

aşmaları gereken yedi dipsiz kuyuya (ki bu simgeleştirilen nefs aşamalarıdır) 

benzemesi ise Parsifal bağlamında göz önünde bulundurulması gereken bir 

paralelliktir. Ayrıca, Paganizmle iç içe olan Kelt kültürü göz önüne alındığında, Kutsal 

Kase’yi arayan Kral Arthur ve şövalyelerinin, İsa’nın havarileriyle eşit sayıda, yani 12 

kişi olması ise ayrıca dikkat çekicidir.166* 

                                                        
163 Hutin, a.g.e., s. 44. 
164 A.e., 44-45. 
165 (Çevrimiçi) http://www.medieval-spell.com/Medieval-Code-of-Chivalry.html, 24 Mart 2017. 
166 *12 Şövalye; Olimpos Dağı’nın 12 büyük tanrısı, İsrail’in 12 kabilesi ve İslamiyetteki 12 imam 
örneklerinde de karşılığını bulmaktadır. Candan, çalışmasında 12 sayısının ezoterik simgeselliğine 



 83 

Parsifal karakteri esasen Arthur efsaneleriyle ilişkilendirilmiş mitsel bir 

figürdür. Parsifal ya da diğer ismiyle Sir Percivale’e, Kutsal Kase’yi arama göreviyle 

şereflendirilmiş bir prens olarak ilk defa Mabinogion adıyla bilinen, eski geleneğe 

dayalı Welsh masalları koleksiyonunda Peredur ismiyle rastlanır. Parsifal karakterine 

tamamen odaklanmış olan ilk eser, Chrétien de Troyes’nin tamamlanmamış Perceval 

le Gallois (Welsh’li Perceval-M.S.1180?) adlı epik manzumesidir. Eserde Kase, 

Komünyon’da kullanılan kutsal ekmeği (Eucharistic host) tutan gizemli kupadır ve 

yaşam bahşetmektedir. Perceval, Kase’yi bulur ve ölmek üzere olan Kase muhafızını 

iyileştirir. Robert de Boron ise aynı karakterle bağlantılı, Joseph d’Arimathie, Merlin, 

Perceval (M.S. 1200 civarı) adlı bir triloji sunmuştur.167 Kutsal Kase’yi Arthur 

geleneğinin içine kalıcı olarak yerleştiren ve ‘kayaya saplı kılıç’ motifini ortaya 

çıkaran kişidir.168 Robert’e göre Kase, İsa ve havarilerinin ‘Son Yemek’te içinden 

şarap içtikleri ve aynı zamanda Joseph D’Arimathie (Türkçe adıyla Aramatyalı 

Yusuf’un), İsa’nın çarmıhtayken damlayan kanlarını içine akıttığı kupadır. Aramatyalı 

Yusuf, takipçilerine kupayı Britanya’ya getirmelerini söyler. Kupaya sadece onun 

soyundan gelenler tarafından sahip çıkılabilecektir. Perceval, doğrudan Yusuf’un 

soyundan geldiği için sonunda Kase’yi elde eden tek şövalye olur.169  

Wagner’in Parsifal’i oluştururken bizzat etkilendiği Wolfram von 

Eschenbach’ın Parzival eseri (1200-1210) ise Kase’yi gizemli ismi lapsit exillis170* 

olan muazzam bir ‘kaya’ olarak yorumlar. Sadece vaftiz olanlar ona bakabilmeye hak 

kazanırlar. Kase, sonsuz yaşam ve mistik aydınlanma bahşettiği gibi sadece Kase 

tarafından davet edilen kimseler onun harikalarını tadabilmektedir. Ancak ana karakter 

Parzival bile kendini ilk seferinde kanıtlayamaz ve Kase Kale’sinden kovulur.171 

                                                        
Yunan tanrıları örneği üzerinden dikkat çekmiştir: “Nasıl ki Olimpos başlı başına bir sembolse, 
Olimpos’ta oturduğu ifade edilen bu 12 tanrının da her biri ayrı bir semboldür. Bunların hiçbiri 
‘Yaradanı’ ifade etmez. O devirde yaşayan insanların çok tanrı inancı birden fazla Yaradan’a taptıkları 
anlamına da gelmez. Bütün bu Tanrılar, inisiyatik bilgilerin halka şifrelendirilerek anlatılmasında 
kullanılan araçlardan ibarettir. Yani bir senaryonun oyuncularıdır. Bunların her birinin ifade ettikleri 
anlam başkadır.” Candan, a.g.e., s. 150. 
167 Beckett, a.g.e., s. 1-3. 
168 (Çevrimiçi) https://www.timelessmyths.com/arthurian/quest1.html, 15 Nisan 2017. 
169 Kienzle, a.g.e., s. 82. 
170 *(Lat.) Lapsit exillis: Genelde lapsit’in Latince’de bir çeşit lapis, yani ‘taş’ olduğu 
varsayılmaktadır. İfadenin olası tercümeleri ‘sürgün taşı’ ya da ‘ölüm taşı’dır. 
171 Kienzle, a.e. 



 84 

İngiliz yazar Sir Thomas Malory’nin (1415-1471) 1470’de yazdığı Le Morte D’Arthur 

(Arthur’un Ölümü) adlı eserine kadar yazılmış tüm eserlerde Arthur ve şövalyelerin 

efsanesi, zenginlik ve derinlik kazanarak büyümüştür. Farklı kaynaklardan ve Arthur 

şiirlerinden derlenerek yazılan Arthur’un Ölümü bir derleme olmaktan öte, kendi 

özgün duruşunu sergilemekle bilinmektedir. Bu eserde Parsifal bir Yuvarlak Masa 

şövalyesi olarak betimlenir. Ancak Parsifal yerine Kase’yi Sir Galahad ve Sir Bors 

bulur.172  

Tüm versiyonlar temelde Hristiyan bir temelde buluşarak Kase (Graal) 

efsanesinin simgeselliğini Hristiyan Komünyonu’na ait unsurlarla birleştirirler. 

Dahası, Wagner’in Parsifal’indeki ana karakterle bağlantılı olarak, Chrétien’in 

şiirindeki Parzival karakterinin yetişkinliğe ermesi ‘Hayırlı Cuma’ ile 

bağdaştırılmıştır. Gelgelelim, Wagner’in eserini alışılagelmiş Kase romanslarından 

ayıran en büyük fark, Parsifal’in geleneksel anlamdaki Hristiyan unsurlarının ötesine 

uzanmasıdır. Kienzle, Parsifal’in içinde Kase mitine dair işlenen gizli ezoterik 

boyutun önemini vurgulamıştır. Eser, antik tarikatların örtük simgeselliğini, Orfeus’a 

özgü gizemleri; yeniden doğuşu simgeleyen Simurg/Zümrüd-ü Anka (phoenix) 

efsanesi, hermetik ve simya unsurlarını ya da Arabistan’daki gizli cemiyetlerin 

İspanya aracılığıyla Avrupa’ya ulaşmış öğretilerini barındıran Doğu öğretilerini 

sunmaktadır.173 Kase’yi arayış, O’na ulaşmak için geçen süreç temelde ezoterik 

öğretilere ait bir inisiasyon174* sürecidir.  

                                                        
172 (Çevrimiçi) https://www.timelessmyths.com/arthurian/quest1.html, 15 Nisan 2017. 
173 Kienzle, a.e. 
174 *İnisiasyon: Altunay, makalesinde “Türkçe’deki erginlemenin Batı dillerindeki karşılığı olan 
İnisiyasyon/Initiation sözcüğü[nün] Latince initiare [,yani] ‘başlamak’ sözcüğünden” geldiğini belirtir: 
“Bu sözcük ise yürümek, gitmek anlamına gelen ire fiili ve içerisine anlamını katan ‘-in’ takısı ile 
alakalıdır. Türkçe’de yeni kullanılmaya başlayan ‘erginleme’ sözcüğü aynı anlamı vermese de iyi bir 
karşılık olmaktadır. Daha önceleri karşılık olarak kullanılan ‘tekris’ sözcüğü geniş bir kullanıma sahip 
değildir.” Erhan Altunay, “Ezoterizm nedir?”, ©1999, (Çevrimiçi) 
http://www.hermetics.org/Ezoterizm%20Nedir.html, 5 Ocak 2018.  Candan kitabında, inisiasyonu 
“öğretme, doğru yolu gösterme”, “bazı sırların öğrenilmesinde izlenen yöntemler topluluğu” olarak 
tanımlamıştır. Candan, a.g.e., s. 31. Hutin ise bu kavramı, “Bireyde, varlığın bir alt kademesinden bir 
üst kademesine geçişi, ruhsal olarak gerçekleştirmeye yönelen süreç” olarak addetmiştir. Hutin’e göre, 
“cemiyete girişin devreleri sembolik olarak kâinatın yaradılışının devrelerini yeniden ortaya koymaktır. 
[…] Ademin düşüşü ile insaniyetin kaybettiği imtiyazların tekrar hak edilmesi[dir: İnisiasyon] ile 
adaylar mükemmel öğrenimi elde etmek, olgunlaşıp kemale ermek şartlarına uygulanırlar. […Bu süreç 
m]ükemmel bir yaratık olabilmek için dünyevi arzuların öldürülmesiyle insanın temizlenmesidir ki bu 
simyacıların büyük sihiridir” Hutin, a.g.e. s.15-16. Tasavvuf inancındaki ‘ölmeden ölmek’ kavramıyla 
ilişkilendirilebilecek inisiyasyon “en eski gizem dinlerinden beri varlığını sürdürmektedir. İnisiyasyon, 



 85 

a. Hristiyanlaşan Orta Çağ Avrupa’sı ve ‘Kase’ Mitinin Yükselişi 
 

Orta Çağ’a ait Kase eserlerinin, Avrupa’da dinsel karışıklığın yükseldiği bir 

dönemde, spiritüel uyanış ve yeniden doğuş vaadinde bulunan bir çok gücün ortasında 

yazılmaları tesadüf değildir elbet. Kurumsal Kilise’den bağımsız olarak, orijinalinde 

yukarıda bahsedilen Doğu mistik simgeleri, Hint mitolojisi ve Budizm’deki evrensel 

unsurların farklı şekillerini barındıran 12. ve 13. yüzyıllarda yazılmış Kase efsaneleri, 

bu ezoterik anlamları yükselen Hristiyanlık etkisiyle kasıtlı şekilde yok 

saymışlardır.175 Tarihsel olarak, Hristiyanlığın Roma İmparatorluğu hükümdarı I. 

Theodosius tarafından kabulünün ilk dönemlerinde (MS. 380)176, Kilise kendi varoluş 

mücadelesi için savaşmış olup, başlangıçta bu yeni inanca devşirilen geleneksel Pagan 

ritüellerine tutunmalarına karşı toleranslı davranmıştır. Bugün bile yaygın olarak 

tanınan (Paskalya, Noel, Komünyon gibi) birçok dini bayramın ve özel günün aslında 

antik Pagan festivallerinin Hristiyanlaştırılmış versiyonları oldukları bilinmektedir.177 

Ancak özellikle Orta Çağ’da Kilise güç kazandıkça iktidar mücadelesi farklı bir boyut 

almıştır. Eski Pagan geleneklerine bağlı olmak isteyenler marjinalleştirilmiş, yeni 

sisteme uymayanlar ‘kafir’ (heretic) ya da ‘cadı’ olarak adlandırılmış; cezalandırılmış 

                                                        
müridin bu yaşamda ölüp sonsuz yaşama dirilmesi ile sembolize edilir. Onun için ritüellerde müridin 
ölüm deneyimi canlandırılır. İnisiyasyon sembolizminde Nur’a ya da ışığa kavuşmak da önemli bir rol 
oynar. İnisiyasyon adayın geçmiş yaşamını terk edip ezoterik toplulukta yeniden yaşama başlamasıdır. 
Bu süreç müridin kendi içindeki tanrısal özü bulma yolunda alınması gerekenleri aldığı bir süreçtir. Bu 
yönüyle inisiyasyon müridin çeşitli eğitimlerden ve sınavlardan da geçtiği bir süreçtir. […] Ezoterik 
inisiyasyonun bir özelliği de öğretinin yazılı aktarılmasından çok sözlü, sembolik ve ritüeller yolu ile 
anlatımıdır. Tarih boyunca var olan birçok ezoterik örgütten günümüze yazılı belge kalmamasının ya 
da sadece sembollerin ve alegorik ifadelerin kalmasının nedeni de bundandır. İnisiyasyon sadece bir 
eğitim değildir. Aynı zamanda bireyin kendi içinde yaptığı bir yolculuktur. Semboller ve ritüeller 
yardımı ile birey, süreç boyunca kendi içinde de bir süreç yaşar ve içindeki tanrısal özü keşfe koyulur.” 
Altunay, a.y. Son olarak Arıkdal’ın inisiyasyon konusunda yazdıkları da kayda değer nitelik taşır: “Bir 
tanım yapmamız gerekirse Ruhsal bir tesirin nakledilişine hazır olmak diyebiliriz. Burada spiritüel 
(ruhsal) bir tesir söz konusudur. Bu tesirin nakledilmesi lazım. Kişiden kişiye, toplumdan topluma bu 
tesir nakledilecek. Zaten bütün inisiyatik çalışmaların esası, bu tesirin bir taraftan alınıp, bir tarafa 
naklinden ibarettir ve bu nakli kolaylaştıracak bütün çalışmalar inisiyatik çalışmalardır.” Ergün Arıkdal, 
Gizli Öğreticilik, Ruh ve Madde Yayınları, İstanbul, 1997, s. 45. 
175 Kienzle, a.g.e., s.82. 
176 Greg Forster, The Contested Public Square: The Crisis of Christianity and Politics. IVP 
Academic, 2008. s. 41; Tony Honoré, Law in the Crisis of Empire 379-455 AD, Oxford University 
Press, 1998, s.5. 
177 Demirci, Avrupa: Fiziki ve Beşerî Coğrafya/Din, s. 132. 



 86 

ve hatta katledilmiştir.178 Freke ve Gandy, Hristiyanlaşan Avrupa’da paganizmin 

kasıtlı olarak yok edildiğini açıkça dile getirmişlerdir:  

“Paganizm ‘ölü’ bir dindir ya da daha doğru şekilde söylersek, ‘yok edilmiş’ 
bir dindir. O, aktif bir şekilde bastırılmış ve imha edilmiştir; tapınakları ve 
mabetlerine saygı gösterilmemiş ve bunlar yıkılmıştır. Onun büyük kutsal 
kitapları ateşlere atılmıştır. Paganizmin antik inançlarını anlatacak hiçbir soy 
bırakılmamıştır. Bu yüzden, Pagan hayat felsefesi, günümüze kadar gelmiş 
arkeolojik kanıtlardan ve metinlerden anlaşılmaya çalışılmak zorunda 
kalınmıştır tıpkı dev metafizik bir resimli bilmece gibi.” 179  

 

Paganizmin Hristiyanlar tarafından uğradığı tarihsel kıyıma ışık tutan Freke ve Gandy, 

diğer tarafta bu dinin Roma-Yunan kültürüne etkisinin altını çizmiş, “Parthenon’un 

mükemmel mimarisine, Phideas’ın efsanevi heykellerine, Euripides ile Sophokles’in 

etkili oyunlarına ve Sokrates ile Platon’un yüce felsefesine esin veren şey[in] 

Paganizm’in”180 spiritüelliği olduğunu belirtmiştir. 

Everett’in belirttiği gibi, Kelt mitolojisinden uyarlanmış Kase efsaneleri tam 

da bu yok oluşun arifesinde yazılmıştır. Arthur ve Kase söylencesine dini bir boyut 

katan en önemli etkenler arasında Haçlı Seferleri vardır. Avrupa’yı kasıp kavuran 

seferler birçok yazarı Avrupa’nın Hristiyanlık öncesi yazılmış mitlerine dini manalar 

yerleştirme ihtiyacına itmiştir. Arthur öykülerinin en önemli motiflerinden biri olan, 

içinde İsa’nın kanının bulunduğu kupayı arayış miti, diğer bir deyişle Parsifal’in de 

merkezine yerleşen kutsal ‘Kase’ simgesi, aslında Kelt mitlerinin Orta Çağ’da 

Hristiyanlaştırılmış bir devamı niteliğindedir. Kelt mitolojisinden alınan bu simgeler 

belirli değişikliklere ve ‘ilahi’ yorumlamalara maruz kalmıştır. Temelde ‘tanrıçaların 

kazanı’ ya da tanrıçaların dünyayı yarattıkları ‘rahim’ inanışları ile bağlantısı olan mit, 

ezoterik açıdan evrendeki dişi yaratma enerjisine işaret etmektedir. Ancak daha 

sonradan Hristiyan Avrupa ile meseleye ‘kutsiyet’ ve insanın ötesinde bir ‘ilahilik’ 

atfedilmiş, Kase, İsa’nın son yemeğinde içinden şarap içtiği ve ölürken kanının içine 

                                                        
178 (Çevrimiçi) http://www.hereofcamelot.com/literature/influence-of-christianity, 30 Nisan, 2017. 
179 Freke & Gandy, a.g.e., s. 25. 
180 A.e. 



 87 

damladığı somut bir nesneye dönüştürülmüş, dolayısıyla; kullanılan metaforlar ve 

hikayenin zahiri anlatısı esas ‘gerçeklik’ olarak kabul görmeye başlamıştır.181  

Bununla bağlantılı olarak, Hristiyanlık etkisinde yazılan Kral Arthur ve 

Yuvarlak Masa Şövalyeleri efsanesinin orijinal olarak Kelt folklorüne ait (Merlin’in 

büyücü kimliği ile bağlantılı) ‘okültist’182* kökeninin, Hristiyan adaptasyonu sırasında 

bir ‘çelişkiye’ sebep olduğu görülmektedir. Hikayede merkezi bir rol oynayan büyücü 

Merlin karakteri konusunda adaptasyon sırasında özellikle kavram karmaşası 

yaşanmıştır. Merlin iyi biridir, fakat sihir kullanır, bunu Hristiyan öğretisine göre 

açıklamak gerekmektedir: 12. yüzyılda Fransız yazar Robert de Boron, trilojisinin 

ikinci bölümünde büyücü Merlin’in hikayesini Hristiyan perspektifinden yeniden 

anlattığı bir şiir yazar. De Boron’un eserine göre şeytan, İsa’nın dünyada yaptığı 

sonsuz iyiliklere tahammül edemez ve buna karşılık verebilmek için bir Anti-İsa 

yollama niyetine girişir. Bunun için son derece dindar bir kadını iğfal eder: Kadını 

döllemesinden doğacak çocuk Anti-İsa olacaktır. Ancak inançlı kadın oğlu doğmadan 

onu vaftiz ettirmeyi başarır. Böylelikle, Merlin doğmadan ruhu bu şeytani güçten 

kurtulur. Gelgelelim, şeytan-babasından aldığı ‘miras’ yüzünden sihirli güçleri 

                                                        
181 Everett, (Çevrimiçi) www.monsalvat.no/introduction.htm, 4 Mayıs 2017. 
182 *Okültizm: Fr. occulte: büyüye ve doğaüstü güçlere ilişkin; Lat. occultus: gizli, örtülü. (Çevrimiçi) 
http://www.nisanyansozluk.com/?k=okült, 5 Mayıs 2018. Osmanlıcaya ‘ilmi-i gayb’ ya da ‘ilm-i 
ledün’, Türkçeye ise ‘gizli bilimler’ olarak çevrilen okültizmin, sözcük olarak kullanımının çok eskilere 
dayandığı bilinmektedir. Güner’in belirttiği üzere, okültizm (Gizli bilimler) ifadesi, modern çağın 
pozitif ve deneysel bilimlerinin dışında kalan; asırlardır varlığını sürdüren astroloji, simya, büyü ve fal 
gibi insanı metafizik ve spiritüel yönüyle ele alıp doğadaki ve canlılardaki fizik ötesi yönleri kullanan 
pratiklere işaret etmektedir. Okült bilgi ve uygulamalar tarih boyunca gizli tutulmuştur. Simgesel 
olarak, ‘İsis’in Peçesi’ terimi ile ifade edilen bu perdeyi aralamak, yola çıkanın bilgisine, gayretine ve 
olgunluk seviyesine bağlı gelişen bir süreçtir. Reşat Güner, Okültizm: Tarih Boyunca Gizli Bilimler, 
Ege Meta Yayınları, İzmir, 1996, s. 13,17, 23. Batı okültist geleneğindeki bilinen anlamıyla, temelde 
tüm okült pratiklerin altında yatan kadim ‘gizli bir felsefe’den bahsedilmektedir. Bu gizli felsefe; bir 
tarafta Helenistik büyü ve simya, diğer tarafta Yahudi mistisizmi, yani Kabala’dan türemiştir. En 
birincil Helenistik kaynak olan Corpus Hermeticum eseri, astroloji ve diğer okült bilimler ve spiritüel 
yenilenme öğretileri ile bağlantısı olan, ayrıca tüm metinlerin ve edebi sanatların mucidi olduğu 
düşünülen Yunan Tanrısı (Mısır’da Thoth ismiyle bilinen) Hermes’i konu almaktadır. Diğer tarafta 
Kabala ise Tekvin’in mistik ve gizli bir yorumu olarak Orta Çağ’dan bu yana akademisyenlerin ilgi 
alanına girmiş, Rönesans boyunca Hermetik metinlerle bağdaştırılmıştır. (Çevrimiçi) 
https://www.britannica.com/topic/occultism, 6 Nisan 2018. Gener’in belirttiği gibi, “sonraları İdris 
Peygamber olarak tek tanrılı dinlerin efsanelerine giren Hermes’e Yunanlılar, aynı zamanda hem kral 
hem büyük rahip hem de din kurucusu olması nedeniyle üç defa büyük anlamına gelen ‘trimejist’ 
sıfatını” eklemişlerdir. Gener, a.g.e., s. 29. 



 88 

Merlin’e de geçmiş olur. Nitekim, bu figürün arkasında yatan okültist bağlantılar ve 

simgelediği ‘gizli felsefe’ de bu adaptasyon maskesiyle örtülür.183   

13. yüzyılın başında bulunan ve Arthur efsanesini dini bir perspektiften anlatan 

Vulgate Cycle184* adlı anonim hikayeler bütünü, de Boron’un yukarıda bahsedilen 

Merlin ve Aramatyalı Yusuf konseptlerini de içine almıştır. Ancak, burada Kase’yi 

elde edebilen şövalyenin ismi Galahad ile değiştirilir çünkü o hayat boyu bakir 

kalmıştır. Bu koleksiyonda Arthur’un şövalyelerinden olan Lancelot’un Kral 

Arthur’un karısı Guinevere ile olan yasak aşkının altı, efsanenin diğer versiyonlarına 

nazaran çok daha fazla çizilir ve bu aşk, ‘bedensel bir günah’ kavramına dönüştürülür. 

Bu nedenledir ki Kase, Lancelot’a haramdır ve dolayısıyla şövalye ondan mahrum 

bırakılacaktır. Öte yandan, Perceval bekaretini korumuştur ancak daha önceden cinsel 

arzu beslemiştir. Sadece Galahad böylesine şeytani bir günah işlemediği için Kase’ye 

erişmeye hak kazanır. Sonunda ise Britanya, Kase’den topyekûn mahrum kalır zira 

buna layık olmadığı anlaşılmıştır ve Kase gökyüzüne, Cennet’e geri alınır.185   

Wagner’in Kase efsanesiyle ilgili merakını cezbeden ve Parsifal’i yazmaya 

iten en önemli etmen, Wolfram’ın eseri de dahil olmak üzere, Orta Çağ’da yazılan tüm 

Kase efsanelerinin Pagan ve Kelt kökenleriyle olan tutarsızlıkları ve kasti sansürleri 

olmuştur. Wagner, Parsifal’i 19. yüzyıl sonunda, yükselen modernite ve dönemin 

(Nietzsche’nin başını çektiği) Aydınlanma Felsefesi yüzünden kurumsal dinin artık 

inanması güç bir ‘bağnazlık’ haline geldiği bir dönemde kaleme almıştır. Wagner’in 

dinle olan ilişkisinin iki yönü vardır: Hem dine eleştirel bir mesafededir hem de dine 

derinde manevi olarak bir hayranlık besler.186 Felsefi yönden belirli bir dini 

oryantasyona sahip olmak gerekliliğini savunurken Hristiyanlığın ve diğer tüm 

monoteist ve mutlakçı anlayıştaki dinlerin katı dogmatizmine şiddetle karşı çıkmıştır. 

Wagner, ortodoksiyi187* temsil eden kurumsal dinin gelenek ve söylemlerinin 

                                                        
183 (Çevrimiçi) http://www.hereofcamelot.com/literature/influence-of-christianity, 30 Nisan, 2017. 
184 *Vulgate Cycle: Yaklaşık 1210-30 yıllarına ait beş adet Fransızca yazılmış, Hristiyan temalı Arthur 
romans koleksiyonu. (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/Vulgate-cycle, 19 Nisan 2017. 
185 (Çevrimiçi) http://www.hereofcamelot.com/literature/influence-of-christianity, 30 Nisan, 2017. 
186 Kienzle, a.g.e., s. 82-83. 
187 *Ortodoksi: Prof. Gündüz, ortodoksi ifadesinin ana-akım, egemen ve alışılmış merkezi inançlara 
sahip din anlayışı olarak kabul gördüğünü belirtir. Çoğunluğun inancını veya inancın esasını temsil 
ettiklerine dair iddiaları, tarih boyunca egemen siyasi gücü arkalarına almalarına ve dolayısıyla ciddi 



 89 

arkasında, yok sayılmış son derece gizli bir katman olduğunu ve bunun muazzam bir 

felsefi ve spiritüel bilgelik özü taşıdığını; kutsal metinlerin içinde varoluşa dair 

simgeleştirilmiş ezoterik bilgiler olduğunun farkına varmıştır.188 Parsifal’de 

Komünyonun kutlanması, ayak yıkanması, Hayırlı Cuma’nın hüznü gibi oldukça 

geleneksel öğeleri müziğinde kullanmıştır ancak onları kilise bağlamından çıkarmıştır. 

Wagner, Parsifal içindeki bu unsurları zaman ve mekândan bağımsız nefes alır hale 

getirmiş, böylece onlara yeni bir felsefi yorum ve farklı bir spiritüel tecrübe entegre 

etmeyi hedeflemiştir. Tam da bu sebeple eser, inançlı Hristiyan kesim için rahatsız 

edici, dini inançtan yoksun kimseler için ise “ayin zırvalığı” (“liturgischer Shutt”) 

olarak nitelendirilmiştir.189  

 

 

                                                        
bir iktidar alanı oluşturmalarına olanak vermiştir. Bunun Anadolu topraklarındaki en iyi örneği, Sünni 
İslam görüşüdür. Osmanlı İmparatorluğundaki halifelik sisteminden, Cumhuriyet’in ilanından bugüne 
dek Diyanet İşleri ile tahakküm kurmuş olan Sünni İslam ortodoksisi, inancından bağımsız olarak her 
vatandaşın vergi ödemekle yükümlü olduğu bir biat kültürüne dönüşmüş, kurumun iktidarla özdeşleşik 
konumu toplumun her kesimini farklı şekilde etkilemiştir. Ortodoksinin karşıtı ise heterodoksidir. 
Ortodoksi-heterodoksi ayrımı, farklı dini gelenekleri değil, belirli bir dini gelenek içindeki anlayış 
farklılığına işaret etmektedir. Diğer bir deyişle ortodoksi, egzoterik (zahiri), heterodoksi ise ezoterik 
(batıni) din anlayışına sahiptir. Heterodoksi, merkezi din anlayışının dışında kalan, çoğunluğa karşı 
azınlığı, iktidara karşı muhalefeti temsil eden görüştür. Prof. Dr. Şinasi Gündüz, “Başkaldırı Geleneği 
ve Heterodoksi,” Bilimname, VI, Mart 2004, s. 75-76. (Çevrimiçi)  
http://isamveri.org/pdfdrg/D02237/2004_6/2004_6_GUNDUZS.pdf, 26 Aralık 2017. Murray, 
heterodoksi içinde geleneksel din anlayışına getirdikleri ezoterik yorumlar yüzünden tarih boyunca 
merkezi din anlayışını tehdit ettikleri, doğru olandan ayrıldıkları düşünceleriyle ‘sapkın inanç’ ve 
‘heretik’ (kafir) olarak anılan grupların türlü şekillerde cezalandırıldıklarını vurgulamıştır. Bunun 
Anadolu’daki en iyi örneği, Hallac-ı Mansur’un Ene’l-Hak (Ben Allah’ım) deyişinden sonra 
öldürülmesidir. David Christie-Murray, A History of Heresy, Oxford, Oxford University Press, 1976, 
s.1. Heterodoksi, asıl gerçek olan görüşün kendileri olduğunu ve aslında ortodoks olarak bilinen görüşün 
zaman içinde yozlaştığı için kendilerinin ‘öze dönüş’ olduğunu iddia etmektedirler. Gener, “[t]üm dinler 
insanı olgunlaştırmak, barış ve kardeşliği yaymak içindir. Oysa zamanla dinlerin bu anlamları 
değiştirilmiş ve katı, çekilmez kurallar getirilerek insanların yaşamları kısıtlanmış, kendilerini 
geliştirme imkanlarının önüne set çekilmiştir. Gerçek yasaklar, şeriatın öngördükleri değil, tarikatın 
temel ilkelerine aykırı davranışlardır” diyerek heterodoksinin, ortodoksiden ayrılan yönünü 
vurgulamıştır. Buna örnek olarak, İslam heterodoksisi olarak bilinen Alevilik ve Tasavvuf felsefesinin 
‘İslam’ın özü’ olduklarını iddia etmeleri verilebilir. Gener, a.g.e., s.101. Teolojik açıdan ve ‘Tanrı’ 
olgusu bakımından çok önemli farklara sahip ortodoksi ve heterodoksi görüşleri Parsifal bağlamında 
tez için okuyucuya ışık tutacaktır. 
188 Mastrogiovanni, a.g.e., s.41-43.  
189 Paul-André Gaillard, “Der liturgische ‘Schutt’ im Parsifal,” Programmhefte der Bayreuther 
Festpiele 1965: “Parsifal” s. 38-46 (program aynı zamanda makalenin İngilizce tercümesini de 
içermektedir)  



 90 

2. Wolfram von Eschenbach’ın Parzival Şiiri ve Parsifal’in 

Oluşum Süreci 
 

Bell’in belirttiği gibi, tüm Orta Çağ Kase mitleri arasında Wagner’in özellikle 

esinlendiği Wolfram’ın şiiri Parzival, teolojik derinliği açısından, sanatçının dikkatini 

en fazla çeken eser olmuştur. Parzival, Tanrı inancı, Tanrı’nın İsa olarak yeryüzünde 

vücut bulması, insanın acizliği ve iman gibi kavramların yanı sıra Eski Ahit’in 

Ketuvim (Yazılar)190* bölümündeki şiirsel hikayeler gibi insanın yaşam mücadelesine 

dair geniş bir spektrum sunmaktadır. Wolfram’ın; özellikle Kase, Mızrak, İsa’nın kanı 

ve Paganizm’i anlama konusunda Wagner’in Parsifal’ine dair ipuçları verdiği 

söylenebilir.191 

Wagner, 1813-1864 yılları arasındaki anılarını anlattığı Mein Leben (Hayatım-

1911) adlı otobiyografisinde, 1845 yılında Marienbad’daki bir tatili sırasında 

Wolfram’ın Parzival’ini okuduğunu belirtmiştir.192 Ancak o tarihten önce de Wolfram 

ile ilgili bilgisi olduğuna dair göstergeler mevcuttur. Henüz 1840 yılında Prusyalı 

filolog Samuel Lehrs’in, Wolfram ile bağlantısı olan Tannhäuser ve Lohengrin 

efsanelerini Wagner’e tanıttığı bilinmektedir. Wagner’in Parzival’e detaylı şekilde 

odaklandığı dönemden iki yıl önce, 1843 yılında büyük başarı getiren operası Uçan 

Hollandalı sergilenmiş ve henüz bitirdiği Tannhäuser operasının prömiyer tarihi Ekim 

1845 olarak belirlenmiştir. Bir sonraki eserinin de Lohengrin olması planlanmıştır. 

Esere ismini veren kahraman Lohengrin, Parzival’in oğludur. Wagner’in aklındaki 

seçeneklerden bir tanesi Orta Çağ Hristiyan dünyasını yansıtan Lohengrin ve (o zaman 

planlanan ismiyle) Parzival operalarını bestelemektir. 10. yüzyılda geçen Lohengrin 

tam da bu amaca hizmet eder niteliktedir ve tam üç yıl sonra 1848’de tamamlanır ancak 

Wagner son draması Parsifal’in 1882’de olgunlaşıp tamamlanması için tam otuz yedi 

yıl daha bekleyecektir.193 

 

                                                        
190 *Ketuvim: Eski Ahit’in üçüncü bölümü Özdeyiş ve şiir Kitapları’dır ve içinde 11 kitap barındırır.  
191 Bell, a.g.e., s. 45-46. 
192 Beckett, a.g.e., s.2. 
193 A.e., 46. 



 91 

a. Bir Etimoloji Hatası: Parzival’den Parsifal’e  
 
Wagner, ünlü teolog ve yazar Joseph von Görres’in anonim Lohengrin epiğinin 

başındaki doksan dört sayfalık girişini okuduktan sonra Parzival ismini Parsifal olarak 

değiştirmeye karar verir. Görres bu ismi -hatalı olarak- ‘saf ya da zavallı aptal’ (der 

reine oder arme Dumme) anlamına gelen ‘Parsi’ ya da ‘Parseh Fal’ kelimesinden 

türetmiştir. Wagner, 1877 yılının Mart’ına kadar ‘Parsifal’ yazımını 

benimsememiştir.194 Bu ‘sözde etimolojiyle’ ilgili fikrinden Fransız yazar Judith 

Gautier’e 22 Kasım 1877 yılında yazdığı mektubunda bahsetmiştir:  

 
“Bu sabahlar Parsifal’e çok kafa yoruldu. Bu bir Arap ismi. Eski Trubadurlar 
bunun ne anlama geldiğini bilmiyordu. ‘Parsi fal’in anlamı şu: ‘parsi’—ateş 
seven Parsileri195* düşün— ‘saf’ anlamında; ‘fal’ ise ‘deli’ demek, daha 
yüksek bir bilinç seviyesi anlamında, diğer bir deyişle bilgeliğe değil fakat 
farklı bir dehaya sahip olan adam…Anlayacaksın…neden bu saf adamın bir 
Arap ismine sahip olduğunu!” 196  

 

Buradan anlaşılacağı gibi Parsifal, ‘saf delilik’ çağrışımı yapmakta fakat aynı 

zamanda bir ‘deha’ya da işaret etmektedir. Ancak daha sonra etimolojinin ikna 

ediciliğinin çok güçlü olmadığını fark eden Wagner, tarihsiz başka bir mektubunda 

Judith’e, “Arap kelimelerin gerçek anlamlarından bana ne, zaten seyircilerimin 

arasında fazla Oryantalist olacağını da zannetmiyorum!”197 demiştir. Dolayısıyla, 

mistisizm sularında yüzen Wagner için Görres‘in ‘etimolojik kusuru’ önemli 

olmamakla birlikte, Parsifal‘de geliştirmiş olduğu spiritüel aydınlanma düşüncesi ve 

eserin ezoterik yaklaşımı açısından tatmin edici nitelik dahi kazandığı söylenebilir. 

Zira Parsifal, ‘saf’lığı sayesinde Klingsor’u yenecek ve Mızrak’ı Kase ile birleştiren, 

varlığın ‘gerçek’ bilgisine ulaşan Kurtarıcı, diğer bir deyişle insan-ı kamil olacaktır.  

Wolfram von Eschenbach’ın 13. yüzyılın başında tamamladığı ‘şövalyelik 

romansı’ Parzival, 16 kitaptan oluşan, her bölümde 30 satır olan ve toplam 827 bölüme 

                                                        
194 CD 14 Mart 1877: “artık Parsifal olarak adlandırılacak” Karş. CD 3 Mart ve daha önce kullandığı 
ifadelerde Wagner, ‘Parzival’ ismini kullanmaktadır. 
195 *Parsiler, ya da Farsiler Batı Hindistan’da iki büyük Zerdüştilik cemaatinden biridir. Zerdüştiler, 
Matta’nın İncil’inde çocuk İsa’ya altın, buhur ve mür getiren Mecusilerdir. Mastrogiovanni, s. 199. 
196 SL, s.877. 
197 Herbert Barth, Dietrich Mack & Egon Voss, Wagner: A Documentary Study, Thames & Hudson 
Ltd, 1975, s. 240. 



 92 

ayrılmış epik bir eserdir. Eserin tamamı 24,810 satırdır ve metin tüm derinliğiyle 

teolojik niteliktedir. Epik, Parzival adlı gencin şövalyelik yaşamını, ormanda babasız 

geçen çocukluğunu, annesinin onu kötülüklerden koruyuşunu ve nihayetinde Kase’nin 

Lord’u olarak zafere ulaşmasını, dönemin edebi karakterine uygun olarak bölümlü 

biçimde aktarır. Parzival’in babası Gahmuret’in sadakatsiz eşi Zazamanc kraliçesi 

Belacane’dan doğan (ve hikayenin ‘günahkar’ ve ‘sadakatsiz’ boyutunu temsil eden) 

Feirefiz’e karşıt olarak; Herzeloyde isimli ‘mazbut’ bir kadınla yaptığı ikinci evlilik 

sonucu dünyaya gelen Parzival, hikayenin ‘erdem’, ‘sadakat’ ve ‘iman’ boyutunu 

temsil ederek merkeze oturmakta ve “daha derin bir seviyede Hristiyan şövalyeliğinin 

iyi bir örneği olarak”198 Orta Çağ Hristiyan doktrinini edebi anlamda 

meşrulaştırmaktadır. Wagner, eserinde her ne kadar ‘günahkar’ kavramını Wolfram’ın 

işlediği biçimde ele almasa da bu karakterin temsil ettiği kavramların Kundry 

karakterinin karmaşık yapısını geliştirmesinde etkili olduğu görülmektedir. 

Açılış beyti Wolfram’ın ana fikrini özetler: “Ist zwîvel herzen nâchgebûr, daz 

muoz der sêle werden sûr”: Eğer kalpte şüphe hüküm sürüyorsa ruh ona yol gösterir.199 

Buradan anlaşılacağı gibi eser; Parzival’ın Kase’yi arama yolculuğunda ona engel 

olabilecek türlü sıkıntılara ve tereddütlü duygulara, sahip olduğu maneviyatı ve 

(Wolfram’ı Wagner’den ayıran en önemli noktalardan biri olan) ‘ilahi’ desteği 

sayesinde göğüs gerebileceği, bu sayede ‘doğru’ yolu bulabileceği ve sonunda 

muzaffer bir şövalye olarak Kase’ye erişebileceği bilgisi temeline oturmaktadır. 

Dolayısıyla Parzival, toy ve cahil bir delikanlının mükemmel bir şövalye ve mümin 

bir Hristiyan olma yolculuğunu anlatırken Wagner’in eserinde ise durum farklıdır: 

Zira Parsifal’de dışsal bir etken olmaksızın ‘aziz’liğe giden yol betimlenmekte ve 

anlatı, ezoterik (içrek) bir aydınlanma izleği sunmaktadır. Wolfram’ın Orta Çağ 

realizmi Wagner’in Romantik idealizmi ile bir tezat oluştursa da Everett, aslında 

Wagner ve çağdaşlarının Parzival’in içindeki alegorik ve mistik altmetni 

okuyabilmeyi başardıklarını belirtmiştir.200 Nitekim Suneson, Wolfram’ın şiirindeki 

                                                        
198 WolPH, s. 426’daki Hatto’nun yorumudur. 
199 WolPH, s. 15. Türkçe çeviri, A.T. Hatto’nun İngilizce çevirisinden yararlanılarak yapılmıştır. San-
Marte’nin çevirisi: “Verderben wird der Seele kund, Wohnt Zweifel in des Herzens Grund”. Simrock’un 
çevirisi: “Wem Zweifel an dem Herzen nagt, Dem ist der Seele Ruh’ versagt.” 
200 Everett, “Ideas from Indian Religion, Philosophy and Literature in Parsifal,” 13 Nisan 2018 
(Çevrimiçi)  http://www.monsalvat.no/suneson.htm, 3 Mayıs 2018.  



 93 

aşırı renkli Orta Çağ dünyasının, tezatların, karakterlerin, turnuvaların ve savaşların 

Wagner’in operasında yokluklarıyla dikkat çektiklerini belirtmiştir. Wagner; 

Wolfram’ı taklit etmemiş, onları kullanarak, geliştirdiği felsefe adına onun ötesine 

geçen bir eser ortaya koymuştur. Bağlılık ve sadakat gibi Hristiyan kavramların aksine 

Parsifal’de merhamet ve sevginin önemi vurgulanmış; insanüstü bir Yaradan’a kulluk 

etme bilinci yerine, ‘insan’ temelli bir varoluş ve tekâmül halinin altı çizilmiştir.201  

 

b. Parzival ve Parsifal’de Karakter Karşılaştırmaları 
 

 
Alman Orta Çağ romanslarının arasında en önemlisi kabul edilen Parzival, 

şövalyelik erdemi, yaşanan maceralı serüven ve teolojik atmosferi açısından 

okuyucuya son derece zengin bir içerik sunmaktadır. Ancak Wagner, Wolfram’a saygı 

duysa da aslında eseri tatmin edici bulmamış, metin üzerinde uzun çözümlemeler 

yapmış ve eseri sahneye uyarlayabilmek adına birçok sadeleştirmeye gitmiştir. 

Wolfram’ın eserinde ismi geçen yaklaşık (ölü ve diri) 180202* karakteri elemiş olan 

Wagner, kendi eserinde sadece Parzival, Anfortas, Klingsor, Kundry ve Gurnemanz’ı 

kullanmış; bu karakterlerin herbirini ise Wolfram’a ait birden fazla karakterin karışımı 

ile elde etmiştir:203* Gurnemanz karakteri, Wolfram’ın eserindeki Gurnemanz, 

Kahenis ve Trevrizent’in; Klingsor ise Wolfram’ın Clinschor’u ile Anfortas’ın 

bedenindeki yaraya sebep olan isimsiz ‘Pagan’ karakterin kombinasyonudur. Diğer 

tarafta, Kral Arthur figürü tamamen ortadan kaldırılmıştır.204 Kundry ise öncelikle 

“Cundrie la sorcière” (Büyücü Cundry), bir Kase habercisi; ikinci olarak büyücü 

Clinschor’un gücüne (belirli bir ölçüde) tabi olan Orgeluse205 ve son olarak da 

Parzival’in kuzeni, “melankolik bir bakire ve tövbekar”206 olan Sigune karakterinin 

karışımı olarak sunulmuştur. Wagner bu karakterleri sırayla üç perde için Kundry’ye 

uyarlamıştır. Aynı zamanda, Parsifal’de Kundry için, Wolfram’ın eserinde ‘haberleri’ 

                                                        
201 Carl Suneson, Richard Wagner und die Indische Geisteswelt, Leiden, E.J. Brill, 1987, s. 132. 
202 *Bkz. Hatto’nun yazdığı isim listesi: “Glossary of Personal Names”, WolPH, s. 439-447. 
203 *Parsifal’de Herzeleide ve Gamuret karakterleri sadece birer isim olarak vardırlar. 
204 Bell, a.g.e., s. 53. 
205 WolPH s. 309-310.  
206 William Kindermann, “Introduction: The Challenge of Wagner’s Parsifal,” A Companion to 
Wagner’s Parsifal, Ed. William Kinderman & Katherine R. Syer, NY, Camden House, 2005, s.13.  



 94 

(Alm. “die Kunde”) getiren Trevrizent karakterinin etkisinden de söz edilebilir. Tıpkı 

Kundry’nin yaptığı gibi, Trevrizent de Parzival’e annesinin ölümünden bahseder. 

Ayrıca, eserin sonunda vaftiz edilen ‘Pagan’ Feirefiz de Wagner’in eserinin III. 

perdesinde Parsifal’e hizmet eden, sakinleşmiş Kundry’yi çağrıştırmaktadır. II. 

perdede yaşanan Kundry ile ‘talihsiz’ yakınlaşma haricinde, Wagner’in eserinde 

herhangi bir aşk macerasına rastlanmamaktadır. Aslında Wolfram’ın epik eseriyle 

karşılaştırıldığında karakterlerin füzyonu dışında Parsifal’de çok büyük bir etki 

görülmez. Bell’in belirttiği gibi, Wagner’in bu karakterlerini aslında ‘içsel’ olarak 

geliştirip, kendi mistik boyutuna nasıl taşıdığı önemlidir. 

Wagner, Wolfram’dan iki önemli sahne almıştır: Birincisi, Beckett’in 

ifadesiyle, “Wagner’in dramatik hayal gücünü ateşleyen ilk kıvılcım”, yani Parzival’in 

5. kitapta Kase kalesinde Anfortas ile karşılaşma sahnesidir. Burada “bilgi ve keder 

sahibi yaşlı bir adamla, onun varisi olacak tasasız, cahil bir gencin dramatik tezatı”207 

ortaya konur. Bu, Parsifal’in I. perdesini oluşturan en temel dayanaktır. İkinci önemli 

sahne ise 9. kitaptadır: Burada Parzival, yaşlı bir şövalye olan Kahenis’le karşılaşır ve 

Kahenis, tıpkı Trevrizent gibi bu kutsal günde silah taşıdığı için Parzival’i azarlar: 

“İsa’nın, bu gördüğümüz günde bizim için vücuda gelişine ve Tutku’suna inanırsan, 

kuşandığın bu zırh nihayetinde sana yaraşır. Bugün Hayırlı Cuma’dır; tüm dünya aynı 

anda hem coşku duyar hem de hüzünlenir”.208 Wagner’in versiyonunda III. perdede 

Gurnemanz’ın Parsifal’e ‘Hayırlı Cuma’ olduğunu söylemesi doğrudan bu sahneden 

alınmıştır. Sahne, Gurnemanz’ın, üstünde miğferi ve kılıcıyla gördüğü Parsifal’e 

üstündeki her şeyden arınmasını, zira Hayırlı Cuma gününde olduklarını söylemesiyle 

büyük benzerlik taşır. Bunun dışında 16. ve son kitapta Anfortas’ın yarasının 

iyileşmesi ve Feirefiz’in vaftiz edilmesi yine referans olarak kullanılan öğelerdendir. 

Ancak Wagner genel olarak Wolfram’ın temel fikirlerinden tatmin olmamıştır. 

Parzival’in “Tanrı’dan umudunu kesmesi son derece aptalca ve sebepsiz, daha sonra 

yine imana gelmesi ise hiç tatmin edici değil” diyen Wagner için bu ‘şüphe’ (“zwîvel”) 

“düpedüz saçma ve resmen anlamsızdır.”209 Aslında ‘Yaradancı inanç’ meselesi 

üzerine odaklanmamış olan Wagner için, Parzival’in ‘şüphe’si anlamını kaybetmiştir 

                                                        
207 Beckett, a.g.e., s.5. 
208 WolPH, s. 229. 
209 SL, 459; SB, 11:107. 



 95 

bile. Gelgelelim, bu durumda karakterin mistik ve içrek yolculuğuna sekte 

vurulmaması adına, Parzival’i Anfortas ile ilişkilendirebilmek için bir alternatif 

gerekmektedir. Libretto üzerinde yoğun biçimde çalışan Wagner için, Parzival’in 

Anfortas’la aynı acıyı çekmesi fikri, bunu sağlayacak önemli bir gelişme olarak ortaya 

çıkar. Ancak bu bağlantı için de bir itkiye ihtiyaç vardır.210 1858’de Mathilde 

Wesendock’a yazdığı bir mektupta, “Parzival beni çok meşgul ediyor: özellikle ilginç 

bir yaratık var, garip şeytanilikte bir kadın (kasenin habercisi) bana inanılmaz bir 

canlılık ve heyecan katıyor”211 diyen Wagner, bunu söylediğinde Kundry’nin II. 

perdede Parzival’in dönüşümüne sebep olacak karakterle aynı kişi olduğunu henüz 

bilmiyordur. Ancak fikir çok gecikmez. Kase habercisi Kundry imdada yetişmiştir 

bile.212  

 Bu sırada (6 Ağustos 1859’da tamamlanan) Tristan ve Isolde’nin III. perdesi 

üzerinde çalışan Wagner, bu sahneyi Anfortas figürü ile bağdaştırmaya karar verir. 

Tristan’ın III. perdesi “en derin ve emsali görülmemiş bir ızdırap ve hasreti 

içermektedir” ve Wagner “hiç kimse[nin] bu meseleyi daha önce ciddiye 

almadı[ğını]”213 düşünmüştür. Anfortas’ın mızrak yarası ve belki “kalbinde bir yara” 

daha vardır ve ölmeyi arzular. Kaseye bir bakış atarsa iyileşeceğini düşünür ancak 

“sadece sureti bile insanlara ölümsüzlük vererek ızdırabını arttırmaktadır.”214 Wagner 

itiraf eder: “Birdenbire farkına vardım: bu benim Tristan’ımın üçüncü-perdesinin akıl 

almaz şekilde şiddetlendirilmiş hali.”215  

 

 

 

 

 

 

                                                        
210 Bell, a.g.e., s. 68. 
211 SL 434; SB 10:211. 
212 Bell, a.e. 
213 SL, 457; SB 11:104 
214 A.e. 
215 A.e. 



 96 

c. Cennetten inen Taş’tan (Kara Taş) Kutsal Kase’ye  
 
Son olarak, Wolfram’ın Parzival’inde, tez için çok kilit bir motif sayılabilecek 

önemli bir unsur yer almaktadır: Eserde, Kutsal Gral216* bir ‘Kase’ değil bir ‘Taş’ 

olarak betimlenmiştir. Bu ayrıntı, okuyucuya Kase mitinin arkasında yatan simgesellik 

adına çok önemli bir ipucu verecektir. Bahsi geçen bağlantı, Parzival’de, aynı 

zamanda Wagner’in versiyonunda Parsifal’in rehberi Gurnemanz karakterinin 

oluşumuna ilham veren, Trevrizent tarafından dile getirilir. Trevrizent, Tanrı’ya 

duyduğu ümitsizlikten ve günahkâr olmaktan yakınan, bununla birlikte Kase’ye 

erişmekle ilgili endişesini anlatan Parzival’e217, Adem’in “düşüşü”, İsa’nın “vücuda 

gelişi” ve “tövbekarlık” ile ilgili nutuk çeker218 ve ona, insanı yenileyen ve yaratıcı 

güce sahip mucizevi bir taştan bahseder:  

 
“Cennetteki kaderinde yazılı olan kişi hariç Gral’e hiç kimse erişemez. 
[Munsalvaesche‘de yaşayanlar] saygıdeğer savaşçı erkeklerdir…ve sürekli 
taarruz halinde, macera peşinde koşarlar. [Bu tapınak şövalyeleri] çok saf, 
duru bir Taş’a bağlı yaşarlar. ‘Lapsit Exillis’dir adı. Bu Taş’ın mucizesiyle 
Phoenix [Simurg] yandı ve küllerinden doğdu. Tüylerini döktü. Yenilendi. Ve 
şimdi hiç olmadığı kadar güzel parlıyor. Gücü öyle yücedir ki bu Taş’ın, ne 
kadar bedbaht olsa da bir adam; rengi ya da sureti nasıl olursa olsun, artık 
başkaları gibi ölmez…Kemikleri etleri yaşlanmaz bir daha. İşte bu Taşın adı 
‘Gral’dır.”219 

 

Karşılaştırmak gerekirse, Wagner’in eserinin I. perdesinde Parsifal’in “Kimdir 

Kase?” sorusuna Gurnemanz’ın verdiği yanıt ise şöyledir: “Bu, ağıza alınmaz; bilgi 

ancak onun hizmetine çağırılırsan sana açılacaktır […] kimse onu bulamaz, Gral’in 

kendisi istemediği sürece.” Wolfram’ın versiyonundan oldukça farklı bir yaklaşım 

benimseyen Wagner, Parsifal’e öncelikle “Ne” yerine “Kimdir Kase?” sorusunu 

sordurur. Dolayısıyla daha soru zamirinden de anlaşılacağı gibi Wagner, Kase’ye bir 

nesne olarak değil, bir kimlik, bir persona ve bir arketip olarak yaklaştığının sinyalini 

                                                        
216 *Eserde Kase sözcüğü, Troyes’nin Fransız epiğinde kullanılan ‘Graal’ kelimesi yerine, Almanca’da 
‘Gral’ şeklinde yazılmıştır. 
217 WolPH, s.239. 
218 A.e., s. 236-38. 
219 A.e., s. 239. 



 97 

vermiş olur. Zira Kase bir simgedir; İsa’nın, Titurel aracılığıyla şövalyelere emanet 

ettiği yüce bir miras görünümünde, varoluşa içkin başka bir ‘değerin’ temsilidir. Yine 

Trevrizent’in yanıtından farklı olarak Gurnemanz verdiği cevapta ‘kader’ ve ‘cennet’ 

gibi kavramları kullanmak yerine, Kase’yi, zarafetle (Alm. Gnade) erişilmesi gereken 

ve kendine has, gizli bir ‘bilgi’ye yönlendiren bir olgu olarak tanımlar.  

Bu tanım; elbette Wagner’in Literalist Hristiyanlıktan oldukça farklı olan 

Hristiyan Tasavvufunu, diğer adıyla Gnostik Hristiyanlığı220* temele alan 

düşünselliğinin kasıtlı bir ürünüdür. Wolfram’ın versiyonunda Trevrizent’in 

gönderme yaptığı ve Wagner’in de Parsifal’i yazarken bizzat etkilendiği 

Simurg/Phoenix efsanesi ve ‘ölmeden ölmek’ kavramı, Tasavvuf221* (evrensel adıyla 

                                                        
220 *Gnostik Hristiyanlık: Özgüney makalesinde, Gnostikler’in özgür düşünsel bir yapıya ve ruha 
sahip olduklarını; herhangi bir din ya da inanca taraftar kazandırma gibi bir hedefleri olmadığını ve 
kitlesel dogmatik inançları değil kendi varoluşlarının iç sesini dinlediklerini ve ezoterik (içrek) olanla 
ilgilendiklerini belirtmiştir. Ancak Literalistler’e göre gerçek, yalnızca kutsal kitaplarda yazılan 
sözcüklerdir ve Literalistler bunlara ezoterik derinlikler içeren metaforlardan bağımsız biçimde 
yaklaşmışlardır. Özgüney, a.g.e. Freke ve Gandy, resmi olarak Roma Katolik Kilisesi formuna bürünen 
Literalist Hristiyanlığın, siyasi iktidarı arkasına aldıklarını belirtmiş, bu şekilde güçlenen Literalizm’in 
Gnostik Hristiyanlığı ‘heretik’ olarak tanımlamış olduklarını, orijinal Hristiyanlığın içindeki mistik 
eğilimleri ve izlerini tamamen silmeye yöneldiklerini yazmışlardır. Dolayısıyla bu, sistematik ve siyasi 
bir yokediş projesidir. Freke ve Gandy’nin aktardıkları bu karşıtlığa ışık tutmaktadır: “Literalistler, katı 
bir şekilde otoriterdi. Gnostikler ise mistik bireycilerdi. Literalistler, tüm Hıristiyanlar üzerinde ortak 
bir din ilkesi uygulamak istiyorlardı. Gnostikler ise çeşitli inançlara ve uygulamalara karşı 
hoşgörülüydüler. Literalistler, kutsal yazı olarak dört İncili seçmişler idi ve geriye kalanları, Şeytan’ın 
heretik eserleri olarak ateşe atmışlardı. Gnostikler ise yüzlerce farklı Hıristiyan İncili yazmışlardı. 
Literalistler, gerçek Hıristiyanların, papazlar tarafından kendilerine vazedildiği şekilde, İsa’ya 
inandıklarını öğretmişlerdi. Gnostikler ise, hakiki Hıristiyanların, ‘Gnosis’i ya da mistik ‘Bilgi’yi kendi 
başlarına deneyimlediklerini ve kendilerinin birer Christ olduklarını öğretmişlerdi. Gnostikler o kadar 
etkili bir şekilde bastırılmışlardı ki, yakın zamana kadar onlar hakkında bil[inen] hemen hemen her şey 
onlara gölge düşürenler ve baskı yapanlar tarafından yazılan metinlerden gelmiştir. Literalist 
Hıristiyanlar, Gnostisizmin, İsa’nın asıl öğretilerini yabancı Pagan öğretileri ile karıştıran, Hıristiyan 
düşüncesinin bir çarpıtılışı olduğu fikrini … miras bırakmışlardır. 2000 yıl boyunca bu, ortodoks 
Hıristiyanlığı tarafından benimsenen fikir olmuş ve muhalefeti başarıyla bertaraf edip tüm kanıtları yok 
ederken, genellikle, gerçek olarak kabul edilmiştir.” Freke & Gandy, a.g.e., s.105. 
221*Tasavvuf: Gener, ezoterik akımın felsefi alanda ‘Panteizm’, İslami kültür ve Anadolu topraklarının 
içinde ise ‘Tasavvuf’ adını aldığını belirttiği çalışmasında, Tasavvuf inancının tarihselliği hakkında şu 
görüşleri paylaşır: “İslamiyeti kabul eder görünen İskenderiye okulu mensupları derhal Yunanlı 
filozofların ve özellikle de Pisagor ve Eflatun’un eserlerini yaymaya başladılar. Kuran’daki bazı 
deyişlerden faydalanmayı iyi bilen filozoflar, ‘Tanrının sıfatlarından birisi de Alim’dir. Bu yüzden 
Tanrıya en yakın kişiler bilginlerdir’ diyerek, kendilerine bir koruma kalkanı kurdular ve öğretilerini bu 
hüviyetleri çerçevesinde daha da rahat yayma fırsatı buldular. Bu filozoflardan Veysel Karani öyle bir 
mertebeye yükseltildi ki, onun peygamberin öğretmeni olduğu söylentisi dahi çıktı…Yeni Eflatuncu 
filozofların etkileri kuşaktan kuşağa yayılarak sürdü. Onların görüşlerinden etkilenen birçok kişi ve 
mezhep oldu. Filozoflar bu akıma Tasavvuf, kendilerine de Sufi adını verdiler. Bazı kaynaklar Sufi 
kelimesinin, bu filozofların giydiği kıyafetten doğduğunu öne sürmektedir. Ancak bu, hem zamanın en 
güçlü bilginleri olan filozofları küçük düşürmek hem de Ezoterik öğretiyi küçümsemek için Sünni 
Müslümanlarca uydurulmuştur. Sufilerin isminin, Suf adı verilen giysiden geldiği iddiası tamamen 
geçersizdir. Bugüne kadar hangi felsefi ekol, müridlerinin giydiği elbisenin adını almıştır? Aksine Sufi 



 98 

İslam mistisizmi) felsefesi adına büyük önem taşımaktadır. Jung ve arketipler 

bölümünde ayrıntılı olarak işlenecek olan İran kökenli bu efsane, Tasavvuf 

edebiyatında ve özellikle Mevlana’nın mesnevisinde derin ve ezoterik bir bağlama 

oturtulmakta, dahası Wagner’in Parsifal’de ulaştırmak istediği anlam için de bir 

öngörü sağlamaktadır.  

Doğu mistisizmine olan ilgisi 1850’lere dayanan Wagner,222 1852’de eski 

asistanı August Röckel’e Zürich’te, Waldheim hapishanesindeyken yazdığı bir 

mektupta, Das Rheingold üzerinde çalışırken keşfettiği (o dönemler Hermann 

Brockhaus tarafından derlenen) 14. yüzyıl İranlı Sufi şair Hafız’dan (asıl adıyla 

Şemseddin Muhammed, 1325-1389) bahsetmiştir: “Biz gösterişli Avrupalı entelektüel 

kültürümüzle doğunun böylesine kendinden emin ve yüce bir zihin sükunetine sahip 

bu ürününün huzurunda gerçekten utanmalıyız.”223 diyen Wagner, Hafız’ın “gelmiş 

geçmiş, şiir yazan en büyük şair”224 olduğunu vurgulamıştır. Wagner’in Hafız’ı 

okuması ona Yüzük serisiyle ilgili birçok fikir vermiştir. Röckel’e yazdığı başka bir 

mektupta “Hafız’ı düzgün çalış…Nibelung’umda çok benzer bir şey olacak.” dediği 

kaydedilmiştir.225   

Kendinden vazgeçip yanmayı tercih eden ve başkalaşarak yeniden doğan kuş 

miti, elbet Parsifal’in ‘aydınlanma’ yolculuğunda ve Kase’yi Mızrak ile 

buluşturmasında Wagner için düşünsel olarak çok etkili olmuştur.  Ancak Wagner, 

Wolfram’ın Kase’yi ‘cennetten inen’ Kutsal Taş (Lapsit Exillis) olarak kullanmasına 

yine de eleştirel yaklaşmıştır: 

 
“İşte böyle. Wolfram; resmen olgun olmayan bir fenomen, gerçi bunda içinde 
yaşadığı barbar ve düpedüz kafası karışık dönemin de etkisi yok değil […] 

                                                        
kelimesi, bu düşünce akımının kaynağının Yunan felsefesi olduğunun, köklerinin Pisagor ve Eflatun’da 
bulunduğunun delilidir. Yunanca’da Sofos kelimesi, Akıl-Hikmet veya Bilgelik anlamına gelmektedir. 
Aynı kökten gelen sufi kelimesi de İskenderiye okulu yandaşlarınca, bu anlamları nedeniyle 
seçilmiştir… Bu arada, filozof ve felsefe sözcükleri de aynı kökten türetilmiştir. Bu kelimeler, 
Yunancada sevgi ve güzellik anlamına gelen ‘Pilos’ ile ‘Sofos’un birleşiminden doğmuştur. Diğer bir 
deyişle felsefe, akıl ve hikmetin önderliğindeki güzellik ve sevgidir.” Gener, a.g.e, s.9, 74-75. 
222 Peter Basett, “The Use of Buddhist and Hindu Concepts in Wagner’s Stage Works,” The 
Wagnerian: Here, Time becomes Space, 1 Ocak 2014, (Çevrimiçi) http://www.the-
wagnerian.com/2014/01/the-use-of-buddhist-and-hindu-concepts.html, 21 Ocak 2018. 
223 SL, s. 251. 
224 Richard Wagner’in Eylül 1852 tarihli Theodor Uhlig’e yazdığı mektubundan: Everett, “Spiritual 
Masters,” 18 Nisan 2018, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/masters.htm, 4 Aralık, 2017. 
225 http://www.the-wagnerian.com/2014/01/the-use-of-buddhist-and-hindu-concepts.html 



 99 

Düşünsene, tüm Kase yorumlarının arasında bu yüzeysel düşünür gidip en 
anlamsız olanını seçmiş.”226   
 
 

Mathilde Wesendock’a yazdığı 30 Mayıs 1859 tarihli mektubunda, Kase’nin 

Aramatyalı Yusuf’un çarmıhtaki İsa’nın kanını içine akıttığı kadeh/kupa olması 

gerektiğini söyleyen Wagner, daha sonra Kase mitinin kökeninden bahsetmiş ve tüm 

Hristiyan efsanelerin “bir yabancı, Pagan orijini” olduğunu belirtmiş ve bu taşın 

kendine has özelliğini düşünerek altındaki anlamı takdir etmiştir. Wagner, bahsi geçen 

‘kutsal taş’a şöyle referans göstermiştir:  

 
“Eski Hristiyanlar, Mekke Kabe’deki Endülüs Emevi’lerinin 
(Muhammed’den önceki dinden etkilenerek) mucizevi bir taşa tapındıklarını 
öğrenmişler (güneş taşı ya da meteor taşı-ama her şekilde cennetten düşmüş 
varsayılıyor). Ancak Hristiyanlar kutsal nesneyi Hristiyan mitiyle 
bağdaştırarak, bu taşın mucizevi gücünü hemen kendilerine göre uyarlamışlar 
[…] güney Fransa’daki Aramatya’lı Yusuf’a ait eski bir efsane bu durumu 
kolaylaştırmış. […] Şimdi mantıklı ve anlamlı geliyor, takdir ediyorum bu 
Hristiyan mytho-genesis*227 unsurunu. Bu, her dinde olması gereken fiziksel 
ve spiritüel bir özdür.”228 
 

 

 
Resim 2.9: Kabe’deki Hacer-ül Esved, Türkçe ismiyle Kara Taş 

                                                        
226 Everett, “Wagner on Parsifal” 20 Nisan 2018, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/writings.htm, 
8 Ocak 2018. 
227 * Mytho-genesis: Olay ve kişilere mitik bir anlam kazandırma veya mit yaratma geleneği. 
228 SL 458. 



 100 

Mastrogiovanni’nin ileri sürdüğü gibi Wagner, yazılarında Hristiyan efsaneleri 

ve onların spiritüel çağrışımları arasında her zaman bir ayrım yapmıştır. İleride de 

görüleceği gibi birçok Hristiyan’ın çok büyük ilahi anlamlar yüklediği kavramlar, 

ritüeller ve geleneksel din olgusu, Wagner için çok bir şey ifade etmemiştir. Bu efsane 

ve simgeler Wagner’in özellikle Parsifal’de ortaya koymak istediği ezoterik boyut için 

bir araçtır sadece. Wagner, özellikle bu simge ve efsaneleri kullanarak onları 

saklandıkları bağlamdan çıkarma teşebbüsüyle hareket etmiştir.229 Wagner’in 

mektubunda bahsettiği ‘cennetten inen taş’, İslam dünyasının kutsal mabedi olan 

Kabe’deki Hacer-ül Esved, yani Kara Taş’tır. İslam mitolojisine göre Adem’in 

cennetten ayrılıp yeryüzüne geldikten sonra Tanrı tarafından beyaz renkte 

gönderildiğine inanılan taş, zamanla işlenen günahlardan dolayı kararmıştır. O yüzden 

adı kara taştır. Nuh Tufanı döneminde Tanrı, meleği Cebrail’e bu taşı Ebu Kubeys 

dağında saklamasını söylemiştir. Rivayete göre, Kabe’nin inşasını bitiren İbrahim 

peygamber, oğlu İsmail’e tavafın başlangıç sırasını bildirmek için bir taş bulmasını 

söylemiştir. O da Tufan’dan beri orada duran bu cennetten inmiş taşı getirip Kabe’ye 

koymuştur.   

 İslamiyet’ten önce esasen Arap Paganlarının kutsal mabedi olan Kabe, daha 

sonradan İslamlaştırılmış olmasına rağmen birçok Pagan ritüeli İslam kültürünün içine 

aynen aktarılmıştır. Paganların da tıpkı Müslümanlar gibi yedi kez Kabe’yi tavaf 

ettikleri, beş vakit namaz kıldıkları ve kutsal saydıkları bu kara taşı öptükleri 

bilinmektedir.230 Görselden anlaşılacağı üzere, cennetten indiğine inanılan bu taş, ağzı 

açık metal bir formun içine yerleşik görünmektedir. Aslında etrafındaki eliptik şekli 

itibariyle taştan çok, açık bir ağzın içindeki oyuğa benzeyen siyah taş görseli, 

Wagner’in neden bu Arap Pagan inanışındaki ‘kutsal’ nesneye dikkat çektiğini gözler 

önüne sermektedir. Bütün olarak bakıldığında taş yerine daha çok dikey duran bir 

‘Kase’ görüntüsünü andıran Hacer-ül Esved, ezoterik açıdan önemli bir simgeyi 

anıştırmaktadır. Hacer-ül Esved’in, Avrupa Kelt kültüründeki Kutsal Kase mitine, 

yani ‘Tanrıçaların kazanı’ (The Cauldron of the Goddesses) veya ‘yaşamı yaratan 

rahim’ inançlarıyla görsel olarak paralelliği elbette tesadüf değildir. (Bkz.: Resim 2.9) 

                                                        
229 Mastrogiovanni, a.g.e, s. 48. 
230 The Encyclopedia of Religion, Ed. Mircae Eliade, 15 c., C. VII&VIII, New York, MacMillan,1987, 
s.303ff.  



 101 

Kase’nin bilinen en eski ve en temel dişi simgelerinden olduğunu söyleyen 

Gaarden, bu simgenin, doğmamış çocuğu içinde saklayan, muhafaza eden bir ‘taşıyıcı’ 

fikrinden geldiğini belirtmiştir. Ancak kase olarak kadın sadece bir taşıyıcı değil, aynı 

zamanda kan ve tohumla mümkün olan büyük bir dönüşümün de habercisi ve 

yaratıcısıdır.231 Erich Neumann The Great Mother (Büyük Ana-1955) adlı eserinde, 

dönüşüm kasesinin (vessel of transformation) simgesinin tarihteki izini sürmüştür: 

rahimden, arkaik insanların icat ettiği pişirme kapları ve eski fırınlara, Kelt mitindeki 

yemek tedarik eden sihirli-kazana (magic-cauldron), Hristiyanlığın Kutsal 

Kasesi/Komünyon kupasına ve vaftiz kurnasına (Bkz.: Görsel 2.1) ve maddenin 

dönüşümünü sağlayan simya imbiğine (Bkz.: Görsel 2.2).232 Organik dönüşümü 

sağlayan bir kase daha sonra spiritüel dönüşümün de aracı haline gelmiş ancak orijinal 

rahim-simgesinin yaygınlığı ve gücü sayesinde kökeninde her zaman dişiyle olan 

bağını korumuştur. “Kase, bir tarafta içinde maddenin dönüşümünü sağlayan bir 

formdur…fakat diğer tarafta vücuda gelmenin [incarnation], doğumun ve yeniden 

doğuşun kazanıdır.”233 Özellikle Jung’un arketipleri bölümünde ayrıntılı görülecek 

‘dişi prensip-spiritüel doğum’ analojisi ve bütünleşmesi, maddeyi içine alıp 

dönüşümünü sağlayan simya imbiği örneği üzerinden düşünüldüğünde Wagner’in 

Parsifal’de kullandığı ve arkaik geçmişinden son derece haberdar olduğu bu Hristiyan 

simgesinin ve III. perdedeki Komünyon bağlamında kullanılan transubstantiation 

(ekmeğin ve şarabın Mesih bedenine dönüşmesi) ritüelinin ezoterizmine dair bir 

öngörü oluşturmaktadır.  

  Uzakdoğu dinleri dahil olmak üzere, tüm din felsefelerinde bu yaratıcı dişi 

öğenin izlerine rastlamak olasıdır. Hinduizmin geleneksel dini formu, Tanrıça 

Shakti’yi temsil eden Yoni ve içine yerleştirilmiş Tanrı Shiva’yı temsil eden Lingam’ın 

görseli de bu arkaik dişi (ve beraberinde eril) formunun kadim evrenselliğine ve 

yaygınlığına verilebilecek önemli bir örnektir (Bkz.: Görsel 2.3).  

 

                                                        
231 Bonnie Gaarden, The Christian Goddess, Archetype and Theology in the Fantasies of George 
Macdonald, Plymouth, Fairleigh Dickinson University Press, 2011, s.53. 
232 Erich Neumann, The Great Mother: An Analysis of The Archetype, Bollingen Series, XLVII, 
Çev. Ralph Manheim, New Jersey, Pinceton University Press, 2015. s. 281-336. 
233 A.y., s. 287-288. 
 



 102 

 
                 Görsel 2.1: Komünyon Kasesi                               Görsel 2.2: Simya İmbiği                                                   

 

 
Görsel 2.3:Tanrıça Shakti’yi temsil eden Yoni ve içine yerleştirilmiş Shiva’yı temsil eden Lingam 

 

 

 
Sembol 2.6: Fatıma Ana’nın Eli 

 



 103 

Ülkü’nün belirttiği gibi, Kabala234* öğretisinde yer alan evren teorisi ve İslam 

Tasavvuf’unda öngörülen yaradılışla bağlantılı olarak Kabala simgelerinden ‘Hamse 

eli’ ya da Alevi geleneğindeki ‘Fatıma Ana’nın eli’ motifi de evrensel dişi öğenin 

kutsal kabul edilen ve yaygın kullanılan lakin simgesel anlamı pek bilinmeyen 

tezahürlerindendir (Bkz.: Sembol 2.6). İbranice’de beş anlamına gelen ‘Hamesh’ veya 

‘Miryam’in eli’235* (İng. Sister of Moshe Rabenu) gibi farklı isimleri de mevcuttur. 

İslam ve Pagan kültürünün bir ürünü olmasına rağmen günümüzde İsrail’in ve 

                                                        
234 *Kabala: ‘Yahudi mistisizmi’ olarak da bilinen Kabala’nın kökenlerinin kim tarafından ve tam 
olarak ne zaman çıkarıldığı bilinmese de aşağı yukarı M.Ö. 515 yılına, İkinci Mabet Dönemindeki 
İbrani Hahamların dönemine kadar dayandığı düşünülmektedir. Dr. W.W. Westcott, S.L. MacGregor 
Mathers & Mark Stavish, Kabala’ya Giriş ve Hermetik Geleneği & Sefer Yetzirah (Oluşum Kitabı), 
Çev. Kemal Menemencioğlu, 3. bs. İstanbul, Hermes Yayınları, 2016, s.21. Demirci’nin belirttiği gibi 
“[o]rjinalde kbl (veya mastar haliyle lekabel) (‘kabuk etmek’ fiil kökünden) ‘gelenekleşmiş, kabul 
edilmiş’ anlamına gelen bu kelimenin mistik Yahudilik için kullanılışı kısmen daha yenidir ve ancak 
Ortaçağlara uzanır.” Demirci, Yahudi Mistisizmi, s. 4. Ülkü’nün belirttiği gibi, “Kabala, XII. 
yüzyıldan başlayarak Yahudi gizemciliğini tümüyle etkisi altına almış ezoterik bir akımdır” A. Ekrem 
Ülkü, Yahudi Kadim Mistik Öğretisi: Kabala, Tarih serisi, İstanbul, Yeni İnsan Yayınevi, 2008, s.11 
“Kabala öğretisi, hem antik felsefeye hem de çağdaş felsefeye zengin anlayışlar kazandırmıştır. Felsefe, 
psikoloji ve dine Kabala sembollerinin merceği ile bakıldığında, daha derin anlamlar ortaya çıkar. 
Bunun sonunda bu kadim mistik hazine, çağdaş ve postmodern felsefe yaklaşımı ile psikoloji ve 
tanrıbilim içinde yer bulabilir. Bir örnek vermek gerekirse, Kabala’nın kaynaklarından Sefer 
Yetzirah’da anlatılan Evren Yaratılış süreci, modern bilimin benimsediği Big-Bang teorisi ile bire bir 
benzerlik göstermektedir.” A.g.e., (Kitap Tanıtım Özetinden alıntı). “Geleneksel (traditionalist) görüşe 
göre, mistik mentalite, ilahi bir bilgi türünden beslenir ve bütün dinlerin içerisinde mevcut aşkın bir 
hakikat kaynağını temsil eder […B]u mentalite, adeta ilahi iradenin ‘beynini okuma’ çabasındadır. Bu 
konuda usta ve uzmanlaşmış elit kadroların (inisiye veya İslami terminoloji ile ‘seyr-i sülük’ ünü 
tamamlamış olanların) özel ve zorlu tecrübeleri sonucu ulaştığı mistik hakikat veya kutsalın içinde saklı 
hakikate ait öz, dinin zahiri yorumundan bir hayli farklılaşır” Demirci, a.e., s. VI. “Mistik yorum 
Yahudilik’te, en az İslam’da tasavvuf akımının taşıdığı önem kadar önem taşır. […] Şüphesiz tarihsel 
süreç içerisinde İslam’ın siyasal anlamda egemen oluşu ve Yahudiliğin ancak diasporada bir kültür 
modu olarak kalışından kaynaklanan pek çok sosyolojik farklılık iki örneği bire bir eşleştirmemizi 
imkansız kılar.” a.y., s. IX. Yine de bu iki düşünce sistemi arasındaki benzerlikleri hem ontolojik açıdan 
hem de kuramsal boyutuyla paralel görmek mantıklıdır. Yahudi mistisizminin, yani Kabala’nın tarihi 
“her acılı realiteye karşı yazılan sürreel bir alternatif sağaltım tarihidir aslında” a.y., s. X. Tarih boyunca 
çeşitli şiddet eylemlerine ve dışlamalara maruz kalan Yahudiler’in mistisizme yönelmeleri adeta sosyo-
politik sürecin doğal bir sonucu olagelmiştir. Bu anlayışa göre “[y]eryüzünde tecrübe edilen her ızdırap 
aslında semada yaşanan ilahi kopuşların izdüşümleridir. Amaç ve hayatın anlamı sadece, sudur 
(emanation) ederek ‘dağılmış tanrıyı yeniden toplamak’ ve kurtuluştur [salvation])” a.y. Carl Gustav 
Jung’un Yahudi mistik anlayışına dair yaptığı analize göre “[k]abalacı kozmoloji aslında Yahudilerin 
bilincinde özellikle İspanya sürgününden sonra (1492) ortaya bilinç ve bilişsel düzeyde (cognitive) 
yaşanan öfkenin, acının ve kırılmanın dinsel bir ideoloji halinde ifade edilişidir” a.y., s. XI.  “Kabalacı 
çevrelere göre şüphesiz asıl kaynak özelde Tevrat, genelde Eski Ahid’in bütünüdür. Kabalistik şifreler 
Tevrat’ta bolca varsa bile, bunların açımlanması için özel bir bilgiye ihtiyaç vardır. İşte bu bilgi 
Kabalacı bilgidir” a.y., s. 9. Bu bilgiye sahip olmayan sıradan kimseler ise sadece metinlerin literal 
anlamını okumuş olurlar. “Kabalacıların ilgi odağına giren özellikle Tekvin’deki yaradılışla [Bereshit] 
ilgili bölümler ve bunların yorumları olmuştur. Çünkü Kabalacı kuramın temeli varlığın yaratılışı ve 
tanrının bu yaratılışta varlıklarla ilişkisi üzerine oturur.” a.y., s. 10.  
235 *Kitab-ı Mukaddes’te Miryam, Musa peygamberin ablası olarak geçmektedir. 



 104 

Yahudiliğin simgelerinden biri olarak kabul edilmektedir.236 Beş sayısı Tevrat’ın beş 

bölümünün görsel karşılığı olduğu kadar, aynı zamanda insanın fiziksel dünyayı 

algılamasını sağlayan beş duyusunu ve beş uzvunu (baş, iki kol ve iki bacak) da temsil 

etmektedir.   

‘Fatıma Ana’nın eli’nin Alevi-Bektaşi inancındaki bir başka yorumunu ise 

seramik sanatçısı Ali Konbal’ın, Tasavvuf geleneğine ait ‘insan-Tanrı ilişkisi’, 

‘Simurg’, ‘Musa’nın asasıyla Kızıldeniz’i ikiye bölmesi’, ‘Atlas’, ‘insan-ı kâmil olma’ 

gibi kavram ve mitleri simgesel bir görsellikle anlattığı, kırk parçadan oluşan Kırklar 

Meclisi isimli sanat koleksiyonundaki Pençe-i Al-i Abâ eserinde görmek mümkündür. 

(Bkz.: Görsel 2.4) 

 

      
Görsel 2.4: Pençe-i Al-i Abâ-Ali Konbal 

 

Farsça beş anlamına gelen ‘Penç’, eli temsil etmektedir. Kökeni Arapça olan 

‘Abâ’ ise Muhammed peygamberin giydiği rivayet edilen yünden yapılmış, kalın, 

genişçe bir libastır (Bkz.: “Derviş hırkası”). Al-i Aba; Muhammed’in hırkasının 

altında olan Fatıma Ana, Ali, İmam Hasan ve İmam Hüseyin’i kapsayan Ehl-i Beyt’i, 

yani Muhammed’in kir ve kötülükten arınmış ‘pirüpak’ soyunu temsil etmektedir. 

                                                        
236 A. Ekrem Ülkü, Yahudi Kadim Mistik Öğretisi: Kabala, Tarih serisi, İstanbul, Yeni İnsan 
Yayınevi, 2008, (Kitap tanıtım özetinden alıntı) 



 105 

Yukarıda, eserin içine ince bir zarafetle yerleştirilmiş bu mitsel anlatımın, Konbal’ın 

ortaya koyduğu sade ve soyut yaklaşımla bütünleştiği görülmektedir. Tüm aileyi hem 

sağ hem sol yandan kuşatarak içine alan ‘derviş hırkası’, ortada birleşerek birer yarım 

küre oluşturmakta fakat aynı zamanda mitin simgeselliğini ele verir şekilde içindeki 

figürleri taşıyıp muhafaza eden, ağzı açık bir Kase formunu da anıştırmaktadır. Bu 

anlatımla bağlantılı olarak Parsifal’in ezoterik çözümlemesine ışık tutacak olan Kase-

Anne arketipi analojisini, Muhammed peygamberin kızı Fatıma’ya dair aktarılan mitte 

görmek mümkündür: 
 

Tanrı kâinatı yarattığında, daha kara parçaları yokken, yer ve gök su iken, 
Kandilde bir Nur parladı. Bu nur’un içinde bir kadın gözüktü. Başında bir 
Taç, iki kulağında iki Küpe, belinde de bir Kemer vardı. Cebrail, Nur içinde 
Kadın’ı görünce hayrete düştü. Hakk’a niyaz etti, kim olduğunu bilmek istedi. 
Hakk’tan bir nida geldi; dedi: “Ey Cibril, O, Cennetin Seyyidesi Fatıma-tüz 
Zehra’dır.” 
Cibril sual etti: “Ey Tanrım, ne kadar güzeldir.” 
Tanrı buyurdu: “Biz O’nu nur âlâ nur’dan yarattık.” 
Cibril sual etti: “Ya Rab, başındaki nedir?” 
Tanrı buyurdu: “Başındaki Taç, Tac-ı Devlettir ki bu Muhammed 
Mustafa’dır.” 
Cibril, belindekini sual eyledi. 
Hakk buyurdu: “Ya Cibril, belindeki de Kemer olup, Fatıma’nın helâli olan 
Ali’dir.” 
Cibril sual etti: “Kulaklarındaki nedir?” 
Hakk buyurdu: “Şebber-ü Şübber (Hasan ve Hüseyin) Cennetin Efendileri.” 

 

 
Yaratılışa dair evrensel birçok mitte olduğu gibi, yukarıdaki Tasavvufi mitsel 

anlatımda da “ortada hiçbir şey yokken, her yer su iken ortada bir nur belirdi” şeklinde 

bir ifade göze çarpmaktadır. Ayrıca, tıpkı Meryem Ana’ya cennetin kraliçesi denmesi 

gibi, burada Fatıma’nın “cennet kadınlarının efendisi” olduğu söylenmektedir. 

Bununla bağlantılı olarak, Anadolu’da anlatılan yaratılış hikâyelerinin pek çoğunda 

kandilin içinde bir nur’dan bahsedilir. Bu anlatımlarda yer yer nur, ‘içinde nurlar olan 

bir nur’ yani ‘cevher’ olarak da betimlenmektedir:237 

 
Halik-i Âlem Tanrı kudretini âşikâr kılmak diledi; yüksek, alçak, sağ, sol, 
doğu, batı, kuzey, güney, yer, gök, güneş, ay, yıldızlar, yıl, gün, bütün bunları 
dileyince, kemal-i kereminden ve lütf-u inayetinden bir şeyil deniz yarattı. 

                                                        
237 Ayşe Acar, “Fatıma-tüz Zehra,” Düşün-ü-yorum, sayı 22, 22 Mart 2012, (Çevrimiçi)  
http://www.dusunuyorumdergisi.com/fatima-tuz-zehra/, 21 Ekim 2017. 



 106 

Sonra o denize bakıverdi. Deniz dalgalandı, coştu ve bir cevheri dışarıya 
düşürdü. Yüce Tanrı bu cevheri aldı, ikiye böldü. Parçalardan biri yeşil, biri 
ak; iki nur oldu. Yeşil nur, Muhammed Mustafa’nın, ak nur da Murtaza Ali’nin 
nuru oldu... 

 

 
Görsel 2.5: Fatıma’nın eli: İçinde nur (ışık) olan bir kandil 

 

Yaratılışı oldukça masalsı bir dille anlatan Tasavvuf geleneğine ait bu mit, Aşık 

Meluli’nin satırlarında tüm simgeselliğiyle hayat bulmaktadır: 
 

Bu dünyanın temelini 
Kurup yoğuran ben idim 
Hiç yokken Âdem nesli 

Âdem’i doğuran ben idim 
Yeşil kandil nuru benim 
Cennetteki huri benim 
Âdem ata yâri benim 
Şit’i doğuran benim 

Geçen peygamber bir, bir 
Hep benden aldı feyz-i- nur 

Musa’ya dahi dağ-ı Tur 
İsa’yı doğuran ben idim 
Ta ezelden nur-u kandil 

Fatıma anamızdır bil 
O yuttu iki gonca gül 

Hüseyni doğuran ben idim 
 
 

Aşık Meluli238* 

                                                        
238 *Aşık Meluli (1892-1989): Afşin’in Kötüre köyünde doğdu. Asıl adı Karaca Erbil’dir. Meluli, 
şiirlerinde insan ve sevgi öğesini öne çıkardı. Ancak politik taşlamalardan Tasavvufa dek her konuyu 
ele almıştır. (Çevrimiçi) http://ozanlar.biz/meluli/biyografi.htm, 15 Aralık 2017. 



 107 

Acar’ın belirttiği gibi, Meluli’nin şiiirinde geçen maya, nur ve nur-kandil; 

hepsi Fatıma anayı işaret etmekte ve yukarıda bahsedilen Kase-Anne arketipi 

simgesinin özünü açık etmektedir: 

 
 

“Cevher, Maya, Nur, Nur-u Kandil; tüm bu anlatımlar Fatıma’yı işaret eder. 
Fatıma başlangıçta maya’dır, nur-u kandil de o mayayı taşıyandır ve 
mayalanma ‘Fatıma Eli’ ile gerçekleşir. Anadolu tasavvufunda baştan sona 
tüm anlatımların özeti olan Muhammed ile Ali’nin muhabbeti, onları cevher 
olarak içinde taşıyan Mecmu-al Nurayn (iki nur) olan Fatıma’dadır. [….] O, 
dişil bir öğe olarak içinde sırlar taşıyan, Âdem’i, Şit’i, Musa’yı, İsa’yı, 
Hüseyin’i doğuran bir annedir. […] Muhammed her devriye edişinde kevser 
ile gelmiş, o kevser her defasında bir kadehte, bir kâsede taşınmıştır. Cennetin 
sırrı olan ‘kevser şarabı’nda Muhammed şarap, Ali saki239*, Fatıma kadeh 
olmuştur. Şarap her defasında ‘Fatıma Kadehi’nde korunmuştur. Kadim 
Tasavvuf geleneğinde kutsal emanet olarak tanımlanan Muhammed, kimi 
zaman ahit sandığında, kimi zaman da kutsal kâsede, kadehte … taşınmıştır. 
Kadeh emanetin koruyucusudur.” 240  
 
 

Buradaki ifadeyle “emanetin koruyucusu” olan Kase, Tasavvuf geleneğinde olduğu 

gibi, Wagner’in eserinde de Komünyon ritüeli esnasında tüm şövalyeleri Mesih’in 

bedenine kavuşturacak simyasal dönüşümün gizil büyüsüne işaret etmektedir. Nitekim 

Wolfram’ın eserinde, Simurg’u baştan yaratan ve temelde Arap Paganizm’ine ait 

Hacer-ül Esved’ten esinlenilmiş ‘büyülü taşı’ (lapsit exillis) gibi, Parsifal’de de Kase, 

spiritüel dönüşümün ve yeniden doğumun habercisi olarak belirmektedir. Wagner, 

tüm bu simgeselliğin odağını Parsifal karakteri üzerinde toplamaya karar vermiştir.  

Ancak bu süreç büyük usta için kolay olmamıştır. 

 

3. Parsifal’in Doğuşu 
 
Yaptığı derinlikli incelemeler sonunda Kase mitlerinin evrensel bağlantılarını 

çok iyi özümseyen ve nihayetinde Wolfram’ın epiğini kendine göre mistik bir açıdan 

yorumlamayı seçen Wagner için, geriye sadece karakterlerin yerli yerine oturması 

kalmıştır. Wagner’e göre bu noktada Parzival, “Anfortas’ın ihtiyaç duyduğu 

vazgeçilmez bir kurtarıcı olarak” hikâyede yerini almalıdır. Fakat eğer Anfortas, 

                                                        
239 *Saki: İçkili toplantılarda içkiyi sunan kişi. 
240 Acar, a.e. 



 108 

“olması gerektiği gibi doğru ışık altında tutulursa, o zaman çok yoğun trajik bir ilgi 

çekeceği için ikinci bir odak noktası belirtmek neredeyse imkânsız hale gelecektir; 

gelgelelim eğer Anfortas, son anda bütünüyle donup kalmamıza sebep olacak bir deux 

ex machina241* olarak sahneye girmeyecekse bu odak noktası Parzival olmalıdır.”242 

Parzival’i ön plana nasıl çıkaracağı konusu bir süre Wagner için ciddi bir problem 

oluşturmuştur. Neredeyse esere devam etmekten vazgeçme noktasına gelen 

Wagner243, bir mektubunda Hristiyan teolojisiyle ilgili ortaya çıkarmak istediği 

bağlantıları, karakterlerin derinliklerini ve iç içeliklerini, ayrıca Parzival’in dramanın 

kurtarıcısı olarak Anfortas’la özdeşleşmesini üç perde içinde nasıl kotarabileceğinden 

emin değildir:  

 
“Ve ben böyle bir şeyin altına mı gireceğim? Tanrı korusun! Bugün bu çılgın 
projeden elimi eteğimi çekiyorum; Geibel yazabilir ve Liszt besteleyebilir! 
Eski dostum Brünnhilde cenaze ateşine atlarken ben de arkasından 
atlayacağım ve bir Hristiyan olarak ölmeyi umacağım! Öyle olsun! Âmin!”244 

 

Nüktedan ve mizahi bir dille isyanını dile getiren Wagner, bir sene sonra Kundry’yi 

bu sorun için katalizör olarak kullanmaya karar verir. “Bu harikulade derecede vahşi 

kase habercisi, ikinci perdedeki baştan çıkarıcı kadınla birebir aynı kişi olacak. Bu 

duruma aydığımdan beri her şey gün gibi berraklaştı benim için”245. 1860 tarihli 

mektubunda karakteri şöyle betimlemiştir:  

  
“Bu tuhaf, korkutucu yaratık, tıpkı bir köle gibi bitip tükenmeyen bir hevesle 
en zor görevleri yerine getirerek Kase Şövalyelerine hizmet eder […] ve bazen 
de ortadan tamamen kaybolur, kimsenin onun nerede ve nasıl olduğundan 
haberi olmaz […] yine de şövalyelere karşı gizli bir kini vardır […] gözleri 
hep doğru kişiyi arar -ve kendini bir kere kandırmıştır- fakat bulamamıştır 
onu. Fakat aslında kendisi bile bilmez ne aradığını: Bu tamamen 
içgüdüseldir.” 246 

                                                        
241 *Deux ex machina: Türkçesi ‘makinadan çıkan Tanrı’ şeklinde tercüme edilebilecek edebi kavram, 
eserin sonunda ortaya birdenbire çıkıp tüm karmaşayı ve sorunları çözen ‘tanrısal’ karaktere veyahut 
olguya karşılık gelmektedir. 
242 SL 459-60; SB 11:107. 
243 Bell, a.g.e, s. 63. 
244 SL 460 (SB 11:107-8; Richard Wagner an Mathilde Wesendonk: Tagebuchblätter und Briefe 
1853–1871, Ed. Wolfgang Golther, Berlin, Duncker, 1904. s.148). Emmanuel Geibel, Brunhild (1857) 
trajedisinin yazarıdır ve Wagner’in çok da hâkim olmadığı bazı şiirleri bestelemiştir. Bell, a.y. 
245 SL 500 (Golther, Mathilde Wesendonk, s.243). 
246 A.y. (Golther, Mathilde Wesendonk, s. 243-44). 



 109 

Wagner böylelikle dramanın kilidini açarak Anfortas ve Parzival’i birbirine 

bağlamanın yolunu Kundry ile bulmuş olur. Wolfram’ın eserinde iki erkek arasındaki 

bağlantıyı az da olsa sağlayan tek kadın karakter olan Orgeluse, Kundry’yi nispeten 

çağrıştırmaktadır ancak Wagner bu bağlantıyı çok daha güçlü kılarak psikolojik ve 

dramatik olarak oldukça çekici hale getirmiştir.247 Kundry’nin Wolfram’ın şiirindeki 

diğer karakterlerle olan bağlantısının yanı sıra, Parzival’in III. perdesinde Hristiyan 

mitolojisinin İsa’nın ayağını yağlayan tövbekâr Mecdelli Meryem’ine yapılan atıf ise 

Parzival’i hem Mesih figürüyle bağdaştırmış hem de eserin Hristiyan teolojisiyle olan 

girift yapısını gözler önüne sermiştir. Artık Parzival sahneye konmaya hazırdır.248 

   Wagner, takip eden yıllarda Yüzük serisini tamamlamakla uğraşır ve 

prodüksiyonu ile yoğun biçimde ilgilenmeye devam eder. 1876’da dörtlemenin 

prömiyerlerini gerçekleştirdikten sonra tüm odağını Parzival’e yöneltir. Eserin şiiri 

Nisan 1877’de tamamlanır ve libretto hazır hale gelir.249 Müziği ise iki taslak halinde 

Eylül 1877 ve Nisan 1879 arasında bestelenir. 13 Ocak 1882’de artık her şey 

tamamlanmıştır.250 Yeni ismiyle Parsifal görücüye çıkmaya hazırdır. Ancak Wagner, 

Kral Ludwig’in Parsifal’in hiçbir temsiline katılmayacağı haberini aldığında 

üzüntüyle şu sözleri kaleme alır: 

 
“Bu yazacağım son şey. Sadece şu birkaç satırı yazma gücü vermesi dışında 
beni bugün korkunç bir bitkinliğe mahkum eden bu duygu, bana artık gücümle 
hangi noktada durduğumu söylüyor. Benden daha fazla bir şey beklenemez 
artık” Ve sözlerine son verir: “Seve seve ve hevesle yakında ölmek isteyen 
birinden.”251 

 

Bayreuth’da Hermann Levi’nin şefliğinde 26 Temmuz’dan 29 Ağustos 

1882’ye kadar on altı performans gerçekleşir. Wagner, altı ay sonra, 13 Şubat 1883’de 

Venedik’te Palazzo Vendramin’deki masasında çalışırken altmış dokuz yaşında son 

nefesini verir.252   
 

                                                        
247 Bell, a.g.e., s. 63. 
248 A.e., s. 64. 
249 DEAP, 90-134. 
250 Bell, a.g.e, s. 65. 
251 SL, 923; KB, 3:244. 
252 Bell, a.y. 



 110 

III.WAGNER’DE PSİKANALİZ, MÜZİK VE DRAMA İLİŞKİSİ 

 

Müziğin insan psikesine olan etkisi psikanalizin ilk dönemlerinde fazla dikkate 

alınmamıştır. Psikanalizin babası olarak bilinen Sigmund Freud (1856-1939), ‘akıl’ 

yolu ile açıklayamadığı bu bağlantı konusunda ise özellikle geri planda durmayı tercih 

etmiştir. Oysa müziğin dinleyicide yarattığı hisler ve öznenin tecrübesi üzerindeki 

etkisi, salt ‘akıl’ ile açıklanamamaktadır.253 Cheshire’a göre Freud, psikanalizden daha 

etkili olan müziğin ve operanın, kişi üzerindeki terapisel gücünden çekinmiştir. 

Bununla bağlantılı olarak bazı teorisyenler ortodoks psikanalizin, müziğin insan 

organizması üzerindeki etkisiyle ilgili sağlam temelli bilimsel bir argüman 

geliştiremediğini öne sürmüşlerdir.254 Öte yandan Cora L. Diaz Chumaceiro Richard 

Wagner’s life and music: What Freud knew (1993) adlı makalesinde Freud’un 

psikanaliz ve müzik bağlantısına farklı bir yorum getirmiştir: Diaz’a göre Freud, 

Wagner’in müziği ve görüşleri hakkında fazlaca bilgi sahibi olmasına rağmen 

psikanalize olan etkisini bilinçli olarak yok saymayı tercih etmiştir. Dahası Diaz, 

Freud’un, Wagner’in insan psikesi hakkında geliştirdiği derin teorik altyapısından 

korkmuş olabileceğini öne sürmüştür.255  

Wagner, müziğin insan bünyesine etkisi konusunda değerli araştırmalar 

yapmış ve Freud’un rüya teorisinden neredeyse yarım yüzyıl önce son derece güçlü 

bir rüya teorisi geliştirmeyi başarmıştır. Diaz’a göre neredeyse ‘intihal’ düzeyinde bir 

fikir esinlenmesi gerçekleştiren Freud, kendi rüya yorumlamalarında Wagner’in 

teorisinden yararlanmıştır. Wagner’in devrimsel farkı ise, başta bu tezin temeline 

oturan Parsifal’de olmak üzere, çoğu eserinde geliştirip kullandığı müziksel sisteme, 

bulunduğu çağın güncelliğini yakalayan felsefi ve evrim bilimsel görüşleri, özellikle 

Parsifal’de Hristiyan mitolojisi ve Doğu mistisizmini de katarak entegre etmesinde 

                                                        
253 Kovačev, “Return to Origins,” s. 89. 
254 Neil M. Chesire, “The empire of the ear: Freud’s problem with music,” International Journal of 
Psychoanalysis, International Psycho-Analytical Association; Institute of Psycho-analysis (Great 
Britain); International Psycho-Analytical Association, Wiley, 1996, C. 77, pt 6, s.112-1135. 
255 Cora L. Diaz de Chumaceiro, “Richard Wagner's Life and Music: What Freud Knew”, Feder, 
Stuart, Karmel, Richard L., Pollock, George H., Psychoanalytic Explorations in Music, Second 
Series, Madison CT, 1993, s. 250-255. 



 111 

yatmaktadır. Wagner’in bu anlamdaki öncülüğüne rağmen Freud, Wagner’i yine de 

‘alıntılamak’ istememiştir. Diaz bu durumu ‘anlaşılması güç bir ihmalkarlık’ olarak 

tanımlar.256 

Freud, müziğin insan duyguları üzerindeki derin ve gizil etkisini anlama 

konusunda güçlük çekse de diğer bazı psikanalistler bu konuda daha dikkatli ve ilgili 

davranmayı tercih etmiştir. Freud’un en eski öğrencilerinden olan Theodor Reik 

(1953), Freud’un Psikanalize Giriş Dersleri257* (1916-17) eserindeki ‘kafaya takılan 

ya da düşüncede kalan ezgi’ olarak tercüme edilebilecek olan haunting melody 

temasıyla, Freud’un aksine, müziksel yapının duyguları temsil edebileceği 

konusundaki fikrini öne sürmüştür. Reik’e göre, notaların bilinçli olarak özne üzerinde 

belirli çağrışımları uyandırabilme amaçlı bir araya getirilmesiyle meydana çıkan 

müziksel ahenk, kelimelerin ifade edebileceğinden çok daha fazlasını dışa 

vurabilmekte, ‘bilinmeyenin’ sesi niteliğindeki müziğin, ‘gizli’ mesajları verebilme 

teşebbüsünde bir zorunluluk haline gelmektedir. Reik bu savunusunu, bilinçdışını 

oluşturan içeriklerin salt düşünce yerine çoğunlukla birer ezgi olarak açığa çıktığına 

dair keşfiyle desteklemiştir.258  

Kovačev’in belirttiği gibi, bu teoriyle bağlantılı olarak psikoterapide müzik 

kullanımının, salt sözlü aktarım üzerinden giden geleneksel terapi anlayışından çok 

daha etkili ve derinlikli sonuçlar çıkartılabileceği gözlemlenmiştir. Takip eden yıllarda 

birçok analist, psikanaliz biliminin insan psikesini anlama konusunda duvarlarını 

genişletip derinleştirmesi gerektiğini ve bunu da ‘duygunun lisanı’ ve en mükemmel 

hali olan müzik ile mümkün olabileceği konusunda fikir birliğine ulaşmışlardır. Bu 

fikre en erken sarılan isim, başlangıçta Freud’un hayranı olan, ancak daha sonra kendi 

fikirlerini genişletip, teorik olarak tamamen yolunu ‘baba figüründen’ ayıran ve 

araştırma eğilimlerini devrimsel biçimde dönüştüren Carl Gustav Jung olmuştur.259 

 

                                                        
256 Diaz de Chumaceiro, s. 256-57. 
257 *Freud’s Introductory Lectures on Psychoanalysis  
258 Theodor Reik, The Haunting Melody: Psychoanalytic experiences in life and music, New 
York, Farrar, Straus & Young, 1953, s. 78-92. 
259 Kovačev, a.g.e., s.91. 



 112 

A. Jung’un Analitik Psikolojisi ve ‘Mit’ Kavramına Bakışı  

 

İsviçre doğumlu psikiyatrist Carl Gustav Jung (1875-1961), Freud’un kuramını 

geliştirerek ‘analitik psikoloji’ adını verdiği kuramını yaratmış; Alfred Adler, Erik 

Erikson ve Karen Horney ile iş birliği içerisinde neopsikanalitik okulunu kurmuştur. 

Jung ve arkadaşları ‘Yeni-Freudcular’ olarak da bilinmektedir. Jung, insan aklının 

psikolojisi üzerine geliştirdiği çalışmaları sayesinde 20. yüzyılın en çok okunan 

yazarlarından biri olmuştur. Önceleri çalışmalarına Sigmund Freud’la başlamış olan 

Jung, ‘kişisel bilinçdışının’ (personal unconscious) önemini yadsımamakla beraber, 

daha sonra geliştirdiği ‘kolektif bilinçdışı’ (collective unconscious) kavramıyla 

meslektaşından farklı bir yöne doğru evrilmiştir.260  

Freud’un ‘bilinçdışı’ teorisini tek yönlü, kısıtlayıcı ve oldukça olumsuz bulan 

Jung’a göre bilinçdışı sonsuz yaratıcı potansiyele sahiptir; arketipler ve kolektif 

bilinçdışı insan aklının derinliklerinin keşfini, insanlık tarihindeki varoluş 

yolculuğunu göz önünde bulundurarak mümkün kılacak tılsımlı anahtarlardır.261 

İlerleyen yıllarda Freud’la yollarını ayıran Jung, kendinden önce ve sonraki birçok 

yazar ve Wagner gibi bestecilere ilham kaynağı olan farklı kültürlere ait mitolojik ve 

dini simgesellik çalışmalarıyla ilgilenmeye başlamıştır. Jung, Batılı bireyin 

bilinçdışının içerikleriyle, ilkel insanların mit, kültür ve ritüelleri arasında bir analoji 

bulma yoluna gitmiştir.262  

Jung kendi klinik çalışmalarının yanı sıra, Batı ve Doğu felsefesi, simya 

astroloji, sosyoloji ve edebiyat gibi diğer alanlarla da ilgilenmiş, modern insanın 

bilimsel düşünceye fazla bel bağladığını, hem spiritüellikten feyz almaları hem de 

kendi bilinçdışlarını tanımaları ve derinliğini takdir etmeleri koşulunda çok daha 

anlamlı bireysel bir bütünlük kazanılabileceğini savunmuştur.263 Jung, ayrıca kişinin 

kolektif bilinçdışı ile olan bağlantısının rüyalar, sanat, mitoloji ve dini anlatılardaki 

                                                        
260 A.y. 
261 Carl Gustav Jung, Collected Papers on Analytical Psychology, Çev. Constance E. Long, London, 
Baillière Tindall & Cox, 1916, s.124-130. 
262 Kovačev, a.g.e. 92. 
263 b.a., Jung, Psychology and Alchemy, Çev. R.F.C. Hull, 1953, 2.bs. London, Routledge,1968. 



 113 

simge ve göstergeler aracılığıyla gerçekleştiğini öne sürmüştür Bu simgesel dil 

sayesinde sadece dünyaya açılarak ve ona kulak vererek arketipsel güçlerini algılayan 

kişi, mikro boyutta kendi tarihine, makro boyutta ise evrene ve varoluşa dair aşkın 

okumalar yapabilmekte, yaşamını daha uyumlu bir hale getirebilmektedir. Freud’un 

teorisine olan engin hakimiyetini mitoloji, din ve felsefeye dair birikimlerini de 

katarak, öznenin ‘içsel uzamını/derinliğini’ keşfetmek için kullanmıştır. 264 Ayrıca, 

Parsifal’in ortaya çıkışında Wagner’e ilham kaynağı olan Gnostisizm ve Kabala inancı 

gibi mistik geleneklere yönelmiş, çalışmalarında bunları tıpkı Wagner gibi Hinduizm 

ve Budizm inançlarıyla ustaca harmanlamıştır. Jung’un bu çalışmaların bütününde 

hedeflediği şey, arketipler yoluyla simgesel formlarda kendini gösterme eğiliminde 

olan bilinçdışına ve eğilimlerine dair temel çıkarımlarda bulunmaktır.265  

Jung’un psikolojiye kattığı önemli kavramlardan bazıları şunlardır:  

• Arketip (Archetype) 

• Kolektif bilinçdışı (The collective unconscious) 

• Kompleks (The Complex) 

• Eş zamanlılık (Synchronicity) 

• Bireyleşme (Individuation)  

• Psikolojik türler (Psychological types)  

 

Parsifal çözümlemesinde arketip, kolektif bilinçdışı ve bireyleşme kavramları 

üzerinde durulacaktır. Diğer kavramlar tezle doğrudan ilintili olmadığından ayrıntılı 

olarak işlenmeyecektir.  

 

 

 

 

 

                                                        
264 b.a., Jung, Collected Works of C. G. Jung: The Archetypes and the Collective Unconsicous 
(1934), Çev. R.F.C. Hull, 2. bs. 2.bsk., C. IX, Bölüm: 1, Bollingen Series XX, Princeton, 1968.  
265 Kovačev, a.y. 



 114 

1. Arketipler ve Kolektif Bilinçdışı 

 
“Arketip, içinde yaşam suyunun yüzyıllar boyu akarak kendine derin bir kanal açtığı kadim bir su yolu 

gibidir” 266 

-Carl Gustav Jung  

 

 ‘Arketip’ kelime olarak basit bir tanımı reddeder. Türkçeye ‘ilkörnek’ ya da 

‘ilk nümune’ olarak çevrilen kelime267, etimolojik olarak Yunanca arche ve tupos 

kelimelerinden oluşan bileşik isimden türemiştir. Henderson’ın belirttiği gibi, Arche 

ya da ‘öncül prensip’ doğrudan temsil edilemeyen ya da görülemeyen yaratıcı kaynağa 

işaret etmektedir. Tupos ya da ‘ifade’ ise ‘öncül prensip’in sayısız tezahüründen 

herhangi birine gönderme yapmaktadır.268 Jung bizzat arketipin belirsizliğinden ve 

çoklu anlamından bahsetmiş, kendi profesyonel yaşantısında da zaman içinde 

kavramın içeriğiyle ilgili değişen görüşlerini belirtmekten sakınmamıştır.269 Jung 

belirli simgesel temaların tüm kültürlerde ve medeniyetlerde, tüm farklı çağlarda ve 

her bireyde var olduğunu keşfetmiştir. Tüm bu simgeler, kolektif bilinçdışının 

arketiplerini içermekte ve mitlerdeki ebedi gerçeklerin temel unsurlarını temsil 

etmektedir. Jung’a göre arketipler, mitleri, dinleri ve felsefi düşünceleri oluşturan ve 

her çağda farklı kültürleri tesiri altına almış (ve Parsifal’in de temel izleğini oluşturan) 

‘kişisel aydınlanma’ yoluna ve gerçeğine ait simgesel işaretlerdir.270  

Arketipler, Platon’un fikirlerine benzer olarak belirli kişi (ör. Parsifal’de İsa 

Mesih/Parsifal analojisi), nesne (ör. Amfortas’ın yarası, Kase ve Mızrak) ve 

fenomenlerin (ör. Hristiyan teolojisindeki asli günah, Aden/Cennet’ten kovuluş, Kase 

ve Mızrak’ın birleşmesi gibi) ideal ve prototip modelleri olarak karşımıza 

çıkmaktadırlar. Aynı zamanda Jung’un arketipleri insanla sınırlı olmadığı gibi bir 

                                                        
266 Jung, C.W. of C.G. Jung: Civilization in Transition, Çev. R.F.C. Hull, Ed. Sir Herbert Reas, 
Michael Fordham, M.D., M.R.C.P., & Gerard Adler, PH.D., C. X, Princeton,1964, s. 395 
267 (Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=Arketip, 6 Nisan 2018. 
268 Joseph Henderson, “Archetypal Symbolism,” ARAS, C.I, s.8.  
269 Jung, C.W, C. XVI, s.491. 
270 Jung, C.W, C. IX, s. 250-255. 



 115 

hayvan271* olarak da belirebilirler. Dolayısıyla Jung’a göre arketipler, bilinçdışının 

belirli bir alanında kültür, zaman ve mekânı aşan biçimde, yaşayagelen tüm insanlarda 

varlıklarını sürdürürler (Dolayısıyla, doğal ve dönüşümlü olarak kolektiflerdir). Bu da 

evrensel arketiplerin mitoloji, edebiyat ve kaçınılmaz olarak din olgusunun içinde 

yaşadığı fikrini desteklemektedir. 

Jung, kültürlerin devamlı olarak arketipleri üretme ihtiyacında olduğunu ileri 

sürmüş, dahası simgeleri çözümlemiş bir kültür ve nesilde (analitik) psikoloji pratiğine 

ihtiyaç kalmayacağını iddia etmiştir. Jung’a göre özellikle Batı kültürü, yüzyıllar 

içinde simgeler konusunda muazzam bir fakirleşmeye gitmiştir. Jung, kolektif 

bilinçdışının evrensel özelliklerine rağmen, arketiplerin her yeni nesil için yeniden 

doğma ve yeniden yorumlanmaya mecbur olduklarını, aksi takdirde yok olup 

gideceklerini belirtmiştir. Bununla birlikte sanatın öncelikli amacının ‘mitin rüyasını’, 

eseri izleyenin görmesini sağlamak olduğunu ve insan yaşamını en bütünlüklü hale 

getirmek için kolektif bilinçdışının arketiplerine sürekli olarak yeniden anlam ve 

yorum bulma çabasında olması gerektiğini savunmuştur.272  

Arketip, kişinin biricik yaşam macerasında ve bilgelik yolunda, ona derinlik ve 

iç görü sunan içsel rehberidir. Arketipler ne kötü ne de iyidirler, sadece vardırlar. 

Psikenin kökeninde, en ham ve ilkel hallerinde bağımsız bir varoluş sürerler. Tarihteki 

en güçlü fikirlerin kökeninde de hep arketipler vardır. Özellikle dinsel öğreti ve 

simgelerde belirmekle beraber, bilim, felsefe, etiğe ait temel kavramlar da bu konuda 

istisna sayılmazlar. De Coster’a göre, bu simge ve göstergelerin bulundukları formlar, 

arketipsel fikirlerin, bilinçli olarak uygulanması ve gerçekliğe uyarlanmasından elde 

edilen türevlerdir. Zira bilincin görevi, sadece duyularımız aracılığıyla dışsal dünyayı 

                                                        
271 *İleride işlenecek olan Simurg efsanesi bunun için uygun bir örnektir. Parsifal’de, Kundry’nin ilk 
sahnede yarı yılan görünümünde ve vahşi bir hayvan gibi betimlenmesi; I. perdedeki vurulan kuğu ve 
son perdede ışık huzmesi biçiminde simgeleştirilen, Kase’ye inen güvercin motifi de eserden 
verilebilecek örneklerdir. 
272 Susan Mackey Kallis, “Jungian archetypes and the collective unconscious,” Encyclopedia of 
Health, Salem Press, 2013, s. 5. 



 116 

tanımlamak ve asimile etmek değil, aynı zamanda içimizdeki dünyayı görülebilir bir 

gerçeklik diline dönüştürmektir.273  

Jung’a göre arketip terimi, sıklıkla belirli bir mitolojik imge ya da motif 

anlamına geldiği düşünülerek yanlış algılanmaktadır. Aksine arketip, insan aklının 

mitolojik motiflerinin temsilini şekillendirme konusunda miras aldığı eğilimdir. Bu 

temsiller temel izleklerini kaybetmeden çeşitli formlarda var olabilirler. Bu miras 

alınmış eğilim, yuva yapan kuşlar, ağ ören örümcekler ya da kuşların göç etmesi gibi 

içgüdüseldir.  Neredeyse her yerde ve her zaman diliminde benzer ya da aynı motifler 

olarak karşımıza çıkarak bulunurlar. Belirli bir zaman, kültüre ait değildirler. Orijinleri 

anonimdir ve kendilerini tekrar üretebilme özelliğine sahiptirler.274  

 
a. Kolektif Bilinçdışı  

 
 

Analitik psikolojide anahtar bir kavram olan kolektif bilinçdışı, tüm insan 

tecrübelerinin toplamı olarak tanımlanabilir. Ancak kişilerin, kolektif bilinçdışına 

doğrudan erişimi yoktur. Rüyalar ya da diğer mistik tecrübelerde simgeler aracılığıyla 

algılanabilir. Jung kolektif bilinçdışını, kişisel bütünlük ve kendini gerçekleştirme 

yolunda kişiye rehber olarak ve tüm insanlık evriminin binlerce yıla dayanan spiritüel 

mirasının her yeni doğan bireyin beynine aktarılan bir haznesi olarak sunmuştur. 

Dolayısıyla kolektif bilinçdışı, antik bilgeliğin yoğun bir deposuna benzetilebilir. 

Kişisel bilinçdışı komplekslerle (örn. Ödipal Kompleks) organize olurken, kolektif 

bilinçdışı arketiplerle (örn. Kutsal Kase, İsa, Havva) karakterizedir ve ancak rüyalar 

ve mitlerde keşfedilebilir.275 Daha ileride ayrtıntılı olarak yer verilecek, ünlü mitoloji 

uzmanı, yazar ve akademisyen Joseph Campbell bu nedenle Jung’tan esinlenmiş, 

arketip kavramını incelemiş ve tüm kültürlerin mitolojilerinde arketipsel izleri üzerine 

çalışmalar yapmıştır. (b.a. Kahramanın Sonsuz Yolculuğu)  

                                                        
273 Philippe L. De Coster, D.D., The Collective Unconscious and Its Archetypes, Gent, Belgium, 
Satsang Press, 2010, s. 5-6. 
274 Jung, CW, C.XVIII, s. 523.  
275 Jung, CW, C.IX, s.42-50. 



 117 

Kolektif bilinçdışı, kalıtımsal özelliğiyle bireye atalardan miras kalan bir 

haznedir. Bu haznenin içerikleri, “[g]izil imgeler topluluğundan oluşur. Bu imgeler 

vaktiyle atalarının geliştirmiş olduğu tepkilere benzerlik göstermesine sebep olan 

eğilimler ve gizil güçlerdir.”276 Örneğin, kişinin yılandan korkması için hayatında 

yılan görmesi gerekli değildir. Ya da rüyada görülen bazı imgelerin, dünyanın her 

yerinde birbirinden bağımsız yaşayan her topluma ait bireyler için aynı çağrışımları 

yapması da bunun iyi bir örneğidir. Bu tür korkular veya çağrışımlar, atalardan bireye, 

kuşaklar boyu biriktirilen deneyimlerin sonucu olarak aktarılmaktadır. Dolayısıyla, 

insan dünyaya bir ‘tabula rasa’ olarak değil, adeta içine doğduğu dünyanın tüm 

bilgisini içeren arketipleri barındıran bir ‘depo’ olarak gelmektedir.  

 

b. Temel Arketipler ve Parsifal’daki Yansımaları 
 

“Sadece ejderha ile savaşmayı göze alan ve ona yenilmeyen defineyi, ‘elde edilmesi zor hazineyi’ 
kazanır.”277  

-C. Jung  

 

Jung’un Arketipler ve Kolektif Bilinçdışı (1934) eserinde sıraladığı başlıca 

arketip örnekleri şunlardır: kahraman/aşama, ‘öz’, ‘persona’, ‘anima/animus’, büyük 

anne, çocuk ve ‘bilge yaşlı adam’. 

  Kahraman (aşama) arketipi türlü zorluklar, engeller aşarak büyük arayışlar, 

keşifler, kurtuluşlar elde eden ve sonunda ulaşması gereken ‘hazine’ye ulaşan 

arketiptir. ‘Evden çıkış (Anneden ayrılma)-Yolculuk (Aşamalı mücadele)-Eve dönüş 

(Bilgelik)’ şeklinde üç evreye tabi olan kahraman arketipine aynı zamanda monomitos 

da denilmektedir ve bu, tarih boyunca var olan birçok mit anlatımında kendini 

                                                        
276 Dr. Öğr. Gör.İbrahim Gürses, “Jung’cu Arketip Teorisi Bağlamında Tasavvufi Öykülerin 
Değerlendirilmesi: Simurg Örneği,” Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.XVI, Sayı:1, 
2007, s. 79 
277 Jung, CW C.14, par 756. 



 118 

göstermektedir.278 Jung; kahraman arketipinin, Platon’un mağara alegorisi279* gibi 

sadece bir projeksiyon (yansıtma) olarak görülen bir bilinçdışı hikayesi olduğunu 

belirtmiştir.280 Hikâyede geçen tüm anlatı ve öğeler, yalnızca daha derin bir katmanın 

yüzeydeki dışa vurumlarıdır. Mitolojik olarak kahramanın amacı hazineyi, bakire 

prensesi, yüzüğü, altın yumurtayı, yaşam iksirini veyahut kılıcı bulmak ve onu ait 

olduğu yere ulaştırmaktır. Psikolojik olarak bunlar kişinin biricik potansiyeline ait 

metaforlardır. Mit ve efsanelerde, kahraman tipik olarak uzak bir ülkeye, yerin yedi 

kat dibine, Simurg281* mitinde olduğu gibi yedi dipsiz vadinin ardındaki Kaf Dağı’na 

                                                        
278 Üstün Dökmen ve Zehra Dökmen, “Jung’un Aşama Arketipi’nin Testedilmesi”, Psikoloji Dergisi, 
c.6, Sayı 21, 1987, s.86. 
279 *Bir mağaranın içinde, mağaranın girişine arkaları dönük ve sadece önlerindeki duvarı görecek 
şekilde sabitlenmiş insanların anlatıldığı bir meseldir. Önlerindeki duvar dışında başka bir gerçekliği 
algılayamayan insanlar, mağaranın girişinden geçen insanların ve taşıdıkları nesnelerin duvara vuran 
gölgelerini ‘esas gerçeklik’ sanırlar. Ancak daha sonra bu zincirden kurtulunca, aslında gördüklerinin 
birer yansıma olduğunu fark ederler. Platon’un bu alegorik eleştirisinde, gölge olarak görülen 
insanların, dünyanın işleyişine ve kurgusallığına, diğer tarafta nesnelerin de ideolojiler ve geleneklere 
işaret ettiği düşünülebilir.  
280 Jung, “The Dual Mother,” CW, C. V, par. 612. 
281 *Simurg (Otuz Kuş) Efsanesi: Esasen Pers kültürüne ait olan bu mitolojik hikâye, birçok farklı 
kültür ve coğrafyada etkinliğini sürdürmüş ve benzer şekillerde anlatılagelmiştir. Simurg, Arapça 
Zümrüd-ü Anka, Türk mitolojisinde Tuğrul Kuşu, Batı dillerinde Phoenix olarak bilinmektedir. Bu mit, 
Mevlana’ya mesnevisini yazması konusunda ilham veren, ayrıca İranlı şair ve mutasavvıf Feridüddin-i 
Attar’ın (1136-1221) Mantık Al-Tayr (Tr. Kuşların Dili) adlı 4724 beyitlik Tasavvuf edebiyatına ait 
mesnevisinde anlattığı, kendini yakarak küllerinden yeniden doğan Simurg adlı kuşun hikayesidir. 
Simurg, ezoterik açıdan, spiritüel olgunlaşma ve Tanrı’ya ulaşma yolunda katedilen sufi yolunun 
alegorik bir anlatımıdır. Mantık Al-Tayr’da geçmese de Zümrüd-ü Anka’nın (Simurg), İslam 
kozmolojisinde ulaşılması zor, engin okyanuslarla çevrili, yeşil zümrütten yapılmış ve tüm dağların 
anası olan Kaf Dağı’nda yaşadığı rivayet edilmiş, bu ise insan-ı kâmil mertebesiyle özdeşleştirilmiştir. 
Mantık Al-Tayr’ın hikayesi şöyledir: Bir araya toplanan kuşlar düzen arayışı içinde kendilerine bir 
padişah seçmeye karar verirler. Bu arada Hüthüt kuşu gelir; kendisinin Süleyman peygamberin mahremi 
ve postacısı olduğunu, kuşların zaten bir padişahları olduğunu fakat onların bundan haberi olmadıklarını 
söyler. Padişahın, kuşlara kendilerinden bile daha yakın olduğunu dile getiren Hüthüt, kuşlara hep 
birlikte padişahı arama çağrısında bulunur. İsteksiz davranan kuşları bir bir ikna eder ve onların bu 
yolculuktaki rehberleri olur. Kuşların yedi dipsiz vadiden geçmeleri gerekir: İstek, aşk, marifet, istiğna 
(gönülsüzlük), tevhid, şaşkınlık ve son olarak fakr u fena aşamalarını geçtikten sonra Simurg’a 
ulaşacaklardır. Yol boyunca kimi kuş susuzluktan düşer ölür, kimi farklı engellere takılır, kimisi 
tembellik yapar ve geri döner, kimisi yem arama uğruna başka yollara sapar. Sonunda binlerce kuştan 
geriye sadece otuz kuş kalır. Simurg’u arayıp sorarlarken bir postacı gelir ve önlerine bir kâğıt parçası 
koyar. Bu kâğıtta, vadiler boyunca başlarına gelen türlü zorlukların teker teker anlatıldığını görünce 
şaşırıp kalırlar. Sonunda Simurg ortaya çıkar: O an Simurg’un aslında otuz kuş demek olduğunu 
anlarlar. Aslında başından beri aradıkları ve şimdi karşılarında beliren kendilerinden başkası değildir. 
Simurg buranın bir ayna olduğunu söyler; ayrıldıkları ve vardıkları yerin kendileri olduğunu anlarlar. 
Artık rehber, yol veya yolcu kalmamıştır. Arzu nesneleriyle özdeşleşme süreci onları hayrete düşürür. 
Ancak sonunda gerçeği algılarlar ve hepsi Simurg’ta yok olurlar. Bu yok oluş, Tasavvuf inancındaki 
‘ölmeden ölmek’ kavramını karşılar. Zira ölüm, yeni bir yaşamın başlangıcı ve müjedicisidir. 
Ferideddin Attar, Mantık Al-Tayr, Çev. Abdülbâki Gölpınarlı, İstanbul, MEB Yay., 1990, C.I, s. XII, 
XIII. Hikâye ‘benlik’ten kurtulmak, tüm nefs mertebelerinden geçerek ‘ölmeden önce ölmek’ fikrinin 
ve spiritüel aydınlanmanın alegorik bir anlatımıdır. Simurg Tanrı’dır. Vadiler, onların içsel 



 119 

ya da İslam teolojisinde üç gün karanlıkta kalan Yunus peygamber gibi balinanın 

karnından çıkış yoluna ulaşmalıdır. Kahraman kendi gölgesiyle karşılaşmalı, bir 

ejderhayla, bir deniz canavarıyla ya da farklı türdeki zorluklarla mücadele etmeli, 

sonunda bundan kurtulup eve dönüş sağlamalı ve bu serüveni konusunda şahitlik 

etmeli, toplumun (Baba’nın Yasası’nın) onayını almalıdır. Kişi böylece güçlenir ve 

bireyleşmesine engel olan tüm engelleri ortadan kaldırır.    

Jung’un temel kavramlarından biri olan bireyleşme sürecinde kahraman, 

bilinçdışındaki içeriklerini farkına varmalı ve dengeye oturtmalıdır. Kahramanın 

yolculuğu metaforu olarak sunulan bireyleşme ilkesi, aslında psikolojik bir 

yolculuktur. Bireyleşme, kahraman arketipinin yaşadığı mitsel ve mistik yolculuk gibi 

çetin ve gizemlidir. Bu yolculukta kahraman, anlatılarda birer ‘karakter’ veyahut 

‘nesne’ olarak sunulan bütün diğer arketiplerle karşılaşacak, en önemlisi de gölgesiyle 

(benliğinin bastırılmış, saklı ve güçlü yönüyle) tanışacaktır. Karşıtlıkların kabulü ile 

denge ve bütünleşme sağlanacaktır. Eğer bu yönüne yenilmek yerine, onu kontrol 

altına almayı başarırsa kimsenin elde edemediği hazineyi elde edecek ve aslında temel 

olarak ‘öz’ arketipine ait ne tür değerler varsa onlara erişip ideal ve tanrısal olanla 

bütünleşecek, bilgeliğe ulaşacaktır.  

Uzak ya da ulaşılması zor ülke metaforu, kişinin kendi bilinçdışındaki 

komplekslere olan uzaklığına işaret etmektedir. Ancak aslında kahramanın gittiği yer 

kendi iç dünyasıdır. Bu nedenle de bir bakıma bu ülke çok da yakındır. Zira insan 

bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı ile beraber yaşamaktadır.  Burada kendine dair zayıf ve 

güçlü taraflarını keşfeder. Analitik psikolojide bahsedilen ‘bireyleşme’ gerçekleşir ve 

aşama kaydedilir.282 Yukarıda bahsedilen üç evre (Evden çıkış-yolculuk-eve dönüş) 

bireyin bilinç ve bilinçdışını birleştirme girişimidir. Aşağıda incelenecek olan öz 

arketipi, bu birleşim noktasını temsil etmektedir.  

 

 

 

                                                        
yolculuğudur ve aslında ‘ezoterik (batıni) bir seferdir’. Ebu’l-Alâ Afîfî, Tasavvuf İslam’da Manevi 
Hayat, Çev. Ekrem Demirli ve Abdullah Kartal, İstanbul, İz Yay., 1996, s.120. 
282 Dökmen & Dökmen, a.g.e., s. 87. 



 120 

“Rüyalarımız kişisel mitlerimizdir, mitlerimiz kolektif rüyalarımızdır. Artık hepimize yol 
gösteren ortak mitlerimiz yok, ama her gece uykunun o gizemli dünyasına çekildiğimizde kendi 
mitlerimizle baş başa kalırız.” 283 

-J. Campbell 

 

Joseph Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu (1949) adlı eserinde Jung’tan 

esinlenerek çeşitli zaman ve coğrafyalara ait mitolojik ve dini anlatıları incelemiş, bu 

sürece dair önemli çıkarımlar yapmıştır. Campbell, bu yolculuğun hem fiziksel hem 

spiritüel ve hem de duygusal olarak gerçekleştiğini belirtir. Maceraya davet edilen 

kahraman ana rahminden çıkmış olur. Ona yardım eden bir rehber eşliğinde eşiği 

geçer, zorluklarla mücadele eder, baştan çıkaran (temptress) bir kadınla karşılaşır. 

Kahraman, ormanın en karanlık yerinden, okyanusun dibinden ya da yedi dipsiz 

vadiden geçer.284* Yolculuğun sonunda tüm korkularıyla yüzleşen kahraman arketipi, 

iç huzur ve bilgelik kazanır. Nihayetinde ‘öz’ oluşmuş olur. Ego ve id’den sıyrılan 

kahraman için bu aynı zamanda tüm ezoterik öğretilerde büyük önem taşıyan ve 

Parsifal’in temelini oluşturan bir inisiasyon sürecidir. Macera yaşam boyu devam etse 

de (farklı engeller, mücadeleler ve yeni benlik oluşumu döngüsü) Campbell, en 

azından kişinin varoluşa dair sebep-sonuç ilişkisini ve yaşam döngüsünü algıladığını; 

makrokozmos (evren) ve mikrokozmos (insan) ilişkisini çözümlediğini, nihayetinde 

hem fiziksel hem spiritüel olarak ‘iki dünyanın ustası’ (master of two worlds) haline 

geldiğini söyler.285 Dolayısıyla, eskinin ölümü yeni doğumu getirmiş olur. Mistik 

öğretilerin temelinde yatan ve ileriki bölümlerde Doğu mistisizmi bağlamında 

işlenecek olan tanrılaşma fikri de buradan gelmektedir.  

Bir erkeğin bireyleşme sürecindeki balina-ejderha simgesi aslında anne ya da 

anne ile ilintili olan anima’dır (bkz.: aş. “anima”). Balinanın karnında kesilmesi 

gereken ve çıkışı sağlayacak hayati organ ise göbek bağıdır. Jung’un sözleri bunu net 

bir şekilde ortaya koyar:  

 

                                                        
283 Campbell, a.g.e., 30. 
284 *Bu aşamalar temelde ana rahmine dair birer metafordur. 
285 Campbell, a.g.e., s. 63-273. 



 121 

“Kahraman, ideal maskülen figürdür: anneyi, yani yaşamın kaynağını terk 
eden kişi bilinçdışına ait bir arzuyla onu tekrar bulmak ister ve ana rahmine 
döner. Onu yolundan alıkoymak isteyen, kahramanın gücünü gizil şüphelerle 
kırıp geriye (ve aslında henüz var olmadığı bir noktaya) dönüş özlemini 
perçinleyen ‘korkunç anne’nin (anima’nın ‘olumsuz’ yanı) tezahürleridir.” 286  

 
Parsifal eserindeki ana karakter tam olarak bu arketipe karşılık gelmektedir. 

Bu üç evreli taslak bağlamında bakıldığında eserin, annesinden ayrılmış, bilinci henüz 

uyanmamış saf bir gencin kendini gerçekleştirme sürecinin Hristiyan unsurları 

üzerinden anlatımı olduğu görülmektedir: İlk perdede ormanda avare dolanırken 

Kutsal Kase Krallığını bulması, orada bilge şövalye Gurnemanz ile karşılaşması, 

Mesih’in mirası olan kayıp emanet Mızrak’ın verdiği hüzne kral Amfortas’ın yarası 

üzerinden tanık olması ve inisiye olma yoluna girmesi ilk evrenin, yani 

ayrılmanın/evden çıkışın karşılığıdır.  

II. perdeye bakıldığında, öncesinde bir çölken onu okültist güçlerini kullanarak 

‘büyülü’ bir bahçeye dönüştüren, Parsifal’in karanlık tarafı olan Klingsor ve 

Klingsor’un kölesi, baştan çıkarıcı Kundry ile karşılaşması ise ana rahmine dönüşü 

temsil etmektedir. Buradaki ‘bahçe’ motifi ise verimli yeşil ağaçları ve rengarenk 

çiçekleriyle, içine aldığı tohumu bereketlendiren toprağı, yeryüzünün ve varoluşun 

dişi prensibini çağrıştırmaktadır. Ancak buradaki bahçenin aslında bir ‘çöl’ olması ise 

Parsifal’in içine düştüğü aldatıcı duruma ve dolayısıyla psikanalitik açıdan ‘korkunç 

anne’ arketipine karşılık gelmektedir. (bkz.: aş. “Korkunç anne”) Kundry’nin cinsel 

davetine karşılık vermeyen Parsifal, kadının imdat çağrısı üzerine kendisine saldıran 

efendi Klingsor’u yok eder ve kendisini öz arketipine götürecek olan emaneti, yani 

Mızrak’ı ele geçirir. Mızrak, Parsifal’de ‘aşama’ evresinin sonunda kazanılması 

gereken değerli hazinedir.  

III.perdede ise tekrar Kase Krallığına geri dönüp orada yasa tarafından 

onaylanması, Mızrak’ı Kutsal kase ile buluşturup yaralı kral Amfortas’ın yarasını 

iyileştirmesi ve Komünyon ayinini, yani ekmek ve şarabın Mesih bedenine dönüşme 

ritüelini gerçekleştirmesi ise tamamlanmaya ve üçüncü evreye karşılık gelmektedir. 

Wagner’in eserini üç perde şeklinde yazması elbette kahraman arketipinin üç evresini 

                                                        
286 Jung, “The Dual Mother,” CW, C.V, par. 611 



 122 

karşılamaktadır. Eserin sonunda Parsifal’in yukarı kaldırıp örtüsünü açtığı Kutsal 

Kase’nin üzerine düşen dikey ışık huzmesi ise Yahudi-Hristiyan geleneğine ait Nuh 

Tufanı’na yapılan açık bir göndermedir. Işık huzmesi, Tufan’ın sonunda gelen 

güvercinin, yani Kutsal Ruh’un simgesi olup temel olarak tamamlanmaya ve kurtuluşa 

işaret etmektedir. Bu simge, V. bölümün ezoterik çözümlemesinde ayrıntılı olarak 

incelenecektir.   

 Mitsel anlatımlarda kahraman arketipinin tüm aşama sürecini geçirmesinin 

temel motivasyonu ve hedefi olan ‘öz’ kişiliğin merkezinde bulunan (yani bilinç ve 

bilinçdışı bölümlerinin merkezindeki) arketiptir. Karşıtlık içeren çeşitli psişik 

özelliklerin (dişil-eril; ilahi-doğal; yaşam-ölüm; iyi-kötü; temiz-kirli vb.) arasındaki 

denge ve ahenk olarak tanımlanır. Bilinçdışına ait öz arketipi, elde edilmesi zor bir 

hazineyi andırır. Genelde bir bütünleşme çemberi, yani mandala287* olarak ya da dört 

bölümü olan (dengeleyici özellikteki) figürler, geometrik şekiller olarak tezahür eder. 

Öz, aynı zamanda önemli bir kişi ya da (İsa ya da Buda gibi) ilahi bir varlık formunda 

da sunulabilir. Kısa’nın belirttiği gibi, mitsel açıdan Musa peygamberin Yahve’yi 

yanan çalıda bularak bilgeliğe ulaşması ya da Yunus peygamberin Tanrı’yı balinanın 

karnında görmesi hikayesinde anlatılmak istenen kahraman arketipinin öz’e erişimidir. 

Çeşitli simgeler ile anlatılan öz, insanlıkta kolektif olarak bulunan tamlık ve birlik 

arzusunu yansıtmaktadır.288 Simurg efsanesinde, Kaf Dağı’nın ötesine Simurg’u 

aramaya çıkan kuşların sonunda Simurg’un, yani Tanrı’nın kendileri olduğunu 

keşfetmeleri ve son vadi olan ‘yok oluş’ta gönüllü bir şekilde yanarak küllerinden 

yeniden doğmalarında olduğu gibi, özü bulmak için yapılan yolculuk aslında bireyin 

içsel ve ezoterik yolculuğunu temsil etmektedir.289 Zira “arketip gibi, nitelik olarak 

Tanrı da bireyin kolektif bilinçdışındadır.”290  

                                                        
287 *Mandala: Hindu ya da Budist kültüre ait, birliği, bütünlüğü, özü işaret eden evrenin simgesi; 
özellikle iki tarafında ilahi figür bulunan bir kare formunu çevreleyen bir daire; karşıtlıkları bütünleyen 
dengeleyen geometrik formlar. (Çevrimiçi), https://www.merriam-webster.com/dictionary/mandala, 24 
Kasım, 2017. 
288 Cihad Kısa, “Carl Gustav Jung’da Din ve Bireyleşme Süreci,” İzmir İlâhiyat Vakfı Yay., İzmir 
2005, s. 100,103. 
289 Afîfî, a.g.e., s.120. 
290 Bkz. Abdülkerim Bahadır, Jung ve Din, İz Yayıncılık, 2006, s.123; Kısa, a.g.e., s. 50; Dr. Bilal 
Sambur, Bireyselleşme Yolu: Jung’un Psikoloji Teorisi, İstanbul, Elis Yayınları, s.155. 



 123 

Parsifal’de kişisel yolculuk ve olgunlaşma sürecine tanık olduğumuz ana 

karakter Parsifal, serüveninin sonunda öz arketipiyle bütünleşir. ‘Kurtarıcı’ 

(“Erlöser/Heiland”) olarak addedilen ancak ismi hiçbir zaman telaffuz edilmeyen İsa 

figürü ile belirgin bağlantıları olan Parsifal’in, II. perdede düşmanı Klingsor’u yok 

etmeden önce yaptığı ‘Haç’ işareti, Doğu mistisizmine ait yukarıda bahsedilen 

mandala simgesinin Wagner’ci bir yansımasıdır. Haç; dişi ve eril özlerin birleşimini, 

tanrısallığı ve evrensel birliği temsil etmektedir. Hikâyeye (daha ileride görülecek) 

‘çocuk’ arketipi olarak başlayan Parsifal, daha sonra ‘aydınlanmış kişi’ ve ‘kurtarıcı’ 

olarak öz arketipi, ya da tez bağlamında kullanılacak olan terim, ‘Mesih arketipi’ne 

dönüşerek yolculuğunu tamamlar. Dolayısıyla sonunda, Simurg örneğinde olduğu gibi 

başından beri bilinçdışında bir arketip gibi yaşayan Mesih’in aslında kişinin içinde var 

olduğu gerçeği Wagner’in örtük anlatımıyla keşfedilir. Hikâyenin merkezine yerleşen 

ve tüm anlatının etrafında geliştiği en önemli olgusu ise fallik bir simge olan Mızrak 

ve Kutsal Kase’nin ‘bir’leşmesidir. Parsifal’in tüm edimleri Mızrak’ı Kase ile 

buluşturmaya yöneliktir. III. Perdenin sonunda gerçekleşen bu iki prensibin simgesel 

birleşimi Kase Krallığına huzur ve mutluluk getirecektir.  

Persona, (Jung, 1934) insanlar üzerinde belirli bir etki bırakabilmek için giyilen 

maskedir. Kişilerin gerçek tabiatlarını saklayabilir veya açık edebilir. Genelde kişinin 

gerçek kimliği ile toplumun beklentileri arasındaki bir uzlaşı şeklinde tezahür eder. 

İleride tartışılacak olan Kundry’nin giydiği maskeler buna işaret etmektedir.   

Gölge (Jung, 1934) kişinin temel içgüdüleridir. Olumsuz, bayağı ya da aşağılık 

olarak görülen taraflarını temsil eder. Homo Sapiens öncesi atalardan alınan hayvani 

eğilimler olarak da kendilerini gösterirler. Öz arketipi için Gölge ile karşılaşmak bir 

zorunluluktur. Denge için tüm karanlıkların tanınması ve aydınlatılması 

gerekmektedir. Parsifal’in gölgesi Kutsal Kase Krallığının düşmanı, kutsal emaneti 

çalan kötücül büyücü Klingsor’dur. Kahraman, kendi yolculuğunu tamamlamak için 

öncelikle ona hizmet eden Kundry’yi reddecek, sonra da Klingsor’u yok edecektir. 

Gölge’den kurtardığı Kundry ise daha sonra Parsifal tarafından ehlileştirilecektir. 

Kundry ve Klingsor’un arasındaki bu bağımlı efendi-köle ilişkisinin kaynağı daha 

ileride çözümlenecektir. 

Anima/Animus, kişinin içsel dinamiğinin ve edimlerinin karşılığıdır. Anima, 

erkeğin içindeki dişiyi temsil ederken, animus ise kadın psikesindeki erilliğin 



 124 

karşılığıdır. Anima/Animus, evrenin ve doğanın işleyişini en temel biçimde 

görselleyen Çin sembolü Yin ve Yang ile açıklanabilir. Yang aydınlığı, savaşı, aklı, 

kuru olanı ve eril prensibi temsil eder ve içinde yin tohumunu yani, karanlığı, soğuğu, 

nemi, duyguları ve dişi olanı barındırır. Yin de aynı şekilde, içinde eril tohum olan 

Yang’ı saklı tutar. Jung bu teorisini, ana rahmindeki fetüsün cinsiyetinin temelde eril 

veya dişi genlerin çoğunluğunun belirlemesine rağmen, cinsiyet belli olduktan sonra 

karşı cinsiyete ait genlerin tamamen yok olmamasına dayanarak, biyolojik açıdan da 

destekler.291  

Parsifal eseri, dişi ve eril güçlerin birleşimi üzerine kuruludur. Wagner bu 

birleşimi teolojik/spiritüel, psikolojik ve biyolojik olarak farklı açılarda yansıtmıştır. 

Kundry bir anima arketipi olarak Parsifal’e içkin dişiliği temsil eder. Jung erkeğin 

bilinçdışındaki animasını dört evrede inceler ve bunları tarihi olarak kültleşmiş dört 

karakterde kişileştirir: Birincisi, Tekvin’deki Havva modelidir ve erkeğin daha kendi 

benliğinden ayrı algılamadığı ‘anne’ modeliyle özdeşleşir. Hikâyede bu fikir, 

Parsifal’in Kundry ile karşılaşmasında onu ‘anne’ olarak görmesiyle ve Kundry’nin 

şefkatli tavrıyla desteklenmektedir. İkincisi ünlü tarihi figür Truva’lı Helen’dir. Helen, 

kolektif ve ideal cinsel nesne olarak var olur. Bu, Kundry’nin ‘baştan çıkarıcı’ ve Kase 

Krallığında çirkin ve hayvansı özellikler taşımasına rağmen Klingsor’un bahçesinde 

güzelleşen imgesinin karşılığıdır: Parsifal’i, Lacan’cı terminolojiyle ‘simgesel 

düzene’292* (symbolic order) sokacak itkiyle, yani cinsellikle tanıştırır. Dolayısıyla 

Kundry aynı zamanda bir aydınlanma aracıdır. Üçüncü olarak Meryem Ana, spiritüel 

hisleri, ilahiliği ve güvenilir ilişkileri temsil eder. Bu da Kundry’nin Parsifal tarafından 

reddedilişini takip eden evredir. Bu noktada Kundry’nin maskesi düşer ve iki karakter 

                                                        
291 Jung, CW, C.IX, s. 46-75. 
292 *Simgesel düzen: Linguistik iletişimin toplumsal dünyası, öznelerarası ilişkiler, ideolojik 
uzlaşıların bilgisi ve yasanın kabulü. (aynı zamanda ‘büyük Öteki’ olarak da bilinmektedir.) Lacan’a 
göre bir çocuk dil dünyasına girdiği andan itibaren toplumun dikte ettiği kuralları kabul eder ve 
başkalarıyla iletişim halindeyken varlığını sürdürebilmeye dair bir içgörü kazanır. Sembolik düzene 
‘Babanın Adı’ nın kabülü ile girilir. Bu, hem özne olarak kendi arzularını kısıtlayan hem de iletişim 
kurallarını kontrol eden bir yasadır. ‘Babanın Adı’nı kabül eden kişi, başkalarının da var olduğu bir 
topluluğa adım atmış olur. Dolayısıyla dil, kişiyi kendine yabancılaştıran, beş duyusuyla algıladığı 
nesneler dünyasını ve kendi öznelik konumunu ‘ötekiler’ tarafından tanımlanan bir işaretler dünyasıyla 
algılamaya maruz bırakan ve bir yandan da  ‘toplum’a yakınlaştıran en önemli olgudur. Dil, özneleri 
tek bir eylemde ortak olarak birleştiren pakttır. İnsan eylemi par excellence sembol dünyasının, yani 
sözleşme ve yasaların varlığında temellenmiştir. Lacan, Jacques. Freud's Papers on Technique 1953-
1954. The Seminar of Jacques Lacan, Book 1. Trans. John Forrester. Ed. Jacques-Alain Miller. New 
York: Norton, 1991, s. 230. 



 125 

öncelikle çok büyük bir çatışma içine girerler. Ancak Parsifal’in olgunlaşmasında ve 

tanrısallığı bulmasındaki en büyük itici güç de bu olur. En son ve dördüncü evre ise 

İncil’de ‘Bilgelik’ anlamına gelen Sophia’dır. Sophia, animanın erkeğin içsel 

yaşamına ve derinliğine yolculuk yapmasında rehberlik eden figürdür. Anlam arayışı 

ve öz farkındalığa dair bir içgörünün rehberidir. Parsifal III. Perdenin sonunda 

‘aydınlanma’ evresine geldiğinde, hırçınlığından ve şehvaniliğinden eser kalmayan 

Kundry’nin, Parsifal’e hizmet eden, son derece sakinleşmiş ve itaatkâr bir kadına 

dönüşmesi bunun karşılığıdır.293 Ayrıca, Parsifal’in Kundry’yi içinden çıkamadığı 

kısır döngüden ve hizmet etmek istemediği efendisi Klingsor’dan ‘kurtarma’ eylemi, 

Hristiyan teolojisine yapılan çok açık bir göndermedir ve ileride ayrıca tartışılacaktır. 

Jung, anima ile ilgili hedefin, onun zorlu bir ‘düşman’dan, bilinç ve bilinçdışı 

arasındaki ilişkiyi sağlayan bir işleve dönüşümünü sağlamak olduğunu belirtmiştir. 

Jung buna ‘bağımsız kompleks294* olarak animanın ele geçirilişi’ (the conquest of the 

anima as an autonomous complex) ismini vermiştir. Jung’a göre: 

 

“Bu hedefin gerçekleşmesiyle birlikte, egoyu bütünlükle ve kolektif 
bilinçdışıyla bağlantılı tüm karmaşasından ayırmak mümkün hale gelir. Bu 
süreçle birlikte anima, bağımsız komplekse ait şeytani gücünü kaybeder, 
çünkü iktidarını kaybetmiştir. Artık bilinmeyen hazinelerin bekçisi; Kutsal 
Kase’nin şeytani habercisi, yarı tanrı yarı hayvan Kundry olmaktan çıkar […], 
sezgisel bir doğaya ait psikolojik bir işleve dönüşür, tıpkı ilkel insanların, ‘O, 
ruhlarıyla konuşabilmek için ormana gitti’ ya da ‘Yılanım benimle konuştu’ 
demeleri veya çocukluğa ait mitolojik dildeki ‘Küçük bir kuş bana söyledi’ 
ifadesinde olduğu gibi.” 295 

 

Anne ya da Büyük Anne arketipi, ana tanrıça, doğa ana ya da yüce anne imgesi, 

tüm kültür ve dinleri sarıp sarmalayan, farklılık gözetmeksizin neredeyse herkes için 

                                                        
293 Jung, “The Psychology of the Transference,” CW XVI, par 361. 
294 *Bağımsız kompleks (autonomous complex): Jung, rüyalarda görülen birçok unsurun aslında 
kişinin gerçek hayatta bilinçli olarak istediklerinin tam tersi yönde olduğunu belirtir. Bu nedenle 
rüyalarda görülenlerin tamamen kişinin psikesine ait olması inandırıcılığını yitirir. Ancak, benliğin bazı 
güdüleri ve alanları bilinçli olarak istenilenden bağımsız olarak davranır ve ifade bulurlar. Bunlar 
bağımsız komplekslerdir. http://dreamhawk.com/dream-encyclopedia/autonomous-complex/ 
295 Collected Works of C.G.J.Volume 7, Two Essays in Analytical Pscyhology, Edited and Translated 
by Gerhard Adler & R.F.C. Hull, Princeton University Press. 1966 “The Mana Personality”, IV, 
paragraf 374, s.227  



 126 

aynı şeyi ifade eden arketiptir. Yaşamın özü ve kaynağı olan Anne arketipinin fiziksel 

tezahürleri sayısızdır: Doğa Ana, Kutsal Anne, derin su, rahim, kazan, kâse, kupa, 

deniz, ay, küvet vb. gibi türlü şekillerde görülebilir. Psikolojide döllenme, filizlenme, 

bahçe, mağara, ya da ekilmiş tarla kavramlarıyla özdeşleşmektedir. Çoğunlukla 

doğum, rahim ya da bunu anıştıracak içi yuvarlak, oyuk ve nemli olabilecek her türlü 

mekân ve şeye karşılık gelebildiği gibi, aynı zamanda genişleme, yeniden doğum, 

büyülü dönüşüm ya da şifa gibi mistik özelliklerle de benzeşmektedir. Anne 

arketipinin ‘olumlu’ olarak algılanan taraflarının yanı sıra cadı, yutan ejderha, mezar, 

girdap veya boğucu, yok edici herhangi bir enerji gibi ‘olumsuz’ tarafları da vardır. 

Hristiyan mitolojisine ait olan Roma Katolik Kilisesi’nin Bakire Meryem imgesi, 

besleyen, koruyan, sevgi dolu kutsal anne arketipini temsil ederken, Klasik Yunan 

mitolojisinin cezalandıran-yutan ‘korkunç’ annesi Medea ise bunun tam tersi olarak 

varlık gösterir.296 Parsifal’de şövalyelerin ve özellikle yaralı kral Amfortas’ın 

koruduğu, üzerindeki örtünün kalkması gereken ve İsa’nın kanının içine damladığına 

inanılan yüce emanet ‘Kutsal Kase’ anne arketipinin çok iyi bir örneğidir. 

Çocuk arketipi, (Jung, 1934) bireyin orijinal ya da çocuksu halidir; o, bilinçli 

akla kökenlerini hatırlatır. Aynı zamanda Jung’un bir diğer arketipi olan ‘yeniden 

doğum’ arketipi ile bağlantılıdır. Öz farkındalık ve ruhsal olgunluğun tohumlarını ve 

yeniden doğumun potansiyelini içinde barındırır. Diğer bir deyişle çocuk, potansiyel 

bütünlük ve birlik halinin a priori varoluşudur; bireyleşmenin habercisidir. Dahası, 

kişiliğin gelecekte değişebilmesine, tekâmül edip olgunlaşmasına zemin hazırlayan, 

bunun sinyalini veren bir arketiptir. Zıtlıkları bir araya getirebilme gücüne sahip 

olduğu gibi, bir aracı olarak insan psikesinin ikiye bölünmüş halini, dağılmış 

dengelerini düzelten, hatta şifalandıran ve nihai olarak ‘birliği’ yaratan bir özelliği 

vardır. 

Parsifal eserinde ana karakterin Kase Krallığına adım attığındaki hali ‘çocuk’ 

arketipini karşılar. Kundry’nin öpücüğüne kadar adını bile hatırlamayan ve hikâyede 

sadece ‘saf aptal’ (Der Reine Tor) olarak addedilen Parsifal, Klingsor’un bahçesinde 

değişime uğrar ve bireyleşme sürecine adım atmış olur. Her şey yerli yerine 

oturduğunda ise o artık karakter değişimini tamamlamış, Mızrak ile Kase’yi bir araya 

                                                        
296  Jung, CW, C.IX, s.75-100 



 127 

getirmeyi başarmış, dolayısıyla Kâse Krallığında huzur ve bütünlük enerjisini yaratmış 

olur. Hristiyan mitolojisinde, İsa’nın çarmıha gerildikten sonra tekrar dirilmesi de 

bununla bağlantılıdır. 

Yaşlı Bilge Adam arketipi, (Jung, 1934) ise evrensel anlam, ruh ve otoriteyi, 

bilgeliği temsil ederken, aynı zamanda öz arketipinin spiritüel rehberi ve mentoru 

olarak var olur. Parsifal’de bunun karşılığı ise hem anlatıcı hem de Kâse Krallığının 

en bilge, her şeye hâkim şövalyesi Gurnemanz’dır. Parsifal’e potansiyelini gösterir, 

onu Krallığa davet eder ve kişisel yolculuğunun başlamasını sağlar.   

Bu temel arketiplerin dışında, Jung’un ortaya koyduğu bir diğer önemli kavram 

da ‘yeniden doğuş’ arketipidir. Bu arketipin tecrübe edilmesinin iki temel yolundan 

söz edilebilir. Bunlardan bir tanesi, rüya terapisi veya hipnoz sonrası gelen bir 

‘farkındalık’ ve ‘aydınlanma’ halidir.  Diğeri ise tezle esas bağlantılı olan, arketipin 

mitolojik çağrışımıdır. Bu çağrışım kendini en açık biçimde, Parsifal’in III. perdesinde 

‘Hayırlı Cuma’ ve Komünyon ayini bağlamında sunar. Komünyon ritüeli, Hristiyan 

mitolojisinde kült bir kahraman olan İsa Mesih figürüyle transubtantiation ya da 

maddenin simyasal dönüşümü yoluyla özdeşleşme; onun mükemmel ve ‘ilahi’ beden 

ve zihnini, yani tüm varoluşunu simgesel olarak ekmek ve şarap ile kendi içine almak, 

İsa Mesih bilincine ve mükemmelliğine dönüşme fantezisinin dışavurumudur. Bir 

başka deyişle Komünyon, simgesel olarak insan-ı kamil olma mertebesine 

yükselmenin, maddenin simgesel ve simyasal dönüşümü fikri üzerinden tekrardan 

üretilmesi ve ritüelleştirilmesidir. Nitekim, İsa’nın insanlığı ‘kurtarma’ eylemi 

üzerinden bir zihin genişlemesi, kişinin spiritüel zenginlik ve aydınlanma kazanması 

fikri vardır.297 Bu ayinin Hristiyanlık öncesi tarihsel bağlantı ve ezoterik çağrışımları 

V. bölümde incelenecektir. Sıradaki bölümde Wagner’in eserlerinde kullandığı 

psikanalitik öğeler, psikanalize olan genel etkisini takiben Parsifal’in psikanalitik 

çözümlenmesi yapılacaktır. 

 

 

 

 

                                                        
297 Jung, CW, C.IX, s.105-134. 



 128 

B. Wagner Müziğinde Kullanılan Psikanalitik Öğeler 

Maggee’nin de belirttiği gibi, Wagner eserleri ‘bilinçdışı’na ait olduğu ve 

dolayısıyla bastırıldığı için bilinç düzeyinde ve sanatın geri kalanında algılanamayan 

şeyleri açığa çıkarmaktadır. Modern psikolojinin bu fikri dünyaya tanıttığı hali hazırda 

zaten bilinmektedir. Her birey büyüme aşamasındayken, bağımsız kişiliğini 

geliştirirken ve toplum içinde yaşamayı öğrenirken bazı kuvvetli içgüdüsel arzularını, 

özellikle de cinselliğe ve şiddete dair olanları, bastırmaktadır. Ebeveynlere ve 

kardeşlere hissedilen güçlü cinsel arzular, ya da duygusal olarak yatırım yapılan 

insanları yok etme ve onlara zarar verme gibi istekler, kişide belirli bir psişik yük ve 

duygusal gerilim oluşturacak şekilde bilinçdışında hapsedilmektedir. Toplumdaki en 

büyük tabulardan olan ensest tabu insanda çok büyük oranda bir duygusal yük 

oluşturmaktadır. Bu bastırma ve iç çatışma, herkesin kişiliğinin ayrılmaz bir 

parçasıdır.298 Örneğin, Bell makalesinde zina, ensest ve cinayetle iç içe olan Yüzük 

serisinin sayısız Hristiyan tarafından izlenmesini sorunsallaştırmıştır. Zira Wagner, 

seriye ait Die Walküre eserinde sadece ensest tabu ihlalini sunmakla yetinmez, aksine 

seyirciden Volsung ikizlerinin, kardeş olmalarını bilmelerine rağmen bunu 

yaşamalarıyla ilgili empati talebinde de bulunur.299 Cinselliği ‘günah’ kavramıyla bu 

denli özdeşleştiren dinsel bir öğretiye mensup kişilerin hangi psikolojik 

motivasyonlarla sahnedeki eylemi izledikleri elbette merak konusudur. Hristiyan ya 

da değil, elbette herkesin bir karanlık tarafı vardır, dolayısıyla Wagner’in müziği ilginç 

bir psikolojik süreç içinde izleyicinin bununla yüzleşmesini istemektedir.  

  Wagner’in iki operası Siegfried ve Parsifal’de ensest tabuyla bağlantılı olarak, 

Ödipal cinsellik sunulur ve keşfedilir. İki eserde de ana karakter, yaşamla ilgili 

öylesine saf ve masumdur ki ne cinsellik ne de korkuya dair bilgisi vardır. İkisi de 

cinsel anlamda bir bağ kurmaya niyetlenmediği bir kadınla karşılaşır ve bu hem 

Siegfried’e hem Parsifal’e ‘cinsel bilgi’ tohumunu eken hamle olur. Uyanan cinsel 

arzu beraberinde korku ve acıyı getirir. Psikanalitik açıdan bu korku, ‘suç’ ile 

bağlantılıdır: ensest tabunun ihlali ve beraberinde gelen suç.300 Diğer tarafta, Tristan 

                                                        
298 Magee, a.g.e., s.34. 
299 Bell, a.g.e, s. 4. 
300 Magee, a.g.e., s. 36. 



 129 

ve Isolde ise psikanalitik açıdan erotizme dair belki de daha önce hiçbir sanat eserinin 

ortaya koymadığı bir cesaret sergiler. Freud’un teorisine birçok önemli açıdan öncülük 

eden Schopenhauer, sadece -Freud’un libido kavramını geliştirmesinde etkili olan- 

temel kavramı ‘istenç’ ile değil, aynı zamanda bastırma (repression) teorisi üzerinden 

de Wagner’e ilham kaynağı olmuştur.  

Parsifal dahil çoğu Wagner eseri, Magee’nin ifadesiyle adeta “psikanalizin 

canlandırılmış ders kitapları”301 niteliğinde karşımıza çıkarken, bunları izlemek 

seyircinin bahsi geçen karanlık tarafla yüzleşmesini sağlamaktadır. Wagner’in opera 

sahnelerinde bir yandan arketiplere dayalı psikoseksüel durumlar gelişir ve bunlar 

notalar eşliğinde karakterler tarafından uzunca tartışılırken, diğer yandan orkestra, bu 

meselelerle bağlantılı olarak kelimeler ve edimlerle ifade edilemeyecek türde 

duyguları adeta coşkun ve arsız bir nehir gibi üzerimize ve psikemize akıtmaktadır. 

Herkesin ve Wagner’in son derece farkında olduğu şey ise orkestranın tüm meselenin 

özü olduğu ve dramanın tüm içsel yönlerinin burada yatmasıdır.302 Diğer bir deyişle, 

yaşama dair en önemli noktaların, yani psikolojik ve duygusal unsurların içe yönelik 

(psikeye içkin) olarak tecrübe edilmesi orkestrayla en coşkun halini almakta ve 

eserlerde bunun önemi özellikle vurgulanmaktadır. Nitekim, Thomas Mann’ın 

belirttiği gibi Wagner orkestrası “[o]rada [sahne üstünde] konuşulan, sözün bihaber 

olduğu sübliminal bilginin krallığı[dır]”.303  

 
 

1. İnsan Sesi Olarak ‘Ego’ ve Orkestral ‘İd’ 
 
 

Wagner’in orkestrası, bilinç düzeyinin altında kalan ilkel, dizginlenmemiş, 

olgunlaşmamış duyguların müziksel bir dışavurumudur. Bu fikri kendi makalelerinde 

de belirtmiştir. Bunun tipik bir örneği şudur:  

 
“Entsrümanlarda yaratılış ve doğanın asal organları temsil edilmektedir. Tam 
olarak ne telaffuz ettikleri hiçbir zaman net bir şekilde anlaşılamaz ya da 
kararlaştırılamaz; çünkü onlar, belki daha ortada yüreklerine alabilecekleri bir 
insanlığın bile var olmadığı bir zamanda, yaratılışın kaosundan kopup gelen 

                                                        
301 Magee, a.y. 
302 Magee, a.y. 
303 Thomas Mann’ı alıntılayalan Magee, a.y. 



 130 

ilkel duygunun özünü sunarlar. İnsan sesinin özgün dehası ise 
enstrümanlardan oldukça farklıdır. Ses, insan kalbini ve tüm sınırlandırılamaz 
bireysel duygu dünyasını temsil eder; kişiye özgüdür, biriciktir […] Yapılması 
gereken, bu iki unsuru bir araya getirmektir. Sesin temsil ettiği, insan kalbinin 
en belirgin duygusunu, çalgılarla temsil edilen en vahşi ve ilkel hislerle 
birleştirin; bu, duyguların şiddetini yatıştırıp, yumuşatacaktır ve çapraz 
akışlarını bir kanala yönlendirip, tekil ve belirgin bir hale getirecektir. Bu 
arada, bu ilkel hisleri içine alan insan kalbi ise sonsuz boyutta bir genişleme 
ve güçlenme yaşayacak, önceden sadece ‘yüce’ şeyleri sezme 
konumundayken, böylelikle tanrısal farkındalığı tecrübe etme düzeyine 
yükselecektir.” 304 
 

 
Wagner’in, eserlerinde karakterler için yazdığı sözlerle duygusal açıdan 

çelişen bir müzik ve armoni geçişi kullanması (Arkada gerilimin yüksek olduğu, 

kromatik iniş ve çıkışlarla dolu bir müzik çalarken sakin ve huzurlu şeylerden 

bahsedilmesi gibi), Freud’cu bir terminolojiyle açıklamak gerekirse, şarkıcının sesi 

olarak duyulan ego ve orkestral id arasındaki tekinsiz ve gerilimli ilişkinin bir 

yansıması olup, seyircide normal şartlar altında erişilemeyecek, alışılageldik sınırların 

ötesine geçen bir bilinç genişlemesi yaratmaktadır. Wagner’in yarattığı bu gerilimli 

ilişki, öz benliğimize dair algımıza ve öz dönüşümümüze çok az eserin yapabildiği 

oranda yeni bir bakış geliştirmemizi sağlamaktadır. Bell, Wagner’in birçok açıdan 

Freud ve Jung’u çok önceleyen düşünsel altyapısının sahnede seyircinin terapisti 

olarak işlev görebileceğini belirtmiştir.305  

Bir filozof ve makale yazarı olarak Wagner, kitaplarında işlediği konularla 

gerçekten de Freud’dan önce Freud’cu ve Jung’dan önce Jung’cu olduğunu 

göstermiştir. Zira kitaplarında mit ve rüyaların psişik ifadesini, simge kullanımı ve 

bilinçdışı diline alternatif olarak kullanılan tüm araçların işlevini ve tüm bunların 

Gesamtkunstwerk için önemini görülmemiş bir içebakışla sunmuştur. Magee’nin 

yazdığı gibi, siyasi ve toplumsal kurumların tamamen bir yanılsamadan ibaret 

olduğunu düşünen Wagner, Hristiyan geleneğinin insanın kendi içgüdüsel dürtülerine 

kısmi olsa da yabancılaştırdığını ve arkaik insanın arketiplere dair kolektif bellekteki 

iç görüsünü nasıl deforme ettiğini anlatmıştır.306  

                                                        
304 Wagner’i alıntılayan Magee, a.e., s. 36-37. 
305 Bell, a.g.e., s.5. 
306 Magee, a.g.e, s. 37. 



 131 

Freud’un Civilization and Discontents (1930) kitabı yayımlanmadan seksen 

sene önce Wagner bu fikri Die Kunst und Revolution (1849) adlı kitabında zaten 

yazmıştır. Freud’un sözleriyle belirtmek gerekirse, “medeniyetin, içgüdüsel hazların 

(instinctual gratification) reddi üzerine kurulu olduğu gerçeğini yok saymak mümkün 

değildir, medeniyetin varoluşu güçlü içgüdüsel aciliyetlerin tatmin edilmemesi 

(itilmesi, bastırılması ya da başka bir şey?) koşulunu gerektirmektedir.”307  Wagner 

eserlerinde, medeniyetin yapay (arbitrary) temeline karşı eleştirel tutumuyla, 

bastırılmış doğal isteklerin tekrar açığa çıkmasını ve seyircinin bunlarla yüzleşmesini 

hedeflemiştir. Wagner’e göre, ironik olarak tüm bu medeniyet ve kültür birikimi, 

doğanın muazzam şiddeti ve gücünün tekrar geri kazanılmasına hizmet edecektir. Bu 

gücün kullanımının adı ise devrimdir. Dolayısıyla Wagner’e göre sanatın üstlenmesi 

gereken özellikli görev, bu toplumsal gücü, yani devrimi en gerçek haline ve en yüce 

doğasına yönlendirmektir. Ona göre, gerçek sanatın kendini bu barbar medeniyetten 

arındırıp, olması gereken üstünlük mertebesine yerleştirebilmesi, sadece Wagner’in 

öncülük ettiği büyük toplumsal hareketin sorumluluğundadır.308 

 
2. Wagner’in Jung Üzerindeki Etkisi  

 
 
 Wagner’in eserlerinden oldukça etkilenen Jung, birçok makalesinde Wagner 

operalarındaki bir karaktere (genelde Töton tanrılarına) ya da bir motife referans 

göstermiş, bunların simgesel özlerine dikkat çekmiştir. Symbols of Transformation 

(1952) adlı eserinde Jung, Siegfried’in kahraman özelliklerinden ve kahramanın, 

spiritüel annesi Brünnhilde’ye duyduğu hislerden söz etmiştir. Burada Brünnhilde 

anima arketipi, Mime ise ‘cezalandırıcı korkunç anne’ olarak sunulmuştur. Jung, 

Siegmund’un ‘fallik bir imge’ niteliğindeki kırılmış kılıcından bahsetmiş, oğlu 

Siegfried’in kendini gerçekleştirme ve kahraman olma yolunda kılıcı tamir etmek 

zorunda kalmasının altını çizmiştir.309 

                                                        
307 Sigmund Freud, Civilization and Its Discontents. Çev. Joan Riviere, Leonard &Virginia Woolf 
at the Hogarth Press, London, 1930, III. Bölüm, s. 6. 
308 Magee, a.g.e., s. 38. 
309 Jung, CW, C. V, par 520-570. 



 132 

 Jung’un Toplu Eserlerinde (Collected Works) diğer tüm eserlerinden daha fazla 

olarak, Parsifal’e toplam 23 kez atıfta bulunulmuştur.310 Jung, Pyschological Types 

(1921) adlı kitabında büyük oranda Parsifal’e ve eserdeki simge kullanımına 

göndermeler yapmış, eserin ‘anne arketipi’ olan Kutsal Kase’nin simgeselliğine dikkat 

çekmiştir. Ayrıca Amfortas’ın yarası metaforuna vurgu yapmış ve bunu, kralın 

psikesinde bulunan barbar ve medeni yönleri arasındaki bir yarık olarak 

tanımlamıştır.311 Pscyhology and Alchemy’de (1944) ateş elementinin Wagner’in 

müziğindeki kullanımına yer vermiştir. Alchemical Studies (1968)312 ve Mysterium 

Coniunctionis’de (1955) Parsifal’den bahsetmiş ve Wagner’in müziğinin en temel 

özelliklerinden birinin arketipleri temsili olduğunu vurgulamıştır.313 

 Tüm bu referanslardan anlaşılacağı gibi Jung, Wagner’in eserlerinden oldukça 

etkilenmiş ve bunları kendi oluşturduğu analitik psikoloji bağlamında sıkça 

yorumlamayı tercih etmiştir. Buna rağmen, Wagner’in operalarındaki (özellikle Yüzük 

dörtlemesindeki) her tema ve simgeyi elbette Jung’un teorisiyle çözümlemeye 

çalışmak mümkün değildir. Ancak eserlerinde gözlemlenebilen çok belirgin bir şey 

vardır ki o da hem Jung’un hem Wagner’in mit ile yakından ilişkileri ve mitin, iki 

düşünürün insan çözümlemelerinde ne kadar etkin rol oynadığıdır.  

 

3. Parsifal’in Bireyleşme Yolculuğu 
 

Parsifal eseri Jung’un analitik psikolojisi ve arketipler bağlamında 

incelendiğinde, genç bir adamın bireyleşme sürecinin alegorik bir anlatımı olduğu 

görülmektedir. Hikâye en dış katmanda Parsifal’ın etrafındaki karakterleri Parsifal’dan 

bağımsız figürler olarak sunarken, buna paralel olarak ve fakat daha derin bir 

katmanda Parsifal’in psikesinde ilerleyen edimlere (ve makro boyutta tüm insanlığa) 

                                                        
310 B. Forryan & J.M. Glover, Jung’un Toplu Eserlerinin Genel Indeksi, Ed. H. Read, M. Fordham, G. 
Adler, & W. McGuire, The collected works of C. G. Jung, C. XX, Princeton, NJ, Princeton University, 
1979, s.712. 
311 Jung, CW, C.XVIII. 
312Jung, CW, C.XIII. 
313 Jung, Mysterium Coniunctionis: An Inquiry into the Seperation and Synthesis of Psychic 
Opposites in Alchemy, CW, 2. bs. C. XIV, London & New York, Routledge, 1970, par. 339-341. 



 133 

karşılık geldiğini açık etmektedir. Parsifal’in etrafındaki karakterlerle olan ilişkisi 

kendi içsel dinamik ve çatışmalarını temsil etmektedir. 

Anlatının kilit figürü, cinsel arzuyu uyandıran baştan çıkarıcı Kundry karakteri, 

Parsifal’in bilinçdışındaki cinsel obje yani anne modeli olarak karşılanır. Ancak 

Kundry, Parsifal’e annesi Herzleide olmadığını, annesinin öldüğünü ve hatta bundan 

Parsifal’in sorumlu olduğunu söyler. Annesinin adının Herzeleide, yani ‘Kalp sancısı’ 

olması da bundan sonra Parsifal’in psikesinde gerçekleşecek ‘tekinsiz’ duruma dair bir 

göndermedir. Parsifal, Kundry’ye bir çocuğun annesine sığındığı gibi sığınır ve suç 

hissinin verdiği acıyla, annesinin ölümüne ağıt yakar. Parsifal’in açığını kollayan 

Kundry bunu fırsat bilerek, ona şefkat ve yakınlık gösterir. Tıpkı babası Gamuret gibi 

aşkı öğrenmesini söyler: “Herzeleide’nin tutkusu Gamuret’i yaktığı esnada onu sarıp 

sarmalayan aşkı öğren!” Kundry, bu sözleri söyledikten sonra Parsifal’i tutkulu bir 

şekilde öper: “Ölüme ve aptallığa hükmedebilmen için sana beden ve yaşam veren 

[annen], bugün sana, bir annenin son selamı olarak, aşkın ilk öpücüğünü 

gönderiyor!” (II. perde). Kundry’nin kendi sözlerinin de açık ettiği anne-Kundry 

analojisi, ensest arzunun açık bir göstergesi olarak belirmektedir. Kundry’nin 

öpüşüyle, anlatının zirve noktasına ulaştığı bu sahnede Parsifal, genç lirik bir tenordan, 

dramatik bir değişimle Heldentenor haline gelir. Cinselliğin bilgisine erişen, bu 

nedenle böğründe bir yanma ve acıyla kıvranan Parsifal, müziğin de ani ve şiddetli 

değişimiyle “Amfortas!” diye haykırır: 

 

Parsifal 

Amfortas! Yara! Yara! Kalbimin içinde yanıyor! Ey ağıt! Ağıt! Korkunç ağıt! 
Kalbimin derinliklerinden haykırıyor! Ah Ah! Sefalet! İçler acısı! Gördüm 
kanayan yarayı; şimdi benim içimde kanıyor. Burada, burada! Hayır! Hayır! 
Yara değil bu! Nehir gibi akıyor, kanım, yaranın içinden! Burada! Burada 
kalbimde yanıyor! Hasret, duyularımı ele geçiren korkunç hasret! Ah! Aşkın 
acısı! Her şey nasıl ürperiyor, sallanıyor, titriyor günahkâr arzuyla! […] 
“Kurtarın beni, koruyun günahla kirlenmiş bu ellerden!” İşte böyle çınladı 
ilahi ağıt, ruhumun içinde korkunç bir netlikte! Ve ben-aptal, korkak, vahşi 
toy ve çocuksu işlere bulaştım. Mesih! Kurtarıcı! Yüce Efendi! Ben, 
günahkârım, nasıl suçumu affettiririm? 

 (II. perde)  
 

 



 134 

Psikanalitik açıdan, Parsifal’in hissettiği bu acının ensest tabunun verdiği suç 

üzerinden okunması olağandır. Ancak Parsifal’in aynı zamanda kral Amfortas ile 

özdeşleşmesi başka bir psikolojik katmana da işaret etmektedir: Tüm anlatının 

odaklandığı ve simetrik314* açıdan üç perdenin tam ortasında yer alan bu özdeşleşme 

anı, yaralı kral Amfortas’ın aynı zamanda Parsifal’in alter egosu olduğunun 

göstergesidir. ‘Babanın yasası’na (Titurel’e) uymayarak Kundry’nin şehvani oyununa 

yenilen ve ‘günah’ işlediği için, çok belirgin bir fallik simge olan Mızrak’ı düşürüp 

Klingsor’a kaptıran, bu nedenle de böğründe bir ‘yara’ açılan Amfortas, aslında büyük 

bir ‘kastrasyon endişesi’ (castration anxiety) yaşamaktadır. Psikanalitik açıdan 

kanayan ‘yara’ Ödipal’dir ve yaşadığı nevrotik endişenin simgesel karşılığıdır. 

Babanın verdiği emaneti koruma görevini yerine getiremeyen Amfortas, şövalyeler 

tarafından da hor görülmektedir, yani o iktidarını kaybetmiş bir kraldır. Tam da bu 

noktada Parsifal devreye girer. Parsifal, Amfortas’ın tam karşıtıdır: Gençtir, 

sağlıklıdır; cinsellikten, yaşamdan, acıdan, yasadan ve en önemlisi ‘günah’tan 

bihaberdir. Ancak Parsifal, Kundry/anne ile en büyük ‘suç’u işler ve ensest tabuyu 

ihlal eder. Sahibinin ‘baba’ olduğu Kundry/anne modeli ile cinsel yakınlaşmanın 

cezası elbette büyüktür: Bu nedenle alter ego Amfortas’ın Ödipal karmaşasını ve 

beraberinde getirdiği kastrasyon endişesini ‘kanayan yara’ olarak hissetmeye başlar.    

Žižek, çözümlemesinde Parsifal’in bu noktada Amfortas’ın travma anına geri 

dönerek onu telafi ettiğini söyler. Parsifal, geçmişte ‘yanlış’ yapılmış bir şeyi düzeltir. 

Alter ego Amfortas, animanın şehvani oyununa yenilmiştir.  Ancak Parsifal bu sahneyi 

‘bir yerden’ hatırlıyordur. Parsifal, Amfortas’ın Kundry’ye boyun eğdiği o baştan 

çıkma anına geriler: 

 
Kundry 

Vaat edilmiş kahraman! Bırak bu kuruntuyu! Kaldır kafanı!  Selamla bu 
güzel kadını! 

 
Parsifal 

(hala diz üstünde, Kundry’ye gözlerini diker, bir yandan Kundry onu okşar) 
Evet! İşte bu sesti! Böyle seslendi ona-işte bu bakıştı, anlamını biliyorum artık 
şimdi-işte böyle gülümsedi ona durmadan; dudaklarını-evet-böyle büzdü ona, 

                                                        
314 *Merkez ve simetri, öz arketipine içkin bir özellik olduğundan bu sahnenin Parsifal’in bireyleşme 
ve öz arketipine erişme yolundaki en kritik ve merkezi nokta olduğu bu şekilde vurgulanmış olur. 



 135 

boynunu büktü […] İşkencenin acılarıyla birlikte, ruhun kurtuluşunu öperek 
aldı ondan! (Yavaşça ayağa kalkar) Ah! Bu öpücük! (Kundry’yi iter) Ahlaksız! 
Uzak dur benden! Sonsuza kadar! Sonsuza kadar! - uzak dur! 
 

 (II. perde) 
 

Dolayısıyla Parsifal’in bu sefer ‘doğru’ davranarak tepki verdiği şey aslında 

‘orijinal’ değildir, o sadece bir tekrardan ibarettir.315 Bu durum tam da travmanın 

tanımını doğrulamaktadır: Geçmişte yapılan ya da maruz kalınan durum öylesine 

beklenmedik, öylesine anidir ki psike buna tepki verebilecek savunma mekanizmasını 

yitirir. Psikanalizin Dört Temel Öğesi (1964) kitabında Kierkegaard’a referans 

gösteren Lacan’a göre, kişi geçmişini travmasını dışarıda bırakarak anımsar, zira 

travmatik olay özne için sembolize edilememiştir. Her ne kadar bunun için çaba 

harcasa da travmatik olayın açtığı yarığın üstesinden gelinemez.316 Diğer bir deyişle 

travmatik olay simgesel düzene müdahale ettiğinde, Simgesel’de317* (Symbolique) bir 

boşluk oluşur. Bu boşluk, Lacan’cı terminolojiyle objet a olarak bilinmektedir. 

Trieb’in (güdü) objet a etrafındaki dairesel hareketi tekrarı oluşturur. Bu nedenle kişi, 

yaşamı boyunca psike buna tepki verebilsin ve bu sefer ‘doğrusunu’ yapsın diye o 

koşulları tekrar tekrar yaratır. Travmanın tekrarı aslında bir iyileşme çabasıdır.318 

Elbette bunların hepsi Parsifal’in bilinçdışında gerçekleşir: Kundry ile ‘tekrar’ 

karşılaşma, animasıyla çatışmasını çözememiş bir adamın kurduğu fanteziden 

ibarettir.  

                                                        
315 Slavoj Žižek & Mladen Dolar, Opera’s Second Death, New York/London, Routledge, 2002, s.164. 
316 Kierkegaard, S., Fear and Trembling/Repetition. Princeton University Press, 1983, s.131.  
317 *Simgesel (Fr. Symbolique): Nasio bu kavramı şöyle açıklar: “Genelde simgesel (symbolique) 
kelimesinin simgeden (symbole) geldiğini düşünürüz; bu bir hatadır. Lacan bu deyimi eserinin başında 
gerçekten de simge değilmiş gibi kullanırdı. Ancak yine de zihinsel yaşamımızın bir boyutunu belirtmek 
için ‘simgesel’ sözcüğünü muhafaza etti. Simgesel, imgelerin oluşturduğu bir yapı değil, bir kumaşın 
ipliği gibi bir ağa dağıtılmış birbirine benzer öğeler bütünüdür. Pamuk iplikleriyle değil de, 
‘imleyen’lerle örülmüş bir argaç hayal edin. (argaç: Dokuma tezgahlarında enine atılan iplik,atkı) 
Simgesel birbirlerine çok sıkı kurallarla uyan ve her zaman birbirlerine bağlı bir gösteren sistemidir. 
Lacan simgesel kavramını çok kesin bir şekilde tanımlamıştır. Sonuç olarak [büyük S ile yazılan] 
Simgesel bir gizli saklı öğeler sistemidir ve bu öğeler birbirlerine en önemlisi şu olan kurallarla bağlıdır: 
‘Bir’ imleyenin sadece ‘başka’ imleyenlerin yanında değeri vardır. Lacan her zaman ‘Bir’in tek başına 
var olamayacağını, her zaman başkalarını referans aldığını söylemiştir. Böylece Simgesel’in iki birimi 
vardır: Bir ve başkalar.” J.D, Nasio, “Jacques Lacan Kuramının Genel Kavramları”, Mono Kurgusuz 
Labirent, Çev. Atakan Karakış, Monokl yayın, 2009 yaz, Yıl:3, Sayı: VI-VII, (Çevrimiçi)  
http://www.cangungen.com/2012/08/24/jacques-lacan-kuraminin-genel-kavramlari-j-d-nasio/, 5 Nisan 
2018. 
318 Jacques Lacan, Anxiety: The Seminar of Jacques Lacan, Ed. Jacques-Alain Miller, 
Malden/Cambridge, Polity Press, 2014, s. 114. 



 136 

Burada açık bir İncil göndermesi de vardır: Parsifal sadece Amfortas’ın 

yarasını değil, (Mesih) İsa’nın çarmıhtayken böğrüne Mızrak’la açılan yarayı ve tüm 

çektiklerini de hisseder. (İşte böyle çınladı ilahi ağıt, ruhumun içinde korkunç bir 

netlikte!) Dolayısıyla Parsifal, bir anda tüm acı çekenleri hissettiği kozmik bir 

clairvoyance ve ‘tanrısal’319* algı bütünlüğü kazanır. Elbette İsa ve Amfortas’ın aynı 

anda Parsifal’de canlanması tesadüf değildir. Bu analojinin ezoterik boyutu İncil’deki 

pasajlar üzerinden daha ileride işlenecektir. Žižek, bu ana kadar gizemli ve baştan 

çıkaran bir femme fatale kimliğinde beliren Kundry’nin, reddedildiği anda son derece 

içten, arzulayan bir aşığa dönüştüğünü ve aslında teolojik açıdan bir redemptrix320* 

özelliği taşıdığını belirtir. Parsifal’in animası olarak Kundry, hem bir ‘fahişe’ hem de 

onu aydınlığa kavuşturacak bir ‘bakire’ ve bilge/sophia olarak tezahür eder.321  (Ancak 

Parsifal bu bilgelikle III. perdede bütünleşecektir.)  Kundry bu reddedilme anından 

sonra erkeğine, onunla bir kerelik de olsa sevişmesi için yalvarmaya başlar; tüm 

gerçeğini bir anda Parsifal’e kusar: 

 
Kundry 

(büyük bir tutkuyla) Ey zalim! Sen sadece başkalarının acısını hissediyorsan 
kalbinde, o zaman benimkini de hissetsene! Eğer kurtarıcıysan, nedir seni 
kurtuluşum için benimle birlikte olmaktan alıkoyan? Asırlardır bekledim seni, 
Kurtarıcı, ah! Çok geç! Bir zamanlar aşağılamaya cüret ettiğim [İsa]. Ah! Bir 
bilsen beni tüketen bu laneti, uykuda ve uyanıkken, yaşamda ve ölümde, acı 
ve sevinçte, yeni kederlere gark olan bu sonsuz varoluşun lanetinde! 

 (II. perde) 
 

Eserde Parsifal ve Klingsor, arzulayan kadın Kundry’nin ve onun iğdiş edici 

özelliğinin iki farklı ve zıt yönünü yansıtırlar: Parsifal, cinsel arzuyu bir münzevi 

olarak tamamen reddeder, kadını geri çevirir ve onunla olabilecek potansiyel ilişki 

çemberini kapatır. Diğer tarafta, aslında eskiden Kâse Krallığı’na ait bir şövalye olan 

Klingsor, arzunun baştan çıkarıcı ateşine direnebilmek, Kundry’ye teslim olmamak ve 

kutsal emanetlere laik olabilmek için bu olasılığı kendini iğdiş ederek en baştan 

                                                        
319 *Bu tanrısal algı, daha ileride işlenecek olan Budist doktrindeki bodhisattva idealine karşılık 
gelmektedir. 
320 *Redemptrix: Redeemer, yani kefaret ödeyen İsa Mesih’e gönderme yapan bu kavram, Hristiyan 
teolojisinde İsa’nın annesi Bakire Meryem’in, insanın ‘kurtuluşa’ giden yolda ona yardımcı olacağına 
dair inancın ifadesidir. Redemptrix, etimolojik olarak Redeemer kelimesinin dişi halidir. 
321 Žižek & Dolar, a.g.e., s. 165. 



 137 

engellemiştir. Fakat Kâse Krallığından da atılmasının sebebi de budur. Kundry’ye 

direnebilmek için erkekliğinden vazgeçmiştir, ancak Amfortas’ın babası kral Titurel 

(ölmeden önce?) sadece sağlıklı ve üretebilir erkeklerin Krallıkta olmasını şart 

koşmuştur, çünkü onlardan arzunun ateşini söndürmeden şehvete direnebilme 

erdemine sahip olmalarını beklemektedir. (Cinsel enerjinin korunması meselesinin 

Budist doktrinle olan bağlantıları ileride incelenecektir.) Titurel ve Kâse toplumuna 

karşı nefretle dolan Klingsor, böylelikle kara büyü kazanmış ve bir silah olarak 

kullandığı Kundry’nin ‘efendisi’ haline gelmiştir. Klingsor iktidarını Kundry’den 

almaktadır: Zira Kundry, aslında Klingsor’un artık sahip olmadığı fallusun ta 

kendisidir. İğdiş edici Kundry, şövalyeleri teker teker baştan çıkararak Klingsor’a 

sadistik bir zevk vermeye mahkum edilmiştir. Klingsor’un, fallus-Kundry’yi 

kullanarak şövalyeleri baştan çıkarmasının altında gizli homoerotik bir dürtülenme 

olup olmadığı ise ayrı bir tezin konusudur. 

Her halükârda Kundry, Parsifal ile karşılaşana kadar efendisi Klingsor’un 

isteklerini yerini getirmek zorunda kalmıştır. Ancak Klingsor’un kendini iğdiş etmiş 

olması, yine de Kundry’nin bu mahkumiyetini tam olarak açıklamaz. Eserini ve 

karakterlerini çoklu katmanlarda işleyen Wagner, elbette bu efendi-köle ilişkisini 

ezoterik bir bağlama da oturtmuştur. Psikanalitik çözümleme, eserin ve karakter 

ilişkilerinin sadece bir katmanını okumaya izin vermektedir. Bu konu, ezoterik 

çözümleme bölümünde ayrıca işlenecektir.  

Kundry o ana kadar femme fatale kimliğini bir maske gibi taşımıştır. Bu, onun 

giymek zorunda olduğu bir persona’dır. Maskesi düşünce acılar içindeki gerçek 

kimliği ortaya çıkar. Ancak Parsifal, Kundry’nin ısrarcı ve baştan çıkarıcı 

yalvarmalarına yenilmeyecektir. Bu durum aslında Kundry’yi kurtuluşa götüren 

itkidir. Kundry’nin çelişkisi de burada yatar. Parsifal ile tanışma gerçekleşmeden önce, 

II. perdenin başında Klingsor, neredeyse ölü gibi yattığı derin uykusundan uyanan 

Kundry’yi, (tıpkı bir zamanlar Amfortas’ı baştan çıkarttığı gibi) Parsifal’i de baştan 

çıkarma konusunda ikna etmeye çalışır. Ancak acılar içindeki Kundry direnir: 

 
Kundry: 

Ah acı! Acı! O [Amfortas] da zayıftı! Zayıf… hepsi! Aynı benim gibi, hepsi 
lanetimin kurbanı oldu! Ah sonsuz uyku, tek kurtuluşum, nasıl, nasıl 

kazanırım seni? 
 



 138 

Klingsor: 
Hah! Sana karşı gelen seni özgür kılacaktır; sana yaklaşan bu oğlanla dene 

bi bakalım! 
Kundry: 

Ben…yapmayacağım! 
 

Klingsor: 
             (aceleyle kulenin duvarına çıkarak) Kaleden yukarı çıkıyor bile.  

 
Kundry: 

Eyvah! Eyvah! Bunun için mi uyandım? 
 

Klingsor: 
(aşağı bakar) Hah! Oğlan yakışıklı! 

 
Kundry: 

Ah! Vay başıma gelenler! 
 

 
Tüm bu direnişin sonunda yenilen ve histerik kahkahalar atarak kendinden 

geçen Kundry, sonunda femme fatale kimliğini giyerek Klingsor’un büyülü 

bahçesinde Parsifal’i karşılar ve hikâye bu şekilde gelişir. Kundry’nin otoriteye karşı 

gelmesi ve onu aşağılamasının en büyük simgesi ise bu histerik kahkahalardır. Bu, 

Kundry’nin en önemli silahıdır. Žižek, Kundry’nin çarmıhtaki İsa’nın acısına alay edip 

güldüğü travmatik anı “kahkahanın ilk sahnesi” (primordial scene of laughter)322* 

olarak tanımlamıştır.  Bu kahkaha sonradan hep tekrarlanmıştır. Kime hizmet ederse 

etsin (Gurnemanz, Klingsor, Amfortas) Kundry erkeğine histerik olarak gülmeye 

devam etmiştir. Bu kahkaha aslında bir ‘fazlalık’ (surplus) olarak taşıdığı bilginin 

dışavurumudur. Žižek, bu gülüşün ardında ‘efendinin’ iktidarsızlığı ve kendinin bir 

‘sureti’ olduğu gerçeğinin yattığını belirtmiştir. Bu kahkahanın muğlak bir doğası 

vardır: Kundry sadece ‘öteki’ ile alay etmek için gülmez, aynı zamanda efendisinde 

                                                        
322 *Primordial scene (İlk sahne): Freud’un psikanalitik teorisinde kullandığı primordial scene, 
bebeğin anne-babaya ait cinselliğe tanık olduğu, hafızada fotoğraflanıp yer eden ilk anıyı işaret eder. 
Bu bir görüntü olabileceği gibi, sadece bir ses de olabilir ve sonradan bir görüntüye, abartılı bir fanteziye 
dönüşebilir. Ebeveynlerin cinselliğine dair bu anı, çocuk psikesinde kendisine yapılan ‘taciz’ 
fantezilerine de dönüşebilir. Bebek bu cinsel eylemi bir agresyon eylemi olarak algılayarak ona farklı 
anlamlar yükler. Cinsellik öncesi bir deneyim, çocuğun herhangi bir duygulanımı ve tasarımlaması 
olmadığından anlamlandırılamadan bastırılır. Ergenlikte ya da yetişkinlikte herhangi ikinci bir sahne, 
ilk sahneye çağrışım yapabilir ve onu ‘travmatik’ hale getirir; cinselliğin itkisi kaygıya dönüşür. 
Dolayısıyla bütün fantezilerin kaynağı ilk sahnedir ve her zaman cinsellikle bağlantılıdır. Žižek’in 
kullandığı terim ise bu kavrama gönderme yapmaktadır. Dolayısıyla ‘kahkahanın ilk sahnesi’ 
(primordial scene of laughter) İsa’nın mazoşizmi ve Kundry’nin sadistik fantezisine işaret etmektedir. 



 139 

güvenilir bir destek hissedemediği için duyduğu çaresizlikten dolayı da histerik 

kahkahalar atmaktadır. Peki bu noktada Amfortas ve İsa’nın yarasının ortaklığı 

nereden gelmektedir? Žižek’e göre tek istikrarlı cevap, İsa’nın da aslında çarmıha 

gerilme yolunda acı çekerken Amfortas gibi ‘saf ve temiz’ olmadığıdır. Kundry, 

İsa’nın acısında müstehcen bir jouissance323* görmüştür. Diğer bir deyişle, İsa’nın 

acıdan dolayı duyduğu mazoşist zevki tespit eder. Oysa Kundry’nin erkeklerde aradığı 

şey, bunun aksine, erkeklerin kendi acısını sapkın bir zevke dönüştürmenin baştan 

çıkarıcılığına karşı direnmeleridir. Ancak, Parsifal farklıdır. Bu direniş, Kundry’yi 

travmanın etkisinden arındırarak kurtuluşa götürecektir.324 Kundry’nin kurtuluşu ise 

Parsifal için çok büyük önem taşır, çünkü onun tüm mücadelesi zıtlıkları bir araya 

getirmektir. Bu zıtlık en belirgin şekilde Kundry karakterinde tezahür eder: Parsifal, 

bilinçdışında femme fatale ve redemptrix şeklinde var olan iki geleneksel zıt dişi 

figürü, yani animasını birleştirerek, bireyleşme eyleminin çok önemli bir düğümünü 

çözecektir.  

 Wagner bu konuyu 1860 yılında Mathilde Wesendock’a yazdığı mektubunda 

dile getirmiştir: “Bu harikulade derecede vahşi kase habercisi, ikinci perdedeki baştan 

çıkarıcı kadınla birebir aynı kişi olacak. Bu duruma aydığımdan beri her şey gün gibi 

berraklaştı benim için.”325 Parsifal’in, III. perdenin sonunda Amfortas’a söylediği 

sözler, eserin mottosunu da oluşturur: “Yalnızca tek bir silah yeterli. Sadece seni 

yaralayan Mızrak seni iyileştirebilir”. Bu ifade özellikle Kundry için önem 

taşımaktadır: Kundry’nin kimliği literal olarak bu cümlenin karşılığıdır. Okuyucunun 

da şimdiye kadar anlamış olabileceği gibi, Kundry’nin ‘sırrı’, gerçek bir insanın 

psikolojik bütünlüğüne değil, belirli bir ‘kördüğümü’ çözebilmek için oluşturulmuş 

yapay bir füzyona326* sahip olmasıdır. Elbette bu ‘kördüğüm’ Parsifal’in bilinçdışına 

                                                        
323 *Jouissance: Lacan’ın kuramına ait Jouissance ve ilgili fiil jouir, olağanüstü zevk anlamına 
gelmektedir. Bu Fransızca kelimeyi tam olarak tercüme etmek mümkün değildir. Sadece haz olarak 
çevirmek kelimeyi karşılamamaktadır. Jouissance, ölümcül bir çağrışımı olan paradoksal haz, 
neredeyse katlanılmaz boyuta ulaşan bir heyecanlanma hali anlamına gelir. Jouissance cinsel yasaları 
ihlal eder. Fransızcadaki bu özel durumdan dolayı genelde yazılarda tercüme edilmemektedir.  
324 Žižek & Dolar, a.g.e., s. 162-163. 
325 SL, 500 (Golther, Mathilde Wesendonk, s.243). 
326 *Aslında bu füzyonun sadece psikanalitik çözümlemeyle açıklanamayacak kadar fazla tarihsel ve 
edebi karakterle bağlantısı vardır. Carl Dahlhaus, Kundry’nin Wagner dramalarında yer alan en 
karmaşık ve en çelişki içeren karakter olduğunu, bu nedenle de psikanalitik analize meydan okuduğunu 
belirtmiştir. Kundry, Wolfram’ın Parzival epiğindeki Orgeluse, Gezgin Yahudi’de İsa’nın acısı ile alay 
ettiği için lanetlenen Herodias ve Ahasuerus, İncil’deki Vaftizci Yahya’nın hikayesinde, Yahya’nın 



 140 

aittir. Bireyleşme sürecinin gerçekleşmesi için dualiteye (ikiliğe) ihtiyaç vardır. Öz 

arketipinin (Parsifal’deki Mesih arketipinin) zıtlıkları bir araya getirebilme özelliği, 

yani dualiteyi birliğe dönüştürme gücü bu noktada işlevini yerine getirmiş olur. 

Zıtlıkların birleşmesi olgusunu bireyleşme kavramının etimolojisi üzerinden de 

görmek mümkündür. İngilizcede individuation (bireyleşme) kelimesi, individual yani 

birey sözünden türemiştir. Individual (birey) ise in + dividual kelimelerinden oluşur. 

Kelimenin başına gelen in takısı olumsuzluk ekidir. Dividual ise Orta Çağ 

Latincesinde dividuus’dan gelir ve ‘(ikiye) bölünebilir’ anlamını taşır. Dolayısıyla 

in+dividuus ya da İngilizcesi ile in+divisible, ikiliğin birleşmesidir ve ‘bütün’, ‘bir’ 

ya da ‘tek kişiye ait’ anlamına gelmektedir.327 Buradan çıkan sonuç, psikanalitik 

teoriyle kuvvetle desteklenmektedir. Zira daha önce de belirtildiği gibi bireyleşme, 

bilinçdışı ve bilincin ortak bir zeminde buluşması, kişiliği saran zıtlıkların birleşmesi, 

gölge ile tanışılıp içselleştirilmesi anlamına gelmektedir. Dolayısıyla Kundry yani 

Parsifal’in animası, anlatı boyunca tam da bu işlev için varlık göstermektedir.   

II. perdenin sonunda, gölgesi Klingsor’u yenerek Mızrak’ı kazanan Parsifal, 

bireyleşme sürecinin önemli bir adımını gerçekleştirmiş olur. Bunu takiben, öncelikle 

bilge arketipi Gurnemanz’ın, daha sonra da tüm Kâse toplumunun onayını alan 

karakter, Amfortas’ın yarasını onu bizzat yaralayan Mızrak’la iyileştirir. Žižek, tüm 

aldatıcı görüntünün aksine, aslında tüm bu felakete sebep olanın Amfortas’ın kadın 

tuzağına düşmesi değil, korkunç süper ego Titurel’in Kase’ye olan aşırı takıntısı 

olduğunu söyler. Titurel, adeta ölmeyen, canavarımsı bir seyirliğe dönüşmüştür. Diğer 

bir deyişle çemberde bir boşluk yaratan, arzulayan Öteki’nin (Kundry ve Klingsor) 

dışsal müdahalesi değil, içsel güdünün aşırılığı ve jouissance-nesnesine (Kase) 

duyduğu aşırı ve boğucu takıntıdır.328 Amfortas’ın kastrasyonunun sebebi de aslında 

bu boğucu takıntıdan kaynaklanmaktadır. Anne arketipi olarak Kase, bu Ödipal 

karmaşadaki ‘dişi’ öğedir. Babanın Kase’yi takıntılı biçimde sahiplenişi ve koruma 

çabası (ölümünden sonra bile) Amfortas ve dolayısıyla Parsifal’in üzerinde bir baskı 

oluşturmuştur. Bu nedenle operanın sonunda çok önemli bir değişim yaşanır: Mızrak 

                                                        
kesik başını isteyerek ölümüne sebep olan baştan çıkarıcı dansöz Salome ve en önemlisi, İsa’nın 
kurtardığı fahişe/tövbekâr Mecdelli Meryem’dir. Mecdelli Meryem analojisi III. perde üzerinden V. 
bölümde çözümlenecektir. Dahlhaus, a.g.e., s. 153. 
327 (Çevrimiçi) https://www.etymonline.com/word/individual, 21 Aralık 2017. 
328 Žižek & Dolar, a.g.e., s. 173. 



 141 

ve Kase’yi birleştiren Parsifal, Kale’nin kurallarını, yani babanın yasasını da değiştirir 

ve Kase’nin sonsuza kadar tüm halka açık olacağını söyler. Parsifal’in gelişine kadar 

sadece erkeklerden oluşan krallık, onunla beraber dişi öğeye de açılmış olur. 

Cezalandırıcı süper ego Titurel ise tıpkı gölge Klingsor gibi aynı anda yok olur. Yani 

simgesel olarak ‘baba’ ölür. Dolayısıyla kastrasyon karmaşası sona erer. Parsifal 

sonunda ego ideali, yani öz arketipi olan İsa ile bütünleşir. Artık krallığın kurtarıcısı, 

uzun süredir beklenen Mesih gelmiştir. Tüm şövalyelerin, Parsifal’in zihninde 

birleştikleri ve bir komün oluşturdukları gibi, Mızrak da Kase ile ‘bir’leşir. Bireyleşme 

böylelikle tamamlanmış olur. 

Arketipler bölümünde belirtildiği gibi Kundry, Parsifal’in bilinçdışında anima 

arketipine ait dört evrenin füzyonudur. Ancak Wagner’in ezoterik açıdan işlediği 

başka katmanlar da mevcuttur. Kundry karakterinin çok katmanlı yapısı ve 

füzyonunda kullanılan referans karakterler, tek yönlü bir bakıştan fazlasını talep eder. 

Kundry’nin ezoterik açıdan neyin simgesi olduğu ve bu öpücüğün verdiği ‘bilgi’nin, 

Parsifal’e ne tür bir erişim sağladığı, cinselliğin ve hissettiği acının yaratılış mitosuyla 

bağlantısı, Amfortas ile nasıl bir özdeşleşme yaşadığı daha ileride Schopenhauer’in 

principium individuationis kavramı, Eski Ahit’teki Tekvin’in 1-3 bölümleri ve 

Hristiyan mitolojisi bağlamında işlenecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 142 

IV.WAGNER VE HRİSTİYAN TEOLOJİSİ 

 

Wagner’in eserini ‘Hristiyan teolojisi’ üzerinden okumak intelligentsia arasında 

her zaman tartışmalara açık bir mesele olmuştur.329 Ancak sanatçının geliştirdiği ve bu 

tezin genelinde tartışılan felsefesi, Budizm’le olan bağlantısı, Schopenhauer’ci bakışı 

ve kurumsal din kavramını reddi, Parsifal’in geleneksel anlamdaki ‘Hristiyan 

kutsiyetini’ teşfik etmediğine dair belirgin kanıtlar sunmaktadır. Zira “Wagner’e göre 

Hristiyanlığın temel problemi insan gerçeğine ‘duyarsız olan Dogma’dır”.330  

Wagner’in operalarına genel olarak bakıldığında rahatsızlık veren, geleneği 

aşağılayan, ahlaki normları alaşağı eden birtakım unsurlar (ör. cinayet, şehvet, ensest, 

iktidar tutkusu) ve bazı kabul edilemez (ör. anti-semitizm) ideolojiler bulunduğu 

veyahut Parsifal’de görüldüğü gibi son derece dogmalaşmış inançlara, ritüel ve 

pratiklere mitolojik bir anlam, evrensel bir bağlam ve aşkın mistik bir içerik 

kazandırabilen bir yönü olduğu tartışılmazdır. Bell, tüm bu ‘olumsuz’ ya da ‘gelenek 

dışı’ olarak algılanabilecek unsurlara rağmen bunları kabul edip, sadece eserden keyif 

almanın önemini vurgulamıştır.331 Emslie ise daha da ileriye giderek, anti-semitizm ve 

ırkçılık gibi unsurların Wagner’in ilham kaynakları olduğunu, dahası saygın ya da 

dokunulmaz addedilen bazı ahlaki veya dini değerleri sorguladığı ve alaşağı ettiği 

gerçeğini kabul edip, bunların arkasındaki temel konumlanması çözümlenmezse, 

Wagner’in dehasının, eserlerinin estetik ve entelektüel tecrübesinin takdir 

edilemeyeceğini belirtmiştir. Ona göre, eserlerdeki bu ikircikli sorunlarla nasıl başa 

çıkacağı ise tamamen seyircinin kendi problemidir.332  

Wagner’in Parsifal’de Hristiyan teolojisine katkısı elbet yadsınamaz derecede 

büyüktür ancak bundan önce, Yüzük serisindeki ‘pagan’ arka planı da asli günah 

(original sin) kavramının Hristiyan bir yansıması olarak zaten gözlemlenmektedir. 

Fransız besteci Gabriel Fauré’nin (1845–1924) 6 Ağustos 1896’da karısına yazdığı 

mektupta kullandığı ifade, Yüzük dörtlemesinin Parsifal’de (özellikle Hristiyan 

unsurları üzerinden işlenenen) insanın evrensel gerçeğine dair yansımalarını 

                                                        
329 Bell, a.g.e, s. 1-2. 
330 PW, 2:166; GSD, 4:42; JA, 7:164. 
331 Bell, a.g.e., s. 4. 
332 Barry Emslie, Wagner: Race, Nation, Culture, Wagner journal, C.2. No:2008, s.18.  



 143 

desteklemektedir: “Bu dörtleme adeta bize ruhsal yoksulluğumuzu ve boşluğumuzu 

göstermeye hizmet eden bir simgesellik ve felsefeyle yoğurulmuş. Sonuna 

gelindiğinde insan, evrensel sefalet ve ebedi ızdırap konusunda gerçekten ikna oluyor 

ve hepsi bu işte! Tam anlamıyla insana yakılan bir ağıt; kelimenin en saf haliyle bir 

tövbe ve pişmanlık niteliğinde.”333  

Yüzük, ‘müstehçen hikayeler’ içermektedir elbet ancak Wagner’e göre Eski 

Ahit’in içeriği ve buyurgan Tanrısı çok daha iç karartıcıdır.334* (Bkz.: dipnot “Tekvin, 

Hakimler: 19”) Böylelikle hem Yüzük hem de Eski Ahit, Wagner’in Parsifal’de 

referans olarak aldığı Hristiyan İncil’ine giden yolunu hazırlamış olur. Nitekim, tüm 

gelenek dışı tutumuna rağmen, Parsifal’i Hristiyan teolojisi açısından incelemek çok 

yerinde bir hedef olacaktır. Zira Parsifal, Hristiyan unsurlarını ortodoks olmayan 

yöntemlerle içselleştirip sunan bir eserdir. Nihai amaç ise, din propogandası 

yapmaktan oldukça uzaktır. Nitekim, kendi dönemine kadar, Hristiyan teolojisinin 

mitoloji ve Doğu mistisizmi ile olan bağlantılarını bu denli karmaşık bir müzik ve 

dramayla sunabilen başka bir sanatçı olmamıştır. Bu ayrıksı konumuna istinaden dini 

çevrelerden gelen ve hakaret boyutuna varan onca olumsuz eleştirinin yanında,335* 

hatırı sayılır sayıda teologun Wagner’in sanatını büyük takdirle karşıladığı da 

bilinmektedir.336 Bu nedenle Wagner’in, Parsifal’de sadece teolojiyi kullanmadığını 

                                                        
333Bayreuth: The Early Years, Ed. Robert Hartford, London, Gollanz, 1980, s.223. 
334 Buna örnek olarak Eski Ahit’in Hakimler kitabının 19. bölümündeki ‘Levili ile Cariyesi’ hikayesi 
verilebilir:  
“Onlar dinlenirken kentin serserileri evi kuşattı. Kapıya var güçleriyle vurarak yaşlı ev sahibine, ‘Evine 
gelen o adamı dışarı çıkar, onunla yatalım’ diye bağırdılar. Ev sahibi dışarıya çıkıp onların yanına gitti. 
‘Hayır, kardeşlerim, rica ediyorum böyle bir kötülük yapmayın’ dedi, ‘Mademki adam evime gelip 
konuğum oldu, böyle bir alçaklık yapmayın. Bakın, daha erkek eli değmemiş kızımla adamın cariyesi 
içerde. Onları dışarı çıkarayım, onlarla yatın, onlara dilediğinizi yapın. Ama adama bu kötülüğü 
yapmayın.’ Ne var ki, adamlar onu dinlemediler. Bunun üzerine Levili cariyesini zorla dışarı çıkarıp 
onlara teslim etti. Adamlar bütün gece, sabaha dek kadınla yattılar, onun ırzına geçtiler. Şafak sökerken 
onu salıverdiler. Kadın gün ağarırken efendisinin kaldığı evin kapısına geldi, düşüp yere yığıldı. Ortalık 
aydınlanıncaya dek öylece kaldı. Sabahleyin kalkan adam, yoluna devam etmek üzere kapıyı açtı. Elleri 
eşiğin üzerinde, yerde boylu boyunca yatan cariyesini görünce, kadına, ‘Kalk, gidelim’ dedi. Kadın 
yanıt vermedi. Bunun üzerine adam onu eşeğe bindirip evine doğru yola çıktı. Eve varınca eline bir 
bıçak aldı, cariyesinin cesedini on iki parçaya bölüp İsrail’in on iki oymağına dağıttı. Bunu her gören, 
‘İsrailoğulları Mısır’dan çıktığından beri böyle bir şey olmamış, görülmemiştir’ dedi.” 
335 * Bkz.: Beaufils and Evans, New Catholic Enyclopedia, “Wagner” enrtry’si, s. 604.  
336 Wagner’e hayranlığını dile getiren ünlü teologlar arasında Albert Schweitzer (Denken, s. 23-24, 
108-10); Dietrich Bonheoffer (Bethge, Bonhoeffer, s.127); Hans Küng (“Theology for Out Time”) 
sayılabilir.   



 144 

aynı zamanda ona özgün bir katkı da sağladığını söylemek ve bu eserin yaratım 

sürecindeki bireysel yolculuğunda Wagner’e eşlik etmek yerinde olacaktır.   

Eserlerini oluşturduğu 1845-1882 yılları arasındaki teolojik gelişimine bakarak 

Wagner’in düşünselliğine ve eserlerindeki felsefi altyapının gelişimine dair çıkarımda 

bulunmak mümkündür. Genel olarak yıllar içinde teolojik bakış açısı değişiklik 

göstermiş olsa da bu otuz yedi yıl içinde makalelerinde kullandığı ifadelerde, bir 

felsefe olarak Hristiyanlığın özüne karşı oldukça olumlu ve hatta bu anlayışı takdir 

eden yaklaşımları dikkat çekmektedir. Nitekim, Kienzle’nin de belirttiği gibi, 

“Wagner kendini her daim özgür bir düşünür olarak tanımlamış ve eleştirilerinin 

hedefi Hristiyanlığın kendisinden çok, kurum olarak Kilise olmuştur.”337 Yaşamı 

boyunca Nazaretli İsa (Jesus von Nazareth) figürüne338* ve Komünyon ayinine 

hayranlık besleyen Wagner, Mein Leben (Yaşamım) adlı otobiyografisinde inanç, din 

ve spiritüellik üzerine düşüncelerini detaylı olarak aktarmıştır.  

Hristiyan inancının kökeni, annesine ve özellikle öğretmeni Possendorf’lu 

Pastör339* Wetzel’e dayanan Wagner otobiyografisinde öğretmenine ve onun verdiği 

eğitime dair coşkulu ifadeler kullandığı kaydedilmiştir.340 Wagner ayrıca, 

çocukluğunda Dresden Kreuzkirche’ye (Protestan “Haç Kilisesi”) nasıl hayranlıkla 

baktığını ve haçtaki Mesih’in yerini almak istediğini hatırladığını da yazmıştır.341 

Kendi ifadesine göre haç imgesine dair “ekstatischer Begeisterung” (esriklik verici bir 

coşku) hisseden342 ve bir Protestan olarak büyüyen Wagner’in bu pietist 

mistisizmine343*, daha ileriki yıllarda Katolik mitolojisine duyduğu romantik hayranlık 

da eklenmiştir. 

                                                        
337 Kienzle, a.g.e., s.83. 
338 *Wagner, İsa peygamberi gerçek tarihi bir figür olarak değil, bir arketip ve bir kişilik olarak ele 
almaktadır. 
339 *Pastör: Protestan önder 
340 My Life, s. 5-6; Mein Leben, C.I, s.12-13.  
341 My Life, s. 20; Mein Leben, C.I, s. 27. 
342 Mein Leben, C.I, s., 27. 
343 *Pietist mistisizm: Hristiyanlığa ait bir akım olan pietizm, mistik (gizemci) anlayıştaki bir protestan 
tarikatıdır. Dinsel yaşamda yenilenmeyi amaçlayan bu düşünce akımı, mistik bir anlayışa sahiptir ve 
dolayısıyla heterodoksi din anlayışına aittir. Kişisel duyguyu ve bireysel yüceliği dindarlığın temel 
öğesi sayarak kişisel ahlakı güçlendirmeye çalışmış ve istikrarlı bir Hristiyan yaşamı sunmayı 
hedeflemiştir. Dogmacılığın baskısına ve kilisenin ikiyüzlülük ve tutarsızlıklarına karşı çıkan yerel 
papaz ve din adamlarının sahip çıktığı bir öğretidir. Ron Rhodes, The Complete Guide to Christian 
Denominations: Understanding the History, Beliefs, and Differences, Harvest House Publishers, 
2015, s. 230-35. 



 145 

Wagner, on üç yaşındayken Prag’a yaptığı bir gezi sırasında Katolikliğin her 

yerde bulunan simgelerinin, kiliselerin ve azizlerin resimlerinin kendi üzerinde 

yarattığı ‘şiirsel etkiden’ ve tüm bu imgelerin insana tuhaf bir şekilde coşku veren 

enerjisinden bahsetmiştir.344 Kienzle, Wagner’in Katoliklikle olan bu karşılaşmasının 

Wagner’in ‘yaşayan mitolojiyle’ ilk ve belki de karar niteliğinde etkili olmuş en 

önemli karşılaşması olduğunu belirtir.345 Bu karşılaşma özellikle Parsifal bağlamında, 

Hristiyan mitolojisinin aşkın ve evrensel kökenlerini anlamasında bir bakıma Wagner 

için bir kilometre taşı olmuştur. Ergenlik yaşlarında Hristiyanlıkla muğlak bir ilişkisi 

olan ve din olgusuna şüpheci bir tutum sergileyen Wagner, tüm bunlara rağmen 

ikonların ve azizlerin resimlerinde, Kitab-ı Mukaddes’te geçen yaratılış metinlerinde 

ve özellikle de kendini tüm insanlık adına feda etmiş Mesih’in çarmıhtaki 

görüntüsünde, o ana kadar anlatılagelmiş geleneksel sözlerin ve açıklamaların ötesinde 

daha derinlikli şeyler görmeye başlamıştır bile. Wagner, kendi ‘üyeliğe kabul’346* 

ayinindeki (confirmation ceremony) Komünyon’a şüpheci şekilde katılmasına rağmen 

“ekmek ve şarabı aldığında hissettiği ürperti”347 den dolayı şaşkınlık yaşamıştır. Bu 

ifadenin doğruluğu ya da başka bir deyişle, bu sözleri simgesel özünden bağımsız 

düşünmenin doğruluğu tartışmaya açık olsa da Wagner, yazılarından görüldüğü üzere 

Komünyon ayinine ve İsa Mesih kişiliğine karşı hissettiği coşkunluğu türlü şekillerde 

açıkça belirtmiştir.  

Komünyon’da hissettiği tuhaf ürpertinin ruhunu bozmamak için bir daha 

Komünyon’a hiç katılmadığını ve zaten Protestanlar arasında bir zorunluluk 

olmadığından bu durumun onun için sorun yaratmadığından bahsetmiştir.348 Ancak 

                                                        
344 My life, s. 17; Mein leben, 1:23. 
345 Kienzle kitabında şöyle yazmıştır: “Für Wagner bedeutete die Begegnung mit dem Katholizismus 
die erste und vielleicht entscheidende Berührung mit gelebter Mythologie.” Bkz.: Ulrike Kienzle, 
Religion und Philosophie, s. 23. 
346 *Üyeliğe Kabül: Birçok Hristiyan mezhebi tarafından gerçekleştirilen, belirli bir yaşa gelen ve 
kateşizm denilen bir eğitim bütününü tamamlayan çocukların olgunlaşma sürecinin dini otorite 
tarafından onaylandığı ve takiben ekmek-şarap ayinin gerçekleştiği ritüeldir. Kabül kelimesi, kişinin 
Tanrı ile olan bağını ve inancını güçlendirmesini; diğer bir deyişle imanın onaylanmasını işaret 
etmektedir.  
347 Mein Leben, 1:27.  
348 Bell, “Bir daha komünyona katılmadım” ifadesinin aslında 1865-66 yıllarına kadar geçerli olduğunu 
yazmıştır. Bell, a.g.e., s. 21. 



 146 

Wagner daha sonra da Komünyona katılacak ve bunun, sanatçının hayatında bir 

dönüm noktası yaratacak Parsifal’in müziği üzerindeki etkisi ise muazzam olacaktır.  

Bireysel boyutta dile getirilmiş bu spiritüel duyguların yoğunluklu içeriği bir 

yana, Wagner’in eserlerinde görülen ikircikli pozisyonu net bir okuma yapmayı 

zorlaştırmakta ve ardından birçok tartışmayı da beraberinde getirmektedir. Bunun 

önemli bir nedeni, Wagner’in tüm yaşamı boyunca ve eserlerini ürettiği dönemde 

teolojik ve felsefi olarak birden fazla kaynaktan beslenmesi, bazen kendiyle çelişik 

gibi görünen fikirleri dağarcığına katarak ilerlemesi, yergiden ve öz eleştiriden 

çekinmeden, son derece karmaşık ve zekice hamlelerle tüm bilgi birikimini kullanarak 

çok katmanlı okumalar talep eden eserler yaratmasından kaynaklanır. Wagner’in 

zihnindeki kapalı kutunun derinlerinde yatan gizleri tüm netliğince algılamak mümkün 

olmadığından, gelişimini doğrusal ve ilerici bir anlayışta bölüp sınıflandırmaya 

çalışmak, Wagner’in çağdaşı herhangi başka bir düşünür ya da müzisyene nazaran 

daha zorlu bir mücadeleyi gerektirir. Zira Wagner, çocukluğunda başlayan ve yaşamı 

boyunca devam eden gözlemleri, öngörüsü; yaşama ve varoluşa karşı duyduğu merakı, 

insanı ve evreni müzik, tiyatro ve şiirle bütünleştirerek anlama ve anlatma isteği; 

kendine has geliştirdiği özel drama dili ile kendini düşünsel olarak daha çocuk yaşlarda 

var etmeye başlamış, adeta önceden bildiklerini başkalarının yaşantısallıkları ve 

düşünceleriyle sadece teyit etmiş, kendi sanatsal ve felsefi derinliğini sarmal bir 

düzlemde oluşturmuştur. 

 
 

A. Wagner’in Teolojik Gelişim Evreleri ve Felsefesindeki 
Yansımaları  

 
Wagner’in teolojik gelişimi temel olarak dört evrede ele alınabilir: Bunlardan 

ilki Wagner’in 1840’lı yıllarda edindiği görüşü ve ilk üç kanonik349* (canonical) 

                                                        
349 *Kanonik: Kanon kelimesi etimolojik olarak Yunanca “standart” anlamına gelir. Ancak Hristiyan 
literatüründe “fikir birliği ile resmi olarak kabul görmüş kitaplar listesi” olarak kullanılmaktadır. İsa’dan 
sonra 2. yüzyılda bir araya getirilen Yeni Ahit, bir dizi konsey toplantısı sonunda 397 yılında, 3. Kartaca 
Konsili’nde günümüzdeki biçimiyle onaylanmıştır. Hristiyanlıkta kanonik kabül edilen dört İncil; 
Matta, Markos, Luka ve Yuhanna’dır. Ancak bu kitapların yazarlarının bahsi geçen şahıslara ait olup 
olmadığı hala bir tartışma konusudur. Hristiyan otoriteleri diğer İncilleri ise apokrif addederek 
reddetmiştir. (Çevrimiçi)  http://www.islamansiklopedisi.info/dia/ayrmetin.php?idno=220271; 
http://bilgioloji.com/pages/din/sami/hristiyan/temel/kanonik-incil-nedir/, 25 Aralık 2017. 



 147 

operasını yazdığı dönem; ikinci olarak 1849-54 arasında Hristiyanlığa eleştirel bir 

bakış geliştirdiği ve daha farklı bir müzik-drama anlayışına girdiği dönem; üçüncü 

olarak 1854’te Schopenhauer’i keşfettiği ve felsefi olarak düşüncelerinden ilham 

aldığı dönem ve son olarak da 1873-83 yıllarında son derece yoğun bir teolojik 

araştırma dönemine girdiği ve neticesinde eseri Parsifal’i ortaya çıkarttığı 

dönemdir.350 

 

1. İlk Evre (1840’lar): Wagner Kanonu ve Sanatçının ‘Hristiyan’ 
Kimliği 
 
Bell, Wagner’in ilk dönemi olan 1840’larda ‘dindarlık’ sınırlarını 

zorladığından bahsetmiştir.351 Bu dönemde en azından eserlerinde sergilediği 

Hristiyan kimliğini daha sonra farklı şekillerde yapıbozuma uğratacaktır. Wagner, 

yazdığı koral eser Das Liebesmahl der Apostel’in (Havarilerin Sevgi Şöleni) 

prömiyerini Dresden’deki Frauenkirche Kilisesi’nde 6 Temmuz 1843’te 

gerçekleştirmiştir.352 Bu ‘dini’ içerikli otuz beş dakikalık eseri “kısa bir oratoryo” 

olarak tanımlamış olan Wagner’in eser için düşündüğü asıl alt metin, aslında ‘İncil’den 

Bir Sahne’dir (“eine biblische Szene”). Kirsch, ‘İncil’den Bir Sahne’ düşüncesini, 

Lizst’in ortaya koyduğu “tiyatro ve kilise arasındaki müzik” (Musik zwischen Theater 

unf Kirche”) kavramının son derece sıra dışı bir örneği olarak tanımlar.353 Ancak 

Wagner’in, kardeşi Cäcilie’ye “daha önce başka hiçbir kilisede görülmemiş bir 

olay”354 şeklinde bahsettiği Das Liebesmahl der Apostel’e yıllar sonra aynı gözle 

bakmadığı ve hatta eserini küçük görerek “bir tür Ammergau oyunu” olarak 

tanımladığı notlarında kaydedilmiştir.355 Eserin daha ileriki yıllarda Parsifal 

üzerindeki katkısı büyük olmuştur, zira Liebesmahl der Apostel unsurlarının 

                                                        
350 Bell, a.g.e., s 22. 
351 Bell, a.y. 
352 Kienzle, a.g.e., s. 83. 
353 Winfried Kirsch, “Richard Wagners Biblische Scene Das Liebesmahl der Apostel” Geistliche 
Musik: Studien zu ihrer Geschichte und Funktion im 18. und 19. Jahrhundert, Ed. Constantin 
Floros, Hans Joachim Marx, & Peter Peterson, Laaber, Germany: Laaber, 1985, s. 175. 
354 SL, s. 111; SB C.2, s.298 (13 Temmuz 1843 tarihli mektuptan): Etwas änliches, in einer Kirche-
hat noch nirgends u. niemal stattgefunden.” 
355 Cosima Wagner die Tagebücher. CT 17 Haziran 1897 (CD bunu “Oberammergau oyunu” olarak 
yanlış tercüme etmiştir.) Bell, s 23 



 148 

Parsifal’de kullanıldığı bilinmektedir.356 Bell’e göre, Das Liebesmahl’ın 

Oberammergau passion oyunlarına benzemesi, Parsifal’i pekâlâ bir “gizem draması” 

(mystery drama) olarak değerlendirilebilir kılmaktadır.357 Nitekim, Wagner’in son 

derece ilgili olduğu gizem (msytery) ve gizemcilik (mysticism) kavramları bu dönemde 

yazılmış operalarında (çok açık olmasa da) bir alt metin olarak kendini göstermeye 

başlamıştır. Bu kavram ve Wagner’in ezoterizmle olan ilişkisi daha ileriki bölümlerde 

Parsifal ‘ın temel yapıtaşı olarak tartışılacaktır.  

Wagner Das Liebesmahl adlı eserinde, görünürde Pentekost358* mucizesiyle 

kutsanan havarilere inanç konusunda kendi bireysel etkisini katarak bir itiraz yahut 

şüphe atfetmemiş, aksine Kutsal Ruh’un havarilerin içlerine işleyişini görkemli bir 

orkestral bölümle ve onu takip eden uzun bir a capella şan partisi ile sunmuştur.359  

Buna ek olarak Wagner bu ilk dönemde, Palestrina’nın Stabat Mater eserinin 

düzenlemesini yapmıştır. 8 Mart 1848’de bizzat kendi şefliğinde Dresden’de yapılan 

temsil, iki yıl sonra prömiyeri yapılacak olan Lohengrin (1850) operasının I. 

perdesinin Prelüd’üne de ilham kaynağı olmuştur.360 ‘Wagner Kanon’u olarak 

                                                        
356 Werner Breig, “The Musical Works,” Wagner Handbook, Ed. Ulrich Müller, Peter Wapnewski, 
& John Deathridge, Cambridge, Harvard University Press, 1992, s. 420-21. 
357 Karş. Volker Mertens, “Middle Ages”, s.262-66, Parsifal’i “Evrensel Şövalye Romansından Gizem 
Oyununa” şeklinde tanımlamıştır. Stöcker, “Parsifal”, s.455, Bayreuth’da sergilenen Parsifal’i 
Oberammergau passion oyunlarına benzetmiştir.  
358 *Pentekost: “Pentekost kelimesi Yunanca ‘ellinci gün’ (pentecoste) anlamına gelmektedir. (Dragas 
1999: 893) Bu kelime, esas itibariyle Yahudilikte önemli bir kutlama olan Fısıh (Passah) bayramından 
elli gün sonraki bir başka bayramı, İsrailoğullarına Sina’da On Emrin verilmesiyle başlayan Tevrat’ın 
tebliği ile ilgili kutlamaları ifade etmektedir. Tevrat’ın nazil olmasıyla ilgili bu kutlamaların Yahudilikte 
bir hasat bayramı anlamı bulunduğu için Pentekost aynı zamanda Hasat Bayramı (Mısırdan Çıkış, 
34:22; Tesniye 16:10) dönemini de [işaret] etmektedir (Russell 2007: 209) […] Hristiyan inancına göre 
Yahudilerin Fısıh döneminde çarmıha gerilen İsa, üç gün sonra dirilmiş ve belli aralıklarla kırk gün 
boyunca havarilerine görüldükten sonra onların gözü önünde göğe yükselmiştir. İsa’nın göğe 
yükselmesinden birkaç gün sonra Yahudilerin Haftalar veya On Emir’in veriliş bayramı başlamış ve bu 
dönemde Kutsal Ruh alevden diller biçiminde İsa’nın İnanırlarının üzerine inmiş ve bunların farklı 
dillerde konuşma (glossolalia) mucizesi gerçekleşmiştir. […] Böylece Pentekost, Yahudilikteki anlam 
ve önemi yanında, Yahudilikten doğarak ayrı bir din haline gelen Hristiyanlıkta da yeni bir anlam 
kazanmıştır.” Özlem Topcan, “Mistik Bir Hareket Olarak Pentekostalizm’in Doğuşu: Tarihsel Bir 
Değerlendirme”, Dini Araştırmalar, Temmuz-Aralık 2016, Cilt 19, Sayı 50, s. 161. (Çevrimiçi) 
http://dergipark.gov.tr/download/article-file/262087, 14 Mart 2018. Mucize, kanonik olmayan Elçilerin 
İşleri İncil’inde şu şekilde aktarılmıştır: “Pent[e]kost Günü geldiğinde bütün imanlılar bir arada 
bulunuyordu. Ansızın gökten, güçlü bir rüzgarın esişini andıran bir ses geldi ve bulundukları evi 
tümüyle doldurdu. Ateşten dillere benzer bir şeylerin dağılıp her birinin üzerine indiğini gördüler. 
İmanlıların hepsi Kutsal Ruh’la doldular, Ruh’un onları konuşturduğu başka dillerle konuşmaya 
başladılar.” (Elçilerin İşleri 2: 1-4)  
359 Bkz.: Kirsch, a.g.e., s. 157-84.   
360 Bell, a.g.e., 24.  



 149 

adlandırılabilecek bu evrede, yukarıda bahsedilenlerden daha fazla kritik öneme sahip 

olan, Hristiyan unsurları barındırma konusunda çok belirgin olmasa da teolojik olarak 

son derece zengin kabul edilebilecek ve Parsifal’in oluşumuna farklı boyutlarda zemin 

hazırlamış olan üç operası Uçan Hollandalı, Tannhäuser ve Lohengrin’i yazmıştır.  

İlk döneminde sergilediği bu ‘Hristiyan kimliği’ne karşıt olarak, Wagner 

operalarına bakıldığında, eserlerin Hristiyan unsurları ve özellikle Katolik mezhebiyle 

olan ilişkisinin, diğer Romantik çağdaşlarına göre çok “daha muğlak ve hatta aksak”361 

işlendiği görülmektedir. Örneğin, Tannhäuser’de Elizabeth’in ortaya koyduğu 

dindarlık meselesi, kilisenin temsil ettiğiyle keskin bir zıtlık gösterir: Eserde Papa, 

yani Kilise Tannhäuser’ın günahlarını affetmez ve bu yüzden karakter kurtuluştan 

mahrum edilir. Ancak diğer taraftan Elisabeth’in ‘mistik şehitliği’ (mystical 

martyrdom) üzerinden kefaret ödenir, çünkü Elisabeth, bir kurum olarak dinin ötesinde 

başka bir çıkış aramış ve Bakire Meryem’e sevdiği adam için dua etmiştir. Diğer 

tarafta, Lohengrin Hristiyanlığın son derece istikrarsız olduğu bir dönemde 

geçmektedir: Bu, ‘Müşrikler’ (Paganlar) ile Hristiyanlar arasındaki mücadelenin tüm 

yoğunluğuyla sürdüğü 10. yüzyıl Brabant’ıdır. Lohengrin karakteri, eserde Kilise’nin 

bir temsilcisi olarak belirmez: O, Kase tarafından gönderilmiş aşkın bir gücün 

temsilidir. Bu güç, operanın sonunda, görev tamamlandığı zaman sahnedeki dünyadan 

geri alınır. Lohengrin eseri, Kienzle’nin de belirttiği gibi aşkınlığın sonunun (ibretlik) 

meseli olarak anlaşılabilir.362 İki eserde de yukarıda bahsedilen mistik unsurlar 

karakterlerin ‘kurtuluş’ ve ‘ilahi olanla bağ’ı bakımından kendini göstermekte ve 

Parsifal’e ışık tutmaktadır.  

 

 

a. Nazaretli İsa ve Yeşeren Mistik Eğilimler 
 

Wagner, sunduğu kanonik eserleriyle birlikte, Hristiyan geleneğinin temel 

olarak bir mitolojiden ibaret olması ve gerçeklerden öte metaforik anlamları karşılayan 

bir simgeler bütününü teşkil etmesi fikrini savunan, Das Leben Jesu (1835-1836) 

                                                        
361 Kienzle, a.g.e., s 84. 
362 A.e. 



 150 

yazarı David Friedrich Strauss (1808-1874) ile Tanrı’nın sadece insanoğlunun bir 

projeksiyonu olduğu düşüncesini benimseyen Ludwig Andreas Feuerbach (1804-

1872) gibi, dönemin çağdaş din eleştirmenlerinin düşüncelerine katkıda bulunmak ve 

onlara sanatsal açıdan bir yorum getirmek istemiştir.363 1848 yılında, Hristiyanlığın 

“tarihin gerekli bir sapıncı (aberration)” olduğunu yazmış olan Wagner, bu dönemde 

İncil’i incelemiş, buna dair güncel eleştiriler okumuş ve de yoğun teoloji 

çözümlemeleri yapmıştır.364 Wagner’in, Dresden kütüphanesinde incelediği Yeni Ahit 

kopyasının üzerinde özellikle sayfa kenarlarında çok sayıda işaretleme ve yazılmış not 

olduğu bilinmektedir. Bell, nadiren kitapları üzerine not alan sanatçının en fazla 

karalanmış kitabının Yeni Ahit olduğunu, ayrıca Roma rakamlarıyla I’den V’e kadar 

numaralandırılan metinlerin, bu dönem üzerinde çalıştığı Nazaretli İsa (1848) adlı beş 

perdeli libretto taslağının ilgili bölümlerine karşılık geldiğini belirtir.365 Siegfried’in 

Ölümü (Siegfrieds Tod-1848) adlı şiirini bir operaya dönüştürmeyi tercih eden 

Wagner366, eserin librettosunun Kasım 1848’de tamamlanmasından 1849 yılının 

başına kadar geçen bir senelik367* süreçte bestelediği Nazaretli İsa’nın da ilk kertede 

muhtemelen bir opera olmasını planlamıştır.368 Ancak İsa figürünün ve açık Hristiyan 

unsurlarının bir opera halinde görücüye çıkması Parsifal’e kadar gerçekleşmemiştir. 

Zira, Wagner’in Schopenhauer’le tanışması ve teolojik bakışının olgunlaşması, ona 

daha ileride Parsifal’de ortaya koyacağı evrensel mistisizmin kapılarını araladığı gibi 

Hristiyan mitolojisinin ezoterik derinliğini de sunacaktır. 

Eserde İsa kimliği, çeşitli İncil versiyonlarına göre titizlikle incelenip ortaya 

konmuştur. Kienzle, Wagner’in farklı bir İncil yorumu getirdiğini ve bununla birlikte 

İsa’nın ortak müşterekler ve komünizm mantığında bir dünya dini sunduğunu; dini 

                                                        
363 Bkz.: David Friedrich Strauss, Das Leben Jesu: kritisch bearbeitet, Tübingen, C.F. Osiander, 
1835-36; Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Leipzig, O. Wigand, 1841. 
364 Kienze, a.g.e., s. 84. 
365 Bell, a.g.e., s.24. 
366 Barry Millington, The Wagner Compendium, s. 286’ı alıntılayan Demirbaş a.g.e.’den alındı, 
s.21, (Çevrimiçi) https://muzikbilimdergisi.files.wordpress.com/2014/06/mc3bczik-bilim-sayc4b1-
1.pdf, 21 Ekim 2017. 
367 * Bkz.: “A Communication to my Friends” (PW 1:378; GSD 4:331).  
368 Bell 25, Bkz.: Eduard Devrient günlüğünde, Wagner’in bir ziyaretinde kendisine “Christus” 
trajedisi üzerine çalıştığını ancak artık bundan vazgeçtiğini söylediğini yazmıştır. (Er sagte, er habe 
diz Zeit her an einer Tragödie ‘Christus’ gearbeitet, das Unternehmen aber aufgegeben”; Wagner-
Werk-Verzeichnis: 339. 



 151 

yasalardan bağımsızlaşmayı ve devletin prangalarından kurtuluşu ön gördüğünü; nihai 

olarak bireysel ve kolektif bir özgürleşme fikrini sevgi çatısı altında savunan bir figür 

olarak sunduğunu yazmıştır. Böylelikle İsa, dünyada eşitsizlik, sahip olma arzusu, 

nefret ve baskı gibi kötülüklerin sebebi olan egoizmi yenmeyi öğretmektedir.369 Bu 

bağlamda, akademisyen ve düşünürler arasında farklı tartışmalar yaratsa da bir 

‘toplumsal devrimci’ ve hatta bir ‘anarşist’ olarak bile algılanabilecek bu İsa 

versiyonu, elbette Wagner’in Dresden barikatlarındaki siyasi eylemleri ve kendi 

devrimci kimliğiyle de bütünleştirilebilir. Öte yandan, Wagner’in İsa’sının sevgiyi 

aşıladığı gerçeği, İncil’de geçen ‘iman’ sözcüğünü kendi versiyonunda ‘sevgi’ 

kelimesi ile değiştirmesinden de anlaşılabilir.370* Ahlakçı bir öğretmen olmaktan 

oldukça uzak olan İsa’nın ölümü, ‘kefaret ölümü’ (Erlösungstod, III. Perde) ve fedakâr 

bir ölüm (Opfertod, IV. Perde) olarak resmedilmiştir. Yuhanna İncil’ine bariz 

göndermeler yapan eserde, İsa’nın bu fedakâr ölümünden sonra Kutsal Ruh’un, O’na 

ait olan ve onu takip eden kimselere görüneceği fikri yatmaktadır. İsa’nın öğretilerinin 

havarileri tarafından derinliğince anlaşılmaması Mesih’in tek endişesidir. Bu nedenle 

kendini feda ederek Kutsal Ruh’un, sevgi çemberi içinde olan tüm takipçilerine 

dokunmasını ve dolayısıyla öğretilerinin iletilmesini sağlayacaktır.  

Toplumsal devrim ütopyası üzerinde çalışan Wagner, eserde alışılagelmedik 

bir metafiziksel perspektif çizmiştir: Bu metinde İsa, insanların öldükten sonra 

ödüllendirilecekleri bir ‘öteki dünya’ yahut ‘cennet’ vaadi vermez. Aksine, 

havarilerine ve kendisini dinleyen herkese edimlerinin sonuçlarının bu yaşamda 

görüleceğini söyleyen bir İsa vardır karşımızda: İnsanları yaşanılan dünyada içsel bir 

huzur ve mutluluk arayışı yönünde yüreklendirir, bireyin ve bireyselliğin geçiciliğine 

(transience) dair bir iç bakış kazandırır ve egoizme üstün gelen ölüm fikri ile kişinin 

gönüllü şekilde kendi yaşamından vazgeçmesini öğütler. Bu kavram, daha önce de 

                                                        
369 Kienzle, a.g.e, s.84. 
370 *Wagner, İncil’deki Romalılar 3:28 pasajını kendine göre şu şekilde yorumlamıştır: “So halten wir 
es nun, dass der mensch gerecht werde ohn des gesetzes werk alleine durch die liebe”: Çünkü insanın, 
Yasa’nın gereklerini yaparak değil, sevgi ile aklandığı kanısındayız. Orijinal Luther çevirisi ise şu 
şekildedir: “So halten wir es nun, dass der mensch gerecht werde ohn des gesetzes werk alleine durch 
den Glauben” (Luther, Heilige Schrift, s. 2274): Çünkü insanın, Yasa’nın gereklerini yaparak değil, 
iman ile aklandığı kanısındayız.  Bell, a.g.e., 25. 



 152 

bağlantıları kurulmuş olan olan Alevi-Bektaşi371* geleneği ve mensup olduğu 

Tasavvuf inancındaki ‘ölmeden ölmek’ (Bkz. Simurg efsanesi) fikri ile özdeştir. Bu, 

                                                        
371 *Alevilik-Bektaşilik: Alevilik ve Bektaşilik, genel tanımları itibariyle İslam’ın Tasavvufi ve 
heterodoks bir yorumu olarak kabul görmektedir. Ezoterik (batıni) inanca mensup iki sistem de ahlak 
esasları ve edebiyatları bakımından ortaktırlar. Mélikoff’a göre temel sosyal ayrılıkları, inanç pratikleri 
ve eylemlerinin sürdürüldüğü ‘bölge’ farklarından kaynaklanır. Anadolu’da 20. yy’da kırsaldan şehre 
gerçekleşen göçler, sınırları belirsizleştirse de temelde Bektaşilerin daha çok şehirde yaşamaları, göçebe 
Alevilerin ise kırsalda bir hayat sürmeleri iki inanç sistemi arasındaki en büyük farkı oluşturur. Bunun 
dışında, Bektaşilerin inanca yaklaşımları uzun süredir bir tarikat olarak var olmalarından dolayı daha 
organize ve sistematiktir. Diğer tarafta Aleviler bu konuda daha plansız ve doğaçlama bir tutum 
sergilemiş, Bektaşilere oranla yerel pratik ve efsaneleri kendi inançlarına daha fazla entegre etmişlerdir. 
Irène Mélikoff, Hadji Bektach: un mythe et ses avatars: Genèse et évolution du soufisme populaire 
en Turquie, Leiden E.J., Brill, 1998, s. 162. Bektaşilik kavramı, inanç felsefesinin kurucusu Hacı 
Bektaş-ı Veli’nin isminden gelmektedir. 13. yüzyılda Anadolu’nun birçok yerini dolaşan Veli, 
Yeseviliğin devamı niteliğinde olan Bektaşiliği yaymaya başlamıştır. Gener, a.g.e., s.100. Geleneksel 
inanışa göre Aleviliğin kökeninin, Hz. Muhammed’in yeğeni Hz. Ali’nin dine dair daha derin, daha 
felsefi olan yaklaşımı ile bağlantılı olduğu düşünülse de buna dair hararetli tartışmalar Aleviler ve 
Bektaşiler arasında da süregelmekte ve cemaatler arasında iç çatışmalara sebebiyet vermektedir. 
Alevililiğin çekirdek teolojik temeli, sade bir deyişle dile getirilmiştir: Eline, Beline, Diline Sahip Ol. 
Böylelikle, Alevilik inancının spiritüel-ahlaki öğretiler bütününü oluşturan 4 Kapı 40 makamı, insanın 
başkasına ait olanı çalmamasını (eline sahip ol), yorumlanmaya göre değişiklik gösterse de evlilik dışı 
cinsel ilişkiye girmemesini ya da genel olarak cinselliğin kötüye kullanılmamasını (beline sahip ol), ve 
kişinin yalan söylememesi, başkalarını yargılayıcı ve küçük düşürücü şekilde konuşmaması ya da daha 
varoluşsal tehlikeler karşısında inançlarını saklamak konusunda ihtiyatlı davranmasını (diline sahip ol) 
tembihleyen bu üç sözle özetlenmiş olur. Son derece yaygın bir aforizma olan bu üçleme, Alevi etiğinin 
ve öğretisinin içinde her daim karşılaşılmaktadır. Altan Gökalp, Têtes rouge et bouches noirs: Une 
confrérie tribale de l'Ouest anatolien, Paris, Société d’Ethnograpie, 1980, s. 204.  Alevi araştırmacı 
yazar Erdoğan Çınar Alevi inancının semavi dinlerden ve geleneksel anlamdaki İslam teolojisinden 
farklı olduğunu belirtmiştir. Buna görei ‘Yaratan-yaratılan’ ikiliğini kabul etmeyen Alevi inancı, 
varlığın birliğine (vahdet-i vücut) biat eder ve bu da Tasavvuf felsefesinin, yani İslam mistisizminin 
temelini oluşturur. Çınar, Alevi sözcüğünün 7. yüzyılda yaşamış olan halife Ali’den gelmediğini, alev, 
yani ışık kelimesinden türediğini söyler. Araştırmalarında, Alevilerin kökenlerinin, M.Ö. 2000’li 
yıllarda Anadolu’da Luvi denilen kavme kadar dayandığının ve bu halkın varoluşa dair çok kadim ve 
derin bilgilere sahip olduklarının altını çizer. Luvi, etimolojik olarak Hitit dilinde ‘ışık insanı’ demektir 
ve günümüzde kullanılan birçok dilde “lu” kökü ışık anlamında kullanılır (İngilizce light, İtalyanca 
luce, Almanca licht ve Latince lüx gibi). Çınar, Alevilerin kendilerini, onlara uygulanmaya başlayan 
katliamlara dek “ışık taifesi” olarak adlandırdıklarını, Alevi sözcüğünün ise ilk defa Kul Nimet’in 
nefeslerinde, 16. yüzyılda kullanıldığını belirtir. Aleviler, isimlerinin de ima ettiği gibi gibi ‘nur’dan 
geldiklerine ve devriye çemberi tamamlandıktan sonra ona geri döneceklerine inanırlar. Buna göre 
insan, Kadir-i mutlaktan nura, nurdan da dört element olan ateş, toprak, su ve havaya dönüşmektedir. 
Bu da Sufi yaratılış kuramının simyayla bağlantısını ortaya koyar. Diğer tarafta Çınar, Ali ismi ile 
anlatılanın esasen ezoterik bir simge olduğunu, dahası, Alevi Ayin-i Cem’inin evrenin ve insanın 
varoluşunun mistik bir sunumu olduğunu söyler. Varlığın birliği kavramı en iyi Ene’l-Hak (Ben 
Allah’ım) sözcüğünde vücut bulur. Bu, yaratılmış her şeyin, yaratanın bir parçası olduğunu, yaratılan 
tüm parçaların füzyonuyla tanrısal ışığın oluştuğunu, dolayısıyla arada bir ikilik (dualite) ve hiyerarşi 
olmadığının metaforik bir anlatımıdır. Yani, yaratılmışın ötesinde ilahi bir varlık yoktur. Budizm’deki 
reenkarnasyonla tam olarak aynı olmasa da insanı-ı kâmil (the perfect being) mertebesine ulaşmadan 
ölen insanın devr-i asan olması istenir, bunun için dua edilir. Olgun insan ise ölmez, Hakk’a yürür, zira 
Hakk gerçeğin kendisidir. Erdoğan Çınar, Aleviliğin Gizli Tarihi: Demirin Üstünde Karınca İzi, 
İstanbul, Kalkedon Yayıncılık, 2007, s. 34-47. Gelgelelim, bütün Aleviler bu metafiziksel bilgilerle 
ilgili ortak bir paydada buluşmuş değildir. Çınar’ın ileri sürdüğü tarihsel ve ezoterik meseleleri herkes 
aynı doğrultuda paylaşmamaktadır. Karş. Erdoğan Çınar, Alevi adı Hz. Ali’den Gelmez, Aleviler 
Aleviliği Tartışıyor, Ed. Hakan Tanıttıran ve Gülşen İşeri, İstanbul, Kalkedon Yayıncılık, 2006, s. 19. 
Gener ise Alevilikle temel olarak aynı sisteme mensup Bektaşiliğin esas hedefinin, temelini sevginin 



 153 

Wagner’in Doğu mistisizminde ve farklı coğrafyalarda ortak olduğunu keşfettiği 

‘evrensel enerjiyle bir olma’ halinin ve Tanrısallığa erişimin (Tasavvuftaki ‘varlık 

birliği’ ya da ‘vahdet-i vücut’), diğer bir deyişle spiritüel olgunlaşmanın karşılığıdır. 

İzzet Erş makalesinde, ‘vahdet-i vücud’ anlayışının Gnostizm ve Tasavvufun ana 

ilkesini oluşturduğunu belirtmiştir: 

 
“Varlık, ayrımları içinde bir bütündür ve ondaki her etki bütünsel bir tepkinin 
neticesinde meydana gelir. Büyük âlem (âlem-i kebîr) bir insanın vücûdu 
gibidir. Ondaki organizmal bütünlüğün kavranması ancak basiret gözü yani 
bütünsel bakma yeteneğine sahip şuurlar için geçerlidir. Bu nedenle varlık bir 
bütündür ama onu ancak o bütünlük şuuruna sahip kişiler görebilir.”372 

  

‘Vahdet-i vücut’ kavramının altında yatan ‘ölüm’ fikri elbette tüm ezoterik 

kavramlar gibi, simgesel bir nitelik taşımaktadır ve nitekim tez çerçevesinde de bu 

şekilde düşünülmelidir. Bu anlayışta kişi, bilinçli olarak ona ait olduğunu düşündüğü 

her şeyden feragat ederek, artık bireyselliği aşan bir ‘ölümsüzlük’ kazanmakta ve 

dolayısıyla yaşamın sonsuz akışının doğal ve esnek bir parçası haline gelmektedir. İşte 

bu prensip, tam da Nazaretli İsa’nın çarmıhta gerçekleşen simgesel şehitliğinde vücut 

bulmaktadır. Ölümü, gönüllü bir şekilde üzerine alan İsa, bu simgesel ölüm ve ödediği 

kefaret ile havarilerine öğretilerinin özünü aktarır; onlara kurtuluş bahşettiği kadar 

                                                        
oluşturduğu Tasavvuf inancının ‘Evren-Tanrı-İnsan’ birliğini kavramak olduğunu söyler. Nitekim 
“’Vahdet-i Vücud’ (varlık birliği) kavramının sufiler arasında yaygınlaşmasında son derece etkili bir 
rol oynamış olan Attar’a göre varolmak, yüce bir nur olan tanrıdan fışkırmak, görüş alanına çıkmaktır” 
“İnsan bir sevgi varlığıdır. İnsan Tanrısal niteliklerle donatılmıştır. Başarının ilk basamağı kişinin 
kendisini tanıması ve sevmesidir. […] Diğer Batıni ekollerde olduğu gibi Bektaşilikte de ruh 
ölümsüzdür. […] Ruh gövdeye sadece dirilik sağlamakla kalmaz, [o aynı zamanda] anlayış, hatırlama, 
bilme, tanıma, düşünme ve akıletme gibi yetilerin de kaynağıdır. […] İnsan, yaşadığı ortamda bağımsız 
bir varlıktır. Onun görevi alçak gönüllü davranmak, özünü arındırmak, olgunlaşmak, gösterişten uzak 
durmak ve yüreğini doğa, insan ve Tanrı sevgisiyle doldurmaktır. İnsani bedenler amaç için sadece birer 
vasıtadır. Bu nedenle insanları kadın-erkek diye ayırmak, ya da sosyal konumlarına veya ırklarına 
bakarak küçük görmek yapılabilecek en büyük yanlıştır. Kadın-erkek tüm insanlar eşittir. […] 
Bektaşilik, evrenin, Tanrının sureti olduğunu, insanın da yer yüzünün Tanrısı konumunda bulunduğunu 
kabul eder. Tanrı insanın içinde olduğundan, Tanrısal özellikler olan düşünme yetisi, irade, eylem 
özgürlüğü de insanda mevcuttur. Gerçek ibadet, insanın düşüncelerini kendisi üzerinde 
yoğunlaştırmasıdır [, yani tefekkür etmesidir]. İnsanın kendi dışındaki bir olguya ibadet etmesi 
gereksizdir. İnsanın kendi varlığını düşünmesi, ruhsal olarak gelişmesini sağlayacak ve bireyi Kamil 
İnsan konumuna ulaşabilecektir. Kamil İnsan da Tanrı[ya, yani] bu evrende kendi bilincine varmanın 
en üst noktasına ulaşır. Ancak Kamil İnsanlar Tanrıya dönebilir ve onun tarafından özümsenir.” Gener, 
s. 86, 100, 101. 
372 İzzet Erş, “Astroloji ve Vahdeti Vücûd,” Denemeler, Hikmet ve Tasavvuf, Kavramsal, Düşün-ü-
yorum, 20 Aralık 2016, (Çevrimiçi) http://www.dusunuyorumdergisi.com/astroloji-ve-vahdeti-
vucud/, 30 Ekim 2017. 



 154 

yeni ve sonsuz bir yaşam da armağan etmiş olur. Kienzle’ye göre Wagner’in dini 

açıdan geleneksel ortodoksi sınırlarının çok ötesine geçen bu yaklaşımında, Ludwig 

Feuerbach’ın Gedanken über Tod und Unsterblichkeit (Ölüm ve Ölümsüzlük Üzerine 

Düşünceler-1830) adlı makalesinin etkisi tartışılmaz derecede büyüktür.373  

Feuerbach, Tanrı’nın özündeki gizin aslında insanın kendi özü olduğu fikrini 

savunmuş, dinin ise özünde binlerce yıllık evrim neticesinde insanın kendi üzerine 

düşünmesinin sonucu olarak varoluşsal tefekkürün (existential contemplation) 

zirvesini oluşturduğunu öne sürmüştür. Zira Feuerbach’a göre, “duyu verilerine konu 

olan ve böylece dışımızda (bizden bağımsız bir şekilde) var olan nesnelerden farklı 

olarak dini inancın nesnesi olan Tanrı insanın içindedir”374 Eserdeki Nazaretli İsa 

figürünün, temelde tanrısal öz bir taşımasının yansımalarını Feuerbach’ın eserindeki 

şu sözlerde görmek mümkündür: “Tanrı tüm doğal sınırlamalardan kurtarılmış, saf ve 

mutlak öznellikti; o, bireylerin olmak istediği ve olacakları her şeydi. Bu yüzden 

Tanrı’ya inanmak insanların sonsuzluğa ve kendi doğalarının gerçeğine inanmasıydı; 

İlahi Varlık da mutlak özgürlüğe ve sınırsızlığa sahip öznel insandı.”375  

Bu noktada, V. bölümde ayrıntılı olarak tartışılacak olan antik Yunan felsefesi 

ve teolojisine ait, ezoterik bağlamda özetlemek gerekirse “kozmosa içkin ona biçim 

ve anlam veren gizli yüce mantık”376 anlamına gelen logos kavramının daha sonradan 

“Hıristiyan inancına göre, insan kılığına giren İsa’da gerçekleşen ‘tanrısal söz’”377 

olarak algılandığını belirtmek de fayda var. Bu bağlantıdan yola çıkarak, geleneksel 

Roma Katolik inancındaki İsa figüründen oldukça farklılaşan Nazaretli İsa 

karakterinin; Wagner’in Protestan kimliği, sanatçının mistisizmle (gizemcilik) olan 

yakın ilişkisi ve dönemin, Feuerbach gibi radikal Alman düşünürlerinin teolojik 

eleştirilerinin birer yansıması ve bileşkesi olduğunu öne sürmek son derece yerinde bir 

sav olacaktır. 

 

                                                        
373 Kienzle, a.g.e, s. 85. 
374 Dr. Can Güngen, “Ludwig Feuerbach felsefesi,” (Çevrimiçi) 
 http://www.cangungen.com/2011/03/08/ludwig-feuerbach-felsefesi/, 24 Aralık 2017. 
375 “Ludwig Andreas Feuerbach Sözleri ve Hayatı,” (Çevrimiçi) http://www.sozkimin.com/a/1679-
ludwig-andreas-feuerbach-kimdir-sozleri-ve-hayati.html, 6 Ocak 2018. 
376 https://www.britannica.com/topic/logos 
377 http://www.felsefe.gen.tr/felsefe_sozlugu/l/logos_nedir_ne_demektir.asp 



 155 

2.  İkinci Evre (1849-54): 1848 İşçi Devrimi378* Etkileri ve 
Wagner’in Kurumsal Dini Eleştirisi 

 

 Feuerbach’ın yazılarından oldukça etkilenen Wagner, bu dönemin sonunda 

daha ‘dünyevi’ bir konumlanma almayı tercih etmiş, yüzünü Nazaretli İsa’dan Nordik 

(İskandinav) mitolojisine ve Siegfried eserine çevirmeyi tercih etmiştir. Böylelikle 

1848-49 İşçi Devrimi bağlamındaki Mayıs ayaklanmasıyla birlikte, Wagner’in de 

teolojik olarak ikinci dönemi başlamış olur. Bell’in belirttiği gibi, birçok düşünür bu 

dönemde Wagner’in son derece keskin bir Hristiyanlık eleştirisinde bulunduğu 

gözlemini yapmıştır.379 Pek çok açıdan Wagner’in Hristiyanlıkla arasında mesafe 

koyduğu doğrudur. Ancak Wagner aslında bu dönem dinin kendisinden öte, Kiliseye 

karşı bir tavır geliştirmiştir. Ona göre Kilise, bir iktidar ve kontrol aracıdır; bu sebepten 

ötürü Wagner’e göre artık kurumsal olan dine ihtiyaç yoktur. Wagner, din yerine 

geçecek, insanın komşusuna sevgi beslediği, ‘öteki’ne merhamet duyduğu ve 

bencilliğinden arınmış özgür bir toplum ütopyası hayalini kurmaya başlamıştır.380  

 Wagner, sanattaki düşüş ve değer kaybından dolayı dini sorumlu tuttuğu, 

sanatın işlevini keşfetmek için Hristiyanlık öncesi Yunan Tragedyasına dönme yoluna 

gittiği bir sorgulama dönemine girer.381 Bu dönemde Hristiyanlığın tutumunu “son 

derece çarpıtılmış ve zararlı” olarak tanımlayan genç Wagner, Hristiyan inancından 

nefret ettiğini ve özellikle inancın sanatın son derece aleyhine olduğunu belirtmiştir.382 

Diğer tarafta, dogmaya ve Kiliseye dair bu sert tutumuna karşıt olarak, Wagner’in 

Hristiyan mitolojisinin özüne karşı oldukça olumlu bir tavır geliştirdiği görülmektedir. 

Wagner’in şu ifadesi fikrini açıkça yansıtmıştır: “Hristiyan mitinin büyüleyici gücü 

‘Ölüm Aracılığıyla Başkalaşım’ (Verklärung durch den Tod) sunumunda yatmaktadır. 

Sevgili olanın tüm bilinçliliği aşan, bitip tükenmiş ve ölü vecit hali, bize son defa kendi 

                                                        
378 *1848 İşçi Devrimi: “Fransa’da 1830 ve 1848 yılları arasında işçilerin öncülüğünde başlatılmış 
özgürlük ve devrim hareketleridir. Birçok Avrupa devleti bu dönemde büyük sarsıntılar geçirmiştir. 
1848 devrimi öncelikle 24 Şubat günü Fransa’da patlak vermiş ve tüm Avrupa kıtasına yayılmıştır. 13 
Mart’ta Viyana, 18 Mart’ta Berlin ayaklanmış, 10 Nisan’da İngiltere’de Çaristler büyük bir gösteri 
düzenlemiş, Mayıs başında İtalya’da bir halk ayaklanması kopmuştur.” 
(Çevrimiçi) http://www.tarihiolaylar.com/tarihi-olaylar/1848-isci-devrimleri-230, 13 Ekim 2017. 
379 Bell s. 26-27. 
380 Kienzle, a.g.e., s. 85. 
381 Magee, a.g.e., s.80-82. 
382 Wagner’i alıntılayan Magee, Wagner and Philosophy, London, Penguin, 2001, s. 93.  



 156 

‘bakışı’nın (“Blick”) nurunu gönderiyor, en acı veren ıstırabın etkisini üzerimize 

yüklüyor”383* Burada bahsi geçen ‘ölüm’ metaforu elbette yukarıda bahsedilen 

egonun/benliğin ölümü (ölmeden ölmek) ile ilişkilidir. ‘Sevgili olan’ şeklinde 

nitelendirilen ise şüphesiz yine İsa’dır. Dolayısıyla bu yazısında bir kez daha İsa 

figürünün, metinde kullanılan ‘başkalaşım’ kavramıyla spiritüel olgunlaşma 

mertebesini temsil ettiği görülmektedir.  

Ancak Wagner daha sonra Oper und Drama (Opera ve Drama) adlı eserinde 

Hristiyan mitolojisi hakkında olumsuz görüşlerini de belirtmiştir. Mitin bu ölüm 

özlemini, ölümden önceki yaşamı yerme anlayışını, acı kavramına odaklanmasını 

“fazla karamsar ve hatta sıkıcı” olduğunu düşünmüştür. Tüm Hristiyan sanatının esas 

nesnesi[nin] fiziksel bedenden arınma ve ölüm metaforu üzerine kurulu” olduğunu 

belirten Wagner, bu sanatın resminin yapılabileceğini, tarif edilebileceğini ancak 

özellikle bir drama olarak asla temsil edilemeyeceğini yazmıştır.384 Prose Works 

(Düzyazı Eserleri) çevirmeni William Ellis, bu sebepten ötürü Wagner’in Nazaretli 

İsa eserini bir kenara bıraktığını söyler.385 Bell buna ek olarak, Wagner’in Hristiyan 

mitinin drama için uygun olmasa da müzik için uygun olabileceğini düşündüğünü 

belirtir.386 Ancak, bu dönemden sonra Schopenhauer’i keşfeden Wagner için durumlar 

değişecektir. ‘Acı çekiş’ ve ‘ölüm’ kavramlarıyla ilgili Hristiyan görüşüne olan şahsi 

bakışını tersine çevirecek ve bunları ileriki yıllarda özellikle Parsifal eserinde teolojik 

taslağının önemli unsurları olarak kullanacaktır.  

Wagner’in Hristiyan mitine olan olumsuz tavrı, Opera und Drama’da, Alman 

halkının mitini “Hristiyan mitinin karşısında”387 olarak göstermesinde de 

gözlemlenebilir. Kovačev’in belirttiği gibi Wagner, sanatın güçlü ve ulus esaslı 

olabilmesi için, sanat eseriyle ilişkiye giren tüm kişiler tarafından ortak şekilde 

                                                        
383 PW, 2:159; JA, 7:157; GSD, 4:36: “Die hinreißende Gewalt des christlichen Mythos auf das 
Gemüth besteht in der von ihm dargestellten Verklärung durch den Tod. Der gebrochene 
todesberauschte Blick eines geliebten Sterbenden, der, zur Erkennung der Wirklichkeit bereits 
unvermögend, uns mit dem letzten Leuchten seines Glanzes noch einmal berührt, übt einen Eindruck 
der herzbewältigendesten Wehmuth auf uns aus”. Burada bahsedilen “bakış” (“Blick”), Parsifal’in II. 
perdesinde Kundry’nin, çarmıhtaki İsa’nın, Kundry’nin üzerine bir lanet gibi düşürdüğü “bakışı” ile 
paraleldir. Bu anlatı, ileride işleneceği gibi, operada önemli bir kırılma yaratmaktadır. 
384 PW, 2:159-60; GSD, 4:37; JA, 7:158.  
385 William Ashton Ellis, PW, 2:160. 
386 PW, 2:160-61. 
387 PW, 2:161; GSD, 4:38; JA, 7:159. 



 157 

paylaşılan bir mit üzerine kurulu olması gerektiğini savunmuştur. Yunan mitlerinin 

gerek Avrupa edebiyatında gerek müzik sanatında (özellikle operalarda) hali hazırda 

geliştirilmiş türlü uyarlamalarından son derece hoşnutsuz olan Wagner, tarihin 

derinliklerinde kimsenin el atmadığı ve Alman ruhuna hitap edebilecek; keşfedilip, 

geliştirilebilecek yeni bir mit arayışı içine girmiştir.388 Bu arayış elbette Yüzük 

serisinde vücut bulmuştur ki bunun Alman ve Yunan mitlerinin son derece yenilikçi 

bir bakış açısıyla ustaca bir araya getirilmesinden meydana geldiğini söylemek yeridir. 

Wagner’i tam yirmi altı yıl (1848-74) meşgul eden bu dörtleme serisi, izleyiciyi Pagan 

mitolojisine doğru bir yolculuğa çıkarmaktadır. Yukarıda da belirtildiği gibi Wagner’e 

daha ‘dünyevi bir konumlanma’ imkânı veren Feuerbach felsefesi ve Pagan inanç 

mitolojisi etkisinde yazılmış olan Yüzük, varoluşa dair derin gerçekleri açığa 

çıkarmaktadır. Elbette bu gerçekler doğal olarak ‘insan’ temellidir. Buna rağmen 

Yüzük’ün salt insan ve psikolojisi üzerine bir alt metne sahip olduğunu ve Hristiyanlığa 

dair hiçbir teolojik mesaj taşımadığını söylemek eserin karmaşık yapısını basite 

indirgemekle eş değer olacaktır. 

 

3.  Üçüncü Evre (1854-73): Schopenhauer ile Tanışma  
 

“Schopenhauer felsefesi her bağlamda üstün bir manevi ve ahlaki kültürün temeli yapılmalıdır.”389  

– Richard Wagner  

 

Wagner, başarısızlıkla sonuçlanan İşçi Devrimi sonrasında, Zürich’te siyasi 

sürgün olarak kaldığı yıllarda tüm yaşamını etkileyecek ve sanatçının teolojik açıdan 

‘üçüncü evresi’ olarak değerlendirilebilecek dönemin başlangıcını sağlayan felsefeyle 

tanışmıştır. Kendi de bir siyasi sürgün olan şair Georg Herwegh, Wagner’e Die 

Walküre’nin müziği üzerinde çalıştığı 1854 yılında, Schopenhauer’in İstenç ve 

Tasarım Olarak Dünya390* (Die Welt als Wille und Vorstellung-1819, rev. 1844) adlı 

kitabını tanıtmıştır.391 Wagner’in entelektüel heyecanı, Lizst’e yazdığı 1854 tarihli 

                                                        
388 Kovačev, a.g.e, s.103. 
389 (Çevrimiçi) http://www.dmy.info/schopenhauer-felsefesi-hayati/, 3 Mart 2018. 
390 “Wille” kelmesi Türkçe çeviride “İsteme” ve “İrade” olarak da kullanılmaktadır. Ancak tez boyunca 
“İstenç” kelimesi tercih edilecektir.  
391 Bell, a.g.e., s.29. 



 158 

mektubunda yazdığı şu sözlerde açıkça hissedilmektedir: “İşte şimdi, bu yalnız 

yaşamıma cennetten bir armağan gibi gelen bir adamla-sadece edebi platformda da 

olsa-kafam öylesine meşgul ki. Bahsettiğim [şahıs] Arthur Schopenhauer, Kant’tan 

sonra gelen en büyük filozof”.392  

Elbette Wagner’in Schopenhauer’i okumasının ona teolojik ve felsefi açıdan 

katkısı tartışılmaz derecede büyüktür. Düşünürler arasında bu hayranlığa dair genel bir 

ortak görüş de bulunmaktadır. Örneğin Chamberlain, Wagner’in Schopenhauer’i 

keşfetmesinin “hayatının en önemli olayı”393 olduğunu yazmış; bunu destekler 

nitelikte olan Mann, “Wagner’in Arthur Schopenhauer felsefesiyle olan 

yakınlaşması[nın] yaşamının en büyük meselesi” olduğunu, “daha önce kurduğu hiçbir 

entelektüel temas[ın (örn.Feuerbach)] böylesine kişisel ve tarihsel önemliliğe sahip” 

olmadığını belirtmiştir.394 Wagner,  26 Eylül 1854’te Rheingold eserinin yoğun 

çalışmalarını tamamlamasının ardından özellikle Schopenhauer’ın kitabının şahsı 

üzerindeki etkisini otobiyografisinde şöyle belirtmiştir:   

 
“Şahsen ben [bu kitaptan] birdenbire etkilendim ve hemen üzerinde çalışmaya 
başladım…En başından beri son derece anlaşılması zor metafiziksel 
problemlere yaklaşımındaki muazzam netlik ve cesur hassasiyet beni adeta 
ele geçirdi. […E]stetikle ilgili tutumu beni son derece memnun etti, özellikle 
de şaşırtıcı ve önemli olan sahip olduğu şu müzik algısı. 
Panikledim…eserinde geliştirdiği ahlaki prensiplerden dolayı; zira burada, 
istenç-in yok edilmesi ve sonsuz özveri, dünyayla mücadele içinde olan 
bireyselliğin kısıtlayıcı zincirlerinden kurtuluşun tek araçları olarak temsil 
edilmektedir.” 395 

 
Wagner’in böylelikle 19. yüzyılın son yarısında Schopenhauer’in en büyük destekçisi 

haline gelmiştir. Köhler, Wagner’in Schopenhauer felsefesiyle olan yoğun 

etkileşimini, Schopenhauer olmasaydı “ne Tristan ne Hans Sachs ne de Parsifal 

olurdu”396 diyerek özetlemiştir. Wagner’in 1854’ün sonbaharında Schopenhauer’ı 

keşfetmediği takdirde Tristan ve Isolde ve Parsifal’in bugünkü hallerinde var 

                                                        
392 SL, 323; SB, 6:298.  
393 Houston Stewart Chamberlain, Richard Wagner, 6. bs., München, Bruckmann, 1919, s. 192.  
394 Thomas Mann, “Sufferings and Greatness”, Essays of Three Decades, Çev. H. T. Lowe-Porter, 
London, Secker & Warburg, n.d., s. 330. 
395 My Life 508-9; Mein Leben 2:521-22. 
396 Joachim Köhler, Richard Wagner: The Last of the Titans, Çev. Stewart Spencer, New Haven, 
Yale University Press, 2004, s. 240. 



 159 

olmayacağı neredeyse aşikardır. Everett’in belirttiği gibi, felsefi açıdan bu iki opera 

arasındaki en önemli fark şudur: Tristan, Schopenhauer’in bazı metafiziksel fikirlerini 

ifade ederken, Parsifal daha çok etik meselerle ilgilidir ve en önemlisi de 

Schopenhauer’in merhamet kavramına vurgu yapmaktadır. Merhamet (Mitleid) 

Parsifal’in merkezindeyken ‘hasret’ (Sehnen) ise Tristan ve Isolde’nin esas 

meselesidir.397 

 

a. Schopenhauer Felsefesi  
 

Alman filozof ve düşünür Arthur Schopenhauer (1788-1860), Felsefe 

Tarihi’nde usaykırıcı (irrationalist) ve karamsar (pessimist) olarak bilinmektedir. 

Felsefesi, genel olarak ‘depresif’ kabul edilen Schopenhauer’in en çok ses getiren 

eseri, henüz otuz yaşına varmadan yazıp yayımladığı İstenç ve Tasarım Olarak 

Dünya’dır.398 Schopenhauer tüm karamsarlığına rağmen, Batı felsefe geleneğinde 

oluşturulmuş en orijinal düşünce sistemlerinden birini sunmayı başarmıştır. 

Schopenhauer, Doğu geleneklerinden yararlanan çok az sayıdaki Batı düşünüründen 

biridir. Ayrıca Nietzsche ve Wittgenstein gibi filozoflara ilham kaynağı olmuştur.399 

Sunduğu ‘istenç’ (Wille) kavramıyla felsefe tarihinde çığır açan Schopenhauer’e göre, 

aklın denetiminde olmayan istenç, dünyadaki tüm insanları manipüle etmekte; geçici 

arzu ve tatminlerle ve hiçbir zaman ulaşılamayacak hayallerle oyalamakta; onları 

içinden çıkılmaz bir acı ve bıkkınlık kısır döngüsünün içine hapsetmektedir. Hindu ve 

Budist felsefesinden oldukça etkilenmiş olan Schopenhauer, nitekim anlamdan yoksun 

ve acı veren bu hayattan kaçmanın yolunun istenç-in400* yok edilmesi olduğunu 

düşünmüştür. Hinduizm ve Budizm öğretisinde olduğu gibi, hayatı bir münzevi 

(ascetic) olarak yaşamayı, bencillikten arınıp, empati ve merhamet sahibi olarak, 

                                                        
397 Everett, (Çevrimiçi) www.monsalvat.no/introduction.htm, 4 Mayıs 2017. 
398 (Çevrimiçi) https://www.insanokur.org/universiteler-ve-felsefe-arthur-schopenhauer/, 4 Şubat 
2018. 
399(Çevrimiçi) 
https://oregonstate.edu/instruct/phl201/modules/Philosophers/Schopenhauer/schopenhauer.html5, 
Şubat 2018 
400 *Yazar Notu: Tez boyunca, felsefi kavramın orijinalliğini bozmamak adına istenç kelimesine 
eklenen iyelik ekleri sessiz yumuşamasına başvurulmadan, ‘tire’ (-) ile ayrılacaktır. 



 160 

başkalarına elimizden geldiğince yardım ve destek vererek erdemli bir hayat 

sürdürülmesi gerektiğini savunmuştur. 

 Schopenhauer’in özellikle araştırıp incelediği Budizm doktrininin en önemli 

fikirlerinden biri yaşadığımız dünyanın (tecrübe edip, gözlemleyip ve bildiğimiz 

şeylerin) aslında bir ‘yanılsama’ olduğudur. Dolayısıyla, insanın tüm bildikleri kendi 

perspektifinden kaynaklı olduğu için gerçeği ya çarpıtacak veyahut sınırlı bir 

penecereden yansıtacaktır. Bu felsefi görüş Siddharta Gautama’ya, yani Buda’ya (M.Ö 

563-483) atfedilmiştir. Schopenhauer felsefesinin temel derinliğini anlamak, Budist 

doktrinini incelemeyi gerektirir.  

 
 

(1) Budizm 
 

 
Resim 4.1:  Siddharta Gautama’nın Bodhi ağacının altında aydınlanma kazandığı ve Buda 

olduğu söylenilen anın bir temsili.401  
 

 

Buda (Buddha), Sanskrit dilinde etimolojik olarak ‘Uyanmış kişi’ anlamına 

gelmektedir. Antik Hindistan’da Buda ünvanı, cehalet uykusundan uyanmış ve 

ıstıraptan kurtuluşa erişmiş, ‘aydınlanmış’ kimse ile özdeştirilmiştir. Shakyamuni, 

                                                        
401 (Çevrimiçi) https://www.diamondway-buddhism.org/buddhism/buddha/, 3 Aralık 2017. 



 161 

yani “Shakya klanının bilgesi” olarak da anılan Buda, Budist metinlerde genelde 

(‘Efendi’ şeklinde tercüme edilen) Bhagavat olarak da anılmaktadır 402    

Siddharta Gautama, 2600 yıl önce Lumbini’de, Nepal ve Hindistan sınırına 

yakın bölgede kraliyetin varisi olarak dünyaya gelmiştir. Bir prens olmasına rağmen, 

şartlara bağlı olan tecrübe ve keyiflerin, ıstıraptan kurtuluş ve sonsuz mutluluk 

getirmediğini fark etmiştir. Uzun bir spiritüel yolculuktan sonra derin bir meditasyon 

sürecine girmiş olan Gautama, o vecit halinde zihnin doğasını çözümlemiş, koşulsuz 

ve ebedi mutluluğa, yani aydınlanma ve Budalık mertebesine erişmiştir. Rahatsız edici 

duygulardan özgürleşmiş olan bu zihin mertebesi, kendini korkusuzluk, neşe ve 

merhamet kavramlarıyla ifade etmektedir. Bu noktadan sonra Buda, yaşamının diğer 

kısmında bu zihin mertebesine nasıl erişileceğine dair öğretilerini cömertçe yaymaya 

çalışmıştır.403 

Budizm inanışına göre, varoluş dukkha yani acı ile özdeştir. İnsanların sürekli 

olarak acı çekmelerinin sebebi ise evrensel birlik kavramından yoksun olmaları ve 

yaşamın esnek bir parçası olmayı reddederek sürekli yeni arzularını tatmin etme 

peşinde koşmalarından kaynaklanmaktadır. Ego, yani özgün ve her şeyden bağımsız 

bir benliğe sahip olma fikri bir yanılsamadan ibarettir ve kişiye sadece acı vermektedir. 

İnsanların gerçekliğin akışkan ve sürekli değişen doğasına karşı duyarsız olmaları bu 

acıların kaynağını oluşturmaktadır.404  

Budizm’de tüm evrenin karma, yani insan edimlerinin neden-sonuç ilişkisinin 

(nedensellik zinciri) bir ürünü olduğu kabul edilmektedir. İnsanlar yaşamlarında 

edindikleri tecrübe ve spiritüel gelişmişlikleriyle orantılı biçimde, sürekli olarak 

yeniden dünyaya gelirler. Bu yeniden doğuş döngüsü samsara405* (gezinme) olarak 

adlandırılmakta ve ıstırap alanı olarak kabul edilmektedir. Budizm’in nihai amacı da 

bu ıstıraptan kaçmaktır. Bu kaçış, kişi kendini mükemmelleştirip, yaşamın içindeki 

karmik nedenselliği algılayıp, yaşam akışında evrenle ve dünyada bulunan tüm 

varlıklarla farklı görüntü ve titreşimlerde de olsa aslında bir bütün olduğunu fark edene 

                                                        
402 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/Buddhism, 3 Aralık 2017. 
403 (Çevrimiçi) https://www.diamondway-buddhism.org/buddhism/buddha/, 3 Aralık 2017. 
404 (Çevrimiçi) http://www.dmy.info/budizm-nedir/, 5 Şubat 2018. 
405 *Parsifal eserinde Kundry karakteri samsara’nın, yani yaşamın acı dolu kısırdöngüsünün 
antropomorfik (kişiselleştirilmş) halidir. 



 162 

kadar milyonlarca yaşam boyunca edinilemiyebilmektedir. Ancak bunu başaran kişi 

samsara döngüsünden kurtulabilmekte ve dolayısıyla öğretiyi başkalarıyla 

paylaşabilmektedir. Bu ıstıraptan özgürleşmeyi sağlayacak yola çıkmaya ve bunu 

başkalarına öğretmeye niyet eden kimseye bodhisattva, bu özgürleşme yolunu 

keşfedip tamamlamış ve dünyaya aktarmış kimseye de buda denmektedir.406 

Buda, bu yola dört soylu gerçeği algılamakla başlanması gerektiğini 

söylemiştir. Bunlar aşağıdaki gibidir: 

 
1-Dukkha-Hayat bir katlanmadır (ıstıraptır) 
2-Samudaya-Istırap arzulara tutunmaktan doğar. Geçici şeylere karşı hissedilen arzu. 
3-Nirodha- Arzulara tutunma sona erdiğinde ıstırap da sona erer. 
4-Magga- Bu da ancak sekiz yol ile sağlanabilir. 
 
Sekiz Yol aşağıdaki gibidir: 
 
 
Bilgelik 
1-Doğru Bakış ve Kavrama: Dört soylu gerçeği anlamak. Gerçeği, doğruyu olduğu 
gibi görmek, bilme veya kavramak 
2-Doğru Düşünce ve Niyet: Öfke ve nefretten, cahillikten, arzulara boyun eğmekten 
kaçınmak. 
 
Ahlaklılık 
3-Doğru Konuşma: Yalan ve yanlış konuşmamak, kötü veya incitici söz söylememek. 
4-Doğru Davranma: Can almamak, canlılara zarar vermemek, hırsızlık-kandırma gibi 
şeylerden uzak durmak, merhametli davranmak, dürüst olmak. 
5-Doğru Geçim (Doğru Yaşama Biçimi-Geçinme): Geçimini düzgün, başkalarına ve 
hayvanlara zarar vermeyecek şekilde, dürüstçe sağlamak.  
 
Konstanstrasyon 
6-Doğru Çaba: Doğru olmayan halleri engellemek, yanlış durumları ve alışkanlıkları 
bırakmak, iyi özellikleri beslemek ve onların ortaya çıkması içi çabalamak. 
7-Doğru Farkındalık-Düşüncelilik: Bedene, hislere, zihne odaklanmak ve anlamak, 
böylece ruhsal açlığı, nefreti ve cehaleti bertaraf etmek.  
8-Doğru Konsantrasyon: Belirli bir noktaya zihni yönlendirmek (Meditasyon yapmak) 
ve nihai olarak kusurluluk (imperfection), geçicilik (impermenance) ve birlik (unity) 
kavramlarına dair derin bir iç bakış geliştirebilmek. 407 
 
 

                                                        
406 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/Buddhism, 3 Aralık 2017. 
407 (Çevrimiçi) http://www.dmy.info/budizm-nedir/, 5 Şubat 2018. 



 163 

Diğer tüm doğu mistik inanışlarında olduğu gibi Budist pratiğin de esas amacı 

ego yanılsamasından kurtulmak; kişinin kendini dünyeviliğin sıradan arzu ve 

hırslarından özgürleştirdiği bir varoluş ve zihin yaratmaktır. Bunu yapabilen kişi, 

samsara döngüsünden kurtulur ve nirvana’ya erişir. Nirvana, Sanskritçe “bitmek, 

tükenmek, sonlanmak” anlamındadır. Budist felsefede nirvana “acının ötesi, acının 

kalıcı olarak durması, tükenmesi olarak kullanılır; fiziksel bir yerden öte, bir zihin ve 

bilinç düzeyidir; bir oluş halidir.”408  

Gelgelelim, Budizmin ‘yaşam döngüsü’ kuramı önemli bir problemi açığa 

çıkarmış ve Budist olmayan Hint filozofları ve modern akademisyen çevreleri 

tarafından eleştiri almıştır: Eğer yaşamlar ve bilinçler arası devamlılığı sağlayacak 

kalıcı bir özne yoksa, o zaman yeniden doğum nasıl (ve neden) gerçekleşecektir? Ölüm 

ve doğum arasında zamansal bir devamlılık olmasına rağmen, mekânsal yakınlık ve 

devamlılık noksanlığı nasıl telafi edilecektir? Yeniden doğum başka bir bedende 

gerçekleşeceğine göre, iki varoluş arasında temastan söz edilemez. Eğer başka bir 

bedene geçiş yapacak bir öz de yoksa ve ölen insanla yeni doğan insan doğal olarak 

aynı kişi değilse, o zaman kişi bir önceki yaşamındaki kötü davranışlarından da 

arınmış olmaz mı? Ve eğer hal böyleyse, bu sistemde kişiye özgü ahlaki sorumluluk 

nerededir? Reichenbach bunula ilgili olarak şu argümanı sunar: “Budistler farklı 

varoluşlar arasındaki bu ilişkiyi ateş analojisiyle açıklamaktadır. Bu ilişki, tıpkı ateş 

gibi, görüntüde sabit kalan fakat aslında her geçen an farklılaşan bir özü temsil 

etmektedir. Bu öz, sürekli değişen kimlikler arasındaki bir devamlılık olarak da 

adlandırılabilir.”409  

Elbette karma yasasını ve (doğum, acı, ölüm ve yeniden doğuş döngüsü 

anlamına gelen) samsara kavramını literal olarak algılamak tartışmalı bir konudur. 

Her ne kadar Budizm, kendi inanç sistemi içinde bu fikri varoluşsal bir yasa olarak 

kabul eder görünse de tez bağlamındaki metin çözümlemesinde bu kavrama simgesel 

olarak yaklaşılacaktır. Tıpkı Tasavvuf ve diğer mistik öğretilerde olduğu gibi, ex 

                                                        
408 Weor, Parsifal, s.281. 
409 Bruce R. Reichenbach, The Law of Karma: A Philosophical Study, Library of Philosophy & 
Religion, London, Palgrave Macmillan,1990, s. 130-132. 



 164 

nihilo410* Rabbinik Yahudiliği reddeden Kabala inancındaki sudur (emanation) 

teorisi, yani tanrısal tözden ve birlikten kopup yeryüzüne gelen insanın, yaşamı 

boyunca kendini mükemmelleştirerek, egosundan arınarak olgunlaşma mertebesine 

gelmesi ve içinden koptuğu tanrısallıkla tekrar buluşması fikri, (Wagner’in de pekâlâ 

düşünmüş olduğu gibi) Budist doktrinle büyük oranda benzeşmektedir.411* Bu fikirden 

yola çıkılarak samsara döngüsü, tez bağlamında Schopenhauer’in istenç felsefesi ve 

Tasavvuftaki nefs412* ile paralel düşünülecektir. Hiçbir zaman tatmin edilemeyecek 

olan nefs veya-Schopenhauer terminolojisiyle-istenç, hayatın özünü oluşturmakta ve 

bu nedenle de acı vermektedir. Tez, Budizm’in samsara döngüsünü bu kıskaçta 

sıkışmış insanın bir metaforu olarak sunacak ve V. bölümde bunu Kundry karakteriyle 

bağdaştıracaktır. Bununla bağlantılı olarak, Budist doktrinde sayısız yaşamda 

edinildiğine inanılan ezoterik bilgi ve sonunda ulaşılan Nirvana; Gnostik Hristiyanlık, 

Tasavvuf ve Kabala inançlarındaki yaşam döngüsünü açıklama açısından tam olarak 

aynı anlamı vermese de benzer bir zihinsel ve spiritüel mertebe olarak kabul 

edilmektedir.413* Bu nedenle Budizm’deki Buda mertebesi, evrensel bir bakış açısıyla, 

Tasavvuf’taki insan-ı kâmil, Kabala’daki Adam Kadmon, (Taoizm’de cheun-jen, 

                                                        
410 *Ex nihilo Tanrı inancı: Ortodoksi anlayışındaki tüm tek-tanrıcı dinlerde olduğu gibi Rabbinik 
Yahudiliğe göre de “Tanrı hariç her şey sonradan mevcut olmuştur ve ontolojik olarak yaratılmış hiçbir 
varlık tanrıyla ortak unsura sahip değildir. [… Dolayısıyla] tek egemen tanrıdır, mahlukların varlığı 
tamamen onun iradesi ve hükmündedir” Demirci, Kabalacılık, s.17. 
411 *Rabbinik anlayıştan bütünüyle ayrışan Kabala yaratılış kuramı ve düşünce sistemi, İslam 
Tasavvufundaki sudur teorisi ile benzeşmektedir. Kabalacı sudur teorisi erken dönem[inde] “klasik 
Yeni Platoncu bir sudur doktrinine sahipken 16. Yüzyılda İshak Luria ile birlikte daha farklı bir sisteme 
geçilmiştir” Ancak İslam mistisizminden farklı olarak “Yahudi mistisizmi insan ve tanrı aynılığı 
konusuna sıcak bakmamıştır, daha doğrusu bunu açıkça beyan etmemiştir”. Demirci’ye göre “Kabalacı 
kozmoloji en azından erken dönemlerde ontolojik anlamda panteistik, fakat [etik] anlamda dualistik bir 
anlayışa sahipti[r]” A.e., s.17-18. 
412 *nefs: “Arapça nfs kökünden gelen nafs سفن  [#nfs faˁl ] “1. ruh, benlik, kimlik, can, kişi, 2. felsefede 
ruhun maddeye yönelen veya hayvani düzeyi (appetitus veya spiritus appetens)” Arzulayan ve büyük 
bir istekle bir şeyin peşinde olma durumunu yansılar. Temel olarak, insanın biyolojik ve bedensel tüm 
ihtiyaçları; arzu, istek, heves, hırs, şehvet gibi duyguların manevi adı şeklinde tanımlanabilir. 
(Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=nefs, 20 Kasım 2017. 
413 *Örneğin, Budizm’deki yaşam döngüsünü ve yeniden vücuda gelmeyi işaret eden metempsychosis 
kavramı Tasavvuf’taki tenasüh’e karşılık gelmektedir. Ruhların gezinmesi olarak da bilinen kelime, bir 
ruhun (genelde ölümden sonra) başka bedenlere geçip yaşamını sürdürmesi demektir. Karş. Daniel 
Gimaret, “Tanāsukh” Encyclopaedia of Islam, Ed. P. Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van 
Donzel, W.P. Heinrichs., 2. bs., t.y. Alevi araştırmacı Çınar, Müslümanların, Yahudilerin ve 
Hristiyanların aksine, Tasavvuf felsefesiyle iç içe olan Alevilerin cennet ve cehenneme inanmadıklarını 
belirtir. Aleviler, mükemmel insan mertebesine erişen insanın (insan-ı kâmil), tüm yaratımın esas 
kaynağı olan ‘nur’a döndüklerine inanırlar. Gelgelelim, bütün Aleviler Çınar’ın bahsettiği aynı 
metafiziksel inançlara sahip değildir. Karş. Çınar, Alevi Adı Hz. Ali’den Gelmez, s. 19. 



 165 

Hinduizm’de purusha) ve tabi ki Parsifal’ın temelini oluşturan, Wagner’in Hristiyan 

mitolojisinden doğrudan alıntıladığı (Jungçu terminolojiyle ‘öz’) ‘Mesih arketipinde’ 

karşılığını bulmaktadır. Zira Kabalacılığı psikolojik kavramlarla açıklayan Jung’a 

göre Adam Kadmon, aslında egodan kopup gelmek isteyen ve dolayısıyla tanrısallıkla 

buluşmak isteyen benlik arketipini temsil etmektedir.414 Gener ise diğer tarafta, Adam 

Kadmon olmanın “bireylerin sürdürdüğü yaşam tarzına” bağlı olduğunu belirtmiş, 

“varlıkların kendi iradeleri ile hareket edebilmeleri yasası”nın önemini vurgulamıştır. 

Dolayısıyla kişinin “Adam Kadmon haline gelebilmesi kendisine bağlıdır. […] 

Mükemmeli, yani İlahi Sırrı, ancak ona layık ise bulabilir”.415 Bu, Tasavvuf 

inancındaki insan-ı kâmil olmakla eşdeğerdir.  

 
 

(2) İstenç ve Tasarım Olarak Dünya 
 

 Budist düşünceyi Batı geleneğiyle birleştirmeyi hedeflemiş olan 

Schopenhauer’ın üzerinde Immanuel Kant’ın (1724-1804) Kopernik Devrimi (1787) 

eseri özellikle büyük rol oynamaktadır.416 Çalışma odasında Kant portresi ve 

masasında da bir Buda heykelciği bulunması bu füzyonun ve etkileşimin belki de en 

belirgin görsel izleridir.417 Kant’ın bilgi kuramı ve eleştirisi Wagner’in merakını 

cezbetmiştir ve elbette Schopenhauer’in Budist düşünceyle olan bağlantısı da 

dönüşümlü olarak Kant’ın felsefi görüşü sayesinde ortaya çıkmıştır. Kant, tüm insan 

tecrübesinin sadece öğrenilen kavramlar aracılığıyla edinildiği ve dolayısıyla şeylerin 

gerçekte olduğu, ya da Kant terminolojisiyle ‘kendinde şey’ (Osm. bizatihi şey. İng. 

thing in itself. Alm. Ding an sich.) olarak değil de sadece kişiye göründüğü kadarıyla 

sınırlı olduğu (yani öznel olduğu) fikrini savunmuştur. Özneden her zaman bağımsız 

ve ondan saklı olan ‘gerçeklik’ ancak sahip olunan uzam, zaman ve nedensellik (space, 

                                                        
414 Demirci, a.g.e., s. 25. 
415 Gener ayrıca, Kabala’da hiçkimsenin Adam Kadmon, yani insan-ı kâmil mertebesine tek bir 
yaşamda erişemeyeceği inancını vurgular ve ekler: “Ölümsüz olan ruh, bedenden bedene geçerek, 
mükemmeli arar.” Gener, a.g.e., s.49. 
416 (Çevrimiçi) 
https://oregonstate.edu/instruct/phl201/modules/Philosophers/Schopenhauer/schopenhauer.html, 5, 
Şubat 2018. 
417 Julian Young, “Arthur Schopenhauer: İlk Avrupalı Budist” Çev. M. Kaan Erdoğan, (Çevrimiçi) 
https://dusunbil.com/arthur-schopenhauer-ilk-avrupali-budist/, 5 Ocak 2018. 



 166 

time and causality) kavramları üzerinden algılanmaktadır. Dolayısıyla beş duyudan 

bağımsız olarak hiçbir şekilde erişilemeyecek evrensel ‘gerçeklik’, akılsal ya da 

duyusal yöntemlerle ulaşılabilecek bir olgu değildir. Kant, duyuların ve öznelliğin 

göreliliğini aşarak tıpkı fizikte olduğu gibi felsefede de herkesçe kabul görebilecek bir 

bilgiye ulaşmayı hedeflemiştir. İnsanın duyularıyla algıladığı fenomenin (görüngü) 

karşısında, şeyin kendisi, yani numen (öz) vardır. “‘Öz’e herkese göre değişebilen 

deneyim ile ulaşılamaz. Yani dış dünyadaki şeyler göründükleri gibi değildir.”418 

Kant’a göre ulaşılabilecek tek şey (a priori) zihinde yer alan evrensel yasalardır.  

Schopenhauer, Kant’ın felsefe tarihinde çığır açan bu çözümlemesini Budist 

doktrinin dünyanın bir yanılsama olduğu fikriyle yaratıcı bir şekilde bir araya getirmiş 

ve kendi felsefi görüşünü ortaya koymuştur. (Budist doktrin ve Doğu mistisizminin 

önemi de bu noktada ön plana çıkmaktadır: Zira bu öğretilere göre ezoterik bilginin 

akıl yoluyla değil, dünyevi sıradanlıkların ötesine geçen bir zihin açılımı ve kalp 

yoluyla içselleştirilmesi gerekmektedir.) Schopenhauer’in bu fikri İstenç ve Tasarım 

Olarak Dünya eserinin ilk paragrafında açıkça görülmektedir:  

 
“’Dünya benim tasarımımdır’. Bu, [tıpkı Öklid’in matematiksel önermeleri 
(axioms) gibi] yaşayan, bilen her şey için geçerli bir doğruluktur. Gelgelelim, 
bu doğruluğu düşünülmüş olmaya, soyut bilince ancak insan getirebilir. İnsan 
bunu gerçekten yaparsa, onda felsefi yargı gücü gelişmiş olur. O zaman da 
insan için şunlar açıklık kazanır, kesinleşir: O, güneşi, yeryüzünü 
bilememekte, yalnızca güneşi gören gözü, yeryüzünü duyumsayan eli 
bilmektedir, onu kuşatan dünya olsa olsa tasarım olarak vardır- açıkçası, 
dünya, ancak başka bir şeyle ilişkisi içinde, tasarımı kavrayan bir[e]yle 
ilişkisinde vardır, bu da kendisidir.”419 

 
 

Paragrafın da belirttiği gibi, her şey sadece kişinin algısından ibaret 

olduğundan tecrübe edilen gerçeklik de kişinin tasarımı olan dünyadan başka bir şey 

değildir. Örneğin politik görüşler bağlamında, insanların hali hazırda ‘doğru’ olarak 

gördükleri ve inandıkları ‘gerçek’lerini ele aldığımızda, x partiye inanan insanlar ile y 

partisinin taraftarlarının tıpatıp aynı olaya, aynı sosyoekonomik verilerle bakıp, 

birbirinden tamamen farklı sonuçlar çıkarımlaması son derece karşılaşılan bir 

durumdur. Bu örnekle bağıntılı olarak, Schopenhauer, politik koşullara oranla bireysel 

                                                        
418 (Çevrimiçi)  http://www.dmy.info/kendinde-sey/, 7 Aralık 2017. 
419 İTD, s.8. 



 167 

etkinin, tasarım olan dünyayı daha fazla etkilediğini söylemektedir. Sahip olunan 

zaman, mekân ve nedensellik kavramları ve bununla beraber kişinin bedenine ve 

eylemlerine dair algısı, hepimizin ‘dünya’ dediği tasarımın biçimlendirici parçalarını 

oluşturmaktadır.  

Schopenhauer’e göre “Kant’ın büyük hizmeti, görünüşü kendinde şeyden 

(Ding an sich) ayırmasıdır”.420 Ancak buna rağmen Kant’ta eksik olan taraf, onun 

“görünüşün tasarım olarak dünya, kendinde şeyin ise [istenç] olduğu bilgisine 

ulaşamaması”dır.421 Oysa Schopenhauer için kendinde şeyler istenç-ten ibarettir. 

Bununla birlikte, Kant’ın ‘kendinde şey(ler)’ kavramının hiçbir zaman 

bilinemeyeceğine dair verdiği yanıt Schopenhauer’i tatmin etmemiş, gerçekliğin 

“şeylerin görünen yüzeyinin altını kazarak”422 ulaşılabileceğini savunmuştur. 

Felsefenin, gerçeklik hakkında bilimden, sağduyudan veya dinden daha derin bir 

açıklama getirebileceğine inanan Schopenhauer, Kant’ın bahsettiği ‘kendinde şeylerin’ 

görüntüsünden ayrı olması sorunsalını radikal bir içebakış yöntemiyle çözmüştür: 

 
“Gövde [yani beden], bilginin öznesine iki büsbütün ayrı yoldan verilir. O[,] 
gövdeyle özdeşliği aracılığı ile birey olur. Gövde, anlayan algıda bir tasarım 
olarak, nesneler arasında bir nesne olarak verilir. O da nesnelerin yasalarına 
bağlıdır. Gövde, aynı zamanda, herkes için büsbütün farklı biçimde, doğrudan 
bil[i]nen varlık olarak verilir. O, [istenç] sözcüğüyle de gösterilir. [İstenç-in] 
her gerçek eylemi, öncelikle gövdenin bir devinimidir. [İstenç-in] bu kuralın 
dışında kalan gerçek bir eylemi yoktur. O, bir eylemi, eylemin aynı anda 
kendisini gövdenin bir devinimi olarak ortaya çıkardığının farkına 
varmaksızın gerçekten isteyemez. [İstenç-in] eylemi ile gövdenin devinimi, 
nesnel olarak bilinen, nedensellik bağı ile birleştirilen iki ayrı şey değildir. 
Onlar neden-sonuç ilişkisi içinde değildir. Bütünüyle değişik iki yoldan - bir 
yandan doğrudan aracısız olarak, bir yandan da anlama yetisindeki algıda -
verilseler de onlar birdir, aynıdır. Gövdenin eylemi, nesneleşmiş yani algıya 
giren istemenin eylemi[nden başka bir şey değildir].”423  
 
 

Schopenhauer, tasarım olarak görünen dünyanın daha derin bir seviyede 

‘istenç’ olarak, öncelikle de kendi bedensel (“gövdesel”) eylemlerimizden gelen 

bilinçle açığa çıkan bir olgu olduğunu belirtir.  Örneğin, dışsal olarak algılanan 

                                                        
420 Çetin Türkyılmaz, “Kant’ta ve Schopenhauer’de Kendinde Şey,” 1998, (Çevrimiçi) 
http://felsefet.home.uludag.edu.tr/kaygi/dergi002/3-2.pdf, 2 Nisan 2018,  
421 A.e. 
422 Young, a.g.e. 
423 İTD, s. 41. 



 168 

bedenimizin öncelikle bir yiyeceği gördüğünü farkedebilir, daha sonra ikinci adım 

olarak ona uzanan elimizi gözlemleyebiliriz. İlk ve ikinci adımlar arasındaki 

bağlantının bir muamma olmaması, sahip olduğumuz tek bilinç formunun bu 

olmamasından kaynaklanmaktadır. Zira içsel deneyimlerimiz yiyeceği görme 

algımızın ardından gelen uzanma eyleminin sebebinin yeme arzusu olduğunu 

bilmektedir. Dolayısıyla bu iç gözlem, kararlarımızı şekillendiren ve bizi eylemde 

bulunma haline sokan itkinin temelde istenç yani, hisler, duygular ve arzular (ve 

bunları yerine getirebline bedenle bağlantılı) olduğunun ayırdındadır. Kienzle’nin 

belirttiği gibi, “kendimizi bedensel varlığımız (corporality) ve öz bilincimizin (self-

consciousness) ikileminde algılayabilir ve kendi bedenimizi, bizim dışımızdaki 

herhangi bir nesne gibi görebiliriz. Ancak bedenimiz de öz bilincimizi oluşturan bir 

sebeptir ki daha da önemli olarak bu öz bilinçlilik, Schopenhauer’in kitabının en 

önemli iki unsuru olan istenç (will) ve arzu (desire) güçlerinin de sahibidir”.424  

Schopenhauer, var olma istenç-ini (will to exist), benliğin ötesinde, onun 

üzerinde ve onu kontrol eden bir mekanizma gibi görür. Seviyesi herkese göre 

değişmekle beraber doğada istenç-in etkisi kaçınılmazdır. İstenç, diğer bir deyişle 

dünyanın en temel prensibidir ve var olan tüm şeylerde- taş, bitki, hayvan ve 

insanlarda- etkin haldedir. Tüm varlıklar istenç-in nesneleşmiş (objectified) halleri 

olmakla birlikte sonsuzdur ve bu istenç uzam, zaman ve nedenselliğin dışında varlığını 

ve işlevini sürdürür. İstenç, tüm olgularda benzeşik haldedir ve bu nedenle de daha 

derin bir boyutta aslında özünde birlik (unity) içinde varlığını sürdürür. Schopenhauer 

sunduğu bu kavramla, yersiz münakaşa alanını bırakmış, katı anlamdaki felsefe 

disiplinini terk etmiştir. Bunun sebebi de kendi düşünselliğini mistik (gizemci) bir yola 

doğru ilerletmiş olması ve aslında istenç-in metafiziğinin (metaphysics of the will) 

kendi başına bir ‘din’ niteliği kazanmasından kaynaklıdır.425 Böylelikle İstenç ve 

Tasarım olarak Dünya, iddialı bir duruş sergileyerek (en azından felsefe alanında 

yetkin kimseler için) din olgusunun gereksizliğini vurgulamış olur. Schopenhauer’dan 

etkilenmiş bir filozof olarak Wagner de eserin bu metafiziksel argümanını kendince 

                                                        
424 Kienzle, a.g.e., s.86 
425 İTD, s. 87-92. 



 169 

içselleştirmiş ve daha sonra geliştirdiği teolojik altyapısıyla birlikte Parsifal’de 

Hristiyan mitolojisi üzerinde uygulamıştır. 

Hayatın özü olarak istenç, kendini ön plana çıkarmak ister. İstenç-e karşı 

çıkabilecek tek şey ise akıldır. Schopenhauer bu çatışmayı “gözü görebilen topal bir 

adamı omzunda taşıyan güçlü bir kör”426 analojisiyle açıklar. Tıpkı kör bir devin 

omuzlarında dolaşan, görebilen ama sakat bir adam gibi akıl, çaresiz ve muhtaçtır fakat 

şeylere hakimdir. Bu nedenle sıradan idrak bireyin istenç-ine, diğer bir deyişle kişinin 

egoist uğraşılarına köle olmuş durumdadır. Bu biliş her şeyi nedensellik bağlamında 

algılar; bilişsel olarak temsiller dünyasını uzam, nedensellik, psikolojik, mantıksal ve 

matematiksel açıklama biçimleriyle koşullar.427  

Schopenhauer’in düşüncesine içkin bir başka önemli özelliği de yukarıda 

bahsedilmiş olan karamsarlık (pessimism) karakteridir. Young’ın incelemesinde 

belirttiği gibi, “Schopenhauer’in [en büyük] keşfi, yaşamın altında yatan ‘öz’ün, [yani] 

yaşam isten[ç-]inin mutluluk olmadığıdır. Zira, Buda’nın ‘Dört [Soylu] Gerçek’in 

ikincisinde söylediği gibi, istenç acı çekmektir. ‘Gerçek’lerin ilkinde [belirtildiği] 

üzere yaşam ıstırapsa, Schopenhauer bundan ‘var olmamanın bizim için daha iyi 

olacağı’ [karamsar] sonucunu çıkarır.”428 Düşüncesinin bu karamsar karakteri, zamanı 

ve uzamı aşan tek bir istenç-in, zamana ve uzama bağlı sayısız nesnelere bölünmesi 

(insan, bitki, hayvan vb.) teorisinin bir sonucudur. Schopenhauer zaman, uzam ve 

nedensellik formları aracılığıyla tecrübe ettiğimiz dünyamızı principium 

individuatonis (bireyleşme ilkesi) olarak tanımlar.429 İstenç, “bu [ilke] aracılığı ile 

kendini sayısız bireyde ortaya koyar.”430 Schopenhauer “[i]sten[ç-]in (çoğunlukla) acı 

çekmek olduğu şeklindeki iddiasını desteklemek üzere iki başlıca argüman 

[geliştirmiştir]: Birincisi…’rekabet argümanı’…, ikincisi ise ‘stres ya da can sıkıntısı 

argümanı’dır.”431 Bu fikre göre, aynı anda aynı yerde sayısız birey yaşamak istediği 

için bir çatışma doğar. Darwin’in Schopenhauer’den elli yıl sonra ortaya koyduğu 

survival of the fittest (en güçlü olanın hayatta kalması) ilkesi bu teorinin temelini 

                                                        
426 İTD, s. 111 
427 A.e., 109-112. 
428 Young, a.g.e. 
429 İTD, s. 56  
430 İTD, s. 246-47 
431 Young, a.g.e.    



 170 

oluşturmaktadır. “Evrendeki her şeyin özünde bencillik vardır”432 diyen 

Schopenhauer’e göre dünya, son derece çetin bir rekabetin hâkim olduğu, bir canlının 

ancak diğerini yiyerek hayatta kalabildiği (insanlar hayvan ve bitkileri, hayvanlar da 

hayvan ve bitkileri yemektedir) ve tümel olarak bu nedenle tüm canlıların doğanın 

yıkıcı gücüne bağlı olarak yaşamaya mahkûm oldukları bir sistemden ibarettir. Her 

bireyin edimi ve güdüleri son derece egoist (bencil) bir kuvvet tarafından 

yönetilmektedir ve birey kendi hayatını sağlama alabilmeyi bir diğerinin hayatını yok 

ederek başarabilmektedir. Schopenhauer fikrini şu sözlerle özetlemiştir: 

 
“Gerçekten de doğal bakış açısından, birey kendi varoluşu, kendi esenliği 
uğruna her şeyi kurban etmeğe hazırdır. Birey kendini korumak, okyanustaki 
bu damlayı biraz daha büyütmek için dünyayı yok etmeğe hazırdır. Bu eğilim 
bencilliktir. […] Bu nedenle [bireyin] kendi varlığı, bu varlığın korunması 
bütün ötekilerin varlığından daha önemlidir. Herkes kendi ölümüne dünyanın 
sonu diye bakar. Oysa tanıdıklarının ölümünü, onunla bir ölçüde kişisel 
ilişkisi yoksa, kendisininkiyle karşılaştırıldığında ilgilenmeye değmeyen bir 
konu sayar.”433 

 
Doğanın, sistemini aşırı nüfus sayesinde koruyabildiğini henüz evrim teorisi 

ortaya konmadan önce gözlemleyen Schopenhauer’e göre çatışkı “doğanın tümünde 

hüküm sürmektedir” ve “doğa ancak didişme aracılığıyla varolabilir”.434 Dolayısıyla 

“korku, acı ve ölüm, iyiliksever bir düzenin tek tük aksaklıkları değil fakat doğal 

ekosistemin ayrılmaz bir parçasıdır.”435 Zira doğa, türlerin hayatta kalabilmeleri için 

yeterli miktarda ‘av’ meydana getirirken, avcıları beslemek için fazlalıklar 

üretmektedir. Gelgelelim, istenç-in sebep olduğu egoizme rağmen, “uygarlığın, insan 

türüne saygı göstererek doğanın merhametsiz vahşetini bir dereceye kadar ıslah ettiği 

doğrudur. Yine de özünde, insan toplumu bir yarışma alanıdır”.436  

 

i. Can Sıkıntısı 

İstenç-in diğer argümanı olan ‘stres ya da can sıkıntısı argümanı’nda 

Schopenhauer, doğanın acımasız döngüsü ve kolektif acı çekişten uzaklaşıp bireye 

                                                        
432 İTD, s. 246. 
433 İTD, s. 246-247 
434 İTD, s.90. 
435 Young, a.g.e.    
436 A.e. 



 171 

eğilerek onu anlamaya çalışmıştır. Tatmin edilmemiş her arzu bireyde kapanmayacak 

bir ‘eksiklik’437* hissi yarattığından ve eksikliklerin de tamamen kapanması hiçbir 

zaman mümkün olmayacağından kişi acı çekmektedir. Bu, biyolojik ve psikolojik her 

türlü ihtiyaç için geçerlidir: Örneğin aç olan bir kişinin yeme istenç-i doyuma 

ulaşmadığı gibi cinsel açıdan aç olan bir insanın şehvet istenç-i talepkârdır. İnsan ile 

hayvanın tüm varlığının istemek ve erişilmesi gereken arzular olduğunu söyleyen 

Schopenhauer’e göre, arzuların tatmin edilmesi koşulunda da acı sonlanmamaktadır. 

Zira,  

“bütün istekleri[n] temeli gereksinimdir, eksikliktir - kısacası acıdır. Sonuç 
olarak insanın da hayvanın da doğası kaynağından, özünden acıya bağlıdır. 
Öte yandan, doyumları doğrudan, çabucak olduğu için isteğinin nesneleri 
olmazsa insanın üstüne korkunç bir boşluk, can sıkıntısı gelir. Açıkçası onun 
doğası, varlığının kendisi, onun için katlanılmaz bir yük olur. Böylece onun 
yaşamı, bir sarkaç gibi, acı ile sıkıntı arasında bir ileri bir geri gider gelir.” 438 

 

Schopenhauer’e göre, doyuma ulaşan arzunun akabinde bireyi kısacık bir neşe 

veya esriklik hali takip eder. Ancak bunun ardından gelen “korkunç boşluk ve can 

sıkıntısı” bireyin alt edilmesine sebep olur. “Bu durum, özellikle sekste gözle 

görülürdür; yine Romalıların bildiği gibi, post coitum omne animalium triste est: 

Seksten sonra tüm hayvanlar hüzünlüdür. Bundan dolayı, yaşam, biri yoksunluk diğer 

can sıkıntısı olan iki tür ızdırap arasında ‘sarkaç gibi sallanır.’”439 Schopenhauer 

                                                        
437 Karş. Jacques Lacan, Psikanalizin Dört Temel Kavramı: Seminer 11. Kitap, Metis Yayınları, 
1964. Çev. Nilüfer Erdem, 2013, s. 32-95. Fransız postmodernist düşünür ve psikanalist Jacques 
Lacan’ın “olma eksikliği çekmek/olamamak (le manque-â-etre)” kavramı, psikanalitik açıdan 
Schopenhauer’in istenç-in tatmin edilememesi ve egonun bir yanılsamadan ibaret olduğu fikrini 
karşılamaktadır. Ödipal dönem öncesinde (pre-oedipal stage) kişi kendini ilk defa ayna karşısında 
gördüğünde, bu dışsal ve yabancı görüntüyü bedeninin ve kimliğinin kendisi olarak tanımlar. Bu gerçek 
bir ayna yansıması da olmayabilir: bir fotoğraf, televizyondaki bir insan figürü veya kişinin karşısında 
duran yaşça daha büyük ve fiziksel açıdan daha gelişmiş başka bir figür de bunlara örnektir. Fakat bu 
görüntü her zaman bir yanılsamadan ibarettir ve bir yabancılaşmadır: insanın kendine olan ilk 
yabancılaşması. Bu durum, kişinin gerçekte olduğundan daha güçlü, daha bütün ve daha üstün olduğu 
yanılsamasını da beraberinde getirir. Dolayısıyla Lacan’a göre benlik (ego) oluşumu her zaman ‘sahte’ 
bir olgudur ve içimizdeki hiçbir zaman yeri doldurulamayacak ‘eksik’i gizlemektedir. Bu süreç, sadece 
erken çocukluğu değil tüm yaşam döngüsünü şekillendirir. Kişi ölene kadar bu evreyi tekrar tekrar, 
başka simgesellikler ve görüntülerle farklı şekillerde yaşamaya devam eder. Bu, aslında insanın ilk 
travmasının kendini sürekli tekrarlaması anlamına gelir; bu istenç, sürekli olarak bir şeylere ait olma, 
önemsenme ve güç sahibi olma arzusunu tetikler. Kısacası ‘öz’ (self), postmodern kuramın da belirttiği 
üzere, hiçbir zaman var olmamıştır; öz, sadece modernist bir yanılsamadan ibarettir.  
438 İTD., s. 231 
439 Young, a.g.e. 



 172 

felsefesinde ve Budist teolojide önemli bir yer tutan ‘insani çıkmaz’ (human 

predicament) kavramını son derece şiirsel bir dramatizmle dile getirmiştir: “Acı ile 

sıkıntı [insanın] yapıldığı öğelerdir. Bu, şu gözlemle hoş bir biçimde dile getirilir: 

İnsan bütün acıları, işkenceyi cehenneme yolladıktan sonra cennette can sıkıntısından 

başka bir şey kalmamıştır.”440 

‘İnsani çıkmaz’, “kişisel bir Tanrı’ya isyan etmek veyahut yasaların gereğini 

yerine getirmemekten kaynaklı bir günah, suç ve lanetlenme durumu değil; kişisel 

olmayan karma’nın (impersonal karma) ağır yükünden kurtulamamak ve samsara 

döngüsünden çıkamamak” 441 anlamına gelmektedir. Bu kavram daha ileride Parsifal 

üzerinden bağlantıları kurulacak olan, Yahudi-Hristiyan teolojisindeki ‘Adem’in 

günahı’ ile hikayeleştirilmiştir. Sonuç olarak, Budist geleneği takiben, tüm doğal 

varlıkların en iç özlerinde bütünlük ve birlik içinde olduklarını söyleyen 

Schopenhauer’e göre, yaşama istenç-i kendiyle savaş halindedir ve içrek olarak öz 

yıkım (self-destruction) kodlarını barındırmaktadır. Bu son derece temel sebepten 

dolayı istenç, farklı nesnelerde kendi yıkım döngüsünü devam ettirdikçe dünya sürekli 

olarak üretilen acı ile dolu olacaktır. İşte Schopenhauer’in karamsarlığının özü 

buradan gelmektedir.   

b. Schopenhauer’e Evrimsel Bir Bakış: Homo Sapiens ve 
Çıkmazları 
 
Schopenhauer’in istenç ve acı kavramlarına son derece güncel bilimsel ve 

evrimsel bir bakış açısı getirmek de mümkündür. İnsan ırkının Homo Sapiens türüne 

evrimci bir bakış geliştiren ve Hayvanlardan Tanrılara: Sapiens (2012) eserinden 

sonra yazdığı Homodeus (2016) kitabıyla da insanın geleceğine dair dikkat çekici 

okumalar yaparak tüm dünyada yankı uyandıran tarihçi-yazar Yuval Noah Harari’nin 

biyolojik olarak insanın mutluluk kavramına dair analizleri Schopenhauer’in teorisine 

önemli bir perspektiften ışık tutmaktadır. Budizm’in ‘arzudan kaçınma’ ilkesini, 

Epikür’ü, Bentham ve Mill’in insan mutluluğuna dair görüşlerini inceleyen Harari, 

                                                        
440 İTD, s. 231. 
441 Gerald R. McDermott & Harold A. Netland, Theology of Religions, An Evangelical Proposal, 
New York, Oxford University Press, 2014, s.111. 



 173 

mutluluğun psikolojik açıdan nesnel şartlardan çok beklentilere bağlı olduğunu ve 

çelişkili biçimde insana acı veren şeyin şartlar iyileştikçe beklentilerin de giderek 

büyümesi olduğunu söyler. İnsanlığın özellikle son elli yılda geçirdiği muazzam 

sosyal değişimlere ve kazanılan teknolojik ivmeye rağmen binlerce yıl öncesine 

kıyasla hiç de tatminkâr ve kanaatkâr bir tavır sergilemediği, aksine bunun, 

beklentilerin daha da büyümesine sebep olduğu gözlemlenmektedir. Harari, bunu 

biyolojik olarak beklentilerimizin ve mutluluğumuzun ekonomik, sosyal ya da politik 

koşullarla değil biyokimyamızla belirlenmesine bağlamaktadır. Harari, Epikür’ün 

insanın haz aldığı ve acı çekmediği sürece mutlu olduğu fikrinin Jeremy Bentham 

tarafından da benimsendiğini, dolayısıyla doğayı sadece iki efendi olan haz ve acının 

yönettiği teorisini sunar. Mill’e göre de mutluluk acının yokluğu, yani hazzın 

kendisidir ve bu yüzden de haz ve acının ötesinde iyi ve kötü diye bir şey yoktur. 

Harari buradan yola çıkarak, iyi ve kötünün din veyahut milliyetçi bir söylem 

tarafından belirlenmesinin kandırmacadan başka bir şey olmayacağının altını çizer.  

Bu tarz bir düşünce Epikür döneminde kabul edilemezken 21. yüzyılda artık bilimsel 

bir gerçeklik haline gelmiştir. Harai, insanın acı çekişi ve haz alışına dair bu bilimsel 

savını son derece radikal bir biyokimyasal süreci ortaya koyarak açıklar: 

 
“Yaşambilimlerine442* göre mutluluk ve ıstırap bedensel duyumların farklı 
dengelerinden ibarettir. Hiçbir zaman dış dünyadaki olaylara tepki vermeyiz, 
aksine sadece bedenimizin duyumlarına cevap veririz. Kimse işini kaybettiği, 
boşandığı ya da savaş çıktığı için çekmiyor acıyı. İnsanları mutsuz edebilecek 
yegane şey kendi bedenlerindeki nahoş duyumlardır. İşini kaybetmek tabii ki 
depresyonu tetikleyebilir ancak depresyonun kendisi zaten nahoş bedensel bir 
duyumdur […öfkenin kendisi soyut değildir.] Öfkeyi daha da rahatsız edici 
ve katlanılmaz hale getiren, vücutta terleme ve gerginlik olarak ortaya 
çıkmasıdır”443  

 
 
 Harari’nin bu açıklaması Schopenhauer’in istenç-in bedenle olan ilişkisine ışık 

tutmaktadır. Sürekli haz alma peşinde olduğu için, tatmin edilmeyen her istek ve 

doldurulmayan her boşluk yüzünden beden, daha büyük bir gerginlik, öfke, hüzün vb. 

                                                        
442 (İng. Life science) Yaşambilimler: Yaşayan organizmaları araştıran bilim dallarının yanı sıra 
biyoetik gibi konularla da ilgilenen disiplenlerarası bir alandır. Biyoloji bilimleri merkezde olmak 
üzere, moleküler biyoloji ve biyokteknoloji gibi başlıkların gelişmesiyle özelleşmiş ve çeşitli 
üniversitelerde ayrı kürsüler kurulmuştur. Yuval Noah Harari, Homodeus: Yarının Kısa Bir Tarihi, 
İstanbul, Kolektif Kitap, 2016, s.47.  
443 A.e. 



 174 

hislerle içinde bulunulan nahoş ve istenmeyen duruma tepki vermektedir. Bedenimizin 

ve varoluşumuzun hissedilebilirliği sadece beynimizin algısıyla sınırlı olduğunu 

söyleyen Schopenhauer kitabında şöyle yazmıştır:  

 
“Nesne olarak, açıkçası süresi olan, uzayda yer kaplayan, eyleyen olarak ben, 
kendi gövdemi ancak beynimin algısında bilirim. Gövdem, duyularla, onların 
sağladığı verilerle beyne iletilir, algılayıcı anlama yetisi, etkiden nedene 
geçerek işlevini yerine getirir. Böylece anlama yetisi, gövdeyi gören göz ya 
da gövdeye dokunan el aracılığı ile, yer kaplayan süresi olan bu gövdeyi kurar. 
O, uzamda kendisini benim gövdem olarak sunar […G]övdenin varlığına 
ilişkin…genel duygu, (kendini bilmedeki gibi) ancak iste[nç] ile ilişkide, -
açıkçası hoş ya da hoş olmayan olarak- doğrudan vardır. Bu duygu, iste[nç] 
eylemlerinde etkin olarak vardır.” 444 

 

İstenç-in bedenden ayrılmazlığı ilkesini bu şekilde açıklayan Schopenhauer’in teorisi 

Harari’nin bahsettiği, arzuların tatmin edilmediğinde bedende “nahoş” durumlara 

sebep olması biyokimyasal gerçeğinin adeta felsefi bir tercümesidir. Harari, bu 

noktada tartışmayı bir adım ileriye götürerek bilimin, insanların hayatta istedikleri 

şeyleri elde ettiklerinde, hatta yıllarca peşinde koştukları gerçek aşkı bulduklarında 

bile mutlu olmadıklarını doğruladığını yazmıştır. Elbette bu argümandaki haklılık payı 

kayda değerdir. Nitekim, çoğu insan yaşamlarında ya güvensizliklerinden kaynaklı 

aldatılma ve terk edilme korkusu yaşamaktadır ya da bencilliklerinden dolayı her şeyin 

diledikleri gibi gelişmesi için bitip tükenmek bilmeyen bir istenç duymakta veya 

duygusal ve fiziksel başka arayışlarla içinde bulundukları durumla yetinmeme eğilimi 

göstermektedirler. 

Monogam bir ilişkide deneyimlenen sevgi, güven, şefkat gibi hisler veya yıllar 

içinde paylaşılan ortak bir hayat gibi, zaman içinde sıradanlaşabilecek durumlar, yeni 

bir bedenin gizemi ve onu keşfetmenin heyecanı karşısında çoğu zaman tekdüze ve 

durağan görünebilmektedir. Diğer bir deyişle bir gemici için güvenli limanlara 

nazaran, fırtınalı denizlerin ardında keşfedilecek gizler daha çekici gelebilmektedir. 

İşte bilim tam da bu ‘insani çıkmaz’a parmak basmaktadır, der Harari. Biyokimyamız, 

insanı sadece ve sadece tek bir şeyin memnun ettiğini ileri sürmektedir: bedensel 

hazlar. Schopenhauer’in ‘can sıkıntısı’ argümanı tam da bu noktada devreye girer, zira 

bilimsel olarak hoş duyumlar kısa sürede tekrardan nahoş duyumlara evrilmektedir. 

                                                        
444 İTD, s.21, 22. 



 175 

En büyük terfiyi aldığımızda, o beklediğimiz golü attığımızda, istediğimiz rolü 

kazandığımızda, en sevdiğimiz yemeyi iştahla yediğimizde veya çok beğendiğimiz bir 

partnerle cinsel doyum yaşadığımızda yaşanılan kısacık coşkulu bir andan sonra o 

coşkun hisler nihai olarak tek şeye mahkumdur: dibe çökmek. Öyleyse, der Harari, 

sürekli olarak yeniden ve yeniden farklı bedenlerle seks yapmak, yeniden terfi almak 

ve yeniden o coşku verici hisleri ne yaşatacaksa yaşamak gerekmektedir. Anacak bu 

mümkün olmadığı için üzgün ve gergin hissetmek kaçınılmaz olacaktır. Harari, bunu 

“evrimin bir hatası” olarak tanımlar:  

 
 

“Tüm bunlar aslında evrimin bir hatası. Biyokimyasal sistemimiz nesiller 
boyunca mutluluğumuzu değil, sağ kalma ve üreme ihtimalimizi arttıracak 
şekilde evrildi. Biyokimyasal sistemimiz, sağ kalmaya, üremeye yardımcı 
olan davranışları haz veren duygularla ödüllendirir. Bunlar sadece geçici 
hilelerdir. Açlık hissinden kurtulmak ve keyifli orgazmların tadını çıkarmak, 
yemek ve eş bulmayı gerektirdiği için mücadele ederiz. Ancak haz veren 
duygular ve keyifli orgazmlar çok uzun sürmez, o anları tekrar yaşamak 
istiyorsak dışarı çıkıp daha fazla yemek ve eş aramamız gerekir” 445 
 

 
Evrimin tüm insan ve hayvanları geniş bir yelpazeye yayılmış hazlarla kontrol ettiğini 

söyleyen Harari, biliminsanları tarafından yapılmış bir sıçan deneyini örnek verir: 

Deneyde, beyinlerine elektrotlar bağlanmış sıçanlara bir pedala basarak 

heyecanlanacakları bir düzenek kurarlar. Bunun yanı sıra bir de lezzetli yemek parçası 

bulundururlar. Pedala basma ve leziz yemek arasında seçim yapma tercihi olan 

sıçanların yorgunluktan ve açlıktan bitkin düşene kadar pedala bastıkları 

gözlemlenmiştir.446 Şüphesiz, insanların da başarının, orgazmın veyahut paranın 

peşinde koşmaları bu sıçanın kaderine benzetilebilir. Zira evrimsel gelişim, insanı ve 

diğer hayvanları tüm bu hedeflere erişim konusunda heyecan ve hazla ödüllendirmeye 

devam edecektir. Ancak alınan haz, bu deneyde görüldüğü gibi varlığı her zaman 

doyuma götürmeyebilir. Leziz yemeği yiyip hayatta kalmaktansa, pedala basıp haz 

                                                        
445 Harari, a.g.e., s.49. 
446 Oliver Turnbull ve Mark Solms, The Brain and the Inner World [İbranice], Tel Aviv, Hakibbutz 
Hameuchad, 2005, s.92-96; Kent C. Berridge ve Morten L. Kringelbach, “Affective Neuroscience of 
Pleasure: Reward in Human and Animals,” Psychopharmacology, 199, 2008, s. 457-80; Morten L. 
Kringelbach, The Pleasure Center: Trust Your Animal Instincts, Oxford, Oxford University Press, 
2009. 



 176 

almak tercih edilebilmektedir. Harari’nin deyimiyle “evrimsel hata” canlıların ve 

elbette insan ırkının beyniyle böyle bir oyun oynamaktadır. Gelgelelim, eğer tüm 

hedefler sadece stres ve gerginlik gibi nahoş duygular yaratsaydı kimse Everest’in 

tepesine çıkmak istemezdi. Salgılanan adrenalin tüm engelleri görmezden gelmeye, en 

azından risklerin göze alınmaya değeceği konusunda bizi ikna eder. Ancak sorun, 

Schopenhauer ve Budist öğretinin de belirttiği gibi, bunun insan için bir kısırdöngü 

yarattığıdır. Zira biyokimyamız az önce yaşadığımız hazzı hatırlama üzerine 

programlanmamıştır. Evrimsel ödülümüzü alabilmek için her gün yeni bir heyecan 

peşinde koşma eğilimi kaçınılmazdır. Defalarca pedala basan sıçanlar gibi arzu 

peşinde koşan herkes kendi psikolojik veya fizyolojik yıkımını getirecektir, çünkü 

Harari’nin dediği gibi ‘dünün mücadeleleri bugünün bezginliği’ haline gelmektedir.447 

Epikür (M.Ö. 341-270) de 2300 yıl önce sınırsız bir haz arayışının insanı 

mutluluktan çok sefalete sürükleyeceğini söylediğini yazmıştır. Elbette ondan önce de 

Buda Shakyamuni ortaya koyduğu dört soylu gerçekte, daha da keskin bir tavırla 

arzunun ve haz peşinde koşmanın ıstırabın tam da sebebi olduğunu savunmuştur. 

Dolayısıyla ne kadar çok haz arayışında olunursa sefaletin boyutunun da o denli 

artacağı fikri temeldir. Bundan dolayı insanlar gerçek mutluluğa erişmek istiyorlarsa 

haz arayışlarını hızlandırmak yerine aksine yavaşlatmalıdır. Harari, Budizm’in bu 

görüşünün evrimsel açıdan son derece mantıklı göründüğünü ve biyokimyasal açıdan 

çok fazla ortaklığa sahip olduğunu belirtmiştir. Zira Buda’ya göre zihin meditasyon 

yöntemiyle, tüm arzuların geçiciliği konusunda ikna edilebilir ve eğitilebilirdir: 

“Zihnimiz, hazların geçici ve anlamsız titreşimlerden ibaret olduğunu kavradığında, 

duyduğumuz arzuyu da kaybederiz. Hızla ortaya çıkıp kaybolan bir şeyin peşinde 

koşmanın anlamı ne olabilir ki?”448  

Harari, mutluluk ve insanın arzu çıkmazı konusunda ahlaki, dini veyahut felsefi 

bir konumlanma tercih etmemekle birlikte, özellikle evrimsel ve biyokimyasal 

bulguların Epikür ve Buda’nın felsefeleriyle olan muazzam paralelliğini ortaya sererek 

nesnel bir yaklaşımda bulunmakta; bununla bağlantılı olarak da okuyucunun 

Schopenhauer düşüncesini ve şüphesiz Parsifal’in felsefi altyapısını anlamasında 

                                                        
447 A.e., s. 49-50 
448 A.e., s. 53,54. 



 177 

önemli bir içebakış ve referans oluşturmaktadır. Zira Schopenhauer ve ‘karamsarlık’ 

düşüncesiyle tanışmasını bir ‘uyanış tecrübesi’ olarak tanımlayan Wagner, teolojik 

altyapısını felsefi doktrinlerle beslediği gibi aynı zamanda dönemin çağdaş evrim 

teorilerini de incelemiş, eserlerinin bütünlüğünü gerek entelektüel gerek dramatik 

karmaşıklığını sadece müzikteki yenilikçi ve sıradışı buluşlarıyla değil, aynı zamanda 

düşünsel altyapısını da sağlam tutarak da inşa etmiştir. Parsifal bunun en güzel 

örneğidir. 

 

c. İstenç-in Reddi: Estetik, Tefekkür ve Münzevi Yaşam 
 

Schopenhauer, üçüncü kitabında istenç-in reddiyle ilgili geniş spektrumlu bir 

sanat felsefesi önerir. Önceden de belirtildiği gibi yaşam ıstıraptır. Dolayısıyla, insan 

sürekli olarak istenç-ine bağlı olarak gerçekleşmeyen arzularıyla ilgili acı çekmekte ve 

geleceğe dair de sürekli bir kaygı taşımaktadır. Ancak Schopenhauer’in sunduğu 

estetik bilinçte, istenç-dolu benliğin ötesine geçilmektedir. Örneğin, yüksek kalitede 

bir müziğin muhteşem armonisinin yarattığı esrikliğe kapılabilir, meditasyon yaparken 

zihnimizi durdurabilir ve kısacık bir an için bile olsa doğanın eşsiz renk ve güzelliğini 

takdir ederek tüm varoluşla aynı birlik için olduğumuzu hissedebilir, aşk yaşadığımız 

insana yazdığımız bir şiirin içinde kaybolurken, tüm kaygı ve acılarımızı ve istenç-

dolu bencilliğimizi bırakabilir ya da ay ışığının denizin dalgaları üzerindeki ışıltılı 

dansına baktığımızda yaşamın inceliği ve mükemmelliğini keşfettiğimizi 

düşünebiliriz. Yani “Epikür tarafından ‘en yüksek iyi’ ve tanrıların mekânı olarak 

değerlendirilen acısız yerde” yaşarız. Ve bu deneyimden çıkardığımız sonuç şudur: 

“İsten[ç-]i sessizliğe gömülen bir insanın hayatı ne kadar [da] kutsal olmalı; kısa bir 

an için değil, güzelliğin keyfini çıkararak sonsuza dek”.449 

Schopenhauer’e göre, estetik tecrübe (yani sanat), öznenin istenç-siz bir dünya 

algısına ulaşmasını içermektedir. Kişi, bunu zekâsı sayesinde, dünyayı sıradan yollarla 

(ilişki ve nedensellikle; istenç-in yoluyla) algılamaktan vazgeçip; nerede, niçin, neden, 

ne amaçla gibi sorulardan sıyrılıp; olaya sadece ‘ne’ sorusuyla yaklaşmakla 

gerçekleştirebilir. Diğer bir deyişle, istenç-ten sıyrılmış bir nesneler algısı, kişinin 

                                                        
449 Young, a.g.e. 



 178 

şeylerin özlerinde ne olduklarını anlamasını sağlayacaktır. Schopenhauer’e göre, 

estetik tecrübeye sahip olan kişi ‘bilişin saf öznesi’ (pure subject of cognition) haline 

gelir. Saftır, çünkü öznenin zekâsı artık istenç-in hizmeti altında çalışmıyordur. 

Kişinin, bireysel istenç-in köleliğinden çıkması aynı zamanda ‘kişilikten soyunması’, 

yani egosundan vazgeçmesi anlamına da gelmektedir.  

Kant’ın estetik felsefesinde olduğu gibi, Schopenhauer’in gözünde de özgün 

bir sanat eseri bir dâhinin ya da ‘an içinde bir deha pırıltısından ilham almış’ kişinin 

üretimidir. Dahi, öncelikle kendi hayal gücünden yararlanıp ideleri hem gerçek hem 

de gerçekleşmesi mümkün olan tecrübeleri algılayacak noktaya gelir. Ardından, teknik 

becerileriyle bu ideleri başkalarının algılayabileceği bir forma büründürür (yerine göre 

mermer, seramik, boya, şiir, nota ya da yazıyla). Böylelikle, dahi kişi kendi üstün 

yeteneği ile hem gerçek hem hayali şeyler aracılığıyla algıladığı ideleri, sıradan 

insanlara, yani ideleri fenomenler (görüngüler) dünyasından çekip çıkarmakta görece 

zorluk çeken kişilere aktarır.450 Schopenhauer herkesin farklı seviyelerde de olsa bu 

estetik algıyı taşıdığını düşünür, çünkü ona göre,  

 

“bu yetenek herkes[t]e olmasaydı insanlar sanat yapıtlarından, onları 
üretenlerin hoşlandığı gibi hoşlanmazlardı, güzele, yüceye karşı bir 
duyarlılıkları da olmazdı. Öyleyse şunu kabul etmeliyiz: Bütün insanlarda 
şeylerdeki ideaları bilme yetisi var. Hiç estetik kaygı duymayan insanlar 
olmadıkça, sonuçta onlarda da kişiliklerini bir an için bir yana koyma yetisi 
vardır. Dahinin sıradan insana üstünlüğü, olsa olsa bu bilgi türüne sıradan 
insandan daha fazla sahip olmasıdır.” 451 

 

Schopenhauer’a göre istenç-ten kurtuluşun bir yolu dünya nimetlerinden arınıp, sanata 

adanan bir yaşamla mümkündür. ‘Sanat için sanat’ nosyonunu benimsemiştir. Onun 

için sanatın varoluş sebebi, ‘anlaşılmak’ ile ilintili olmaktan çıkmıştır. Schopenhauer, 

sergilediği ateist duruşuyla sanatı bir dine çevirmiş, kurtuluşun estetik deneyimlerde 

olması fikriyle sanatçıları bu dinin yeni rahipleri olarak ilan etmiştir. Böylelikle, 

sanatçı ve müşterisi arasındaki ekonomik ilişki de köklü bir değişime uğramış olur: 

Sanat, anlaşılmak veya onaylanmak için var olmadığına göre, sanatçının patronu da 

                                                        
450 İTD, s.125-130. 
451 İTD, s.140-41. 



 179 

artık kendisidir; kimsenin boyunduruğu altında ve sipariş üzerine eserlerini 

oluşturmaz. Buluşlarının peşinde dalgın bir profesör, akıl hastanesinde bir Van Gogh, 

ya da duymadığı halde senfoni yazan bir Beethoven gibi işlerine uç boyutlarda 

odaklanan ‘dahiler’, gündelik sıkıntılardan kurtulmuş olur. Dahi, zekâsının 

aşırılığından dolayı ayrıksı bir yerde durur ki bu, onun dünyevi hayat işlerinden daha 

sık ve daha kalıcı şekilde çekilmesine, böylelikle de şeylerdeki ve insanın yaşam 

döngüsündeki ideleri algılamasına yardımcı olur.452  

Gelgelelim Schopenhauer istenç-ten kurtulmanın yollarını açıklarken bunun 

yanı sıra, sıradan idraktaki insanların her zaman var olduklarını ve bahsettiği düşünsel 

derinliğe ve tefekküre hiçbir zaman varamayacaklarını da itiraf eder:  

 
 

“Sıradan insan, doğanın her gün binlercesini ortaya çıkardığı bir seri 
üretimdir. Daha önce de söylediğimiz gibi, o, şeyleri her anlamda bütünüyle 
çıkarsız, kendisiyle ilgisiz olarak, gerçek seyre dalıştaki gibi göz önüne 
alamaz. En azından sürekli yapamaz bunu. Sıradan insan, şeylere, ancak 
dolaylı bile olsa kendi iste[nç-i]yle bazı ilişkileri varsa dikkat eder. Bu 
ilişkilerin bilgisinden başka bir şey istemez. Bunun için şeylerin soyut 
kavramları yeterlidir, çoğunlukla soyut kavramlar daha bile iyidir. Bu yüzden 
sıradan insan salt algı üzerinde uzun uzun durmaz, dikkatini bir noktada uzun 
uzadıya tutmaz. Tersine ona sunulan her şeye, sandalye arayan tembel bir 
adam gibi, yalnızca sunulan şeyi yerleştireceği bir kavram bulmak amacıyla 
çabucak göz gezdirir. Bundan sonrası onu ilgilendirmez. Her şeyin işini böyle 
çabuk görmesi bundandır.”453  

 

Ancak Schopenhauer’in karamsarlığı bu noktadan sonra da peşini bırakmaz. 

Yaşam istenç-ten ibaret olduğundan, istenç-in insan ölmediği sürece tamamen 

sessizleşmesi mümkün değildir, der Schopenhauer. Young’ın (2017) makalesinde 

belirttiği gibi Schopenhauer’e göre “[m]ünzevi ve düşünür, kendilerini vita activa’dan 

(aktif yaşam) vita contemplativa’ya (tefekkür [yaşamı]) nakletme hususunda bir 

dereceye kadar başarılı olabilecekleri hâlde, biri hayatta olduğu sürece kimse 

bütünüyle isten[ç-]inden kurtulamaz”.454  

                                                        
452 İTD, s.126-46. 
453 İTD, s.132-33. 
454 Young, a.g.e. 



 180 

Diğer tarafta Kant’ın kullandığı ‘kendinde şeyler’ çoğulcu söylemi 

Schopenhauer’in eleştiri oklarına maruz kalmıştır: Bu çoğulcu ifadenin anlamsız 

olduğunu söyleyen Schopenhauer, yalnızca uzam-zamanın principium individuationis 

(bireyleşme ilkesi) yarattığını, dolayısıyla sadece uzam-zaman ve nedensellikte 

dualiteden (ikilik) bahsedilebileceğini söyler. Gelgelelim, aşkın idealizm 

(transcendental idealism) kavramına göre uzam-zaman sadece ‘görünüşler’i 

yansılamaktadır. Bu nedenle Kant’ın argümanındaki ‘kendinde gerçeklik’ ifadesinin 

aslında ‘çoğulculuğun ötesinde’ olduğunu vurgular. Oysa istenç, çoğulluğu temel 

olarak alır, onu talep eder, en azından özne ile nesne arasında bir ayrım yapmak ister. 

Bu nedenle istenç, birlik (unity) bilincini reddetmekte, onu yadsımaktadır.455 

Dolayısıyla, çoğulluğun ötesine geçmek, istenç-in hüküm sürdüğü bilinçlilik haline 

içkin olan endişe ve mutsuzluktan arınmakla eşdeğerdir. Çoğulluktan tekilliğe doğru 

akan alemde, birey her daim “Epiküros’un en yüksek iyi, tanrıların durumu diye 

övdüğü, acısızlık”456 mekânında yaşar. Langdon, insana içkin ‘tanrısal mekân’ 

olgusunu mistisizmle incelikle bağdaştırmıştır:  

 

“Bu, mistikler tarafından sezgisel olarak kavranmıştır. Her şeyi ilahi bir 
bütünlük içerisine yerleştiren ‘panteist’ düşünce, tüm mistik deneyimlerin ana 
fikridir. Bu yüzden örneğin, Meister Eckhart’ın öğrencisi vecd hâlindeyken 
‘Efendim, Tanrılaştığım457* için benimle sevinin’ diye haykırır. Hangi devirde 
yaşarsa yaşasın, kültürü ve dini ne olursa olsun tüm mistiklerin arka planda 
söylemek istediği, naklettiklerinin sanrısal (delusional) sayılarak 
defedilemeyeceğidir.” 458  

 

Schopenhauer, Über die Grundlage der Moral (Ahlakın Temeli Üzerine-1840) 

yapıtında insanların egoist eğilimlerini nasıl aşacakları konusunu sorunsallaştırmıştır. 

                                                        
455 İTD, s. 22-24;56-57. 
456 İTD, s. 143. 
457 *Burada bahsedilen ‘Tanrılaşma’ fikrinin, tüm mistik inançlarla, ezoterizmle ve özellikle Tasavvuf 
felsefesindeki ‘En-el Hak’ söylemiyle paralelliği dikkat çekmektedir. Bkz.:Alevi dedelerinden Mehmed 
Ali Hilmî Dedebaba, ‘nutuk’ formundaki şiiri ve bestelenmiş hali olan nefesinde “Ayna tuttum yüzüme 
Ali göründü gözüme.” demiştir. Bu düşüncenin Parsifal/İsa karakterindeki yansımaları ileride 
Gnostisizm, Kabala inancı ve özellikle Schopenhauer’in felsefesi bağlamında irdelenecektir. 
458 https://dusunbil.com/arthur-schopenhauer-ilk-avrupali-budist/ 



 181 

Şüphesiz, bu, ilahi emirlerle ya da koşulsuz buyrukla459* (Kategorischer Imperativ) 

elde edilebilecek bir durum değildir. İnsan akılcılığında ahlakın barınmadığını 

söyleyen Schopenhauer’e göre, tüm ahlaki eylemlerin özü, kitabında alıntıladığı 

Latince “Neminem laede, imo omnes quantum potes, juva”460 (Kimseye zarar verme, 

tersine, herkese olabildiğince yardım et) ifadesinde can bulur. Schopenhauer, empirik 

araştırmaların temelinde, insan eylemlerini motive eden sadece üç temel teşvik edici 

kavram gözetmiştir: 

a) Egoizm (Egoismus): Kişinin kendi çıkarına dair duyduğu arzu  

b) Kötülük (Schadenfreude): Ötekinin acı çekmesine dair duyulan arzu  

c) Merhamet (Mitleide): Ötekinin refahı ve mutluluğu için duyulan arzu  

Schopenhauer’e göre bu üç itki herkeste farklı ve akıl almaz derecede değişken 

oranlarda görülmektedir. Bu oranlara bağlı olarak itkiler devreye girecek ve eylemler 

sergilenecektir.461  

 

d.  Merhamet (Mitleide) Etiği ve ‘İlahi Aşk’ın (Agape) Wagner 
Felsefesine Yansımaları 
 

Schopenhauer tıpkı Buda gibi, acıdan kaçmanın bir yolunun istenç-in reddi 

yani tevazu ve iffetlilik içinde yaşanan münzevi (ascetic) yaşamı olduğunu 

düşünmüştür. Bu düşünce, kadim zamanlardan beri tüm dinlerdeki azizlerin baş 

koyduğu yoldur. Schopenhauer, mistiklerin bahsettiği dindeki vecd halinin istenç-e 

hizmet etmeyi reddeden yeni bir tür bilinç düzeyi olduğunu söylemiştir. Kişi ancak bu 

şekilde istenç-ten vazgeçebilecektir. Schopenhauer bu özgürlüğe, ancak tüm yaşamın 

                                                        
459 *Koşulsuz Buyruk: Kant, bu terimi koşulsuz ve tüm bireyler için evrensel geçerliliği olan, bireyin 
salt mutluluğunu ya da daha farklı koşul ve çıkar gözetmeyen bir ahlak yasası olarak tanımlamıştır. Ona 
göre bu kategorik/koşulsuz yasa, hiçbir zaman bir ‘araç’ olarak değil, varılması gereken bir ‘amaç’ 
olarak benimsenmelidir. Bu anlamı doğrudan kendine içkin olan bir buyruktur. Kant, her zaman 
davranışların altında barınan kuralın genel geçer bir kural olabilme ihitmalini talep edecek şekilde 
yaşanması gerektiğini söylemiştir. Ör. Tevrat’ın 10 Emir’indeki “Çalma (Thou shall not steal) Yasası” 
Bkz. www.britannica.com/topic/categorical-imperative 
460 Arthur Schopenhauer, On the Basis of Morality. Çev. E.F.J Payne, Cambridge, Hackett Publishing, 
1998, s. 147. 
461 A.e., s. 29 



 182 

kimliğinin genel istenç-in parçası olan ‘birlik’ olduğu fikrini benimsemekle ve 

dolayısıyla yaşayan tüm canlılara karşı merhamet (Mitleide) duymakla 

erişilebileceğini söyler. Schopenhauer’e göre merhamet, ötekinin acılarına karşı 

duyduğumuz, fiziksel bir his olan empatidir. Bu hisle birlikte ötekinin acısı 

içselleştirilmekte ve kişi diğeriyle bütünleşik hale gelmektedir. Schopenhauer’ın 

dediği gibi kişi “onunla bir şekilde özdeşleşir.” (“auf irgend eine Weise mit ihm 

indentificirt.”)  Böylelikle, “benim ve ötekilerin arasında bulunan, egoizmime bağlı 

tüm farklılık en azından bir şekilde ortadan kaldırılmış olur.” (“jener gänzliche 

Unterschied zwischen mir und jedem Andern, auf welchem gerade mein Egoismus 

beruht, wenigstens in einem gewissen Grade aufgehoben.”)462 

Merhamet kavramı, ‘var olma istenç-i’ söz konusu olduğunda tamamen 

anlamsız hale gelmektedir, zira merhamet istenç-i bastırır. Ancak bu, acıdan arınmak 

için bir kefaret (redemption) aracı olarak düşünüldüğünde metafiziksel boyutta 

muazzam önem kazanmaktadır. Schopenhauer’e göre merhamet, dünyadaki baskı ve 

zulmü sonlandırmakta ve tüm canlıların bir arada barışçıl şekilde yaşayabilecekleri bir 

ütopya umudu vermektedir. Bu nedenle Schopenhauer için merhamet; “etiğin büyük 

gizemi, öncelikli olgusu ve sadece metafiziksel tahlilin girişimde bulunmaya cüret 

edebileceği belirleyici işarettir.” (“das große Mysterium der Ethik, ihr Urphänomen 

und de[n] Gränzstein, über welchen hinaus nur noch die metaphysische Spekulation 

einen Schritt wagen kann.”)463 

Bu kavram Wagner’ın düşünselliği ve eserleri için de belirleyici bir nitelik 

oluşturmuştur. Müzisyen ve aynı zamanda devrimci dostu August Röckel ve Franz 

Lizst, daha sonra da Mathilde Wesendonck’a yazdığı mektuplarda, Schopenhauer’e 

sürekli olarak atıfta bulunmaktan çekinmeyen Wagner, bu dönemde devrimsel 

düşüncelerini terk etmiş, farklı bir politik duruş edinmiş, yeni bir estetik konumlanma 

geliştirmiş ve teoloji üzerine özgün düşünceler üretmeye başlamıştır. Tristan ve Isolde, 

Nürnberg’in Usta Şarkıcıları ve tabi ki Parsifal eserlerinin bütünü Schopenhauer’in 

felsefesinin izlerini taşımaktadır. Kienzle’nin belirttiği gibi, “Schopenhauer’in 

                                                        
462 Arthur Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der Moral, Zürich, §6, s. 248. 
463 “Schopenhauer, Über die Grundlage der Moral, s. 248”ı alıntılayan Kienzle a.y. 



 183 

merhamet etiği, Wagner’in Parsifal’i üzerine inşa ettiği bir kilometre taşı olmuş, daha 

sonraki yıllarda bu etik üzerinden modern toplum ve ahlaki yozlaşma üzerine yeni ve 

özgün fikirler geliştirmiştir.”464 Bunlar, özellikle 20. yüzyıl başlarından itibaren dünya 

için ciddi derecede endişe yaratan ekolojik denge ve tehlike altındaki türleri koruma; 

çevrecilik ve barışseverlik gibi bencillikten uzak, başkalarını (insan, hayvan ve bitki) 

korumayı gözeten karmaşık derinlikte bir düzine fikrin toplamından oluşmaktadır.  

Schopenhauer’in metafiziksel yaklaşımı, dinlerin kökenlerindeki ezoterik 

anlamları irdelemeyi ve bu inanışların tarihlerinde türlü arkeolojik kazılar yaparak 

insanlık hallerine dair psikolojik ve evrensel ahlaki çıkarımlar yapmayı hedeflemiştir.  

Schopenhauer, Hint dinleri olan Hinduizm ve Budizm dışında Hristiyanlığa ayrıca 

değer vermiştir. Bunun sebebi, “Hristiyanlığın, varoluşun dayanıksızlığına ve 

zayıflığına işaret ederek merhametli sevgiyi (agape)465* en yüksek değer olarak kabul 

etmesidir.”466 Fransız düşünür Comte-Sponville, agape’yi sevginin sınırsız ve ölçüsüz 

biçimde bedeni ve insanı aşarak tanrısallaşması olarak tanımlar.467 Fakat bu noktada 

Hristiyanlıktaki tanrısallık kavramına karşıt olarak Schopenhauer önemli bir fark 

yaratır: Daha önce de belirtildiği gibi felsefesi ateist bir temel üzerine kuruludur. 

Schopenhauer, dünyayı yaratan ‘kişisel bir tanrı’ (a personal god) olgusunu 

reddetmektedir. Ona göre dünyanın özünde, onu yöneten tek şey şahsiyetsiz ve 

amaçsız bir güdü olan istenç-tir. Gelgelelim Comte-Sponville’in Cinsellik, Aşk ve 

Ölüm kitabında sevgiye dair söyledikleri de Schopenhauer’in felsefesinin yaratıcı-

Tanrı olgusundan bağımsızlığına ışık tutmaktadır. Zira Comte-Sponville için de ‘ilahi 

aşk’ sözcüğü dini manası, gizemi ve muğlaklığından arındırılarak anlaşılmalıdır. 

Ancak yazar, agape’nin özellikle Yahudi-Hristiyan geleneğinde son derece özgül bir 

                                                        
464 Kienzle, a.e., s. 88. 
465 *Agape: Antik Yunanlıların tanımladığı dört aşk tipinden (eros, agape, phileo ve storge) biri olan 
agape olgun, fedakar, merhametli, affedici ve karşılıksız olan aşkı tanımlamaktadır. Thayer sözlüğü 
agape’yi, sevgi duyulan şeyden alınan büyük haz, ona her şeyden öte değer verme ve onu terk etmeyi 
hiçbir şekilde göze almama olarak tanımlar. Gurur, kişisel çıkar ve amaç gözetmeden duyulan, yoğun 
ve tanrısal sevgidir. Sadece agape insanlık gafletinden uzaktır ve diğer aşk türlerini yapıştıran ve onlar 
başarısız olduğunda kişiye bilgelik ve sabır veren sevgidir. (Çevrimiçi)  
http://www.dictionary.com/browse/agape?s=t, 21 Aralık, 2017. 
466 Kienzle, a.e., s. 88. 
467 André Comte-Sponville, Cinsellik, Aşk ve Ölüm, Çev. Canan Özatalay, 2.bs., İstanbul, İletişim 
Yayınları, 2015, s.102-103. 



 184 

çağrışımı olduğunu, -mutlakiyetçi bir yaklaşımla- ‘yaratıcı-Tanrı’ olgusunun 

yansıması olarak kabul edildiğini ve bunun, agape’nin evrensel ve tarihi derinliğini 

daralttığını söyler. Ancak ona göre bu durum yine de kavramın içeriğinin önemini 

yadsımamaktadır. Bunun yanında Schopenhauer’in da özümsediği Budizm ve Doğu 

mistisizminde tanrısal aşk olan agape’ye zahiri (egzoterik) bağlamdaki ‘tanrısallık’ 

mertebesinden ziyade, batıni (ezoterik) bir yaklaşımla ‘insaniyet’ özü atfedilmiştir. 

Comte-Sponville’e göre merhamet, uysallık, iyilikseverlik veyahut insanlık (adına ne 

denirse densin) coğrafya, kültür, din ve zamana göre değişebilir olsa da özü temelde 

aynı kalmaktadır.468 Comte-Sponville’in ‘ilahi aşk’ olarak tanımlanan agape’ye dair 

yaptığı sorunsallaştırma dikkat çekici niteliktedir:  

“’Ateist olduğunuzu söylüyorsunuz ama siz sevgiye inanıyorsunuz [ben de] 
sevgi tanrısına [inanıyorum…], benden daha fazla ateist değilsiniz!’ diye bana 
itiraz ediyor genellikle Hristiyanlar […] Sevgiye ebedi bir mutlak olarak 
inanmadığım gibi […], ölümsüzlüğüne ya da her şeye kadir olduğuna da 
inanmıyorum. Bu bakımdan ateistim. […] Gerçekten de sevgi, ancak her şeye 
kadirse, ölümsüzse ya da ölümden daha kuvvetliyse kabul edilebilir bir tanrı 
olabilir. Bu, mihenk taşıdır. […] Eğer tersine benim gibi sevginin her şeye 
kadir olmadığını, ancak insani, dolayısıyla zayıf, kırılgan, sınırlı olduğunu, 
sevginin ölümden daha güçlü olmadığını ama ne yazık ki ondan daha az güçlü 
olduğunu düşünüyorsanız o halde sevgi Tanrı değildir ve ateistlerdensinizdir. 
Kendi adıma Tanrı’nın var olmasını tercih ederdim (sevginin ölümden daha 
güçlü olmasını kim tercih etmez?) ve bu benim ateist olma nedenlerimden 
biridir.” 469  

 

Agape’yi tanrısallığından çekip çıkaran Comte-Sponville, ölümün sevgiyi yenmesine 

dair sorgulayıcı yaklaşımının yanı sıra, insanlığın taşıyabileceği merhamet ve 

egoizmden arınmış ‘aşkın sevgi’nin önemine olan inancını sabit tutar. Ona göre Tanrı 

sevgi değildir pekâlâ, ancak sevgi insanda ‘Tanrı’ kavramına en çok yaklaşandır. Peki 

sevgi nereden gelmektedir? 

“Bana sık sık sorulan bir diğer soru da budur: Sevgi Tanrı’dan gelmiyorsa, 
nereden geliyor? Yanıtım, seksten ve kadınlardan geldiğidir. Seksten gelir 
(Freud: Her sevgi cinseldir) ama ona indirgenemez. […] Çünkü arzu, özellikle 
ensestin yasaklanması biçimindeki yasağa toslar, Freud’un dediği gibi sevgide 
yücelir. Bizde bu cinsel itki olmasaydı, bizde arzu olmasaydı, asla sevgi 

                                                        
468 A.e., s.114. 
469 A.e. s.115. 



 185 

olmazdı.” 470  

 

Bu ifade, III. bölümde tartışılan, sevginin cinsellikten, yani aile ve (ensest) 

yasadan geldiği fikrini doğrulamaktadır. Psikanalitik kuramın öngördüğü gibi, insan 

bebeği için anne ile olan bağı cinselliğin, dolayısıyla sevginin ilk adımıdır. Daha sonra 

yetişkinlikte ise annenin yerine diğer partnerler (kadın ya da erkek) ikame 

edilmektedir. Bu Freud’çu yaklaşım, egoizmden arınmış sevginin, (başka bir deyişle 

zahiri din anlayışının, yani ortodoksinin ‘Tanrı’ olarak tanımladığı ‘aşkın yaşam 

kuvveti’nin), Schopenhauer’in istenç olgusuyla son derece paralel olarak, varoluşu 

sağlayan cinsellik güdüsünün yüceltilmiş (sublimated) hali olduğunu vurgulamaktadır. 

Cinsel güdünün yüceltilmesi, egonun öldürülmesi ve yaşamın temeli olarak cinsel 

enerjinin dönüştürülmesi meselesi Wagner’in Parsifal’de kullandığı karakterler 

(özellikle Parsifal, Kundry, Amfortas ve Klingsor) ve Hristiyan ritüel unsurları 

(Hayırlı Cuma ritüeli-Komünyon’daki ekmek ve şarabın İsa’nın bedenine dönüşümü-

transubstantiation) üzerinden işlediği en temel meselelerden biridir. III. Perdede 

simya (alchemy), özellikle transubsantiation, yani maddenin Mesih’in bedenine 

dönüşümü bakımından önemli bir rol oynamaktadır. Bu son derece önemli bağlantıya 

V. bölümde ayrıntılı olarak yer verilecektir. 

 Comte-Sponville, Schopenhauer’in Doğucu Budist doktrinindeki merhamet 

kavramına, tariflediği ‘ilahi aşk’ ile önemli bir iç bakış sağlamaktadır: Ona göre sevgi 

“iyilikseverlikten başka bir şey olmadığında, ötekini kendi iyiliğimiz için değil de 

gerçekten onun iyiliği için sevdiğimizde-her tür şehvetten, göz dikmeden, dolayısıyla 

egoizmden kurtulmuş [olduğumuzda agape açığa çıkar.] İlahi sevgi, eğer varsa, 

egodan kurtulmuş sevgidir: Egoizmin, sahipleniciliğin, aidiyetin, sınırın olmadığı 

sevgidir.”471 Comte-Sponville ‘tanrısız’ ilahi aşkın, kişinin gücü olmasına rağmen 

bunu sevdiği kişi karşısında azami derecede kullanmaktan vazgeçerek fedakârlık 

göstermesi olduğunu söyler. Aşık kişi, daha az ‘var olmaya’ rıza gösterendir. Sponville 

böylelikle argümanına son noktayı koyar:  

                                                        
470 A.e., s.116-17. 
471 A.e., s.107. 



 186 

“Bir ateist için ilahi aşk; yalnızca arzunun ve yoksunluğun (eros) şiddetini 
azaltmakla kalmayıp, tek başlarına gücün ve sevincin çok güçlü, istila edici 
ve neredeyse yayılmacı (philia) olabilmesini zayıflatan “uysallık”, belki 
Doğuluların söyleyeceği şekliyle merhamet, Simone Weil’ın tabiriyle geri 
çekilme payıdır.” 472 

 

Tıpkı Schopenhauer ve elbette Wagner gibi, Sponville de son olarak temelde 

insani kırılganlığın parçalarını bir araya getirmenin üstü kapalı öğretisini sunan 

Hristiyan teolojisinin ezoterik bakışını, mizahi bir dille açık etmekten çekinmez: 

 

“[K]endilerini tutkulu bir şekilde seviyorlar; Narkissos gibi kendi 
görüntülerine, sevgili küçük egolarına tutsaklar, kendileri hakkında 
yanılsamalarına aşıklar.[…]Freud’un Pour introduire au narcissisme 
(Narsisizme Giriş) başlıklı bir metni vardır; ben seve seve Pour sortir du 
narcissisme (Narsizimden Çıkış) başlıklı bir diğerini yazarım. Kendini 
sevmekten vazgeçmek için değil kesinlikle, kendini olduğu gibi, olduğu kişi 
için (herhangi biri), insani sıradanlığı içinde sevmeyi, dolayısıyla Narkissos 
gibi yalnızca kendi görüntüsünü […] sevmek yerine, diğerlerini de sevmeyi 
öğrenmek için. Ama böyle bir kitap yazmaya hiç gerek yok. Zaten var: 
İncil.”473  

 

Yazarın ifadesindeki İncil göndermesi, Schopenhauer’ın teolojiye ve özellikle 

Hristiyanlığa bakışını açıkça yansıtmaktadır: Tanrısız bir doğanın istenç ile hareket 

etmesi temeline oturan felsefesi, (Budizm’in de önerimi olan) egoizmden ve 

dolayısıyla narsisistik eğilimlerden özgürleşmiş olan ‘merhametli sevgi’ ile insana 

kurtuluş vaat etmektedir. Elbette bu noktada, Schopenhauer’ın merkezine koyduğu 

Budizm’in de ateist bir din olduğunu hatırlatmak önemlidir.   

 

 

 

 

                                                        
472 A.e. s.104 
473 A.e., s.105-106 



 187 

e. ‘Bir Yalan Görüntüsünde Hakikat’ Sunumu: Mit ve Din İlişkisi 
 

Schopenhauer için, Budizm ve diğer dinlerin ötesinde Hristiyanlık, bir ‘çalışma 

alanı’ olarak her zaman ayrı bir yere sahip olmuş, ‘Yaradancı’ bir inanışa sahip 

olamamasına rağmen Aziz Paul, Augustine ve Luther gibi önemli dini figürlere büyük 

hayranlık beslemiştir. Ayrıca teolojinin sadece bir felsefe sistemine indirgenmesi onu 

üzmüş; onca metne, din adamına, mabetlere, anlatılan mucize ve efsanelere rağmen 

bunların içeriğindeki evrensel zenginliğin ve ezoterik izdüşümlerinin öncelikle (dini) 

geleneğin kendisi ve tabi ki insanlık tarafından yeterince algılanıp takdir edilmediğini 

belirtmiştir.474 Schopenhauer Hristiyan teolojisinin felsefeyle olan farklılıklarını 

ortaya koymaya soyunduğu dördüncü kitabın sonunda, temel olarak felsefenin ve 

etiğin teolojiden çok farkı olmadığı gerçeğini salıkverir. Sözleri bunu açıkça ortaya 

koymuştur:   

“Bu etiğin gerçek Hristiyan öğretisiyle bütünüyle uyuştuğunu, özünde 
öğretide bu etiğin örtük olarak dile getirildiğini sergilemeyi amaçladım. Bu 
etik aynı kesinlikle, Hindistan’ın kutsal kitaplarının etik dersleriyle, 
öğretileriyle de uyumludur. Söz konusu öğretiler de pek değişik bir biçimde 
sunulmuştur. Hristiyan kilisesinin öğretilerinin anımsanması apaçık bir 
çelişkiyi açıklayıp tanımlamaya hizmet etti. Bu çelişki, bir yanda belli 
devindiricilerin uyarmasıyla karakterin kendini kaçınılmaz biçimde ortaya 
koyması (Doğanın krallığı) ile öte yanda, kendinde iste[nç-]in özgürlüğü 
(Kayra’nın krallığı) arasındadır. İste[nç-]in özgürlüğü, kendini yadsıma, 
karakteri, bu karaktere dayanan devindiricilerin bütün kaçınılmazlığıyla 
birlikte ortadan kaldırma özgürlüğüdür.”475 

 

Hristiyanlığın özü ve ruhunu, Brahmanizm ve Budizm’le eş tutmuş olan 

Schopenhauer’e göre bu inançlar, insan ırkının kendi varoluşunun ağır yükünü 

öğretmektedir, ancak sadece Hristiyanlık diğer antik dinlerin aksine bu konuda kendini 

doğrudan açık etmemektedir. İleride görüleceği gibi Wagner ise Parsifal’de tam da 

enigmayı hedefleyerek Hristiyanlıktaki örtük şifreyi kendi özgün dilinde kırmayı 

başarmıştır. Gelgelelim Schopenhauer için (Kabala’dan bütünüyle ayrışan Rabbinik) 

Yahudilik’te durum farklıdır: Kienzle’nin belirttiği gibi, Schopenhauer, Yahudiliği 

                                                        
474 ASSW, C.2, s. 214. 
475 İTD, s.303, 304. 



 188 

“iyimser bir yanılsama” (optimistic illusion) olduğu için reddetmiş ve Wagner ise onun 

bu düşüncesini şiddetle onaylamıştır.476 Eski Ahit’e karşı son derece eleştirel yaklaşan 

Wagner, 1878 yılında Tevrat’ın, Hristiyanlığın içindeki izlerinin yok olduğunu 

görmeyi arzuladığını açıkça dile getirmiştir: “İşte Hristiyanlığın laneti bu, Eski Ahit’e 

olan bu bağımlılık, ne isim ama: Efraim!”477  

Diğer tarafta Hristiyanlık ve İslam’a gelince, Schopenhauer ‘ilahi’ kavramını 

daha geniş tutmuştur: Ona göre bu dinler, yüzlerce yıllık kutsal metinlerde anlatılan 

hikayelerin sadece zahiri boyutunu ‘esas gerçek’ olarak ifşa etmekte ve nesiller 

boyunca bu şekilde aktarmaktadır. Schopenhauer’e göre dinler, mitolojik imgeler ve 

simgeleri kullanarak aşkınlıktan (transcendence) söz etmekte ve fakat bu hikayelerin 

aslında insanlık adına neler söylediklerini saklamaktadırlar. Diğer bir deyişle, kutsiyet 

atfedilmiş efsane ve hikayelerle bir “yalan görüntüsünde hakikati” saklı şekilde 

sunmaktadırlar (“Wahrheit in Gewande der Lüge”)478.  İşte Wagner bu noktada bir kez 

daha dinlerin, Jung’çu terminolojiyle, aslında mitolojik bir öze sahip olduğu ve Homo 

Sapiens’in479* on binlerce yıllık yaşamı içindeki varoluşunu anlama çabasının 

hikayeleştirilmiş biçimleri olduğu gerçeğiyle tanışmış olur. Ortodoksinin tarih 

boyunca ezoterik doktrinin içine yerleşip, onunla adeta bir egemenlik savaşına 

girdiğini belirten Gener, yaradancı bir anlayışa sahip olmayan panteizmin480* evrensel 

                                                        
476 Kienzle, a.g.e., s. 88. 
477 CD (Günlüğün 13 Kasım 1878 tarihli ifadesi). Gelgelelim Wagner, İsa figürünü Nazaretli İsa 
eserinin taslaklarında evrensel bir figür olarak sunmayı planlasa da İsa’nın Yahudi mirasından 
kurtulduğunu söylemek yine de zordur.  
478 Bkz.: Alfred Schmidt, Die Wahrheit im Gewande der Lüge: Schopenhauers 
Religionsphilosophie, Munich, Piper, 1986. 
479 *Harari, Homo Sapiens türünün 150 bin yıl önce ilk defa Doğu Afrika’da yerleştiğini, 70 bin yıl 
önce ise Bilişsel Devrim sayesinde diğer insan türlerini ortadan kaldırarak dünyadaki varoluş 
hükümdarlığını evrimsel olarak başlatmış olduğunu belirtmiştir. Harari, Modern Sapiens’in; efsaneleri, 
mitleri, tanrıları ve dinleri ilk kez Bilişsel Devrim ve gelişmiş dil becerileriyle ortaya çıkardığını 
vurgulamıştır. Daha önce pek çok insan ya da hayvan türünün “Dikkat et! Bir aslan!” diye uyarıda 
bulunabildiğini ancak Bilişsel Devrim sayesinde Homo Sapiens’in “aslan kabilemizin koruyucusudur” 
deme becerisini kazandığını söyler. 
480 *Panteizm: Gener’in belirttiği gibi, “Ezoterik-Batıni doktrinler felsef[i] alanda Panteizm olarak” 
tanımlanmaktadır. Gener, a.g.e., s.11. “Panteizme göre Tanrı’nın evrenden ayrı ve bağımsız bir varlığı 
yoktur. […] Panteistler evrende varolan her şeyin (atom, hareket, insan, doğa, fizik kanunları, 
yıldızlar…) aslında bir bütün olarak Tanrı’yı oluşturduğunu söylerler. Bu bakımdan evrende vuku bulan 
her olay, her hareket aslında doğrudan Tanrı’nın hareketidir. Bu görüşün ilginç ve çarpıcı bir sonucu, 
insanın da Tanrı’nın bir parçası olduğudur. […] Evreni algılayış biçimi olarak Panteizm, Hindu, Buda 
dinlerinde hayal gücü geleneğine uygun bir anlayıştır. Felsefî bir tasarım olarak Panteizm ise, eski 
Yunan felsefesinde Plotinos (205-270), Rönesans’tan sonra Giordano Bruno (1548-1600) ve Spinoza 



 189 

tarihine dair açıklamasında ‘hikmet sevgisi’ niteliğinde ortaya çıkan öğretilerin çıkış 

noktasının ne denli bir sapınca uğradığını aktarmıştır:  

 

“Efsanelerin de, […] gerçek bilginin eksikliği [ve batıl inançlar] yüzünden tek 
Tanrılı dinlerin bünyelerine girmesi, bu öğretilerin dogmalaşmalarına, giderek 
son derece tutuculaşmalarına ve tamamıyla akılcılıktan uzaklaşmalarına yol 
açmıştır. Tek Tanrılı dinin gerçek anlamını bilen ve Ezoterik öğretiyi 
savunanlar ile daha sonra ortaya çıkan yaradancı dinlerin ortodoks inanırları 
arasındaki amansız çatışma da, bu tarihten sonra başlamıştır. Bu çatışma, 
Yahudilerin Kabbalacıları, Katolik kilisesinin Ezoterik inançlı Şövalyeleri, 
Sünni Müslümanların da Mutasavvıfları sapkın olarak nitelendirmelerine yol 
açmıştır. Bu yöndeki tavır da, papalığın Templierleri [Tapınak Şövalyeleri] 
yok etmesine, Masonluğu aforozuna, Sünni Müslümanların ‘Enel ‘Hak’ diyen 
Hallac El Mansur’un derisini yüzmelerine, İsmaililer ve Babailer gibi Batıni 
görüşü savunanları daima ezmeye çalışmalarına neden olmuştur.”481 

 

Gener’in bu tarihsel açıklaması önemli bir noktaya parmak basmaktadır. Zira 

Demirci’nin de belirttiği gibi “mistisizm[in] bütün dini geleneklerde, ana ekolden 

farklı bir yorum kategorisi…vardır”482 ancak ezoterik ve egzoterik inanç arasındaki bu 

çatışma, temelde bir kolektif bilinçdışı ürünü olan mitolojinin ve dolayısıyla 

Sapiens’in kurgu yeteneğinin dinsel öğretilerin içine ne denli nüfuz ettiğinin açık bir 

kanıtıdır. Harari, bu fikri destekler nitelikte, “[k]urgular hakkında konuşabilme 

becerisi[nin], Sapiens dilinin en özgü yanı”483 olduğunu söylemiştir. Harari’ye göre 

kurgu, insanın sadece bir şeyleri hayal edebilmesine değil aynı zamanda, Jung’un 

kolektif bilinçdışı önermesiyle de paralel olarak, bunu kolektif olarak yapmamıza da 

olanak sağlamaktadır. İşte bu sayede kurgu, Eski ve Yeni Ahit’teki yaradılış hikayesi, 

                                                        
(1632-1677) tarafından temsil edilmiştir. Düşünsel kökü Antik Çağ Yunan Stoacılığına dayanan 
Panteizmin ileri sürdüğü ‘Evrenin Ruhu Anlayışı’, Hegelciliği ve Spinozacılığı doğurmuştur. [Sonuç 
olarak,] “[ö]nsüz ve sonsuz olan Tanrı, hem makro kozmosta (evrende), hem de mikro kozmosta 
(insanda) bulun[maktadır].” (Çevrimiçi) https://www.turkedebiyati.org/panteizm/, 4 Şubat 2018. 
Nitekim, “Tanrısal nurun bir cüzü olan ruh hiçbir zaman ölmez ve yegâne amacı ayrıldığı kaynağa, yani 
tanrıya dönmektir. Bunun da tek yolu, evrensel bir yasa olan evrim, yani tekamüldür. […] Yapılan 
bilimsel araştırmalar, cansız varlıklar olarak kabul edilen kimyasal elemanların, uygun ortam 
buldukların hayatın yapı taşları olan ‘rna’ ve ‘dna’ moleküllerine dönüştüklerini göstermiştir. İlk kez 
Darwin ile bilimsel bir izaha kavuşan bu tekâmül yasasının son aşamaları, memeli hayvanlar, maymun 
türleri ve son olarak da insandır.” Gener, a.g.e., s 12-13. 
481 Gener, a.g.e., s. 44.  
482 Demirci, a.g.e., s. IX. 
483 Harari, Hayvanlardan Tanrılara Sapiens: İnsan Türünün Kısa Bir Tarihi, İstanbul, Kolektif 
Kitap, 2012, s.37. 



 190 

Avusturalya yerlilerinin Dreamtime mitleri ve elbette çıkışına insanlığın en yakından 

tanık olduğu ve Benedict Anderson’ın kitabında bahsettiği milliyetçi mitler484* gibi 

kolektif mitler oluşturulabilmektedir.485 Harari, Bilişsel Devrim (bkz.: yuk. dipnot no. 

479) sayesinde, insan iş birliklerinin kolektif olarak hayal edilen ortak mitler 

tarafından geliştirdiğini söyler:    

 

“Birbirini tanımayan iki Katolik, yine de birlikte haçlı seferine gidebilir veya 
hastane yapımına bağışta bulunabilirler, çünkü ikisi de Tanrı’nın insan 
vücudunda [İsa olarak] canlandırıldığına ve [Adem’in sebep olduğu] 
günahlarımızı bağışlamak için kendisinin çarmıha gerilmesine izin verdiğine 
inanırlar. Devletler ortak milli mitler etrafında örgütlenir. Birbirini hiç 
tanımayan iki Sırp birbirinin hayatını kurtarmak uğruna ölümü göze alabilir 
çünkü ikisi de Sırp milliyetinin varlığına, anavatanına ve Sırp bayrağına 
inanırlar.” 486 

 

Harari’nin evrende hiçbir tanrı, dini yasa, insan hakkı, milli değerler, adalet vb. 

olgunun, kolektif hayal gücünün dışında var olamayacağına dair önermesi, Wagner’in 

de bundan bir asır önce benimsemiş olduğu ve teolojiye bakış açısını etkilemiş olan 

bir fikirdir. Wagner, tüm insanlığın ortak zihinsel mirası olan kolektif bilinçdışı 

sayesinde geleneksel din anlayışının, mitolojinin suyunu taşıyan bir değirmen görevi 

gördüğünü ve tüm insanlığın birtakım dini ritüel ve efsanelerin zahiri yorumlanışlarını 

‘esas gerçek’ olarak kabul ettiklerini algılamıştır. Oysa Wagner, ezoterik 

çağrışımlarından arındırılmış hiçbir din ve pratiğinin orijinal bir hükmü olmadığının 

bilincindedir. Metinlerde ‘ilahi’ görüntüyle anlatılan mitolojik imgelerin sadece 

göreceli olarak önem taşıdığını iyi bilen Wagner için, bu dini unsur ve simgelerin 

yeniden şekillendirilmesi, farklı kombinasyonlar ve eşleşmeler biçiminde kullanılması 

son derece doğal bir olgu haline gelmiştir. Geleneksel anlamdaki dini araçların 

                                                        
484 Bkz.: Benedict Anderson, Hayali Cemaatler-Milliyetçiliğin Kökeni ve Yayılması (Imagined 
Communities-Reflections on the Origins and Spread of Nationalism), 1983. Anderson’ın modern ulus 
devletlerini analiz ettiği eseri, milliyetçi mitin çıkışına ve küresel olarak galip gelişine ışık tutmaktadır. 
Son iki yüz yıldır insanların, ait olduklarını düşündükleri hayali topluluklar ve değerlerine bağlılıkları 
adına, diğer ulus bireylerini nasıl ötekileştirdiklerini, onlara kin ve düşmanlık beslediklerini 
incelemiştir. Anderson, çalışmasında bir ulusa ait olma psikolojisini sorunsallaştırmaktadır.  
485 Harari, Sapiens, s. 33-38. 
486 A.e., s. 40. 



 191 

iletiminde sanatsal oluşum süreci her zaman önemli bir rol oynamıştır ve bu nedenle 

de dini araçlar binlerce yıllık yaratıcı sürecin kültür içine işleyen sonuçlarıdır. İşte bu 

fikir, Wagner’in Parsifal’deki Hristiyan ritüellerine getireceği yepyeni yorumun 

fırsatının temelini atmış olur. 

Daha önce de belirtildiği gibi Schopenhauer’e göre estetik ve sanat tecrübesi 

kişinin bilincini, geçici süre için de olsa dönüştürebilir niteliktedir. Estetik tefekkürde, 

kişi isteme evresinden çıkmakta ve bengi fikirlerin alanına giriş yapmaktadır. Müzik, 

Schopenhauer’in felsefesinde ayrıca özel bir yere sahiptir, çünkü ona göre müzik, 

dünya istenç-ine en yakın ifade gücüdür ve nitekim düşünür için metafiziksel bir araç 

halie gelmiştir. Wagner bu kavramı benimsemiş ve müziğin in abstracto487* felsefi 

gerçekliği ifade ettiği bir ‘müzik draması’ estetiği geliştirmiştir. Zira bu gerçeklik, 

dolaylı olarak ifade edilebildiğinden ve insan bilincine neredeyse erişimsiz 

olduğundan, Wagner’in operalarındaki eylemler, felsefi içeriklerin bir nevi duyumsal 

tasvir diline ‘tercüme’ edilişi işlevini görmektedir.488*  

Schopenhauer’i okuduktan sonra Wagner için Hristiyanlık tamamen farklı bir 

boyut kazanmıştır. Schopenhauer’in ateist duruşu benzer bir bakış açısına sahip 

Wagner’in ilgisini çekmiş, tüm evrenin yaratıcısı olan kişisel bir Tanrı figürünün var 

olmasına ihtimal vermemiştir. Ancak diğer taraftan “Wagner, tanrısallıktan uzak bir 

bakış açısıyla [Kurtarıcı arketipi olarak] gördüğü Nazaretli İsa figürüne odaklanmış ve 

aynı zamanda Hint mitolojisinin kadim dünyasından büyülenmiştir.”489 Schopenhauer 

kitabında, dünya istenç-inin diğer tüm tezahürleriyle aynı birlik içinde olduğunu fark 

etmeyen her varlığın kör edici prangasını tanımlamak için Hint terimi olan ‘Maya’nın 

peçesi’ (Schleier der Maya) ismini kullanmıştır: Peçe, istenç-inden kurtulamamış ve 

ezoterik bilgiye ulaşmamış her bireyin tecrübe edebileceği sarhoş edici benlik 

duygusunu besleyen yanılsamanın kadim ve simgesel bir anlatımıdır. Schopenhauer, 

‘Maya’nın peçesi’ni, tasarım olarak dünya doktriniyle ve diğer düşünürlerle 

                                                        
487 *Lat. in abstracto: Felsefede, kavramların ‘soyut olarak’ ifade edilişi için kullanılan terimdir. 
488 *Wagner, Beethoven makalesinde Schopenhauer’cı müzik felsefesi üzerine ayrıntılı çözümlemeler 
yapmıştır. Bkz.: SSD, C. IX s. 61-126. 
489 Kienzle, a.g.e., s.89 



 192 

karşılaştırmalı olarak şu şekilde açıklamıştır: 

 

“Platon nesneyi, hep olagelen ama hiç var olmayan düzeyine indirgedi. 
Spinoza onu yalnız başına var olan, kalıcı olan biricik tözün yalın ilineği diye 
adlandırdı. Kant, böyle, açıkçası ancak görüngü [fenomen] olarak bilineni, 
kendinde şeyin karşısına koydu. Son olarak Hint felsefesinin eski çağ bilgeliği 
şunu açıklar: ‘O Mâyâ'dır, aldatmanın peçe-sidir. Bu peçe, ölümlülerin 
gözlerini örter onlara bir dünya gösterir. Kişi bu dünya vardır da diyemez 
yoktur da diyemez. Çünkü o bir düş gibidir. Kumda parlayan, gezginin 
uzaktan su sandığı gün ışığı gibidir; ya da o yere atılmış bir ip parçasıdır da 
gezgin onu yılan sanır.’ (Bu benzetmeler Vedalarda, Puranaların sayısız 
bölümünde yinelenir). Ne var ki, bütün düşünürlerin anlatmak istediği, sözünü 
ettiği bizim şu anda göz önüne aldığımızdan başka bir şey değildir-Yeter 
sebep ilkesine bağlı, tasarım olarak dünya…”490 

 

Schopenhauer, tüm evrenin birlik içinde olduğu gerçeğini örten körlüğü, yani 

Hint simgesi ‘Maya’nın peçesi’ni kullanarak insan olmanın ağır yükü hakkında önemli 

bir tespit yapar. Peki Schopenhauer için birlik kavramının algılanması neden 

gereklidir? Bencillikten sıyrılmak ve merhamet sahibi olmak, istenç-ten ve dolayısıyla 

daimî acıdan özgürleştirecek en önemli erdemlerdir şüphesiz. Zira, Maya’nın peçesi 

egoyu beslemektedir. Ancak Comte-Sponville’in de bahsettiği gibi, egoizmden ve 

dolayısıyla narsisistik eğilimlerden özgürleşmiş olan ‘merhametli sevgi’, kişiyi bu 

yanılsamadan ve dolayısıyla çoğulluk bilincinden uzaklaştırmaktadır: 

 

“Bu yanılsama, zayıf kişiyi korkutur; ama iste[nç-]in kendi kendisi olduğunu, 
tüm dünyanın iste[nç-]in nesneleşmesi olduğunu bilen biri üzerinde onun erki 
yoktur. Bu yüzden, o, her zaman yaşama güvenir, şimdiye, iste[nç-]in 
görüngüsünün gerçek, tek kalıbına da... Onun içinde olmadığı, olmayacağı 
[için] sonsuz geçmiş ile gelecek böyle birini ürkütmez. Çünkü o bunu, 
Mâyâ’nın boş aldatmacasının peçesi olarak görür.” 491 

 

Ancak Schopenhauer’in tespiti, daha derin, ezoterik bir boyut da taşımaktadır 

ve Wagner’in aklını cezbeden ise tüm mistik inançlar gibi Hristiyan mitolojisindeki 

                                                        
490 İTD, s. 14. 
491 A.e. s. 217. 



 193 

bu gizli özdür: Evrendeki tüm varlıkların -en temel hücre ve atom boyutundan 

başlayarak- çoğulluktan tekilliğe ulaşarak oluştuğu gerçeğini anlatmak istemiştir. İşte 

çoğulluğun, daha spesifik olarak ise dualitenin (ikiliğin) bir araya gelerek birliği 

oluşturma olgusunu Wagner, Parsifal’de anlatının merkezine Orta Çağ 

romanslarından esinlenerek ve ancak kendine has, son derece otantik ve yenilikçi bir 

bağlama ustaca yerleştirerek Kase ve Mızrak simgeleriyle anlatmaktadır. Wagner 

Parsifal’de, bir yandan etik felsefesinin altyapısını kurarak insani çıkmazı (human 

predicament) anlatırken, bir yandan da varoluşun esas gerçeğini eserin temeline 

koymakta ve anlatıya birden fazla katmanda nefes aldıran bir yaşam sunmaktadır. 

Parsifal’in metinsel analizi yapılırken bu simgelerin ezoterik açılımları ayrıntılı 

işlenecektir.  

Schopenhauer, felsefesinde merhamet etiğini açıklayabilmek için 

Upanishadları ve Budist efsaneleri alıntılamıştır. Yaşamın sonsuz yaratımı ve 

yıkımını, ebedi samsara döngüsündeki ruhların göçüne (transmigration of souls) 

benzetmiş ve bu istenç-ten kurtuluşu ise Budizm’deki Nirvana kavramıyla 

tanımlamıştır.  Schopenhauer “Tüm dünyada… Upanishadlar kadar bu denli yararlı 

ve insanı bu denli yükseltip geliştiren …başka bir çalışma olamaz. Onlar, en yüksek 

bilgeliğin ürünleridir. Onlar, er ya da geç tüm insanlığın inancı haline gelecektir.”492 

diyerek Hinduizm ve kutsal metinlerine olan hayranlığını dile getirmiş ve böylelikle 

kendi felsefesiyle özdeşliğine dikkat çekmiştir. Bu noktada Hinduizm’deki yaşam 

felsefesi, tefekkür bilinci ve kadim metinlerin özelliklerine kısaca göz atmak faydalı 

olacaktır.  

f. Hinduizm ve Kutsal Metinleri  

Hint din ve inançlarının temel kaynağı, dünyanın en eski kutsal yazmaları 

olarak bilinen, M.Ö.1500 yıllarda yazıldığı tahmin edilen Rig-Veda’dır. Hint-Avrupa 

dillerinin en eski yazılı kaynaklarından olduğu için Max Müller ve Rudolph Roth gibi 

Batılı akademisyenlerin en fazla dikkatini çeken metin olmuştur.493 Sanatan-Dharma 

                                                        
492(Çevrimiçi) http://www.hinduwebsite.com/upaindex.asp, 4 Ocak 2018. 
493 (Çevrimiçi) http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Rigveda, 4 Ocak 2018. 



 194 

ya da Vaidika-Dharma (sonsuz din) olarak da bilinen kadim Hinduizm dininin tarihi 

kökeni konusunda kesin bir görüş yoktur.494 Brahmanizm ve Hinduizm dinleri Rig-

Veda’dan doğmuştur. “Çok zengin felsefi ve mitolojik bir kaynak olan Veda’lara daha 

sonra Mahabarata ve Ramayana495* destanları eklenmiştir.”496 Rig-Veda’nın içindeki 

bilgilere Vedanta denmektedir. Veda (bilgi) + Anta (erek-amaç) kelimelerinden 

oluşan bileşik isim, Ereksel-Bilgi anlamına gelmektedir.497 

Vedanta ya da diğer ismiyle Uphanishad felsefesi, yaşamın kaynağı olan 

varoluşsal gerçeklere, doğa ve yaratılış sürecine, gerçekliğin doğasına; fanilik, 

hezeyan, esaret gibi kavramlara; spiritüel bilgelik ve ruhun samsaradan kurtuluşuna 

dair bilgiler içermektedir. Upanishad’lar Veda’ların sonuç bölümleri olmakla birlikte, 

metnin özü ve yöneldiği öğretisel amaç niteliğini taşımakta ve Hinduizm’in temelini 

oluşturmaktadırlar.498 Hint dininin çok tanrıcılığının özünde panteist olduğuna ve tek 

bir tanrının çok görünüşlerini dile getirdiğine, dolayısıyla evrendeki her şeyin Tanrının 

özü ve tezahürü olduğuna dair genel bir kanı vardır. Ancak Hindu yazar Sivananda, 

Hinduizm’in münzevilik ya da yanılsamacılık499*; çoktanrıcılık ya da panteizmle 

birebir ilişkilendirilemeyeceğini belirtmiş, Hinduizm’in tüm bunları aşan ve hepsini 

içeren derinlikli doğasına dikkat çekmiş, Hinduizm’i farklı türlerdeki dinlerin bir 

                                                        
494 Sri Swami Sivananda, “All About Hinduism”, A divine life society Publication, 1999, s.1 
(Çevrimiçi) http://www.dlshq.org/download/hinduismbk.pdf, 5 Şubat 2018. 
495 *Mahabarata ve Ramayana: “İki büyük destan olan Ramayana ve Mahabharata belki bir hayal 
gücü ürünü, belki de milyonlarca yıl öncesini anlatan epik dönemin önemli eserlerindendir. Kozmik 
güçler, tanrılar, dünyevi varlıklar arasında meydana gelen büyük Bharata savaşını resimsel olarak 
anlatan Mahabharata destanının yazarı belli değildir. […] Efsane de geçen ‘Âdem Köprüsü’ ya da 
‘Rama Köprüsü’ günümüzde uzman ve araştırmacılar tarafından keşfedilen Hindistan’ın güney 
ucundan Sri Lanka’ya bağlanan bir yol olduğunu bilmektedir. Bu hikâyenin geçmişte yaşanmış ya da 
maymunlar lideri Hanuman ve maymunlar ordusunun evrenin başlangıcında kültürel evrimin oluştuğu 
dönemde ortaya çıkan ilk insan türünü anlatıyor olabilir mi sorularını akıllara getirmiyor da değil.” 
Nigün Çevik Gürel, “Ramayana Destanı,” 19 Kasım 2016, (Çevrimiçi) 
http://www.dusunuyorumdergisi.com/ramayana-destani/, 2 Mayıs 2017. “Batı dünyası bu …dev 
destanı ancak, 18. Yüzyıl’dan sonra tanımıştır; o da destanın sadece küçük bir bölümü olan 1785’de 
Londra’da Charles Wilkins çevirisiyle yayınlanan ‘Bhagavad-Gita’dır.” (Çevrimiçi) 
https://insanveevren.wordpress.com/2011/04/17/429/, 21 Ekim 2017. 
496 Atilla Geniş, (Çevrimiçi) http://atillagenis.blogcu.com/irfan-ogretileri-hint-irfani/264004, 21 Ekim 
2017. 
497 A.e. 
498 (Çevrimiçi) http://www.hinduwebsite.com/upaindex.asp, 4 Ocak 2018.  
499 *Yanılsamacılık (İng. illusionism): Maddesel dünyanın sadece bir görüntü, hayal ya da yanılsama 
olduğunu savunan felsefi düşünce. 



 195 

sentezi olarak tanımlamıştır.500  

Hinduizm’de “[t]üm var olanlar Brahman adında tanrısal tek bir güç olarak 

soyutlanmıştır, Brahman, tek olmasına karşın üçlü bir biçimde tezahür eder.”501 Buna 

Trimurti denir. (Yaratıcı Brahma-Tanrısal Kayra Vishnu- Yok edici Shiva). 

Schopenhauer, bu anlayışın Hristiyanlıktaki teslis (Baba-oğul-kutsal ruh) inancına 

zemin oluşturduğunu belirtmiştir.502 Schopenhauer ayrıca, “Upanishadlar yaşamımın 

tesellisi ve ölümümden sonra da benim için teselli olmaya devam edecekler” diyerek 

bu felsefenin kendi yaşamındaki önemini vurgulamıştır.503  

 

“Upanishadlar’ın felsefesi Atman [bireysel ruh] ve Brahman [tümel ruh] 
kavramları üzerinde yoğunlaşır. Bu iki varlığın esasında özdeş ve bir olduğu 
vurgulanır. Bunların hakiki doğasının idraki için bireyin yapması geren 
eylemler bu metinlerde izah edilir. […] Atman-Brahman özdeşliği (tat tvam 
asi), bu özdeşliğe mani olan cehalet (avidya), cehaletin yol açtığı karma-
samsara’dan ancak bilgi yoluyla (jnana- marga) kurtulma (mokşa), böylece 
Brahman’da kaybolma, onda fena bularak ebedi hayatı elde edebilme, sözü 
edilen kutsal metinlerin temel konularıdır.” 504  

 

Tasavvuf inancındaki vahdet-i vücud anlayışına benzerliğiyle dikkat çeken 

Brahman’da kaybolma öğretisi, mistisizmin Hinduizmle olan bağlantısını açık 

etmektedir. Egoizmden uzaklaşmak ve adeta tüm tanrısal tözle bütün olmanın tanımı 

olan “[y]oga; soluğun, aklın ve duyuların bir olması ve her türlü yaşam durumundan 

geri çekilme halidir. Yoga, Atman’ı (Gerçeği) Atman olmayandan (Görüntüden) 

ayırma anlamına gelir. Bu bağlamda Yoga, zihnin faaliyetlerini kontrol altına alarak, 

kişisel benliği evrensel benlikle birleştirme yöntemidir.”505 Bu ilahi metinler temelde,  

“evrende insan benzeri terimleri, insanı ve insan içindeki evreni açıklamaya 
çalışırlar. Bu durum ‘sen sanatı’ (âlem-prensibi) olarak kendini gösterir. Bu 

                                                        
500 Sivananda, a.g.e. 
501 Geniş, a.g.e. 
502 İTD, s. 295. 
503 Sivananda, a.g.e. 
504 Cemil Kutlutürk, Upanishadlar’ın Hint Kutsal Metinleri Arasındaki Yeri ve Önemi, Yüksek 
Lisans Tezi, Ankara, 2009, Ankara Üniversitesi Sos. Bilimler Ens. Felsefe ve Din Bilimleri (Dinler 
Tarihi) Anabilim Dalı, s.63,64. 
505 A.e., s.157. 



 196 

hali yakalayan kişi böylece ‘ben Brahmanım’ demesini bilir ve kendisinin 
Öz’ü olan bu Evrensel Brahman’ın, her şeyin içinde olduğunu idrak eder. Bu 
birlik sayesinde kişinin kendi özü her şey haline gelir. Bu tekliğin bilgisine 
sahip olmak ile her şey onun kontrolüne geçer. […] Upanishad felsefesinin 
özünü bu bilgi oluşturur. Yani Upanishadlar’ın temel hedefi, Bilgi sayesinde 
ilk ve son olarak bütün kâinatın temel hakikatine ulaşma çabasıdır […] Bütün 
Upanishadlar’ın dillendirdiği ortak görüş, var olan şeyler değişik görünümler 
sergileseler de Tek olan ve hep aynı kalan bir özü (atman) paylaşmaktadırlar. 
Bu sebeple de esasen Bir’lik içinde olan evrenin bize çokluk ve çeşitlilik 
olarak gözükmesi bir yanılsamanın (maya) sonucudur, şeklinde 
özetlenebilir.”506 

 

Wagner de Schopenhauer’in Hindu bibliyografisinin izini sürmüş ve Hint 

folklorunun bu önemli metinlerini bu evrede derinlemesine incelemiştir. Wagner, 

Avesta507* metni ve Sanskrit dili çalışmalarına katkılarıyla ünlü, 19. yüzyılın en 

önemli Oryantalist Fransız akademisyenlerinden Euegène Burnouf’un (1801-1852) 

Introduction à la histoire du Buddhisme indien (Hint Budizmi Tarihine Giriş-1844) 

eserini incelemiş, Kuzey Hindistan’a ait ‘Mahayana’ Budizm’i ile tanışmıştır. Ayrıca, 

Carl Friedrich Köppen’in Die Religion des Buddha und ihre Enstehung (Buda’nın Dini 

ve Oluşumu-1857) isimli makalesini okumuş, Adolf Holtzmann’ın daha geniş çaplı 

eseri Indische Sagen’ın içinde bulunan Mahabharata destanı ve ayrıca Ramayana epik 

                                                        
506 A.e., s.76, 77. 
507 *Avesta: “Avesta eski İran dili (Pehlevice) ile yazılmış, zamanla bu günkü İran Farsçasına çevrilen 
Eski İran dinlerinden olan Zerdüştiliğin kutsal kitabıdır. Avesta, avestak kelimesinden türemiş olup, 
genellikle ‘hikmet, bilgi esas metin, temel açıklayıcı bilgi’ anlamına gelmektedir. Avestak’ın sadece 
sözlü rivayet anlamına geldiğini düşünenler bunun, Ermenice anlamak, rivayet etmek demek olan 
‘avandem’ kelimesinden türemiş olabileceğini iddia etmektedir.” Bkz.: Azizi Najiba Ziyayi, 
Zerdüştiliğin Kutsal Kitabı (Avesta) Üzerine Bir Araştırma, Doktora Tezi, 2009, Ankara 
Üniversitesi Sos. Bil. Ens. Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı (Dinler Tarihi), s.33 
“Avesta’da yer alan metinlerin gerçek anlamı, Batılı Bilim Adamları konuyla yakından ilgileninceye 
kadar, bu kitapları kutsal ilan eden insanlar tarafından bile bilinmiyordu. Dolayısıyla; Rönesans 
deneyinden geçmiş olan bu gibi ülkelerde ’fikri hür’ olarak yetişmiş bilim adamlarının Avesta’ya 
ulaşmasına bir ‘keşif’ gözüyle bakmamak büyük bir haksızlık olurdu. Fakat Batılı Bilim Adamları 
Avesta’yı incelerken yine de -bilgi eksikliğinden olsa gerek- Kürtçe’yi hesaba katmamak suretiyle göz 
ardı edilemez bir hata yaptılar. Bu araştırmacılar İranî Uluslar söz konusu olduğunda hep sadece 
‘Persler’i söz konusu ettiler. Dil olarak da sadece Persçe’yi incelemeyi yeğlediler. Diğer İranî Diller 
göz ardı edildi. Oysa Kürtçe ve bilhassa Kürtçe'nin Zazaki ve Hewramani lehçelerinin hesaba katılması, 
araştırmacılara hem Avesta’nın orijinal coğrafyasının tayininde, hem de Peygamber Zarathuştra’nın 
kimliğinin belirlenmesinde paha biçilemez bilgiler sağlayacaktı.” (Çevrimiçi) 
www.dunyadinleri.com/tr-TR/dunya-dinleri/kutsal-kitabi-avesta/oku_zerdust-dininin-kutsal-kitabi-
avesta-zend-avesta, 3 Mart 2018. 



 197 

destanı gibi birçok Hint metniyle alakadar olmuştur.508  

 
g. Schopenhauer etkisinde Tristan ve Isolde, Die Sieger ve Parzival  

 
 

Wagner’in daha sonraki çalışmaları bu felsefi ve din temelli tarihsel 

araştırmaların bir sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Wagner’in Schopenhauer’i ilk defa 

okuduğu 1854 yılında Tristan ve Isolde için ilk fikir tohumları da atılmış olur. Wagner 

bundan birkaç yıl sonra (1857), bu tarihten on üç yıl önce Wolfram von Eschenbach’ın 

Parzival epiğini okuduğunu anımsamıştır. Parzival, zamanında Lohengrin’i yazma 

konusunda ona ilham olmuş ve bu sefer tekrar bir Kase draması üzerinde çalışma 

heyecanını tetiklemiştir. O yıl çalışmalarına başlayan Wagner, aynı zamanda bir 

Budist efsaneden ilham alarak Die Sieger (Muzafferler) adlı ‘kefaret’ temalı dramasına 

başlamıştır. Yüzük dörtlemesine aniden ara veren Wagner, farklı bir felsefi 

yönlenmeye doğru yelken açmıştır.509  

Wagner’in yaşamında Kutsal Kase efsaneleri her zaman çok önemli yer 

tutmuş, mitler besteciye büyük ilham kaynağı olmuştur. Kase mitine atıfta bulunan iki 

eseri Lohengrin ve Parsifal, Wagner’in tüm eserleri arasında kritik öneme sahiptirler.  

Mitolojik kaynaklarda Lohengrin510*, Parzival’in en büyük oğlu olarak geçmektedir. 

Bu nedenle aslında Lohengrin (1848), Parsifal’in (1882) bir devamı (sequel) 

niteliğindedir, ancak kronolojik olarak ters şekilde bestelenmiş ve sahnelenmiştir. 

Wagner, Budist draması Die Sieger‘ın (Muzafferler) hiçbir zaman 

                                                        
508 Kienzle, a.g.e, 90. Bkz.: Euegène Burnouf, Introduction à la histoire du Buddhisme indien (Paris: 
Imprimerie royale, 1844); Carl Friedrich Köppen, Die Religion des Buddha und ihre Entstehung, Die 
Religion des Buddha, 2 c., Berlin, Schneider, 1857-59; Rama, ein indisches Gedicht nach Walmiki, 
Çev. Adolf Holtzmann, Karlsruhe, G. Holtzmann, 1843; Ramayana, poeme sanscrit de Valmiki, Çev., 
Hippolypte Fauche, 9 c, Paris, A. Frank, 1854-58; Adolf Holtzmann, Indische Sagen, 2 c., Stuttgart, 
A. Krabbe, 1854. Wagner bu dönemde, kütüphanesine birçok Hint edebiyatı eklemiştir. Kienzle, 
dönemin henüz oluşum aşamasındaki Indoloji araştırmaları göz önüne alındığında, Wagner’in bu 
inanışa bağlı bazı yanlış ve eksik algılamalardan muaf olmadığını da ayrıca belirtmiştir.  
509 A.y. 
510 *Wagner’in ana kaynağı olan Wolfram’ın Parzival’inde, ismin orijinal yazılışı ‘Loherangrin’ 
şeklindedir, ancak Wagner genel olarak operalarında Orta Çağ kaynaklarından esinlenerek aldığı 
isimleri orijinal halinden farklı şekilde kullanmayı tercih etmiştir. Parzival’i Parsifal’e, Anfortas’ı 
Amfortas’a, Cundrie’yi Kundry’ye, Clinschor’u Klingsor’a, Herzloyde’yi Herzeleide’ye çevirmiştir.  



 198 

gerçekleşemeyeceğini anladığında, Parsifal’ı sanat yaşamının ‘son hamlesi’ olarak 

kullanmayı tercih etmiştir.511  

Parsifal’in orijinal fikrinin ortaya çıkışı Tristan ve Isolde ve Die Sieger 

eserleriyle yakından alakalıdır. Ancak üç eser de dine dair üç farklı konumlanma tercih 

etmiştir: Örneğin Tristan ve Isolde’deki ‘aşk’ın metafiziksel gecesi hiçbir standart 

dinle özdeşleştirilemez bir nitelikte olup, bunun yerine daha çok Novalis’in Hymnen 

an die Nacht (1800) adlı eserinde ifade edilen ‘uhrevi’ mistisizm (unworldly 

mysticism) formülasyonlarını andırmakta ve Schopenhauer’in ‘aşk’a dair sunduğu 

sosyobiyolojik teoriye baş kaldırmaktadır. Bundan apayrı bir konumda olan Die Sieger 

eserinde Wagner, Budist dinin aydınlanma düşüncesiyle, kadın ve erkeğin ‘eşit güçler 

olarak’ münzevi mistik birleşimini resmetmiştir. Son olarak Parsifal’de ise özellikle 

Hristiyan unsurları ele alınmıştır: Burada daha önce bahsedilen, Wagner’in çocukken 

yaşadığı Komünyon tecrübesi yılların ötesinden uzanarak son eserinde 

gelenekselliğinden ayrıştırılarak bambaşka bir bağlamda sunulmuştur. III. perdedeki 

‘Hayırlı Cuma’ ve Komünyon ayini ile düğümü çözülen (Parsifal karakterine içkin ve 

dolayısıyla kolektif olan) çatışmalar, Kase toplumunun huzura erişi, Amfortas’ın 

iyileşen yarası ve tabi ki Kase ile Mızrak’ın birleşmesi tüm simgeselliğiyle seyirciyle 

buluşmuştur. Buna ek olarak “Wagner, Orta Çağda bulunan tüm olası Kase temsili 

seçeneklerinin arasından (esas Wolfram’ın Parzival’inden ilham almasına rağmen) 

Robert de Boron’unkini seçmiş, Kase’yi İsa’nın Son Akşam Yemeği’nde içinden şarap 

içtiği ve Aramatya’lı Yusuf’un İsa’nın çarmıhtayken damlayan kanını içine akıttığı 

kupa olarak belirlemiştir.”512  

Hem Parsifal hem Tristan, ızdırabın yaşamın ayrılmaz bir parçası olduğu ve 

arzunun da ızdırabın sebebi olduğu fikrini temele alan Schopenhauer’ci (ve aynı 

zamanda Budist) doktrini yansıtmaktadır. Parsifal’de, erkeklere arzunun ızdırabını 

bahşeden ‘şeytani’ bir kadın figürü ve bu cinsel eylemin Parsifal karakterinde nasıl bir 

aydınlanma kıvılcımı yaratabileceği sunulmuştur. Diğer tarafta Tristan ve Die Sieger 

operaları döneminde, Wagner’in erotik ve ‘şeytani’ istenç-in, diğer bir deyişle yaşama 

istenç-inin tezahürü olarak cinsel sevginin kurtuluşa engel oluşturduğuna dair 

                                                        
511 Kindermann, a.g.e., s. 3. 
512 Kienzle, a.g.e., s. 90-91. 



 199 

Schopenhauer’ci öğretiyi hala reddettiği görülmektedir.  Ancak Everett’in de belirttiği 

gibi, Parsifal’in librettosunu yazdığı dönemde Wagner, Tristan’da Tristan ve Isolde 

karakterlerinin yaşadığı türden bir cinsel sevginin kurtuluş getireceğine dair 

inancından vazgeçmiştir. Parsifal’in II. perdesinde Kundry, Parsifal’e cinsel sevgi, 

('έρως ya da amor) sunar, ancak Parsifal ona merhametli sevgi ('αγάπη ya da caritas) 

sunarak yanıt verir. Schopenhauer’e göre ilki sadece ızdıraba götürürken, ikincisi 

kurtuluş vaad etmektedir.513 

 

h. Wagner’in Schopenhauer eleştirisi 
 

Yukarıda Tristan ve Isolde örneğinde bahsedildiği gibi, Wagner’in 

Schopenhauer’e olan hayranlığının yanı sıra, ona karşı çıktığı bazı noktalar da yok 

değildir. Bunlardan bir tanesi ‘cinsel sevgi’ (aşk) ve ‘insan kişisi’ kavramlarıyla 

ilgilidir. Wagner’in operalarında işlediği ‘cinsel sevgi’nin temeli Schopenhauer’in 

felsefesiyle çelişmektedir. Schopenhauer’in Eşeysel Sevinin Metafiziği Üzerine514* 

(Metaphysik der Geschlechtsliebe) adlı çalışmasında türlerin üremesine dair proto-

Darwinci teorisi, Tristan’ın Isolde’ye, Siegmund’un Sieglinde’ye ve Siegfried’in 

Brünnhilde’ye olan aşkıyla tezat oluşturur. Zira Schopenhauer kuramında, insanın tüm 

doğanın tek belirleyicisi istenç tarafından yönetilen edilgen bir figür olduğunu, cinsel 

dürtülerin tamamlayıcısı ‘cinsel (eşeysel) sevgi’nin, yani ‘aşk’ duygusunun ise türün 

korunup devam etmesi için var olan yaşamsal bir itkiden ibaret olduğunu 

savunmuştur.515  

Scruton argümanında, “Wagner, Schopenhauer’in ölümün bireyin sona ermesi 

olduğuna dair görüşünü kabul etmekte, ancak istenç-in nihai gerçeklik olduğuna dair 

fikrini reddetmektedir. Tam tersine ona göre nihai gerçeklik insan bireyidir: yani 

kendini aşk ile ortaya çıkaran bilincin vücuda gelmiş öznesi” diyerek Wagner 

                                                        
513 Everett, (Çevrimiçi) www.monsalvat.no/introduction.htm, 4 Mayıs 2017. 
514 *Bu kısım, İTD’nin 4. Kitabının Ek bölümüdür. 
515 Schopenhauer savını şöyle özetler: “Bireysel bilince kendini genelde cinsel dürtü olarak sunan karşı 
cinsin özel bir bireyine yöneltilmemiş olan, kendinde, görüngüden çok yaşama isteğidir olsa olsa. Ama 
bilinçte kendini belli bir bireye yönelik cinsel istek olarak gösteren, kendinde, düpedüz özel bir birey 
olarak yaşama isteğidir. Bu durumda cinsel dürtü kendinde öznel bir gereksinim olsa da ustaca nesnel 
hayranlık maskesini takma, böylece bilinci aldatma ustalığı vardır. Çünkü doğa, kendi amaçlarına 
ulaşmak için bu stratejiye gerek duyar.” İTD, s. 311. 



 200 

karakterlerinin birbirlerine duydukları aşk ile Schopenhauer’in teorisi arasındaki 

tutarsızlığa dikkat çekmiştir.516 Wagner’in Schopenhauer felsefesinin bazı açılarına 

dair ilk eleştirisi Mathilde Wesendonck’a 1858 yılında yazdığı bir mektupta 

görünmektedir. Burada, Schopenhauer’in sadece ‘kurtuluş’ görüşünü sorgulamamış, 

aynı zamanda istenç kavramının idrak ile olan bağlantısı konusunda da sıkıntılarını 

dile getirmiştir. Bununla birlikte Bell, bütünüyle Schopenhauer’cı bir etkide olması 

beklenen ve metafiziksel aşk temelinde yazılan Tristan ve Isolde eserinin aslında pek 

de öyle olmadığını savunur.517 Scruton tarafından çözümlenen bu uyuşmazlığın iki 

temel noktası vardır: ‘yönelimsellik’ (intentionality) ve ‘erotik sevgi’. Felsefi bir terim 

olan ‘yönelimsellik’ Orta Çağ Skolastik temelli bir kelime olup 19. yüzyılda Franz 

Brentano518* tarafından tekrar ele alınmıştır. “Etimolojik olarak ‘bir hedefe işaret 

etmek’ anlamına gelen intendere fiilinden elde edilen intentio519* sözcüğünden gelen 

Latince kavram, felsefede zihnin bir nesneye ya da bir amaca doğru yönelmesini ifade 

etmektedir. Yönelimsellik (intentionality), İngilizcedeki intention (niyet) 

kelimesinden farklıdır ve kavram bu kelimeyle karıştırılmamalıdır.”520  

Scruton, Wagner’i ilgilendirenin bahsi geçen bu ‘yönelimsellik’ kavramı 

olduğunu belirtir. Zira bu kavram, sevilen kişi uğruna kendini feda etme arzusunun 

nesneler dünyasında vücut bulmuş ‘özgür özneler’ olarak bizzat insanın varoluşundan 

kaynaklandığını ve bu nedenle nesneler dünyasının talepleri kıskacında sıkıştığını 

göstermektedir. Scruton, Tristan’ı arzuladığı için Isolde’nin kendini (Kant’çı bir 

söylemle) özgürlüğüne meydan okunmuş halde bulduğunu söyler.521 Scruton, 

yönelimsellik meselesiyle bağlantılı olarak, Schopenhauer’in istenç ile ilgili 

sosyobiyolojik teorisinin Tristan ve Isolde’de Wagner’in ortaya koyduğu, aşıkları 

                                                        
516 Roger Scruton, Death-Devoted Heart: Sex and the Sacred in Wagner’s Tristan and Isolde, 
Oxford, Oxford University Press, 2004. s.190. 
517 Bell, a.g.e., s.34. 
518 Brentano’ya göre yönelimsellik, zihinsel ve fiziksel olan arasındaki farkı tanımlar. Bretano’nun 
indirgenmezlik (irreducibility) tezi (“zihinsel olgular fiziksel olguların bir türü olamaz”) bir dönem 
zihnin ‘beynin kendisi’ olamayacağına dair fikri savunmak için kullanılmıştır. Ancak bu, şimdi genel 
kabul gören bir durum değildir. Bell, a.g.e, s. 34. 
519 Carruthers, intentio kelimesinin Latince intendo (işaret etmek) fiilinden türemiş olduğunu söyler. 
Bkz. Marry Carruthers, The Craft Of Thought, Meditation, Rhetoric, And The Making Of Images, 
400-1200. Cambridge University Press, UK, 1998, s.15. 
520 (Çevrimiçi) https://plato.stanford.edu/entries/intentionality/, 2 Ocak 2018. 
521 Scruton, a.g.e, s. 150. 



 201 

ölümden sonra da birleştirecek olan ‘uhrevi aşk’ın gücünü açıklamakta başarısız 

olduğunu savunur. Ona göre, Schopenhauer’in önerdiği sosyobiyolojik teorilerin 

yalnızca bazıları altta yatan ‘üreme işlevselliği’ bakımından bu olguları 

açıklayabilmekte; ancak, sevilen kişiye duyulan arzunun son derece ayrıcalıklı (ve 

bireye ait) yönelimselliğini ve dolayısıyla insan kişisinin bu duyulan arzudaki önemli 

rolünü anlama konusunda yetersiz kalmaktadır. Dahası, Schopenhauer’cı (ve tabi ki 

proto-Darwin’ci) sosyobiyolojik teoriler, örneğin kıskanç insanların düşmanlarını yok 

etme isteğine dair bir açıklama getirebilirken, bireylerin sadakatsiz aşıklarını yok 

etmek isteme nedenlerini ya da aşıkları için canından vazgeçmeyi göze almalarını 

açıklayamamaktadırlar.522  

Scruton, Schopenhauer’in felsefesindeki eksik parçanın Wagner’in dramasının 

merkezinde yer aldığını söyler. Bu da bizi bahsettiği ikinci kavram olan ‘erotik 

sevgi’ye getirir: Schopenhauer, Wagner’in dramasının merkezindeki ‘erotik sevgi’ 

olgusuna açıklama getirememektedir. Schopenhauer’in, ölümü algılama biçimine, 

deneyimsel dünyaya dair olumsuz bakışına ve birey teorisine523* (teoriye göre doğa 

bireye tamamen ilgisizdir) Wagner’in yaşamı ve devamlılığını kapsayan ‘erotik sevgi’ 

olgusuyla meydan okunmaktadır. Dolayısıyla erotik sevgi özünde bireyselleştiricidir: 

yönelimsel nesnesi ‘öteki’nin vücuda gelmiş ve ikame edilemez öznelliğidir. Erotik 

sevgide değer verilen şey, herkeste tezahür eden, görünümlerin arkasındaki kişilikten 

yoksun olan istenç değil, aksine birey olarak tam da öteki kişidir, onun ayrıksı 

öznelliğidir (ki bu da Schopenhauer’in bireyin sadece istenç-in edilgen bir tezahürü 

olduğu fikriyle çelişmektedir). Dolayısıyla erotik sevgi, gerek gelecek nesilleri 

üretmesi işlevi ile, gerek bireysel öznenin varlığının kutlanması ve onaylanması olarak 

yönelimselliği ile ölümün ve onun hükmünün alt edilmesi anlamına gelmektedir.524 

Erotik sevgi ile ilgili en önemli uyuşmazlıklardan biri de ‘istenç-in reddi’ konusudur. 

                                                        
522 A.e., s.177-178. 
523 *Schopenhauer’e göre, istenç bireyde vücut bulduğunda kendine sadece bir işkence ve zulüm kapısı 
daha açmaktadır. Ona göre, bu dünyada bireyi ödülsüz hiçbir arzu, amaçsız hiçbir acı ve çözümsüz 
hiçbir çatışma beklememektedir. Bireyin bakış açısından, kendinin varoluşu bir hatadan ibarettir: Ancak 
bu, yaşama istenç-inin kendini sürekli İde olarak açığa çıkarmak için yanıp tutuştuğu bir hatadır. İstenç, 
bireyselliğin içine ‘düşüverir’ ve aslında evi olan sonsuzluk okyanusunun serin dünyasından alıkonmuş 
biçimde, temsiller dünyasında bir süreliğine tutsak kalır. İstenç-in birey olarak yaşamı, aslında Adem’e 
ait olan ilk günahın kefaretidir: yani bizzat var olmanın ağır suçunun. Scruton, a.e., s.130. 
524 Scruton a.y. 



 202 

Erotik sevgi tabi ki özne olarak ötekini arzulamakta ve istenç bu noktada ötekini isteme 

şeklinde tezahür etmektedir.525 Ancak Wagner, aşk olgusu içindeki arzuyu, acıdan 

kaçınmanın bir yolu olarak görmez. Aksine aşk, tasarım olarak dünyadaki olgular 

arasındaki tüm istenç-lerden ayrı bir yerde seyretmektedir. Bu anlamda “Tristan ve 

Isolde, Schopenhauer’in ifade etmeye çalıştığı, bireyselliğin ölmesiyle erişilecek 

nirvana kavramının ‘sanatsal bir karşıtı’ olarak karşımıza çıkmaktadır” 526,  çünkü aşk, 

bireyselliği öncelemekte, kişiyi bireyselliğiyle arzulamayı hedeflemektedir.  

 Her şeye rağmen Wagner’in söylemlerinde elbette Schopenhauer etkisi 

yadsınamaz derecede belirgindir. Ancak Wagner’in “Schopenhauer’ı keşfetmeden 

önce Schopenhauer’cı” olduğunu dile getiren ilk kişi Wagner makalelerinin İngilizce 

tercümanı William Ellis‘tir. Wagner’in 1834’te yazdığı Pasticcio makalesi527,  1854’te 

İstenç ve Tasarım Olarak Dünya’yı okumadan önce bu fikirleri taşıdığının ilk 

göstergelerindendir. Bir başka önemli örnek ise 1849’da yazılmış olan Das Kunstwerk 

der Zukunft (Geleceğin Sanat Eseri) adlı makalenin açılış sayfalarındadır:  

 
“Doğa sayısız formunu kazara (absichtlos) ya da istemsiz (unwillkürlich) bir 
amaçla değil, ihtiyaçlarına (Bedürfnis) göre ve dolayısıyla Gereklilik 
(Nothwendigkeit) yüzünden meydana getirmektedir. Aynı Gereklilik, insan 
yaşamının üretimi ve şekillendirici gücüdür. Sadece istemsiz ve rastlantısal 
olmayan şey, gerçek bir ihtiyaçtan ortaya çıkabilir; Yaşam’ın kendi ilkesi 
sadece bu İhtiyaç temeli üzerine kuruludur.” 528  
 
 

Ellis, bu paragraf ve bunu takip eden bölümlerden yola çıkarak Wagner’in 

felsefesinin ‘kendine has’ olduğu haklı yorumunu yapmıştır: “Wagner’in, ‘İstenç’ 

(Wille) yerine ‘Gereklilik’ (Nothwendigkeit) terimini kullanması dışında, tüm şema 

başından sonuna kadar Schopenhauer’cı bir bakış açısına sahiptir ve ‘İstenç’in aşamalı 

evriminin manifestosu, başlangıç gücünden İdrak ve Ruha kadar, yüzyılın en büyük 

                                                        
525 Bell, a.g.e., s.35. 
526 Kienzle, a.g.e., s. 90. 
527 PW, 8:65-66; JA, 5:19. Wagner makalesinde şöyle yazmıştır: “Dramatik sanatın özü bizzat onu 
yaratan özne veya bakış açısından değil, şuradan kaynaklanır: tüm insan yaşamının içsel çekirdeği ve 
eyleminin, yani İde’nin kavranışından ve açığa çıkarılışından. Dramatik eserler sadece bu kriter ile 
değerlendirilmelidir, farklı bakış açıları ve onları yazan farklı özneler sadece bu İde’nin özel 
çeşitlilikleridir.” 
528 PW 1:69; GSD 3:42; JA 6:9. 



 203 

filozofu tarafından yazılmış olabilir”529 diyen Ellis, Wagner’in felsefi orijinalliğinin 

altını çizmiştir. Roger Hollinrake de yorumlarında benzer bir görüş benimsemiştir: 

“Wagner’in Schopenhauer ile ilgili tavrı, tıpkı Genç Almanya, Hegel ve Genç 

Hegelciler ile olduğu gibi, edebi bir bağımlılıktan çok yaratıcı ve geriye dönüşlü bir 

özdeşleşmedir. Benzerlikler kadar uyuşmazlıklar da aynı ölçüde kayda değerdir.”530 

Ayrıca, Wagner’in kendisi de Schopenhauer’in kendi düşüncelerini -bilinçdışı bir 

seviyede de seyretse- onayladığının farkındadır.  Schopenhauer’i okuyan Wagner’in 

şu sözleri bunu açıkça vurgulamaktadır: “İşte nihayet şimdi kendi Wotan’ımı 

anlayabildim!”531 

Wagner’in Schopenhauer’i okumadan önce bu fikirleri ne kadar taşıdığı bir 

yana, Schopenhauer’in Wagner’in felsefi ve sanatsal gelişimini ve özellikle Parsifal’i 

oluştururken ortaya koyduğu teolojik taslağını ne kadar etkilediği oldukça açıktır. 

Üçüncü dönemi sonlandırırken, Schopenhauer’in Wagner’in Hristiyanlığa bakışını 

derinden etkilediğini ve dinin özüne duyduğu hayranlığı nasıl çoğalttığını bir kere daha 

belirtmekte fayda var. Schopenhauer’in sunduğu temel kavramlar olan ‘acı çekiş’ ve 

‘yaşama istenç-inin reddi’, Hristiyan mitolojisinde öncelikle İsa’nın haçında 

karşılığını bulur. Ancak bunun da Wagner’in Schopenhauer’i okumadan önce 

Nazaretli İsa eskizlerinde zaten kabul ettiği bir anlayış olduğu bilinmektedir.   

 

4.  Dördüncü Evre (1873-83): Wagner’in Teolojik Araştırmaları 
ve Parsifal’in Doğuşu 
 

Wagner’in edindiği Hristiyan görüş, elbette sadece Schopenhauer’le sınırlı 

değildir. Gerek Nazaretli İsa gerek Parsifal için kullandığı teolojik ve mitolojik 

bağlam Wagner’in başka önemli kaynak ve kavramlarla olan sıkı ilişkisinin doğal bir 

sonucu olarak ortaya konmuştur. Teolojik olarak dördüncü ve son evresinde, Parsifal 

eserinin tamamlanmasına kadar geçen yıllar içinde Wagner’in Hristiyan teolojisiyle 

olan bağı son derece yoğunlaşmıştır. Wagner bu dönemde yazdığı Parsifal eseri ile 

                                                        
529 PW 1:69  
530 Roger Hollinrake, “Philosophical Outlook,” The Wagner Compendium: A Guide to Wagner’s 
Life and Music, Ed. Barry Millington, London, Thames and Hudson, 1992, s. 145. 
531 My Life, s. 510; Mein Leben 2:523. 



 204 

yalnızca sanatsal zirvesine erişmemiş, aynı zamanda son derece zengin bir teolojik 

birikim ve iç görü de geliştirmiştir. Wagner’in dördüncü evresine etki eden önemli 

faktörler arasında mistisizm (gizemcilik), Ezoterizm, Gnostisizm gibi kadim felsefi ve 

teolojik kavramlar olduğu kadar, Komünyon ve vaftiz töreni gibi Hristiyan 

ritüellerinin ezoterik ve simyacı bir bakış açısıyla ele alınması ve son olarak da gerek 

Marthin Luther’e gerekse Meister Eckhart gibi ses getiren Orta Çağ ve 19. yüzyıl 

mistik teoloji yazarlarına dair yaptığı yoğun okumalar bulunmaktadır. 

 

a. Temel Bir Uzlaşmazlık: Wagner’in Merhamet Etiği ve Modern 
Almanya Politikaları 
 

Wagner’in bu son dönemini ve teolojik araştırmalarının ardındaki ‘merhamet’ 

etiği kavramını derinden etkileyen önemli bir sosyopolitik gelişme Fransa Prusya 

Savaşı (1870-1871) ve sanatçının buna gelişmeye verdiği tepkidir. Savaş esnasında 

Wagner’in benimsediği milliyetçi görüş ve duyduğu coşku kısa soluklu olmuştur. 

Dağınık Alman devletlerinin birleşmesinin spiritüel bir yenilenme getireceğini umut 

eden Wagner, liberalist bir politikanın ve toplumsal adaletin benimseneceğini 

düşünmüş, dolayısıyla kültür ve sanatın bu konuda devlet tarafından cömertçe 

destekleneceğini ve tüm halkı birleştirip Almanlara kültürel bir kimlik 

kazandırabileceğini öngörmüştür. Ancak, 1871’de kurulan Almanya 

İmparatorluğu532* son derece materyalist ve fırsatçı bir düşünce tarzını benimsemiştir. 

Büyük işçi gruplarının fakirleşmesi, şehirlerin hızla büyümesi ve açıkça desteklenen 

militarizm, birçok insanda olduğu gibi Wagner için de bir uyanış yaratmış, politik 

rejimin noksanlarını görünür kılmıştır. Bu sosyopolitik düzlemde, bilgiye sadece 

bilimsel ve pozitivist olduğu sürece değer verilmektedir. Sanat, yalnızca temsili bir 

işleve sahip olmakla birlikte bu dönemde son derece az devlet desteği görmüştür.533  

Bu ortam elbette Wagner’in felsefi düşünce yapısıyla çelişmiştir. Bilindiği gibi 

Schopenhauer’ı okuduğundan beri Wagner için çok büyük önem taşıyan merhamet 

etiği, ‘uyum sağlayanın hayatta kalması’ (survival of the fittest) yaşam ilkesini 

benimsemiş bir ülkede pek az şey ifade etmektedir. Bu, Wagner için -Schopenhauer’cı 

                                                        
532 *Das Zweite Deutsche Kaiserreich, 1871-1918 
533 Kienzle, a.g.e., s. 105-106. 



 205 

terminolojiyle- istenç-in zalim hükümdarlığıdır. Böyle bir düzende rasyonel düşünce, 

empati ve merhametten çok daha fazla değer taşımaktadır. Nitekim, egoizmin alt 

edileceği ütopyası ve insanlığın barış içinde yaşayacağı fikri daha da uzağa itilmiş olur. 

Kienzle makalesinde Wagner’in geleneksel Eski Ahit’in cezalandırıcı ve yargılayıcı 

Tanrı imgesini bu konuda sorumlu tuttuğundan bahsetmiştir. Zira Wagner’e göre 

Yahudilik egoist, kapitalist ve iyimserdir.534 Wagner’in metafiziksel görüşü kendi 

çağdaşlarından dramatik ölçüde ayrılmış, hükmeden materyalist anlayışa başkaldıran 

bir dini düşünceyi, şahsi felsefi konumlanmasına eklemlemeyi tercih etmiştir: İsa 

Mesih ve onun merhamet dini. Wagner, İsa’nın yoksulluğunu ve acı çekişini kendi 

çağdaş toplumunun egoist değerleriyle yanyana getirmiş ve karşılaştırmıştır. Wagner 

her gerçek dinin, özellikle ‘fedakâr’ duruşundan dolayı İsa figürünün ve 

Hristiyanlığın, özünde dünyanın ve insanların zaaflarını ve acizliğini tanıdığını; 

mistiklerin tam da bu sebepten dinleri inşa ettiklerini belirtmiştir.535 Tüm mistik 

öğretilerin özünde anlattığı gibi, insanın kendi hayatını olumlu yönde yaratabilme 

gücü olduğunu, ancak bunu bencilliğinden arınıp, egosunu öldürerek yapabileceği 

gerçeğinin altını çizen Wagner, yalnızca bu sayede sürekli arzulama halinden, yani 

istenç-ten vazgeçilebileceğini öngörmüştür. Tasavvuftaki nefs terbiyesinin karşılığı 

olan bu anlayış, Harari’nin ‘evrimsel bir hata’ olarak nitelendirdiği, Sapiens’e ait ebedi 

tatminsizliğine adeta ışık tutmaktadır. Bir irrasyonalist (usdışıcı) olarak 

Schopenhauer’in de belirttiği gibi bu, akıl yoluyla değil sadece sezgisel (intuitive) 

olarak algınabilen bir öğreti ve erişilebilen bir birlik anlayışıdır: Budizm’deki nirvana 

ve Tasavvuf’taki vahdet-i vücud anlayışını karşılamaktadır.  

 Freke ve Gandy, “Pagan felsefesinin [de] merkezinde, tüm şeylerin Bir 

olduğunun kavranışı” olduğunu belirtmiş, “ayrı bir benlik (ego) olarak sınırlı kendilik 

hissini ve Tanrı ile mistik birliği deneyimleyen inisiye” olmuş kişinin yeniden doğmuş 

ve gerçek huzuru bulmuş bir insan olarak varlığını sürdürdüğünü vurgulamışlardır.536 

Mistikler ‘insani çıkmaz’ın (human predicament) son derece farkında olarak binlerce 

yıl içinde arzunun acı veren devinimini sonlandıran ve dolayısıyla huzura, mutluluğa 

götüren öğretiler bütününü geliştirmişlerdir. Gelgelelim, geleneksel din anlayışındaki 

                                                        
534 A.e. s.106.  
535 A.y. 
536 Freke & Gandy, İsa Miti, s. 27-28. 



 206 

iyimserlik (optimism), yani yaratıcı-Tanrı modelinin şayet ‘doğru’ davranılır ve 

metinlerdeki kurallara uyulduğu takdirde insanı bir ‘kul’ olarak kötülüklerden 

koruyacağına dair geliştirilmiş ‘iyimser’ inanç, Wagner’in teolojik ve felsefi 

konumlanmasıyla tamamen ters düşmektedir. Wagner bu sebeple, Schopenhauer’in 

insan doğasına dair karamsar (pessimist) görüşünü, çağdaşlarının ve geleneksel din 

anlayışının iyimser (optimist) duruşuna tercih etmiş, mistiklerin tüm dinlerin özünde 

belirttiği mermahet etiğini, varlıkları, korku ve zulüm saçan bir doğa ve sonsuz acıdan 

kurtaracak tek çözüm ve teselli unsuru olarak görmüştür. 

 Wagner’in teolojik olarak son döneminde olgunlaştırdığı merhamet etiği ve 

mistisizme olan ilgisi daha önce de belirtildiği gibi Schopenhauer felsefesini okuması 

ve dolayısıyla Budizm’le tanışmasıyla farklı bir boyut kazanmıştır. Wagner’in Batı 

dünyası ve rasyonel düşüncenin acımasız ve tekinsiz doğasıyla ilgili düşüncelerine 

geçmeden önce, bu noktada Hristiyanlığın ve Eski Ahit’in de kökenlerinin Doğu 

mistisizmi olduğuna dair önemli tarihi bulguların altını çizmekte fayda var. 

Mastrogiovanni’nin belirttiği gibi, aslında Konstantin’in (MS 4. yy) hükümdarlığına 

ve Roma İmparatorluğu’ndaki Kilisenin asimilasyonuna dek Hristiyanlık bugün 

anladığımız anlamda ‘batılılaşmamıştır’. Bu nedenle Wagner Parsifal’de, Kilise’yi 

geleneksel batı konjonktüründen ayrıştırdığı bir bağlama oturtmuş, diğer bir deyişle 

Budizm ve Hristiyanlığın özlerindeki örtüşmeye dikkat çekmiştir.537 Wagner, 

yaşamının son otuz senesinde, Hindistan’ın iki kadim dini olan Hinduizm ve Budizm’e 

büyük ilgi duymuş ve onları yakından incelemiştir. Schopenhauer’in Hristiyanlıkla 

ilgili tezini benimsemiş olan Wagner, 1855’te Franz Lizst’e yazdığı mektubunda, 

Hristiyanlığın Greko-Romen538* dünyasında sahneye çıkmasına rağmen aslında 

Yahudilikten türemediğini, Hint dinlerinden ve Mısır üzerinden İsrail’e ulaşan Budizm 

unsurlarından filizlendiğini söylemiştir. Aynı mektupta Wagner, insanlık tarihinin en 

kutsal dini olarak nitelendirdiği Brahman öğretilerinin ve bunun en mükemmel haline 

ulaştığı Budizm’e olan hayranlığını dile getirmiş, İsa ve M.Ö. 5. yüzyılda yaşayan 

Buda Shakyamuni‘nin öğretilerindeki ortak ahlaki prensiplere dikkat çekmiştir.539  

                                                        
537 Mastrogiovanni, a.g.e., s.53. 
538 *Greko-Romen: İlkçağ sonlarında Akdeniz havzasına egemen olan kültür. 
539 Schopenhauer, Über die Grundlage der Moral, s. 281; Wagner’in Franz Liszt’e yazdığı, 7 Haziran 
1855 tarihli mektup, Briefwechsel zwischen Wagner und Lizst, Ed., Erich Kloss, Leipzig, Breitkopf 
und Härtel, 1910, 2:79. 



 207 

Budizm’in, Hristiyanlık üzerinde ne denli etkili olduğunu tarihsel bir çerçeveye 

oturtmak pek mümkün olmasa da önemli olan Wagner’in aralarındaki bu bağlantıya 

inanmış ve bu zenginliği kendi bireysel çalışmalarında incelikle kullanmayı tercih 

etmiş olmasıdır. Dolayısıyla Wagner’in Parsifal eseriyle, Hint mistisizmi, bununla 

bağlantılı olarak Yahudi-Hristiyan geleneğinin ezoterik bakış açısı ve 

Schopenhauer’in İstenç felsefesi temelinde bir sentez sunduğunu söylemek 

mümkündür. 

 

b. Sömürü ve Şiddet Araçları Olarak Kurumsal Din, Kapitalizm 
ve Gelişim Etiği 
 
 
Wagner’e göre Batı tarihi sadece bir savaşlar silsilesi ve benzeri şiddet 

eylemlerinden ibarettir. Daha da acısı, bu eylemler tarih boyunca çoğunlukla 

Hristiyanlık adına işlenmiş insanlık suçlarıdır. Bundan ötürü Wagner tüm dini 

kurumları toptan reddetmiştir, zira ona göre kurumsal din bir iktidar aracı olarak her 

daim kötüye kullanılmıştır. Buna karşıt olarak en kadim Hristiyan öğretilerinin 

kökeninde, Budizm’de ve Pisagorcuların540* gizli cemiyetlerinde keşfettiği gibi, 

                                                        
540 *Pisagor: M.Ö. 570 yılında doğan ünlü filozof, matematikçi ve Pisagorculuk olarak addedilen 
akımın kurucusu Pisagor ya da Pythagoras, inisiye edilerek Ezoterik doktrin dünyasına ilk adımını 
atmıştır. İsmet Zeki Eyüboğlu, Tasavvuf-Tarikatlar-Mezhepler Tarihi, Der Yayınları, İstanbul 1990, 
s. 53. Antik Mısır Osiris dininin en gizli sırlarını öğrenen Pisagor, sayıların Ezoterik kullanımına çok 
önem vermiştir. Zerdüşt dinini, Hindistan’ın kadim Rama dinini tanımış, Kudüs’te Kabala inancı 
mensuplarıyla temas kurmuştur. Kabala inancındaki mistik sayı tekniğini inceleyen Pisagor, otuz dört 
yıl sonra Yunan topraklarına geri dönmüş ancak öğretilerini burada yaymakta güçlük çektiği için 
İtalya’da Cratona kentinde kendi ekolünü oluşturmuştur. Edouard Schure, Büyük İnisiyeler, RM 
Yayınları, İstanbul, 1989, s. 411. Amacı sadece ezoterik dini bilgileri öğretmek değil, aynı zamanda 
siyasi bir örgütlenme de yaratmak olan Pisagor kendi enstitüsünü kurmayı başarmıştır. İnisiye edilen 
tüm öğrenciler aynı zamanda fizik, psişik, dini ve siyasi tüm ilimleri de öğrenmişlerdir. Gener, a.g.e., s. 
54-55. Kabala inancında da önem taşıyan sayılar Pisagor’un kurduğu felsefi sistemde de kendini 
göstermiştir: Parsifal’deki Kase ve Mızrak simgeleri, İsa Mesih bedeni ve evrensel birlik kavramlarıyla 
bağlantılı olan Monad, Diyad, Triad ve Tetrad sayıları tez için önem taşımaktadır. Gener’in belirttiği 
gibi, Pisagor’a göre Monad, yani 1 sayısı, tanrısallığın, makrokozmosun, eril ateşin, önü sonu olmayan 
ebedi yaratıcı enerjinin simgesidir. Monad, İlahi Hikmetin karşılığıdır. Ancak Tanrısallık, aynı zamanda 
yeryüzündeki tezahürü olan insanın da simgesidir. Dolayısıyla Monad hem makrokozmos hem 
mikrokozmos’tur. Bu düşünceye göre, insan-ı kâmil olma mertebesine erişen inisiyeler, mikrokozmosu 
makrokozmos ile birleştirebilme, ona erişebilme gücüne sahiptirler. Parsifal’de Monad Mızrak’a 
karşılık gelmektedir. Bu, Hinduizm’deki Atman (kişisel ruh) ile Brahman’ı (evrensel ruh) 
birleştirebilmekle eşdeğerdir. Diyad, yani 2 sayısı evrendeki ikiliğin, yani dualitenin simgesidir. Buğday 
tanesini ortadan bölen tekil çizgi yani Monad, Diyad’ı birleştiren temel prensiptir. Arap alfabesindeki 
elif harfi ( ا ) bu nedenle, tek bir çizgidir ve alfabenin ilk harfidir: Buğday çekirdeğinin bu şiirsel görseli, 
insan tohumunda da saklıdır ve tüm yaradılışı yansılamaktadır. Diğer bir deyişle Diyad, yani ikilik, 
hayatı üreten bölünmez aktif eril prensip ile yaşamı, içine aldığı tohum sayesinde yaratabilen bölünebilir 



 208 

barışçılık (pacifism) ve et yemekten uzak durma (vegetarianism) olduğu fikrine 

ulaşmıştır. Wagner, insanlığın savaşma eğiliminin ve ‘cinayet’ olgusunun aslında 

insanlığın yemek için hayvanları katletmesine duyduğu kayıtsızlığın son derece doğal 

ve mantıklı bir sonucu olduğu görüşündedir.541 Nitekim Bayreuth operasının yapımı 

ve açılışı süresinde Wagner’in vejetaryan olduğu bilinmektedir. Zira ona göre hayvan 

eti yemek insan dejenerasyonunun ve doğasındaki zulüm potansiyelinin en büyük 

körükleyicilerinden biridir.542 

 Son yazılarında Wagner, kendi çağdaş toplumunu hem dinsel acıma 

duygusundan yoksunluğundan dolayı hem de acı çekenlere karşı merhamet hissi 

beslemediği için son derece ağır şekilde eleştirmiştir: Wagner’e göre, açlık çeken 

işçiler, kapitalizmin vahşi doğası, sömürülen çocuklar ve ‘ilerleme’ adına bilimsel 

deneylerde acımasızca işkence gören hayvan denekler, her ne pahasına olursa olsun 

kar ve gelişim amacı güden sözde ‘medeni’ bir toplumun üzerine barbarlığın kara 

gölgesini düşürmektedir. Böyle barbar bir medeniyete dair hiçbir “umut 

beslemeyen”543* Wagner, tam da bu sebepten sadece bireysel boyutta geliştirilebilecek 

bir ‘kurtarıcı’ fikrine iman eder: Daha ileriki yıllarda Parsifal’de geliştireceği İsa 

Mesih arketipi (Eski Ahit ve Hristiyan teolojisinde geçen) Adem’in ‘günahını’544* 

temizleyecek, içimizdeki merhamet duygusunu canlandıracak ve kurtuluşu 

sağlayacaktır. Bu nedenle Wagner, geleneksel anlamdaki İsa figürüne atfedilen tüm 

pozitif ve barışçıl özelliklere sarılmış, onları kendi sanatsal dehasını kullanarak 

                                                        
dişi prensibin ezoterik bir simgesidir. Parsifal’de Diyad Kase’ye karşılık gelmektedir. Monad ve 
Diyad’ın birleşiminden meydana gelen Triad, yani 3 sayısı aktif ve dişi prensipten ortaya çıkan bilgelik 
eseridir. Mısır inancındaki Osiris ve İsis’in oğlu Horus’tur. Hristiyan mitolojisindeki Tanrı ve Kutsal 
Ruh’tan sonra gelen oğul, yani İsa Mesih arketipidir. Bir diğer deyişle, evrensel birlik mertebesine 
ulaşan, tefekkür ve felsefeyle yoğurulan, nefsini terbiye eden nsan-ı kamil’dir. Triad, bilgeliğin eseri 
olduğundan aynı zamanda ilahi kelamdır (Logos). Eserde Parsifal karakteri burada bahsedilen Mesih 
bedenini temsil etmektedir. Tetrad, yani 4 sayısı ise sonsuzluğun simgesidir, maddesel dünyadaki dört 
temel element olan hava, toprak, su ve ateş’in karşılığıdır. Semavi dinler bunu dört başmelek olarak 
kabul etmişlerdir. Dikey ve yatay çizgi evrensel haç’ı, yani Hristiyan mitolojisinde Mesih’in üzerinde 
can verdiği çarmıh modelini oluşturur. Temelde dört ucu, dört elementi, dört yönü simgelemekte ve 
çizgiler birleştirildiğinde ise 360 dereceyi, yani daireselliği ve birliği oluşturmaktadır. Eserde, kahraman 
Parsifal’in Klingsor’u öldürürken yaptığı işaret bu haç simgesine ve tetrad sayısına denk gelmektedir.  
A.e., s. 58. 
541 Kienzle, a.g.e., s.106. 
542 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 172. 
543 *Wagner, “Wollen wir hoffen?” SSD, C.X, s.123-24. 
544 *Adem’in günahı, Parsifal eserinde Amfortas’ın yarasıyla özdeşleştirilmiştir. Bu yaranın neyi temsil 
ettiği, Hristiyan teolojisi, Schopenhauer felsefesi ve Harari’nin sunduğu evrimsel bakış açısıyla ileride 
işlenecektir. 



 209 

Parsifal karakterinde kişiselleştirmeyi hedeflemiştir: ‘Yaratıcı’ tarafından göklerden 

gönderilecek ve insanlığı günahlarından kurtaracak bir peygamber değil, kendi 

içimizden çıkaracağımız, özümüzdeki yaratıcı tohumlarımızda saklı, mistiklerin 

eriştiği Hikmet’in (Sophia) nüvesi olan Mesih’in ışıyan altın bedeni (Solar Logos) … 

Kienzle’nin belirttiği gibi, bu anlam ve ezoterik derinlikteki bir Hristiyanlık öğretisi, 

Wagner için pekala “geleceğin dini” olabilecektir.545 Wagner’in Cosima’ya söylediği 

sözler bunu açıkça ortaya koymuştur: “Bana kalırsa, Hristiyanlık yeryüzüne henüz 

gelmedi, ve tıpkı ilk [Gnostik] Hristiyanlar gibi ben de İsa’nın ikinci gelişini 

beklemekteyim”.546 

 

c. Wagner’in ‘Yaratıcı’ ile Muhakemesi  
 
“Tanrı’ya değil ancak günahsız İsa’da kendini açığa çıkaran tanrısallığa inanıyorum.”547 

-Richard Wagner 

 

Wagner’e göre sadece sıradan halkın ‘ahmaklığı’ üzerinden yürüyen kurumsal 

din iktidarı, modern toplumda değerlerini yavaş yavaş yitirmekte ve modern bilim, 

‘yaratıcı-Tanrı’ modelini her geçen gün daha da imkânsız hale getirmektedir.548 

Wagner’in bununla ilgili bir problemi yoktur, zira Schopenhauer’in istenç kavramıyla 

tanıştığından beri ateist olduğunu zaten açıkça vurgulamıştır. Wagner; dünyayı, 

cenneti ve tüm canlıları yaratıp, onları koruyup kollayan ‘insanüstü bir merhamet ve 

sevgi iktidarı’ olmadığı kanısına çoktan varmıştır.549* Wagner, acımasız bir doğada 

galip gelebilmek, arzularını tatmin edebilmek ve kendi varlığını devam ettirebilmek 

için türlü fenalıklar yapabilme potansiyeline sahip canlıların yaşadığının farkındadır. 

Dahası, insan ırkının, özellikle de kendi yaşadığı pragmatist, rasyonalist ve kapitalist 

düzende zulüm konusunda sistematik bir benzersizlik gösterdiğinin bilincindedir. 

Wagner’e göre kurumsal din ve tüm aygıtları ise bu konuda ikiyüzlü bir davranış 

                                                        
545 Kienzle, s. 106-107. 
546 CT, C.II, s. 382. 
547 Cosima’nın Günlükleri, 20 Eylül 1879 tarihinde yazılan ifade. İlahiyata dair, Bkz.: Religion und 
Kunst, GSD, C. X, s.215; PW C.VI, s. 216. 
548 “Publikum und Popularität,” SSD C.X, s.86.  
549*Bu konuya dair belirgin kanıtlar Wagner’in son mektuplarında ve makalelerinde olduğu kadar 
Cosima’nın günlüklerinde de yer almaktadır. 



 210 

sergilemektedir. Din uğruna yapılan onca savaş gerçekten saf sevgiden ibaret bir 

yaratıcı tarafından desteklenebilir mi, diye sorar Wagner. Peki sömürge ülkelerin 

yoksul topraklarında açlıktan ölmek üzere yerde kıvranan bir çocuğun ölümünü 

bekleyen akbabayı, çocuğu parçalayıp yemekten kim alıkoyabilir? Ya da zalim bir 

ekonomik sistemin kölesi olan işçilerin, insani sınırları aşan çalışma saat ve koşullarını 

merhamet ve adalet duygusu dışında hangi kudret iyileştirebilir? Peki küçük bir 

çocuğun sevgi ve şefkat görmek yerine aile içinde seneler boyunca fiziksel ve 

psikolojik tacize uğramasının nasıl bir ‘ilahi anlamı’ olabilir? İnsanlara yapılanlar bir 

yana, insanların hayvanlara ve doğaya verdiği zararı telafi edecek bir ilahi güç var 

mıdır? Eğer Tanrı tüm düşünen ve hisseden hayvanları yarattıysa, neden yüzlerce 

senedir mezbahanalerde vahşice katledilen, kürkü için derisi soyulan ya da insanların 

avcılık merakının birer kurbanı olan hayvanlara merhameti yoktur? Kendilerini 

insanların fenalıklarından hiçbir zaman koruyamayacak birçok hayvan türünün, 

insanların kölesi olması hangi merhametli Tanrı’nın evrensel adalet anlayışına 

sığmaktadır? Ve eğer insanların başına gelen kötülükler ilahi bir sınavın parçasıysa ve 

insan yeterince sabredip dua ettiğinde cennetle ödüllendirilecekse, hayvanların başına 

gelen vahşeti, hayvanlar açısından ilahi bir sınav olarak değerlendirmek mümkün 

müdür? Diğer bir deyişle ruhu olan insana, olgunlaşması için verilen acı, (teist dinlere 

göre) ruhu olmayan hayvanlara neden verilmektedir? Eğer acı da sevinç de 

Yaratıcı’dan geliyorsa, en az insan kadar sosyalleşme, duygusal bağ kurma, yas tutma, 

oyun oynama, sevgi besleme gibi his ve güdülerle; ayrıca son derece karmaşık beyin 

fonksiyonlarıyla donatılmış (özellikle memeli) hayvanların bu sistemdeki yeri ve 

anlamı nedir? Ve son olarak, eğer Tanrı onları insan zulmünün karşısında yalnız 

bıraktıysa ta en başta var olmalarının nasıl bir amacı olabilir?  

Tüm bu sorgulamalarla geleneksel anlamdaki Tanrı olgusunu bir kenara iten 

Wagner, diğer tarafta dinin iyimser ve barışçıl özünü toptan reddetmemiş, aksine bunu 

olabildiğince kucaklamıştır. Mistisizmin bir ‘varlıklar meclisi’ olarak gördüğü kâinat 

fikrini benimseyen Wagner, Hristiyanlığın bir Tanrı kavramı olmadan hayatta 

kalamayacağını farketmiştir. Eşi Cosima’ya toplum önünde Tanrı kavramını 

sorgulamanın başına getirebileceği belaya değeceğini fakat bunu yapmanın ne denli 



 211 

zor bir misyon olduğundan dert yanmıştır.550 Yine de bu misyonu çağdaş teologlara da 

bırakmaya niyetli değildir. Bu nedenle Wagner, yoğun olarak birçok din ve tarih dersi 

almaya başlamıştır.551   

 

d. Wagner’in Teolojik Okumaları ve Parsifal’e Etkileri  
 

Daha önce de belirtildiği gibi, Wagner’in mistisizme olan ilgisi dördüncü 

evresinden çok daha öncelere dayanmaktadır. Ancak bu dönem içinde, ileriki yıllarda 

Parsifal eserini şekillendirecek olan teolojik çalışmalara özellikle eğildiği 

görülmektedir. 5 Nisan 1864 yılında Mathilde Maier’a yazdığı mektubunda, 

Wagner’in “Önümde Alman Hristiyan mistikleri duruyor: bugün sırada Tauler var”552 

dediği kaydedilmiştir. Okumaları elbette sadece Johannes Tauler (1300-1361) ile 

sınırlı kalmamış, özellikle 1875 yılından sonra yoğunlaşan çalışmalarında Alman 

teolog, düşünür ve mistik Meister Eckhart’ı (1260-1328), dönemin çağdaş ve öne 

çıkan tarihçilerinden August Friedrich Gfrörer’in (1803-1861) Geschichte des 

Urchristentums’ını, düşünür ve teolog Joseph Von Görres’in (1776-1848) Christliche 

Mystik’ini553 ve Fransız filozof-yazar Ernest Renan’ın (1823-1892) Saint Paul adlı 

eserini incelemiştir. Tüm bu yazarların ötesinde esas olarak Protestanlığın kurucusu 

Marthin Luther’e (1483-1546) olan ilgisi ön plana çıkmıştır.554 Wagner, Luther’in 16. 

yüzyıla ait çalışmalarının sekiz ciltlik bir edisyonuyla birlikte Pertes tarafından 

yayımlanan (1844) seçili eserlerin sekiz ciltlik bir edisyonunu, ilahiler kitabını555 ve 

kısa da olsa Luther’in, Wagner ve çağdaşları üzerinde ne kadar etkili olduğunu 

gösteren önemli bir kitap556* edinmiştir. Ayrıca Luther’in yukarıda belirtilen kimi 

yazarlarla da bağlantıları vardır: hem Tauler hem Eckhart’ın, Luther’in birtakım 

                                                        
550 CT 2:472. 
551 Kienzle, a.g.e., s.108. 
552 SL s. 580. Tauler’e olan bu ilginin kanıtı, My Life 736; Mein Leben 2:752’deki ifadelerle de 
desteklenmektedir. 
553 Bkz.: Joseph von Görres, Die Christliche Mystik, 5 c., Regensburg, Manz, 1836-42; August 
Friedrich Gfrörer, Geschichte des Urchristentums, 3 c., Stuttgart, E. Schweizerhart, 1838. 
554 Bell 41. 
555 Wackernagel, Martin Luthers Geistliche Lieder.  
556 *Luther, Passional Christi und Antichristi: 1869-70 yıllarında I. Vatikan Konseyi’inde Papa Pius 
IX’un, Papalığın yanılmazlığı ve hatasızlığına dair iddialarına, Almanların karşı atak geliştirmek için 
kullandıkları eserdir.  



 212 

teolojik fikirlerini benimsediği, bununla birlikte Gfrörer’in bir Lutheryen olduğu 

bilinmektedir. Ancak 1853’te Roma Katolikliğine geçmiştir. Bell’in belirttiği gibi 

“Wagner’in bunu dehşetle karşılamış olması elbette şaşırtıcı değildir.”557  

Tüm bu çalışmalar 1875’ten sonra filizlenen projesi Parsifal’in taslak 

çalışmalarını büyük ölçüde şekillendirmiştir. Wagner’in bu teolojik çalışmalara 

odaklanırken aynı zamanda mistiklere karşı özel bir ilgi geliştirdiği görülmektedir. 

Cosima Wagner’in günlüklerinde kullandığı birçok ifadenin işaret ettiği bu ilgi, 23 

Eylül 1875 yılında yazılan şu cümlede açıkça görülmektedir: “R. akşamları, Meister 

Eckhart’ı açar, birkaç satır bizi derinden etkiler, insanın bilgiden geçerek masumiyete 

ulaşması gerektiğine dair şeyleri görmek ve duymak-ne kadar da derin-işte orada 

evinde hissettiğini söylüyor R.”.558 Eckhart’ın ilahiliği anlamasındaki karmaşık 

yaklaşım Wagner’e son derece çekici gelmiştir. Kienzle bu fikrin, Yunan düşünürü 

Dionysius Areopagita’nın (M.S 1.yüzyıl) ‘negatif teolojisi’ kavramına kadar gittiğini 

belirtir. Negatif teoloji, “ilahiliği bir taraftan tanımlanamaz ve her şeyin üstünde var 

olan şekilde betimlerken, diğer taraftan esassız ve bir ‘hiçlik’ (“Nichts”) olarak ifade 

etmektedir.”559 Bu aynı zamanda, Kabala ve Tasavvuf felsefesindeki evrendeki her 

şeyin Tanrı’dan fışkırarak sudur etmesi (emanation) ve sonunda O’na dönmesi 

kavramıyla da bağlantılıdır. Eckhart’a göre kişi ancak egoizmini yok etmesi koşuluyla 

Tanrı’ya ulaşabilmektedir. Eckhart, vaazlarından birinde “Yaratıcının sonlandığı 

yerde Tanrı başlamaktadır” sözüyle düşüncesinin özünü ifade etmiştir.560  

İlahiliğin hiçlikle özdeşleştirilmesi fikrini kullanarak, ‘bilgiden geçerek 

masumiyete ulaşma’ paradoksunu anlamak da mümkündür: Sadece “egoizmini geride 

bırakan ve (‘Yaratıcı’ dahil olmak üzere) bildiği her şeyi unutan kişi ancak ilahiliğin 

sır perdesini aralayabilmektedir.”561 Bu noktada Wagner’in Parsifal karakterini inşa 

ederken bu düşünceyi benimsemiş olmasını düşünmek neredeyse kaçınılmazdır. Zira 

kurtuluş, (salvation) ancak egodan arınmış ve kendini unutmuş insanlığın 

masumiyetinde saklıdır. Masum insan prototipi olarak Parsifal, belki de tam da ‘aptal’ 

                                                        
557 Bell, 41 
558 CT, 1:937. 
559 Kienzle, a.g.e., s.108. 
560 Meister Eckhart, Die Deutchen Werke, Ed. Josef Quint, Stuttgart, W. Kohlhammer, 1936-76, 1:92, 
7ff. 
561 Kienzle, a.g.e., s.109. 



 213 

olduğu ve kendini, yani egosunu unuttuğu için, egoizmleri ve kendileriyle fazlaca 

meşgul olan diğer karakterlerin çatışmalarını çözmek için var olmuştur; bu onun 

kaderinde vardır. Böylelikle, saf aptal Parsifal masumiyeti sayesinde daha üstün ve 

yüce bir bilgiye ulaşabilir hale gelir. Sonuç olarak Wagner, Orta Çağ mistiklerinin bu 

yorumlarını Schopenhauer’in istenç felsefesiyle bütünleştirmiş ve istenç-in yok 

edilmesini önermiştir. Wagner, 27 Ekim 1873’te Cosima’ya “Tüm tasarımların 

sessizleştirilmesi ruha kutsanmış bir huzur bahşeder ve İsa, bu dingin huzura giden 

yoldur”562 demiştir.  Bu ifade Luther’e atıfta bulunmaktadır, ancak Wagner’in Eckhart 

okumaları ve aynı zamanda Hint mistiklerine dair çalışmalarının başka çağrışımları da 

vardır: Zira ‘tüm tasarımları sessizleştirmek’ (“schweigen aller Vorstellung”) Budist 

meditasyonunun ilk hedefidir.563  

 Wagner’in, özellikle bu evrede sürekli olarak Tanrı’nın felsefi anlamını 

sorgulama eğiliminde olduğu görülmektedir. “Tanrı sadece şeylerin görünümünden 

değil, gerçeği görebilmekten ibarettir”564 diyen Wagner, Schopenhauer’in İstenç ve 

Tasarım Olarak Dünya eserine atıfta bulunmuş, ‘Maya’nın peçesi’ yüzünden örtük 

kalan Birlik gerçeğine, nesneler dünyasının sessizleştirilmesi ve egoizmin devreden 

çıkarılması koşulunda erişileceğinin altını çizmiştir. Wagner’in bu öngörüsünün 

elbette antropolojik bir temeli vardır. Zira ona göre İsa, dünyayı yaratan Tanrının 

Cennet’ten inen oğlu/sureti değildir. İsa, onun için sadece bir insandır; o ‘mükemmel 

insan’ prototipidir. İşte ilahiliği565* tam da burada yatmaktadır. Wagner, teozofik 

yaklaşımıyla Hristiyan mitolojisinin Antik Yunan Pisagorculuğundan aldığı, ‘monad’ 

(Bir) rakamıyla temsil edilen ‘ilahi hikmet’ kavramının Mesih’in ışıyan altın 

bedeninde kişiselleştirildiği gerçeğini böylece kendi eserinde ortaya koymuştur. 

Wagner, başka kaynaklarla beraber, “1874-75 yıllarında okuduğu Gfrörer’in kapsamlı 

eseri Geschichte des Urchristentums sayesinde Yahudi mistisizmi ve Kabala öğretisi 

                                                        
562 CT 1:744. 
563 Kienzle’nin belirttiği gibi, 20. yüzyılın daha ileriki yıllarında Meister Eckhart ve Uzak Doğu 
mistisizminin paralellikleri ilk defa daha ayrıntılı biçimde araştırılmıştır. Kienzle, a.g.e., s.109. Bkz.: 
Shitsuteru Ueda, Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur Gottheit, Güttersloh, G. 
Mohn, 1965. 
564 CT 2:376. 
565 *Tez boyunca Wagner’in kullandığı ‘ilahi’ (Alm. Heiligsten) kelimesi sanatçının operalarında, 
makale ve mektuplarında Tanrısallık, Kutsal Ruh, Mesih İsa, Sonsuz Yaratıcı Enerji, Yaşamın Kaynağı 
ve Doğa, Nirvana, Sınırsız Bilinç, Sonsuz Yaşam ve Spiritüel tekâmül hakkındaki temel düşüncelerinin 
amalgamı ve evrimini kapsama amaçlı kullanılmıştır. 



 214 

ile tanışmıştır.”566 Daha önce de belirtildiği gibi, Wagner geleneksel anlamdaki 

Yaratıcı Tanrıyı temele alan Rabbinik Yahudiliğe karşı olumsuz duruşunu türlü 

şekillerde belirtmiştir, gelgelelim diğer tarafta Yahudiliğin ezoterik perspektifini 

sunan Kabala inancı ona son derece çekici gelmiş, Eski Ahid’teki Tekvin’in 1-3 

bölümlerinin örtük simgelerini Parsifal’de ustaca yerleştirmiştir. Gfrörer kitabında şu 

ifadeyi kullanmıştır: 

 
“Tanrı’nın oğlunun, geleneksel dogmatizmin öğrettiği gibi metafiziksel bir öz 
olması fikrinin insan tecrübesinden son derece uzak olduğunu anlıyorum, 
aksine ben bu kavramı, İsa’nın [bir simge olarak] kendini diğer insanlardan 
ayrıştırabilmesine olanak tanıyan etik ve spiritüel tekamülün tanımını 
yapabilmek için kullanıyorum” 567 
 
 

Bu söylem, Wagner’in daha önce Nazaretli İsa eserinde vermeyi hedeflediği 

fikri açıkça sergilemektedir. Böylelikle Wagner’in tasarısı, Gfrörer’in ifadesiyle daha 

da netleşir: İsa’nın ilahiliği, Wagner’e göre, ‘bilinçli ve gönüllü ızdırap çekme’ 

kapasitesi olarak tanımlanmış olur. İşte Wagner için insan gelişiminin ve spiritüel 

olgunlaşmanın en yüksek mertebesi, yani insan-ı kâmil olmak tam da bunu 

karşılamaktadır: “İsa, tüm insanlığın acılarını üzerine alır ve bu nedenle sonsuz 

merhametiyle Adem’in sebep olduğu ilk günahı (original sin) yeryüzünden ve 

insandan silmiş olur. Uzam ve zamanda algılanması mümkün olmayan istenç-in asal 

temeli, istenç-in yok edilmesiyle anlaşılır hale gelir. İsa’da kurtuluşa erişen istenç 

böylelikle ilahiliğini de kazanmış olur.”568 Bu düşünceyle Wagner, Schopenhauer’ın 

felsefesi temelinde İsa’nın ilahiliğini yeniden tanımlar. Nazaretli İsa, egoizmi yenerek 

nesneler dünyasının tüm tasarımlarından arınmış bir özgürlüğe giden yolu insanlık için 

açmış olur. O, benliğini yok ederek Schopenhauer’ın karamsarlığına meydan okur ve 

doğa kanunlarının ötesine geçer. Wagner’in benimsediği “‘ızdırap çekme mistisizmi’ 

(mysticism of suffering) içinde yaşadığı modern çağın ‘ilerleme ve gelişim’ anlayışına 

ve bencilliğine meydan okumaktadır.”569 

                                                        
566 Kienzle, a.g.e., s. 109. 
567 Gfrörer, Geshichte des Urchristentums, 3. Bölüm, s.3.  
568 Wagner, “Heldentum und Christentum”, SSD, 10:281. 
569 Kienzle, a.g.e., s.110. 



 215 

Wagner için, Tanrı anlayışının İsa Mesih kişisinde merkezlenmesi elbette 

sanatçının düşünce yapısını, teolojik bakış açısını ve tabi ki Parsifal eserini anlamakta 

büyük önem taşır. Wagner’in 1840’larda Nazaretli İsa eseriyle başlayıp, hayatının 

sonuna kadar eş merkezli daireler halinde büyüyerek nihayetinde Parsifal’i yaratması 

onun teolojik yöntemini oluşturmuştur. Bell’in de belirttiği bu durum din olgusunu 

topyekûn reddeden ateist gruplarla, Hristiyan inancının koyu savunucuları arasında 

büyük tartışmalara yol açmış, her iki grup da Wagner’in ‘muğlak’ konumlanmasını 

kendi anladığı şekilde yorumlamayı tercih etmiştir.  Wagner, bu dönemde Yeni Ahit’e 

referans göstererek İsa’nın yüce fedakarlığının önemini pekâlâ yinelemiştir. 

Gelgelelim, eşi Cosima’nın 26 Eylül 1877 tarihli notlarındaki bir ifadesinde, 

Wagner’le İsa figürü hakkında ne kadar derinlikli düşündüklerine ve sonuç olarak 

İncil’in ‘insanlık tarafından’ yazılmış en yüce metin olduğuna dair açıklaması ise bahsi 

geçen tartışmalara ilginç bir ironi katmakta, her iki tarafı da tatminsiz bırakmaktadır.570 

 

 

e. Dinin Sanat Eserine Dönüşümü: Parsifal 
 

Wagner bu fikirler ışığında 1875 yılında Parzival’e571* geri dönüş yapar. 1880 

yılında Parsifal neredeyse tamamlanmışken yazdığı Religion und Kunst (Din ve Sanat) 

makalesinin giriş paragrafı, belki de Wagner’in tüm düşünsel altyapısının özetler 

niteliktedir:  

 
“Din yapaylaştığında [ve orijinalliğini yitirdiğinde] sanat, dinin özünü 
kurtarma görevini, içindeki mitolojik simgelerin örtük anlamlarını 
özümseyerek üstlenmek durumundadır, böylece sanat, din olgusunun bizlere 
‘gerçek’ olarak sunduğu bu simgelerin aslında birer metafor olduğunu 
gösterebilir, bu simgeleri yüceltebilir ve böylelikle içerdikleri derin, saklı 
anlamı görmemizi sağlayabilir” 572 
 
 

                                                        
570 Bell, a.g.e., s.43. 
571 Daha önce de belirtildiği gibi, Wagner, 1877 yılının Mart ayından sonra eserin ismini Parsifal olarak 
değiştirmiştir.  
572 Richard Wagner’s Prose Works, C.VI, 1897, s. 213. 



 216 

Wagner’in de açıkça belirttiği gibi sanatçının son draması, dinin özünü 

kurtarma ve onu sanata dönüştürme çabasıdır. Wagner bu sayede, mit üzerinde 

çalışarak yozlaşmış olduğuna kanaat getirdiği Hristiyanlığın mesajını 

yenileyebileceğini düşünmüştür. O, sanat aracılığıyla ortodoks din anlayışını yüceltme 

gibi bir hedef asla benimsememiştir. Wagner’e göre din, kendi yol gösterici ve felsefi 

simgelerini algılama ve açıklama konusunda başarısız olduğunda, sanat, kişisel 

tekâmül ve olgunlaşma (self-perfection) yolundaki bireyi kendi spiritüel yolculuğunu 

başlatacak kapıya ve evrensel ilahi birliğin huzuruna getirecektir. Dinin sanata bu 

yolda çanak tutması, Wagner’in sanat üretimi ve yaratıcılığında yaşamı boyunca tutarlı 

bir seyir izleyecek önemli bir ifade gücü yaratmıştır. 

Wagner, 1877 yılında bir başka taslakla beraber ilk perde müziğinin büyük bir 

bölümünü de yazar ve eser nihayetinde 1882’de tamamlanır. Wagner, 1865’teki 

taslağını korumuş ancak üzerinde birkaç oynama yapmıştır.573 Böylelikle tüm 

dramatik eylemi, önceki planına göre daha da açık şekilde, ismi ifşa edilmemiş bir 

‘kurtarıcı’ merkezinde toplamış olur. ‘Kurtarıcı’nın ismi hiçbir zaman telaffuz 

edilmese de bunun İsa olduğuna dair çağrışımlar pekâlâ aşikardır: İsa, bu ‘Sahneyi 

Kutsayan Şenlik Oyunu’nun (Bühnenweihfestspiele) gizli merkezidir. Esere yerleşen 

bu yeni bakış açısı en açık ifadesini Kundry karakteri ve geçmişinde bulur. Kienzle’nin 

belirttiği gibi “Wagner, onun antik lanetini doğrudan Passion574* ile ilişkilendirir.”575 

Kundry, çarmıhta acı çeken -eserde ismi telaffuz edilmese de- İsa ile karşılaşmış ve 

acısına gülmüştür. II. perdede bunu Parsifal’e utançla itiraf eder. Wagner eserin 

taslağında Kundry’yi aynı lanetten muzdarip ve ölmesi mümkün olmayan Gezgin 

Yahudi ya da diğer ismiyle, Ebedi Yahudi576* Ahasuerus ile karşılaştırmıştır. Ancak 

                                                        
573 Kienzle, a.g.e., s.111. 
574 *Passion: Latince passus yani ‘acı çekmek’ten türemiş sözcük, İsa’nın yargılanıp çarmıha gerilmesi 
dahil olmak üzere, yaşamındaki dramatik ve acı dolu olayları tanımlayan isimdir. İsa’nın Passion’u-ki 
Türkçeye “Tutku” olarak çevrilmektedir-tüm Hristiyan cemaatlerin teolojik bakışlarında, O’nun neden 
bu kadar aşağılanıp acı çektiğini açıklamalarında büyük rol oynar. Zira bu Tutku’da büyük vbir sevgi 
ve fedakârlık yatmaktadır. Dört Kanonik İncil’de, İsa’nın ölümünün tarif edildiği bölümlere ‘Passion 
anlatıları’ denmektedir. (Çevrimiçi) 
 http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Passion_(Christianity), 23 Aralık 2017. 
575 Kienzle, a.y. 
576 *Gezgin Yahudi: İsa peygambere çarmıhtayken alay ettiği için sonsuza kadar yürümeye mahkum 
edilmiş, Hristiyan mitolojisindeki mitsel bir karakterdir. Mit, 1602 yılında bir Alman yazarı tarafından 
“Kurze Beschreibung und Erzählung von einem Juden mit namen Ahasverus” (“Ahasuerus Adındaki 
Bir Yahudinin Kısa Bir Tanımı ve Anlatısı”) adı altında yeniden ele alınır. Bu, mitsel karakteri 



 217 

1877’teki metninde bu parelelliği ilk defa açımlamıştır: “Kundry’nin avare 

gezinmeleri artık İsa ile tekrar buluşabilmenin beyhude özlemine dönüşür.”577 

Görünürde imkânsız olan bu ‘vuslat’, III. perdenin sonunda Parsifal tarafından vaftiz 

edilince ‘bir bakıma’ gerçekleşecektir. 

 Buna ek olarak Wagner, Parsifal metninin son çalışmalarında, esere farklı bir 

katman daha eklemiştir: Eser, acı çeken İsa’nın, yani ‘kurtarılmayan kurtarıcı’nın 

(unredeemed redeemer) dramasına da dönüşür. Bu fikrin tohumları daha önceki 

taslaklarında da bulunmaktadır, ancak bu dönemde “Wagner, kadim Hristiyan ve 

Gnostik mezhep araştırmaları sonucunda, İsa’nın haçtaki ölümünün aslında merhamet 

gizeminin simgeleştirilmiş hali olduğu fikriyle iyice bütünleşmiş olur.”578 Wagner’in 

dramasında Mesih, çarmıhtan sonra dirilmemiş ve cennete yükselmemiştir. O, Kase 

Krallığına kendi bedenini ‘kutsal emanetler’ olarak geride bırakmıştır: son Akşam 

Yemeğinde içinden şarap içilen Kase ve böğrünü yaralayan Mızrak. İsa’nın 

Komünyon Ayini ve Son Akşam Yemeği ile kurduğu bu merhamet dini, nesilden 

nesile onun takipçileri tarafından aktarılmaktadır. Titurel, Amfortas ve Parsifal, 

İsa’nın takipçileridir. Ancak bu görevi üstlenmekte başarısız olan ve şehvet arzusuna 

yenik düşerek kutsiyete ihanet eden Amfortas Mızrak’ı kaptırır ve ona İsa tarafından 

sevgiyle bahşedilen kurtuluş görevini tehlikeye atar. Parsifal, bu açığı kapatacaktır.  

Wagner, Offenem Schreiben an Herrn Ernst von Weber’de (Bay Ernst von 

Weber’e Açık Mektuplar) hayvanlara yapılan zalim deneylere, karşı bir duruş 

sergilediğinden ve bununla birlikte, İsa örnek alınırsa tüm canlı varlıkların kurtuluşa 

ereceğinden bahsetmiştir.579 Wagner, dramasında ‘ilahilik’ kavramını, Yahudi-

Hristiyan geleneğinin kadir-i mutlak ve günahları affeden Tanrı modelindense, bu 

kutsal göreve ihanet edilmesine ağıt yakan, dünyanın istenç-ine bağımlı ve ızdırap 

çeken-ve büyük ölçüde Pagan Tanrı-insanı Osiris-Dionysus’e580* atfen-‘Tanrı-insan’ 

                                                        
Ahasuerus adlı bir Yahudi, yani ‘Ebedi Yahudi’ olarak betimleyen ilk eserdir. O zamandan beri birçok 
oyuna, şiire, romana ve görsel sanata konu olan mit, 1609 yılında Fransızcaya çevrilirken ‘Gezgin 
Yahudi’ adını almıştır. En bilindik yapıtlardan birisi 1844’te, Eugène Sue tarafından yazılmış Romantik 
eser ‘Gezgin Yahudi’ dir (Le Juif Errant). (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/wandering-
Jew, 6 Mart, 2018. 
577 Kienzle, a.y. 
578 A.e. 
579 SSD, 10:200; 202.  
580 *V. Bölümde, Osiris-Dionysus’un ‘fedakarlığı ve tutkusu’nun İsa ile özdeşik karakteri, Komünyon 
üzerinden işlenecektir. 



 218 

prototipi, Parsifal karakteriyle sunmuştur. Dolayısıyla Parsifal aslında merhametsiz, 

şuursuz ve nefsinin sebep olduğu yanılsamalar dünyasında, dualitede sıkışıp kalmış 

bir toplumun çöküşüne yakılan bir ağıttır. Wagner, tehlike altına girmiş mitolojik bir 

Kâse Krallığı alegorisiyle, aslında kendi çağdaş toplumuna Hristiyanlığın özündeki bu 

mesajı vermek istemiştir. Wagner’in hedefi belirgindir: Din acilen yenilenmelidir! 

 

B. Wagner’in Parsifal’deki Teolojik Katkısının Bir Taslağı 

 
Wagner’in teolojiye ilk ve belki de en önemli katkısı ‘insani çıkmaz’ı 

algılaması ve sunumudur.581 Elbette bu, Hristiyan perspektifindeki ‘günah’ 

kavramının açık bir yansımasıdır, ancak genel olarak yeryüzünde binlerce yıldır 

yaşayagelen insanın ebedi çaresizliği ve acı çekişi üzerinden ezoterik bir yol 

izlemektedir. Daha önce de bahsedildiği gibi Schopenhauer’in istenç felsefesi bu 

kavramı anlamada önemli bir rol oynamaktadır. Zira, Budist felsefeden ilham alan 

Schopenhauer, istenç-in ve bunun neden olduğu egoistik arzuların acıyı körüklediğini 

belirtmiştir. Žižek, bununla bağlantılı olarak doğru bir tespitle, Wagner 

kahramanlarında, ölümde kurtuluşa ve nihai huzura ulaşabileceklerine dair koşulsuz 

bir tutku olduğundan bahseder. Çıkmazları, geçmişlerinde ‘korkunç’ bir suç işlemeleri 

ve bundan dolayı ölüme değil, sonsuz acı getiren bir yaşama mahkûm edilmiş 

olmalarıdır. Bu karakterler, çaresizce etrafta dolanırlar ve simgesel işevlerini yerine 

getiremezler. Žižek, örneğin bu nedenle Tristan’ın korkusunun Isolde’siz ölmek değil, 

o olmadan sonsuz yaşam kıskacında hapsolmak olduğunu belirtmiştir.582 Daha önce 

de belirtildiği gibi, Tristan’ın sevgisi, istenç-i aşan, duygusal ve cinsel bir yatırımdır. 

Bu nedenle Isolde’siz olmak, bencilliğin ötesine geçen Tristan’a, kendi varoluş 

mücadelesinden daha da büyük bir acı vermektedir. Zira agape, yani merhametli 

(cinsel) sevgi, insanın bencilliğinden sıyrılarak, dualiteden birliğe; diğer bir deyişle 

tanrısal bütünlüğe ve mükemmelliğe ulaşmasını sağlayan araçtır. 

Wagner’in anlatılarına yerleştirdiği bu ‘korkunç’ suç, aslında tüm semavi 

dinlerde kabul gören yaradılış mitinin başlangıcının, yani Adem’in Havva’ya uyarak 

                                                        
581 Bell, a.g.e., s.11. 
582 Žižek & Dolar, a.g.e., s.106-107. 



 219 

Bilgi Ağacı’ndan çaldığı elma ve cennetten (Aden) kovuluş hikayesinin farklı bir 

yorumudur ve elbette ‘cinsel çağrışımları’583* vardır. Samsara kavramına paralel olan 

bu sonsuz yaşam döngüsü Parsifal’de, belki de en iyi Kundry karakteriyle verilmiştir. 

II. perdede efendisi Klingsor’a direnmeye çalışan Kundry, acısını kesintili ve aksak 

biçimde mırıldanır: “Ah! Ah! En karanlık gece! Delilik! Ah Öfke! Ah sefalet! 

Uyku…uyku… derin uyku! Ölüm!” Kundry, acısının sadece ölüm ile sonlanacağından 

emindir. Daha sonra, geçmişte çarmıhtaki İsa’ya güldüğünü anlatmasından hemen 

önce, hissettiği çaresizliği Parsifal’e haykırır: “Ah, bir bilsen beni tüketen, sürekli 

olarak farklı şekillere bürünen bu laneti; uykuda ve uyanıkken, ölümde ve yaşamda, 

acı ve sevinçte, sonsuza dek bu varoluşun içinde!”    

 Žižek’e göre psikanalizin nihai dersi, insan yaşamının sadece ‘yaşam’dan 

ibaret olmadığı bilgisidir. Ona göre insanlar, sadece ‘yaşıyor’ değildirler, onlar yaşamı 

‘aşırılık’ta keyfini çıkarmanın tuhaf arzusuyla yanıp tutuşmakta; şeylerin sıradan 

akışını rayından çıkaran bir ‘fazlalık’ haline tutkuyla bağlanmaktadırlar. Wagner’in 

operaları ise tam da bu bahsedilen, hayatı aşırılığıyla dolu dolu yaşamak fikrini konu 

almakta,584 bu da Harari’nin ‘evrimsel hata’ diye nitelendirdiği durumu, yani genetik 

kodların insanı sürekli olarak ‘yeni av ve eşleşecek partner’ peşinde koşma 

ihtiyaçlanmasına ve bununla bağlantılı olarak zevk dürtüsüyle ödüllendirmesine 

karşılık gelmektedir. Dolayısıyla Parsifal’de özellikle Kundry karakteri üzerinden 

aksettirilen ‘sonsuzluk’ metaforunun (“Kundry’nin sonsuz yaşama mahkûm olması”), 

yaşambilimsel bir bakış açısından, binlerce yıldır evrimleşen Sapiens’in hayatta kalma 

mücadelesi ve istenç doğrultusunda yaşamasının farklı bir yorumu olduğu elbette 

söylenebilir. Žižek’in bahsettiği bu ‘aşırılık’, insan bedeninde kendini bir ‘yara’ 

görüntüsüyle var ederek özneyi ölümsüz kılmakta, diğer bir deyişle öznenin ölebilme 

kapasitesini bir lanet gibi elinden almaktadır. Kahraman, ancak bu ‘yara’ iyileştikten 

sonra huzurla ölebilecektir. Elbette burada bahsi geçen ‘ölüm’, Simurg mitinde 

kuşların yok oluşu gibi simgesel olarak algılanmalıdır. (Kundry’nin III. perdede vaftiz 

edildikten sonraki ölümü bu simgesel ölümün önemli bir örneğidir: Bkz.: ölmeden 

ölmek.)  

                                                        
583 *Bu cinsel çağrışım V. Bölümde yaratılış miti, Parsifal ve Amfortas’ın Kundry ile olan ilişkisi 
bağlamında ve Kabala öğretisi ekseninde ayrıntılı olarak incelenecektir. 
584 Žižek & Dolar, a.g.e., s.107. 



 220 

Žižek’in bahsettiği ‘yara’ metaforu, Parsifal’de en açık bir şekilde Amfortas’ın 

bedeninde vücut bulur.585 İnsanın acısı, nefsine hakim olamayan Amfortas’ın fiziksel, 

zihinsel ve spiritüel işkencesi aracılığıyla ifade edilmektedir. Ancak bu, paradoksal bir 

biçimde II. perdede Kundry’nin öpücüğünden sonra Amfortas’ın acısını hisseden 

Parsifal’in tepkisi üzerinden gözlemlenir (“Amfortas! Yara! Yara! Kalbimin içinde 

yanıyor!”).  

 Eserde ikinci olarak, insanın bu çaresizliği ve ızdırabının, İsa’nın acısı ve 

ölümüyle özdeşleştirildiği görülmektedir. Bu, insanın Tanrı ile özdeşleştirilmesinin 

belki de en açık göstergesidir. Ancak isminin hiçbir zaman telaffuz edilmemesi bir 

yana, burada “Erlöser” ya da “Heiland” (Kurtarıcı) olarak addedilen ve Almancada 

sadece üçüncü tekil şahıs, “Er” (Tr. O) veyahut ismin ‘–i’ hali (Akkusativ olarak) yani 

“Ihn” (Tr. O’nu) şeklinde belirtilen şahıs zamirine ait figür elbette İsa’dır. Daha önce 

de vurgulandığı gibi burada İsa, ortodoksinin savunusuna uygun biçimde ilahi bir elçi, 

bir peygamber olarak resmedilmez. O’nun anısı, anlatı içinde adeta (Jung 

terminolojisiyle) bir ‘arketip’ olarak kolektif bilinçdışında yer etmiştir. Diğer bir 

deyişle, Wagner’in çizdiği İsa portesi ‘mükemmel insan’ prototipini 

betimlemektedir.586* “İsa’nın acısı eser boyunca temsil edilir. I. perde Prelüdü’nde 

“Kurtarıcının Ağıtı” (“Heilandsklage”) temasıyla başlayıp, III. perdede dramanın 

zirveye ulaştığı “Hayırlı Cuma Büyüsü”ne (“Karfreitagszauber”) kadar devam 

eder.”587 

 Üçüncü olarak İsa’nın acısı ve ölümü ‘dışsal’ unsurlar olarak sunulmaz. 

Wagner, İsa’yı tüm acı çekenlerle özdeşik ve tüm insanları da İsa ile bütünleşik şekilde 

betimlemiştir. Bu birleşim eserde, insanın spiritüel yenilenmesinin tamamen içsel 

kaynaklı olması fikriyle sonuçlanır. Yani bu anlamda Budizm ve diğer mistik 

inanışlarda geçen ‘insanın içindeki Tanrısallık’ kavramını desteklemiş, aynı zamanda 

Hristiyanlığın da tüm dinler gibi özünde aynı ezoterik bağlantıları taşıdığı fikrini açık 

etmiş olur. (Oysa, Forsyth’ın belirttiği gibi, “Tannhäuser’de kurtuluş dış kaynaklı bir 

                                                        
585 Bell, a.g.e., s.11. 
586 *Bu fikir, Ezoterik-Batıni doktrinin temel öğretisini, yani insanın yeryüzünün Tanrısı olduğu ve 
evrenin mikro boyuttaki bir sureti olduğu önermesini desteklemektedir. 
587 Bell, a.g.e., s.11-12. 



 221 

güçten gelir, bu da Wagner’in yıllar içindeki teolojik değişiminin açık bir 

işaretidir.”588)  

Dördüncü olarak, Wagner’in kurtuluş ve yenilenme vizyonu insan sınırını aşar: 

Yaratılan tüm krallık bundan etkilenir; dolayısıyla kolektif ve evrenseldir. 

Beşinci olarak Wagner Hristiyan unsurlarını sunarak, Hristiyan mitolojisinin 

ardında yatan Pagan simgelerini ve Doğu mistisizmi ile olan kadim bağlantılarını açık 

eder.  

Altıncı olarak Parsifal, ‘Hristiyan kurtuluşu’ çetrefilli temasını Eski Ahit’le 

karşılaştırır. Eski Ahit’teki kızgın ve buyurgan Tanrı eleştirisi örtük şekilde eserde yer 

alır. Ancak buna rağmen Yahudi mistisizmi (Kabala) ile olan ilişkisi sezilmektedir. V. 

bölümde Kabala şifreleri üzerinden bunun analizi yapılacaktır.   

Yedinci olarak ise Parsifal, Kundry ve Parsifal karakterleri üzerinden 

egosentrik ‘şehvani sevgi’ (eros) ve benlikten özgürleşmiş ‘mermahetli sevgi’ (agape) 

karşıtlığını masaya yatırır. “Seks, ölüm, kefaret gibi meseleleri ‘teolojik psikanaliz’ 

olarak tanımlayabileceğimiz bir başlık altında toplar.”589 Tüm bunlar II. perdede 

Parsifal’in Kundry ile karşılaşma sahnesinde kesişir.  

 

1. Wagner’in Teolojiyi Müziksel Olarak Geliştirme Yöntemleri 
 

Wagner, daha önce de belirtildiği gibi teolojiyi öncelikle mit üzerinden 

geliştirmiştir. Bunu sadece Eski Ahit ve İncil’e dair mitlerle değil, aynı zamanda Orta 

Çağ Kutsal Kase mitleriyle ilişkilendirerek gerçekleştirmiştir. Tekvin’in 1-3 bölümü 

ve özellikle etkilendiği Wolfram’ın Parzival eserini geliştirererek muazzam derinlikte 

bir mytho-genesis eseri ortaya koymayı başarmıştır. Ancak Wagner’in belki de 

teolojiyi geliştirmesindeki en özgün katkısı ise müziğini librettoya ilişkilendirme 

becerisi ve bunun sonucu olarak en temel öğesini yani, dramasını yaratmasıdır. Bunun 

en iyi örneklerinden biri aşağıda ayrıntılı incelenecek olan, II. perdede Kundry’nin 

çarmıhtaki İsa’nın acısıyla nasıl alay ettiğini (Bkz.: Schadenfreude) Parsifal’e anlattığı 

sahnedir. “Wagner’in teolojik içeriği böylelikle müzik ve metnin kusursuz birlikteliği 

                                                        
588 Peter Taylor Forsyth, “Wagner’s ‘Parsifal,’” Religion in Recent Art, London, Hodder & Stoughton, 
1901, s. 255. 
589 Bell, a.g.e., s.12. 



 222 

ile dile getirilmiş olur.”590 Wagner, Leitmotif kullanımlarıyla bir karakterin ya da bir 

kavramın temel doğasının duygusal ruhunu yakalamayı çok ustaca başarmıştır. 

Örneğin, “Amfortas’ın ızdırabı, çello ve kontrbasın inici motifine eşlik eden birinci ve 

ikinci keman ve viyolaların tereddütlü senkoplarıyla bütünleşir (I. 264-68)591* (bkz.: 

aş. dipnot). ‘İnanç’ teması ise bazen bir leitmotif ile ‘dogmatik’ formunda592* bazen 

de daha hafifletilmiş bir formda verilir.”593    

Parsifal, karanlık salonun içinden sessizce yükselen tek bir La bemol notasıyla 

başlar, yavaşça yükselerek sırayla Do sonra da Mib notalarıyla tamamlanır ve 

böylelikle seyirciye operanın ilk tonik akorununun (Lab majör) arpejini duyurur: Bu, 

“Komünyon’un leitmotif’ini işaret etmektedir.”594 Ancak bu akor, sadece ‘Hristiyan’ 

ritüelinin bir göndermesi değildir. Şimdiye kadar anlaşılmış olabileceği gibi, Wagner 

bir unsuru kullanırken (akor, nesne, kavram veya karakter) birden fazla katmanı aynı 

anda vermeyi hedeflemekte; sürekli olarak dramatik, psikolojik, teolojik ve ezoterik 

bir füzyon yaratmaktadır. Bu temanın çok daha derin bir anlamı vardır. Wagner, 

seyirciyi et ve kemikten meydana gelen karnal bir dünyadan seyircinin içsel bilincinin 

‘öteki’ dünyasına, yani kendi spiritüelliğine davet eder. Böylelikle operanın sadece 

birtakım geleneksel ve dini unsurlar barındıran bir ‘Kase miti pastişi’ olmadığı baştan 

sezdirilmiş olur. Wagner, “bazı anlarda yükselen ve sonra inişe geçerek yavaş bir yay 

oluşturan, ızdırap ve mızrak temalarını içeren bir motif sunar (I. 1-6). Fakat eserin 

sonunda, Komünyon gerçekleşirken motifin yükselen kısmı duyulur. Bu, insanlığın 

kurtuluşa ermiş olmasının müzikal olarak yansımasıdır. (III.1137-41)” 595 

 

 
Görsel 4.1: 1.Perde Prelüdü Girişi “Komünyon Leitmotifi” 

                                                        
590 A.e., s.14. 
591 *Bu referans biçimi “I. 264-268”; sırasıyla perde ve ölçü numaralarını ifade etmektedir. 
592 *I. 44-55 
593 Bell, a.g.e, s.13. Dogmatik form örneği için Bkz.: I.59-65 veya III. 608-21 (“Kundry’nin Vaftizi”). 
594 Mastrogiovanni, a.g.e, s.25 
595 Bell, a.g.e., s.13.  



 223 

Orkestral skorda bu kısımda Sehr Langsam, Sehr Ausdrucksvoll596* 

yazmaktadır. Bu yönlendirme, müziğin sadece yavaş bir tempoyla çalınması 

gerektiğini ifade etmemektedir. Prelüd’ün kadansı, 50 veya altında bir metronom 

hızında çalındığında, aslında Uzakdoğu meditasyon nefesini taklit ettiği 

görülmektedir. Bu tempoda çalındığında, yaklaşık 14-16 dakika süren bu kısım 

sayesinde, farkında olmasak da Wagner tarafından içsel bir meditasyona ve meditatif 

nefese davet ediliriz. Daha ilginç bir nokta da şudur: Parsifal’ın Prelüd’ü ölçünün 

başında kuvvetli zamanda başlamaz. Aksine, zayıf zamanda başlar. Prelüd, 4/4’lük 

olarak yazılmıştır. Yani her ölçü standart olarak 1-2-3-4 formunda sayılır. Dolayısıyla, 

kuvvetli zamanın 1, zayıf zamanın da 2 ve 4 olması beklenir. Ancak Wagner burada 2 

ile başlamaktadır, yani zayıf zamanda (Bkz.: Görsel 4.1, “Komünyon Leitmotifi” 

bölüm a).  Bunun nedeni, müzikte kuvvetli zamanın nefes verişe, zayıf zaman ise nefes 

alışa denk gelmesidir. Böylece Wagner Parsifal’de, tıpkı derin düşünce 

meditasyonuna geçildiğinde nefese odaklanılması gibi, seyircinin esere nefes verişi 

takip eden bir nefes alışla başlamasını sağlar.597  

Ünlü orkestra şefi Antonio Pappano, Wagner’in hiçbir başka eserinde ilk 

notanın 2. vuruşta ve dolayısıyla zayıf zamanda duyurulmadığını belirtir. Pappano, 

daha ilk ölçülerinde bir dizi senkop barındıran bu Prelüd’ü, 1882 yılında orkestra 

çukurunun üstündeki bölme yüzünden şefi ve enstrümanları göremeden duyan 

eleştirmen ve müzisyenlerin, bu müzikte olan biteni anlamlandıramadığını, 

alışılageldik ritim ve tempo algısının çok dışında olduğu için bu giriş temasını 

inanılmaz derecede rahatsız edici bulduğunu belirtmiştir. Nitekim, Wagner’in ulaşmak 

istediği ise tam da bu ‘belirsizlik’ hissidir: gündelik dünyadan tamamen 

uzaklaştırılmış, zaman ve uzamdan soyutlanmış ve aşkın bir dünya yaratmak… 

Peşpeşe birçok arpejle zenginleştirilmiş olan bu giriş teması adeta müziğin uhrevi 

bağlamını genişletmekte, hemen ardından gelen trompetlerin delici doğası ise 

dinleyicinin kalbine işlemektedir (I. 9-15). İlk ölçüde kendini öncelikle bir arpejle (Lab 

maj) duyurup sonra minör tona çözülmesiyle (Do min) doğası değişen tema, aslında 4 

saat boyunca izlenecek ve anlatının merkezine yerleşen Amfortas’ın (ve belki de 

                                                        
596 * “Çok yavaş, çok ifadeli” 
597 Mastrogiovanni, a.g.e., s.25-26. 



 224 

seyircinin kendi) ızdırabının ve Mızrak yarasının habercisidir.598 (Bkz.: “Komünyon 

Leitmotifi,” bölüm b) Zayıf zamanda başlayan bu kısım, tıpkı Nürnberg’in Usta 

Şarkıcıları’ndaki Prelüd’ün vurgulu ifadesi gibi birdenbire tezahür eder; başka bir 

dünyadan gelircesine önümüzde maddeleşir. Ancak Mastrogiovanni’ye göre, “başka 

bir boyuttan gelen şey aslında notalar değildir, seyircinin kendisi bu ezgi eşliğinde 

başka bir dünyaya taşınmaktadır.”599 Tüm bunlar Wagner’in ‘Sahneyi Kutsayan Şenlik 

Oyunu’ ile sadece Hristiyan kutsiyetini yeniden üretmeyeceğini, aksine eserin bu 

unsurları kullanarak -ve aslında tam da bu geleneksel dini meseleleri kullandığı için 

bunların arkasındaki ezoterik manayı açık etmek üzere- eseri takip eden her bireyin 

içsel dünyasıyla ilgili bir ‘şey’ söylemekte olduğunun altını zerafetle çizmiş olur. Bu 

sayede, sahnede metafiziksel bir dünya beliriverir ve Wagner, ustalık ve sahneleme 

yeteneğinin, şairane duruşunun ve eşsiz müziğinin seyirciyi ele geçirmesini mümkün 

kılar. Bu nedenle Everett, Prelüd’ün “Wagner’in tüm ihtiyacı olanı içinde barındıran 

ve tomurcuğundan açan bir çiçek gibi, içinde katmanlar gizleyen eserin, bir 

önizlemesi”600 olduğunu söylemekle son derece haklıdır.  

Bir diğer önemli nokta ise Wagner’in ‘inanç’ kavramını Kutsal Kase leitmotifi 

ile, “hem onu tersine çevirerek hem de bazen Dresden Amen601* olarak da bilinen 

karakteristik çıkıcı altılı aralığı duyurarak (I. 59-63) vermesidir.”602 Bu müzik 

cümlesini ilk defa Dresden’de bir çocukken duyan Wagner, Parsifal’de bu temayı 

Kutsal Kase’nin leitmotif’i olarak sunmaktadır. Saksonya’da 1842-1849 yılları 

arasında Kappellmeister iken aşina olduğu bu müziksel temayı kromatizmle birlikte 

çok özgün bir biçimde Kase simgesi için kullanmıştır.603 Kase simgesinin derin 

ezoterik anlamı düşünüldüğünde, tüm opera boyunca belki de en fazla duyulan 

leitmotif ‘ın bu olması son derece manidardır. (Bkz.: Görsel 4.2) 

                                                        
598 Antonio Pappano, (Çevrimiçi) https://www.youtube.com/watch?v=fNDBgEL6Qx0, 4 Mart 2018. 
599 Mastrogiovanni, a.g.e., s.26. 
600 Everett, 1996-2018, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/motiftop.htm, 21 Haziran 2017. 
601 *Dresden Amen: Bu ayinsel akor sekansı Johann Gottlieb Naumann (1741-1801) tarafından 18. 
yüzyılda yazılmıştır. Almanya’nın Saksonya eyaletinde hem Katolik hem Lutheryen Kiliselere hızla 
yayılan tema Komünyon için çalınmıştır. Tema daha sonra hem Wagner hem Mendelssohn tarafından 
kullanılmıştır. (Çevrimiçi) http://www.encyclopedia.com/arts/dictionaries-thesauruses-pictures-and-
press-releases/dresden-amen, 23 Kasım 2017. 
602 Bell, a.g.e., s.13. 
603 Everett, a.y. 



 225 

             
Görsel 4.2: Kutsal Kase Leitmotifi 

 

Wagner, eser boyunca bazı akorları belirli mod ve karakterleri sunmak için de 

kullanmıştır. Başlangıçtaki Lab notası, aynı zamanda eserin bitiş notasıdır ve tıpkı 

“Tristan’ın II. perdesinde olduğu gibi ‘gece’ ile özdeşleştirilmiştir.”604 Lab ile sunulan 

‘gece’ temasının, Parsifal’in mistik temelini oluşturan içsel ve spiritüel derinliği, diğer 

bir deyişle örtük olanı simgelemekte olduğu öne sürülebilir. Bunun en iyi örneği, II. 

perdenin açılışı ve bitişindeki Si minör tonudur. “Akor, 18. Ve 19. Yüzyıllarda belirli 

bir ‘etki’ (Affekt) ile özdeşleştirilmiştir. Beethoven ise eserlerinde Si minörü ‘karanlık 

ton’ (schwarze Tonart) olarak düşünmüştür ve Wagner, bunu Hollandalı, Hagan ve 

Alberich’in laneti ve son olarak da Parsifal’de kötücül büyücü Klingsor için “ikonik 

bir ton şeklinde” kullanmıştır.”605 Wagner’in, eserin teolojiyi müzik üzerinden 

kullanımının en iyi örneklerinden biri “Kundry’nin İsa ile karşılaşmasına dair 

anısı”dır. Kundry zamanlar arasında gezinebilen bir karakterdir. Bu, Gurnemanz’ın I. 

perdedeki Kundry’ye dair anlatısı ve II. perdede Klingsor’un ona ‘Herodias’ diye 

seslenişiyle zaten ima edilmiştir. Kundry’nin bu alay edişi ‘Gezgin Yahudi’ mitine 

atıfta bulunmaktadır elbet, ancak Yahudi, İsa’ya çarmıha gerilme yolunda haçını 

sırtında taşırken gülmüştür. Burada ise Kundry, İsa’ya çarmıhta asılıyken gülmektedir. 

Wagner bunu biraz sonra görüleceği gibi, müziği ile açıkça belirtmiştir. 

Porges’in notlarına göre, Kundry bu karşılaşma anını hatırlarken tıpkı bir 

rüyada gibi trans haline geçer606: “Gördüm Onu-Onu-ve…güldüm (alay ettim). Bakışı 

üzerime çöktü!” Bu sözler müzikle iç içe şekilde sunulur. Görsel 4.3’de görüldüğü 

gibi, 1175. ölçüde timpani “çok sessiz, çok ağır” (“sehr leise, aber schwer”) çalar. Aynı 

ritim Wagner’in bir başka operasında ölümü ifade etmek için kullanılmıştır: 

                                                        
604 Bell, a.g.e., s.14 
605 Carolyn Abbate, “Parsifal: Words and Music,” Parsifal, Richard Wagner, Richmond, VA, 
Oneworld Classics, 2011, s. 58. 
606 DEAP, s. 206: “Hier wird sie ganz entrückt, wie im Traum”  



 226 

 

                              Gizli Tristan akoru 

 

Görsel 4.3: Kundry’nin İsa’yla Karşılaşmasına Dair Anısı 
(Richard Bell, a.g.e., s.95) 



 227 

Siegmund ve Siegfried’in vahşi ölümlerinde. (Bkz.: Walküre ve 

Götterdämmerung). 1177, 1179-80 ve 1189-90. ölçülerde bu ritme yine rastlanır ve bu 

çok net bir şekilde İsa’nın vahşice katledilişini çağrıştırmaktadır. 1176’da bas klarnet, 

ızdırabı çağrıştıran bir motif çalar (Mi#-Fa#-Sol#-Fa#-Mi#). Bu kısa motif, aynı 

perdede bir süre önce Kundry’nin Parsifal’e, annesi Herzeleide’nin (Kalp Sancısı) 

ölümünü anlatırken de tekrarlanmıştır (II. 896-901; 907-8).   

Kundry annesiyle ilgili Parsifal’i suçlar. Aynı şekilde Parsifal’in yanıtında da 

bu motif yinelenir (II. 923-25; 933-35; 947-53): “Eyvah! Eyvah! Ne yaptım ben? 

Neredeydim ben? Anne! Tatlı, sevgili annem! Oğlun, oğlun seni öldürmek zorunda 

kaldı! Ah aptal!” Kırık bir kalple öldüğü için müzik aynı zamanda annesinin 

‘sancısına’ da işaret etmektedir. Daha sonra, 1177-82. ölçülerde surdinli çellolar, 

üçüncü klarnet ve korangle (Alto obua) ‘Komünyon’ (sevgi şöleni) motifinin ilk 

yarısını çalar. “Bu motif Parsifal’in başında duyulan ve bir yay çizen motifin aynısıdır. 

Yayın en tepesindeki bölüm olan ‘c’, ‘ızdırap’la ilişkilendirilmiştir.”607 

(Bkz.:“Komünyon Leitmotifi” bölüm c) 

Eserin girişinden sonra, II. perdede de kullanılan bu Komünyon motifinde iki 

önemli değişiklik yapılmıştır. Wagner, motifi minör tonaliteyle değiştirmiştir. İkinci 

ve çok önemli diğer fark ise, motifin ızdırap kısmına (c) geçildiğinde, motif sanki 

takılıp kalmışçasına 1179-81. ölçülerde üç kere tekrarlanır: adeta motif 

ilerleyememekte ve kendini tamamlayamamaktadır. Daha sonra 1181-82. ölçülerde 

flüt, obua ve klarnetin üçlü (Sib-Re) ve altılı (Sol-Mi) aralıklarda çaldığı üçleme 

tarzında bir motif görülür. Benzer bir ritim, Kundry, Parsifal’e annesinin öldüğünü 

söylerken de kullanılmış, ancak orada unison şeklinde verilmiştir (II. 915).608 

Kemanlar daha sonra (1182-83), Wagner’in oldukça sık kullandığı ve bol kromatizm 

içeren bir Kundry motifi çalar. Burada kromatizmin verdiği gerginlik ve tehdit hissi, 

elbette Kundry’nin ‘baştan çıkarıcı kadın’ doğasının bir dışa vurumudur. 1183. ölçüde 

bir ‘gülme motifi’ görülür ve Kundry bunu Si♮-Do# arası iki oktavlık ani bir inişle 

tamamlar: “lach-te” (“gül-düm”). Bu ani iniş, arkasından gelen utanç ve pişmanlık 

                                                        
607 Bell, a.g.e., s.96. 
608 Bell, Kase motifinin yükselen kısmının (ikinci ölçünün ikinci yarısı) altılı aralıklarla seyredişinin 
önemini vurgular. Zira Kase, İsa’nın kanı ile özdeşleştirilmiştir. A.y. 



 228 

hissi, belki de opera tarihinde bir karakterin yüzünde görülebilecek, onun içsel 

karmaşasını ele veren en teatral, en dramatik ve en can alıcı anlarından biridir. 

 
 

 
Resim 4.2: Soprano Waltraud Meier’in oynadığı Kundry rolü ve gördüğü o “bakış”  

 

 

Daha sonra 1184-85. ölçülerde ızdırap motifi (Wehelaut) belirir (klarnet ve 

ikinci kemanlar, inici üçlü aralıklar çalan çello ve viyolaya dönüşürler). 1185-88’de 

ise çellolar, yukarıda daha önce bahsedilen “Kurtarıcının Ağıtı (“Heilandsklage”) 

temasını çalarlar. Bu, La#’dan Si’ye (1188. ölçü) giden yarım ton aralığı, Kundry’nin 

“sein Blick” (“onun bakışı”) kelimelerine eşlik eder. Aynı yarım ton (I. Bölümde, 

Wagner’in leitmotif kullanımında bahsedildiği gibi) Tristan ve Isolde eserinde 

Tristan’ın arzu ve hasretinin “bakışı”nı simgelemek adına kullanılmıştır. Wagner’in, 

Tristan’ın aşkını simgelemek için kullandığı bu yarım ton aralığını, İsa ve Kundry 

ilişkisi için de kullanması oldukça sıradışı bir seçimdir. Ancak Pedersen’ın argümanı 

bu duruma açıklık getirir: “Gözler ruhun gerçeğini ifade eden ve içinde iyilik mi 

kötülük mü barındırdığını açık eden en önemli güçtür”.609 Tristan’ın ruhunun gerçeği 

                                                        
609 Johs. Israel Pedersen, Its Life and Culture, I–II, Çev. Johs. Pedersen and Aslaug Møller, 1926, 
Reprint. London, Cumberlege, 1946, s. 175. 



 229 

olan aşk gibi, İsa da Kundry’nin gözünün içine bakmış ve içindeki gerçeği, yani saf 

kötülüğü (Schadenfreude) görmüştür.          

  Bell, analizinde çok önemli bir noktaya parmak basmıştır, zira 1192. ölçüde 

algılanması zor bir durum beliriverir: üç trombonun ve bas tubanın yedili bir akoru, 

‘Tristan akoru’ formunda çaldığı görülür (Fa-Si-Re#-Sol#).610 Bu akor, örneğin 

Beethoven’ın No. 18 Piano Sonatı Mib Majör op. 31 no.3’ünde (ilk bölüm, 36-38. 

ölçüler) olduğu gibi, başka müzisyenler tarafından daha önceden kullanılmış olsa da611 

Wagner’le beraber son derece önemli bir yer edinmiş ve adı Tristan ve Isolde’deki 

kullanımı sebebiyle ‘Tristan akoru’ olarak kullanılmaya başlanmıştır. Bu akoru, 

yukarıda belirtildiği gibi, Kundry’nin “bakış” motifiyle aynı olan La#-Si aralığı takip 

eder. (Bkz.: Görsel 4.4, 3. ölçü) 

 

 
Görsel 4.4: Tristan ve Isolde, I. Perde Prelüdü  

(Richard Bell, a.g.e., s.97) 

 

Tristan ve Isolde’nin erotik aşkları öylesine yoğun ve şiddetlidir ki sadece 

ölümle nihayete erebilir. 1192. ölçüdeki Tristan akoru neredeyse duyulmayacak 

şekilde çalınır (özellikle pp (pianissimo) ve sonradan p (piano) olarak işaretlenmiştir) 

ve Tristan’daki Fa-Si-Re#-Sol# notalarının aynısı duyulur. Millington’a göre bu 

kullanım, “dini olanla cinselliği yakınlaştıran”612 bir hamledir. Ancak akorun 

kullanımının, Kundry’nin acı çeken İsa’ya karşı duyduğu cinsel arzudan613* öte, 

İsa’nın Kundry’ye duyduğu merhametli sevginin (agape) şiirsel bir ifadesi olduğunu, 

                                                        
610 Bell, a.g.e., 97. 
611 Hermann Danuser, “Tristanakkord,” Die Musik in Geschichte und Gegenwart, Sachteil, C IX, s. 
840-41.  
612 Millington, Wagner, s. 263: “Kurtuluşun erotik bir tarafı da vardır.” 
613 *Karş. Kundry’nin İsa karşı hisleri ve Strauss’un Salome eserindeki Salome karakterinin 
Jokanaan’a duyduğu saplantı. 



 230 

bununla bağlantılı olarak akorun, (tıpkı Tristan ve Isolde gibi) İsa ve Kundry’nin 

birleşme arzusunu da temsil ettiğini düşünmek pekâlâ olasıdır. İsa’nın vermek istediği, 

ancak Kundry’nin alamadığı bir bakıştır bu. Sevgiyi kabul edememenin travması 

yüzünden Kundry asırlar boyu dünyada avare şekilde dolanmaya mahkûm olmuştur. 

Bu, işlediği suçun en büyük cezasıdır. (Bir sonraki bölümde Kundry ve kötülüğünün, 

neyi temsil ettiği Schopenhauer’in ‘istenç’ kavramı üzerinden incelenecektir.) 

Bu göz alıcı pasajdan sonra, Kundry Mesih’le tekrar birleşme isteğini dile 

getirir. Ancak buna gücü yetmez, tövbesi nafiledir. İsa ile birleşemeyecekse, belki 

Parsifal ile birleşebileceğini düşünür: “Bırak da ağlayayım onun [İsa’nın] göğsünde, 

bir saatliğine seninle birleşsem, Tanrı ve dünya beni reddetse de senin aracılığınla 

günahımdan arınıp kurtuluşa erebilirim!” (II.1259-66). Böylelikle Wagner, 

Kundry’nin aracılığıyla Parsifal’ın, Mesih İsa’in yerine geçtiğini belirtmiş olur. Ancak 

bu birleşme III.perdenin sonuna kadar gerçekleşmeyecektir.  

Wagner, III. perdede Kundry’nin vaftizi sahnesinde (Bkz. Görsel 4.5), 570-

607. ölçüler arasında ve son dört ölçü “Böylece ilk ayinimi/vazifemi 

gerçekleştiriyorum” (“Mein erstes Amt verricht’ ich so”) sözlerine denk gelecek 

şekilde Si majör tonunu kullanır. Aynı tonu Hayırlı Cuma Müziği’nin ilk bölümü için 

de kullanmıştır (III. 628-64). Bu iki bölüm arasında Kundry’nin vaftizi gerçekleşir ve 

Wagner burada Parsifal eserinin ana tonalitesi olan Lab majör tonuna geçer (III. 608-

27). Tonalitenin değiştiği bölüm başlarken flüt Solb majörde inanç/güvercin temasını 

çalmaya başlar (Solb ve Dob olmak üzere iki arıza daha eklenerek altı bemol kullanılır. 

Wagner, akorun beşlisi olan Reb’yi, 612-13. ölçülerde şan partisinde 

“Erlöser/Kurtarıcı” kelimesi söylenirken duyurur). Bu pasajda, modülasyon öncesinde 

(607 öncesi) ve sonrasında (628 sonrası) hakim olan Si majör tonundan dolayı, aslında 

çalınan Solb majörün, anarmoniği Fa# (altı diyezli) majör tonu ile çağrışımının 

oldukça güçlü olduğu da görülmektedir. İşini genelde şansa ve tesadüflere bırakmayan 

Wagner’in, belki de “burada Fa#/Solb majör muğlaklığını ve geçişini, bir çeşit 

‘aşkınlık’ ve ‘spiritüel şeffaflık’ hissi için verdiği düşünülebilir.”614  

 

 

                                                        
614 Bell, a.g.e., s. 99. 



 231 

 

 
Görsel 4.5: Kundry’nin Vaftizi 

(Bell, a.g.e., s.101) 



 232 

Kundry “başını yere eğip hıçkıra hıçkıra ağlarken” Fa#/Solb majör ‘aşkın’ 

inanç teması birinci surdinli kemanlarla Lab’ye yönelir (III.615-20). Ardından, 

Kundry vaftiz edildiği sırada ölümün “yok edici sesi” duyulur. Cosima Wagner, 3 

Şubat 1879’da günlüğüne şu ifadeyi yazmıştır: “[Richard] Kundry’nin vaftizini 

timpaninin ‘yok edici sesi’yle… benim için çalıyor: ‘[Bu, t]üm varlığın, dünyevi 

arzuların yok oluşu’ dedi R.”615 Wagner’in bununla ilgili olarak “timpaninin Sol 

tonunda başlaması…şu an kadar yaptığım en iyi şey oldu”616 dediği kaydedilmiştir. 

Bell, Cosima’nın bu ifadesinin Wagner’in ikinci taslağını tamamlamasından hemen 

sonra yazıldığını ancak Wagner’in teknik meselelerden dolayı fikrini son 

orkestrasyonda değiştirmiş olma ihtimalinden bahseder.617 Zira final partisyonda Sol 

tonunun timpani ile değil surdinli çellolar ve kontrbaslar tarafından çalınacağı 

yazılmıştır. Ancak buradaki esas mesele taslağı oluşturulan ritmin, Kase motifinin ilk 

yarısına ait olmasıdır.618 Wagner burada açıkça Kundry’nin vaftizinin aslında ‘ölüm’le 

bağlantılı olduğunu göstermektedir. Wagner’in burada Schopenhauer’cı bir bakışla, 

‘istenç-in reddi’ kavramına gönderme yaptığı gözden kaçmamaktadır. Ancak bunun 

dışında hem Schopenhauer’i hem Wagner’i etkileyen başka bir etken daha vardır. 

İncil’in Romalılar 6:3 bölümünde Aziz Paul şöyle der: “Mesih İsa’ya vaftiz 

edildiğimizde, hepimizin O’nun ölümüne vaftiz edildiğimizi bilmez misiniz?”. Vaftiz, 

İsa ile birlik olmak anlamına gelmektedir. Bu birleşim 6:5a’da “Eğer O’nunkine 

benzer bir ölümle O’nunla birleştiysek…” ifadesinde can bulur. Dolayısıyla, 

Kundry’nin vaftiz edilerek ölmesi, karakterin kendinden vazgeçmesi ve İsa ile, yani 

tanrısallıkla bir olması anlamını taşımaktadır. 

 Kundry’nin ezoterik olarak hangi olgunun simgesi olduğu bundan sonraki 

bölümde işlenecektir. Ancak son bölüm olan ezoterik analize geçmeden önce, 

Wagner’in diğer eserlerindeki karakterlerle Parsifal karakterlerinin teolojik açıdan bir 

karşılaştırılması yapılacak; esere Wagner’in yıllara yayılan birikiminden ne gibi 

referanslar yansıdığı gözlemlenecektir. 

                                                        
615 A.e., s.100 
616 A.y. 
617 A.y. 
618 John Deathridge, “Strange Love, Or, How We Learned to Stop Worrying and Love Parsifal,” 
Wagner Beyond Good and Evil, Berkeley, University of California Press, 2008, s.173. 



 233 

C. Parsifal ve Diğer Wagner Karakterlerinin Teolojik Açıdan 
Karşılaştırılması: ‘Kurtuluş’ ve ‘Kefaret’ Söylemi 
 

 
Babasını çok erken bir dönemde, henüz babasına dair hafızasında hiçbir anı 

oluşmadan önce, altı yaşındayken kaybetmiş olan Wagner’e, daha sonradan annesiyle 

evlenen Ludwig Geyer babalık etmiştir. Wagner’in tüm eğitim sorumluluğunu üzerine 

alan Geyer, arkadaşı Pastör Wetzel’in eğitiminde onu müzik ve özellikle Mozart ile 

tanıştırmış; Robinson Crusoe’nın maceralarıyla büyütmüştür. Bir rehber ve rol model 

olan Geyer’in de çok erken bir dönemde hayatını kaybetmesine rağmen Wagner 

üzerinde oldukça yoğun bir etki bıraktığı, ileriki yıllarda operalarında kullanacağı 

temalara büyük ölçüde ilham kaynağı olduğu Wagner’in kişisel notlarında 

görülmektedir.619  

Wagner’in operalarında işlediği, babasız büyüyen, Crusoe gibi heyecan verici 

maceralar içinde yapayalnız boğuşan ve sonra bir yol gösterici, bir inanç adamıyla 

tanıştıktan sonra kendi spiritüel yolculuğuna adım atan genç oğlanın kurtuluşa ermesi 

sıkça karşılaşılan bir temadır. Bunlardan en bariz olan iki tanesi Yüzük’teki Siegfried 

karakteri ve eserle aynı adı taşıyan Parsifal karakteridir. Siegfried karakteri bizi 

doğrudan Götterdämmmerung’un son sahnesine götürür. Bunun Parsifal ile 

bağlantısını kurmak için, Wagner’in 11 Ağustos 1873’te yazdığı mektubundaki 

sözlerine kulak vermek gerekir: 

 
“İnsan edimlerinin sıradanlığından son derece uzak bir yerde, sanata adanmış 
bir Kase Kalesi inşa edebilmek için, kendimi, yazdığım Nibelung dramasını 
kullanmaya mecbur hissettim: Zira sadece orada, Monsalvat’ta insanlara uzun 
süredir bekledikleri beceri ve ustalık bahşedilebilir…”620 
 

 
Bir açıdan, Wagner’in bu sözleri yazdıktan üç yıl sonra açılışını gerçekleştireceği 

Bayreuth Opera Binası’ndan (Bayreuth Festspielhaus) bahsetmekte olduğu 

düşünülebilir. Gelgelelim, tıpkı eserlerindeki dramatik anlatıların girift yapısı gibi, 

burada da sözlerinin tekilliği aşan doğasını anlamak için daha ileri bir bakışla, 

Wagner’in bütünüyle olgunlaşmış felsefi, şiirsel ve müziksel birikimini içine akıttığı 

                                                        
619 My life, s.5-6. 
620 SL, s. 823. 



 234 

Parsifal eserini incelemek gereklidir. Wagner’in drama yazımına yaklaşımındaki 

üstün yeteneği ve zekası, sanatçının metinlerarasılığı kullanarak birbirinden bağımsız 

edebi kaynaklar arasında gezinmesinden ve orijinal hallerinde çoğu zaman tek yönlü 

olan karakterleri bir araya getirerek insana dair -gerçekçi biçimde- son derece 

karmaşık bir vicdani, ahlaki ve psikolojik çıkmazlar bütünü elde etme becerisinden 

kaynaklanmaktadır.  

Yakından incelendiğinde Yüzük’te kullanılan materyalin Parsifal’e zemin 

oluşturduğu görülmektedir. ‘Tanrıların Alacakaranlığı’ olarak çevrilebilecek 

Götterdämmerung’un finalinde alevler içinde yerle bir olan Tanrılar meclisi Valhalla, 

Parsifal’de adeta küllerinden doğmuş ve Kutsal Kase Kalesi olarak yeniden 

kurulmuştur. Diğer tarafta ise serideki şehvetli cüceler, yenik Tanrı ve Tanrıçalar, 

kahraman Siegfried ve Brünnhilde, Valhalla’nın küllerinden çıkıp Monsalvat’a, Kase 

Kale’sine spiritüel yolculuklarını tamamlamaya gelmişlerdir. Wagner’in bu eşsiz veda 

yolculuğunda, “babasız ve maceraperest Siegfried, ‘saf aptal’ Parsifal olarak yeniden 

bedene kavuşmuş, Brünnhilde ise Kundry olarak can bulmuştur.”621 Kundry ve onun 

Valküre karşılığı bağlantısı, ikinci perde açılışında kötücül büyücü Klingsor tarafından 

söylenen bu sözlerde ifade bulmaktadır: 

 
KLINGSOR 

Efendin sana sesleniyor, isimsiz, yaşlı dişi-şeytan! 
Cehennemin Gülü! Herodias idin- başka nesin sen? 

Gundryggia orada, Kundry burada! 
(Parsifal: II. Perde, I. Sahne)  

 
 

Brünnhilde analojisinden önce Kundry’ye yakıştırılan isimlerin arasında 

Herodias ismi dikkat çekmektedir. Bu isim, bir önceki bölümde, müzik analizinde 

kısaca bahsedildiği gibi, Orta Çağ Edebiyatı’ndaki bir arketipe, ‘Gezgin Yahudi’ 

mitindeki Herodias karakterine çok açık bir gönderme yapmaktadır. Lanetlenen 

Herodias’ın cezası sadece dolaşmak değil, aynı zamanda gerçeği de söylemektir. O, 

ağlama yetisini kaybetmiş, sadece lanetli kahkahasını atarak bir şekilde var olmanın 

dayanılmaz acısına zincirlenmiştir. (Kundry’nin ‘Gezgin’ hali, aynı zamanda Budist 

felsefesindeki samsara kavramına da karşılık gelmektedir.) Everett’in işaret ettiği gibi, 

                                                        
621 Mastrogiovanni, a.g.e, s.10. 



 235 

Kundry, çarmıhtaki Mesih’in acısına gülen ‘Gezgin Yahudi’, yani Ahasuerus eril 

arketipine yolculuğu sırasında eşlik eden ve Mesih tekrar gelene kadar tüm dünyayı 

avare dolaşmaya mahkûm edilmiş dişi karakter Herodias’ın reenkarnasyonudur.622 II. 

perdede Kundry, Parsifal ile karşılaşması sırasında Mesih’e güldüğünü ve bu yüzden 

(Herodias gibi) lanetlendiğini kendi ağzıyla söyler: “Gördüm Onu-Onu-ve…güldüm 

(alay ettim). Bakışı üzerime çöktü! Şimdi Onunla tekrar buluşabilmek için dünyaları 

geziyorum”. Dünyaları dolaşmak zorunda kalan Kundry, böylelikle Klingsor’un 

(gönülsüz) kölesi olarak Kutsal Kase şövalyelerini baştan çıkarıp onlara acı vermeye 

mecbur kalır. Onun laneti, başkalarının acısından duyduğu kötücül zevktir.623* Sadece 

onun şehvetengiz oyunlarını reddedecek bir erkek Kundry’ye ‘kurtuluş’u getirecektir: 

Bu erkek tabi ki Parsifal olacaktır. 

 Herodias ismi aynı zamanda Alman şair ve oyun yazarı Heinrich Heine’nın 

(1797-1856) şiiri Atta Troll’deki (1843) eski Judea prensesine de gönderme 

yapmaktadır. Borchmeyer’in belirttiği gibi, 19. yüzyıl boyunca (ve hatta Orta Çağın 

sonlarından itibaren) İncil’deki Vaftizci Yahya hikayesinde geçen Herodias karakteri 

genelde kızı Salome ile özdeşleştirilmiştir. Heine’nın Wagner üzerindeki önemli 

etkisinden bahseden Borchmeyer, Atta Troll’un Kundry karakterinin ortaya 

çıkışındaki katkısının altını çizer. Heine’nin şiirinde, Vaftizci Yahya’nın başının 

kesilmesini isteyen (kızı Salome yerine) bu kez Herodias’tır. Heine’ye göre prenses 

Herodias, alemleri zamanlar arasında dolaşmaz, ancak ahiret gününe kadar Kundry 

gibi gülerek, ölümüne sebep olduğu Yahya’nın başıyla ve onu öperek göklerde 

gezinir.624 

Mastrogiovanni, burada önemli bir etimolojik gize işaret eder: Klingsor’un 

Kundry’ye hitap ettiği bir diğer isim ise Gundryggia’dır. Gundryggia, Odin’in en 

favori Valkürelerinden eski İskandinav Valküre’si Gundr (ya da Gunn) isminin 

uzatılmış halidir ve ‘savaş’ demektir. İsmin sonundaki ‘Rygga’ eki ‘gezmiş’ anlamına 

gelen bir fiildir. ‘Ryggia’ ise Norveç dilinde, kök halde ‘koruyucu’ demek olan fiilin 

                                                        
622 Everett, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/kundry.htm#X2, 12 Aralık 2017. 
623 *Wagner, Kundry’nin lanetini Schopenhauer’ın ‘şeytani kusur’ olarak nitelendirdiği Schadenfreude 
kavramı ile örtüştürür. Bu kavram, Parsifal’in temelini oluşturacak ve ana karaktere aydınlanma 
getirecek olan ‘Merhamet’ (Mitleid) erdeminin tam karşıtıdır.  
624 Dieter Borchmeyer, Richard Wagner: Theory and Theatre, Çev. Stewart Spencer, Clarendon 
Press Oxford, 1991, s. 201-203. 



 236 

uzatılmış halidir ve ‘iri hayvan’ anlamına gelmektedir. Hepsi bir arada 

düşünüldüğünde ‘Savaş-Gezmiş-Koruyucu-İri Hayvan’ anlamındaki Gundryggia ismi 

son derece güçlü bir ‘savaşçı’ çağrışımı yapmaktadır. Tıpkı Valhalla’nın koruyucusu, 

baş savaşçı Brünnhilde gibi, Valküre Gundryggia da güçlü atıyla ve bazen de iri 

kurduyla semalarda gezinmektedir.625 Kundry ve Brünnhilde analojisi en bariz şekilde 

Götterdämmerung’un final sahnesinde, Brünnhilde’nin Siegfried’in cenaze ateşine 

atıyla atlayarak Tanrı ve cücelerin yüzük kavgasına son vermesinde göze çarpar. Zira 

Kundry’nin, Parsifal’in ilk perdesinde sahneye atıyla uçarak giriş yapması 

Brünnhilde’nin bu fedakâr vedasını çağrıştırmaktadır: 

 
    İkinci Muhafız 

Bakın, çılgın at binici! 
 

            İlk Muhafız 
Hey! Şeytanın kısrağının yelesi nasıl da uçuşuyor! 

 
İkinci Şövalye 

Ah! Kundry mi oradaki? 
 

İlk Şövalye 
Önemli haberler getiriyor olmalı! 

 
İkinci Muhafız 

Kısrak sendeliyor. 
     (Parsifal: I. Perde, I. Sahne) 

 
 

Kundry’nin bu ‘çılgın’ hali ve ‘at binişi’, ölmüş prenses Brünnhilde ya da 

Valküre Gundryggia’nın Parsifal’de Kundry olarak yeniden vücuda gelmiş olduğu 

fikrini desteklemektedir. Bu durum, eserde Kundry’nin ilk ve son defa at figürü ile 

bağdaştırıldığı sahnedir, çünkü Wagner bu giriş ile metinlerarasılık hamlesini 

oynamış, bağlantıyı görebilen seyirciye Brünnhilde-Kundry analojisi konusunda göz 

kırpmıştır. Kıyametin sonunda alevlerin arasına dalan Brünnhilde, böylelikle 

Parsifal’in başında Kundry bedeninde vahşi ve çılgın bir at ile ‘geri dönmüş’ olur. 

Klingsor’un II. perdede Kundry’ye birden fazla isimle seslenmesi de daha önce 

yaşadığı hayatların varlığına işaret etmektedir. Böylece Wagner’in Yüzük serisinde 

işlediği ‘kefaret (redemption) ve kurtuluş’ (salvation) temasını son defa ve başka bir 

                                                        
625 Mastrogiovanni, a.g.e., s.10. 



 237 

boyutta ele alacağı sinyali verilmiş olur. Parsifal’in en önemli izleği olan bu kavram, 

Wagner’in eserlerinde dikkatle işlediği, insanın süregelen iç çatışmaları, arzuları, 

acısı, kibri ve nefsi gibi ahlaki, psikolojik ve toplumsal yansımaları olan konulara 

gönderme yapmaktadır.   

Müziksel olarak da bu bağlantıyı görmek mümkündür. Sade biçimde değinmek 

gerekirse, Götterdämmerung’taki ‘Kurtuluş’ leitmotif’inde yaylıların uzun ve şiddetle 

çaldığı son ton Lab’dir. Tabi ki Parsifal’in Prelüdü’nde yaylıların çaldığı Komünyon 

leitmotif’inin de Lab ile başlaması bir tesadüf değildir.626 Dolayısıyla Yüzük ve Parsifal 

arasındaki müziksel ve dramatik bağlantı, Wagner tarafından hem söz hem sanatsal 

eylemlilik açısından seyirciye sunulmuş olur. 

 Parsifal’de, Yüzük serisindeki ‘kefaret’ (redemption) ve ‘kurtuluş’ (salvation) 

kavramları üzerinden okunabilecek felsefi ve spiritüel benzerlikler vardır. Brünnhilde 

hariç diğer tüm karakterler sonunda bir şekilde ya yok olurlar ya da spiritüel bir 

arınmadan oldukça uzak kalırlar.627* Brünnhilde, yüzüğün yani iktidarın kötü 

etkilerini temizlemek için kendini feda eder. Bu, ‘günahtan’ kurtaran bir kefaret 

eylemidir. Ancak sonunda kurtuluşa asıl eren Siegfried olur. Brünnhilde’nin affedişi 

ve fedakarlığından dolayı Siegfried, Wotan adına taşıdığı lanetten arınır. Dolayısıyla 

Brünnhilde’nin kendini kurban edişi (immolation) sadece tek kişiye değil, nihayetinde 

tüm insanlığa kurtuluşu getirmiş olur. Burada sadece bir affediş ve arınma yoktur, aynı 

zamanda ölüm ve yeniden doğuş teması ön plana çıkar. Yüzük, bir dönüşümü de işaret 

etmektedir. Eser felsefi olarak kurtarılış, lanetin durdurulması ve lanetin nedenleri 

üzerine kafa yormakta ve hem dramatik hem de müziksel açıdan yeni bir dünyanın 

doğuşunu işaret etmektedir. Bu yeniden doğuş ise Parsifal’de karşılığını Kase 

Krallığı’nda bulacaktır. 

 Wagner’in daha erken dönem eserleri olan Uçan Hollandalı (1843) ve 

Tannhäuser’de (1845) ‘kurtuluş’ daha doğrudan ve bireysel boyutta seyretmektedir. 

Örneğin, Senta yalnızca Hollandalı karakterine kurtuluş ve kefaret getirir. 

Tannhäuser’da ise Elisabeth, Papa’nın imkânsız olarak ilan ettiği şeyi Tanrı’ya ettiği 

                                                        
626 A.e., s. 11-12. 
627 *Örneğin, Alberich yaşamaya devam eder ama kurtuluşa ermez; Siegfried’in düşmanı ve 
Alberich’in oğlu Hagan ise Ren Bakireleri tarafından boğulur; Gibichunglar, Brünnhilde yüzünden 
sarayları yandığı için ölürler; Tanrılar ve kahramanlar ise aynı şekilde yanıp kül olurlar. 



 238 

dualar sayesinde elde eder: Tannhäuser kurtuluşa erer ki bu da doğrudan ve kişiseldir. 

Ancak Lohengrin’de (1850) bu tema daha karmaşık işlenmiştir. Lohengrin 

tamamlanırken, bir yandan da sahnenin yavaş yavaş Yüzük serisi için hazırlandığı 

unutulmamalıdır. Temel olarak anlatı, Valhalla’nın Pagan tanrıları ve Kutsal Kase’nin 

monoteist Tanrı inancı arasındaki -Ourtrud ve Lohengrin üzerinden seyreden- spiritüel 

güçlerin çatışması üzerine kuruludur. Ourtud’un yaptığı kötü büyüden dolayı 

kuğuya628* çevrilmiş olan Brabant Dükü’nün oğlu Gottfried’ın, finalde Lohengrin 

sayesinde tekrar yakışıklı bir erkek haline gelmesi, Yüzük serisindeki dönüşüm 

temasının karşılığıdır. Yeniden doğuş ve kurtuluş getiren Lohengrin, Kutsal Kase’nin 

koruyucularındandır ve Parsifal’in de oğludur.629* Lohengrin, Gottfried’ı Balabant 

Dükü olarak ilan eder ve Elsa’yı üzerine atılan suçtan kurtarır. Wagner, “burada 

bireysel boyuttaki sade bir kurtuluş yerine seyirciye daha geniş bir yelpaze sunmuştur: 

Kuğu metaforu üzerinden işlediği yeniden doğuş ve aydınlanma temalarıyla düklüğün 

ve bir toplumun kurtuluşunu işaret eder.”630  

 Finalde, Lohengrin’in sessiz duasından sonra büyü bozulur ve kuğu suya dalıp 

çıktıktan sonra Gottfried’e dönüşür. “Bu başkalaşım (metamorphosis) Hristiyan 

vaftizine gönderme yapmaktadır: Kişinin içsel dönüşümünün dışına yansımasının bir 

simgesidir; diğer bir deyişle, içsel ölüm ve yeniden doğuşun dışsal tezahürüdür.”631 

Bu tema, daha ileride Parsifal için Komünyon üzerinden işlenen çok önemli bir 

metafor olacaktır. Lohengrin’in Yüzük ile bağlantısı final sahnesinde Lohengrin’in 

Elsa’ya verdiği kılıç, boynuz ve yüzük nesneleriyle kendini açık eder. Bunlar, 

Wagner’in müstakbel kahramanı Siegfried’ın önemli simgeleridir. İsimlerindeki 

etimolojik bağ durumu özetler: “Gottfried, Barışçıl Tanrı ve Siegfried, Barışçıl 

Zafer.”632  

Götterdämmerung eserinde Wotan’ın ebedi suçu Valhalla’ya yıkım getirmiştir 

ancak kefaret sorumluluğu ‘Mesih’ simgeselliği üzerinden Siegfried ve Brünnhilde’ye 

                                                        
628 *Kuğu, bir dönüşüm habercisi, aydınlanmanın simgesi ve katalizörü olarak V. bölümde Parsifal 
üzerinden işlenecektir. 
629 *Lohengrin (1850), Parsifal’den (1882) önce yazılmasına rağmen, içerik kronolojisi bakımından 
Parsifal’in devamı (sequel) niteliğindedir. 
630 Mastrogiovanni, a.g.e., s.13. 
631 A.e., s.16. 
632 A.e. 



 239 

bahşedilir. Siegfried, Yahudi-Hristiyan geleneğine göre insanlığın düşüşüne sebep 

olan Adem’in günahının bedelini haç üzerinde kendini feda ederek ödeyen Mesih İsa 

gibi, Wotan’ın herkesi etkileyen hatasını üzerine alır ve bunun kefaretini öder. ‘Mesih’ 

simgeselliğinin diğer yarısı Brünnhilde de bencilliğinden tamamen kurtulup ‘bilge’ bir 

kadın olarak sevdiği erkeğe arınma bahşeder ve Pagan Tanrılarının dönemine de bir 

son verir. Böylelikle Brünnhilde ve Siegfried ‘kefaret ve kurtuluş’ getirip, yeni bir çağ 

başlatırlar. Kutsal eril ve dişil güçlerin birleşiminden oluşan Mesih simgeselliği Doğu 

ve Batı spiritüel öğretilerinde muazzam bir temel oluşturmaktadır: Hinduizm’deki 

Shiva ve Shakti, ya da Hristiyan teolojisindeki İsa ve kilisesi bunun en açık 

örneklerindendir. Yeniden doğuşun gerçekleşmesi ve varlığın olgunluk seviyesine 

gelmesi, eril ve dişi güçler bir araya geldiğinde yaratılan bir olgudur: Eserde, kadın ve 

erkeğin simgesel olarak bir araya gelmesi, daha ileride Parsifal‘in ezoterik 

çözümlemesinde çok büyük önem taşıyacaktır. 

Wotan öncelikle dirense de sonunda Brünnhilde ve Siegfried üzerinden 

kurulacak yeni bir çağı ve yaşamı destekler. Wotan, Siegfried’in sevgiyle 

bütünleştiğini ve kendi idaresi altındaki cücelerin, devlerin, Tanrıların ve insanların 

aksine, Siegfried’in kıskançlık hissinden mahrum olduğunu belirtir: “Sevgiyle 

bütünleşmiş, hasetten arınmış asaleti Alberich’in lanetini felç edecektir, zira korku 

ona yabancıdır” (Siegfried, III. Perde, I. Sahne) Wotan, Brünnhilde’nin bir kahraman 

olarak uyanacağını ve uyanınca kurtuluşu sağlayacağını da öne sürer. Brünnhilde’nin 

uykusu, uyanışı ve ‘bilir’ olması Kundry’yi çağrıştırmaktadır. Zira Kundry de sürekli 

olarak ölür gibi uykulara dalmakta ve sonra bu uykulardan uyanmaktadır. Sanki her 

uyanışı başka bir yaşamın ve yeni acıların başlangıcıdır.  

Brünnhilde’nin uyanması Sieigfried eserinin sonunda, III. perdede başlar ancak 

uyanışın tamamlanması dörtlemenin sonunda, Götterdämmerung’un finaline 

saklanmıştır. Fiziksel olarak ölüp, daha yüce bir spiritüelliğe uyanan Siegfried, dişi 

güç Brünnhilde’nin uyanışını mümkün kılan eril itkidir. Ölmeden önceki son sözleri 

bu itkinin açık bir belirtecidir:  

 

 

 

 



 240 

Siegfried 
Brünnhilde! Kutsal gelin! Uyan! Aç gözlerini! Kim seni uykuya sürükledi 
yine? Kim bu huzursuz uyuklama halinde prangalara vurdu seni? Uyandırıcın 
geldi ve öptü seni uyanasın diye ve kırdı gelinin zincirlerini yeniden: 
Brünnhilde ona huşu içinde güldü! Ah, o gözleri, ebediyen açık artık! Ah, 
nefesinin saadetli coşkusu!...Brünnhilde beni sevgiyle çağırıyor! 

 
(Götterdämmerung: III.Perde, II. Sahne) 

 
 

Uyuyan Güzel (Alm. Dornröschen) masalının prensesi Aurora karakterinin 

Alman mitolojisindeki karşılığı olan Brünnhilde, prensin yani burada Siegfried’in 

öpüşüyle spiritüel olarak uyanır. Alman mitolojisi üzerine eğilen Grimm kardeşlerin 

keşfettiği gibi, Uyuyan Güzel esasen Alman bir kökene sahiptir ve geçmişi Eski Nors 

şiirleri ve efsanelerine dayanmaktadır. Everett’in belirttiği üzere, Uyuyan Güzel’in 

orijinal ismi de aslında Sigrdrifr’dir.633* Bu karakterin, Wagner’den önce, esasen -

Yüzük için de ilham kaynağı olan- Volsungasaga’nın yazarı tarafından Brynhild 

karakterine evrildiği düşünülmektedir. Mite göre, Brynhild bir diken yüzünden uykuya 

dalmış ve Sigurd tarafından zırhı kaldırılarak uyandırılmıştır. Wagner’in 

Brünnhilde’si ise -ki bu, Brynhild’in Almanca versiyonudur- hem Wotan’ın öpücüğü 

ile uykuya dalar hem de Siegfried tarafından verilen bir öpücükle uyandırılır.634 Bu 

öpücük, yukarıda belirtilen, kutsal eril ve dişil özlerin birleşimine karşılık gelmekte, 

dolasıyla potansiyel olarak bulunan ve ancak eril müdahale ile canlanabilen 

‘uykudaki’ dişi gücün ve farkındalığın uyanışına dair bir metafor olarak belirmektedir. 

Eserin sonunda, Brünnhilde şeylerin nedenini, evren ve doğanın işleyişini ve yaradılışı 

kavrayabildiği büyük bir aydınlanma yaşar. Uyanışı sayesinde Brünnhilde artık ‘bilge’ 

olur ve kefaret eylemiyle Tanrıların lanetli dünyasına bir son verir. Edindiği 

‘aydınlanma’, Brünnhilde’ye kurtuluş ve dönüşüm yoluna gidecek olan gerekli içeriği 

sunar.  

Bu noktada ise Parsifal ve anlatının merkezindeki dişi karakter Kundry 

hatırlanmalıdır. Bağlantıyı görmek etimolojik yaklaşımı gerektirir: Mastrogiovanni 

analizinde ‘Kundry’ ismini ‘Bilen’ olarak tercüme etmektedir. II. perdede Kundry, 

Parsifal’e seslendiği zaman ona haber getirdiğini söyler: “Ihn dir zu künden, harrt ich 

                                                        
633 Bu isim, Poetic Edda’nın içindeki Sigrdrífomál’de geçmektedir. 
634 Everett, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/sleep.htm, 21 Kasım 2017. 



 241 

deiner hier: was zog dich her, wenn nicht der Kunde Wunsch?” (Sana bu haberleri 

vermek için bekledim burada: seni buraya ne getirdi ki eğer bilme isteği değilse?). 

Kundry karakteri, Almancada ‘haber vermek’, ‘bildirmek’ anlamındaki künden 

fiilinden türetilmiş Kunde (bilgi, haber) sözcüğünü kullanarak, kendi bilgi sahibi olma 

konumuna ismi üzerinden böylece etimolojik bir gönderme yapar. Zira Kunde arketipi, 

Perceval kaynaklarında635* var olan haber ya da bilginin taşıyıcısıdır. Diğer tarafta 

Gundry(ggia) ismi ise Valküre’nin isminin Wagner’in manipülasyonuyla değiştirilmiş 

halidir ve aslında ‘Bilen’ kelimesinin örtük tercümesidir.636 Böylelikle karşımızda 

Gundry(ggia) vardır: Dönüşüm geçirmiş Valküre, Pagan savaş bakiresi şimdi Kundry 

olarak ‘bilme’ halindedir. İsminin çağrıştırdığı üzere Kundry, kendi spiritüel 

yolculuğunu tamamladığında tam bir aydınlanma evresine erişecektir. Ancak önce 

Siegfried, şimdi Parsifal olan kendi eril karşılığını topyekûn bir dönüşüm ve kurtuluş 

mertebesine getirmek için bir katalizör görevi görür. Siegfried’in aksine Parsifal, kadın 

tarafından öpülecek ve onun sayesinde bilgelik kazanacak, tıpkı Kundry gibi ‘bilme’ 

haline erişecektir. Kundry’nin Parsifal’e nasıl bir ‘bilgi’ sağladığı ise son bölümde 

aydınlatılacaktır.   

 Wagner, Kundry’nin Isolde’nin başkalaşımını defalarca tecrübe ettiğini 

belirtmiştir. 637 Isolde, sonunda Tristan ile sonsuz bir yaşamda buluşacaklarına dair bir 

ümitle ölür. Ancak Kundry ve (1856’da Götterdämmerung’un sonunda yeniden doğuş 

zincirinden kurtulduğunu dile getiren) Brünnhilde bir daha doğmayacaklarını bilerek 

ölürler. Eğer Schopenhauer’in karamsarlığını kabul edip, varoluşun ağır bir yük ve 

yaşamın da acıdan ibaret olduğuna inanırsak, Parsifal’in sonundaki ölümün Kundry 

için elbette olumlu olduğu düşünülebilir. Zira yüzyıllar boyunca acı içinde gezen 

                                                        
635 Wagner, Kundry karakterini yaratma konusunda temel olarak Orta Çağ Perceval kaynaklarını temel 
alsa da egzotik Herodias dahil olmak üzere tamamen farklı mitolojik ve edebi geleneklerden de 
faydalandığı bilinmektedir. Perceval kaynakları; Wolfram von Eschenbach’ın Parzival’i, Chrétien de 
Troyes’in Perceval’i ve anonim Welsh/Breton Peredur manzumeleridir. Bu gelenekte Wagner’in hayal 
gücünü harekete geçiren en önemli arketiplerden biri de Loathly Damsel’dir. Bu yaratık, tüm şiirlerde 
kritik noktalarda görünür, haber getirir ve gelecekle ilgili öngörülerde bulunur. Everett, (Çevrimiçi) 
http://www.monsalvat.no/kundry.htm#X2, 12 Aralık 2017. Loathly Damsel, ya da ‘Çirkin Gelin’ Kelt 
masallarında ve efsanelerinde de var olan, oldukça bilindik bir figürdür. Ahlaksızlara çirkin, erdemlilere 
ise güzel görünme gibi bir özelliği vardır. Joseph Campbell, The Masks of God: Creative Mythology, 
4.c, Penguin, 1968, s. 455. Kundry de Kase Krallığında tiksinç, vahşi ve pasaklı bir haldedir ancak 
Klingsor’un büyülü bahçesinde son derece zarif, güzel ve çekici bir kadına dönüşür.  
636 Mastrogiovanni, a.g.e, s. 19. 
637 Everett, (Çevrimiçi) www.monsalvat.no/introduction.htm, 4 Mayıs 2017. 



 242 

Kundry, huzurlu bir Nirvana’ya ermiştir. Parsifal ise dünyada kalır ve kendini tüm acı 

çeken varlıkları hissetmeye adar. Dolayısıyla, ‘yaşamdan taraf’ değil gibi görünse de 

aslında Wagner’in operası tüm zorluklarına rağmen iyimserdir. 

 Tannhäuser (1845) ve Nürnberg’in Usta Şarkıcıları (1868) da 

reenkarnasyonlar bağlamında Parsifal’ci bir finale sahiptirler. Ancak, Nürnberg eseri, 

reenkarnasyonu daha farklı biçimde ele alır. Tannhäuser’in yeniden vücuda gelmiş hali 

olan Walther von Stolzing’in hikayesinde yüzük, kılıç, mızrak ve kale gibi unsurlar 

yerine şiir, müzik, kompozisyon kuralları gibi daha sanatsal ve zarif öğeler 

kullanılmıştır.638 Bunun yanı sıra Parsifal’de önemli bir yere sahip olan ‘şehvani 

sevgi’ (eros) ve ‘şefkatli sevgi’ (agape) karşıtlığı bu eserde de yerini almıştır. 

Tannhäuser şarkısını tamamlayamaz, çünkü cinsel safiyete ihanet etmiştir ve bu 

sebepten Elizabeth’i, yani dişi karşılığını gelini olarak kazanamaz. Burada yine 

Parsifal’de ezoterizm açısından çok önemli rol oynayacak Dişil ve erilin birleşimi 

teması karşımıza çıkar. Sonunda Tanrı tarafından affedilen Tannhäuser ve eşi 

Elisabeth, daha sonra Nürnberg’de Walther ve Eva olarak vücuda gelirler. Hikaye, 

yine bir şarkı müsabakası üzerinden gider ve bu sefer Walther kazanır. Tıpkı Parsifal 

gibi ödüllendirilir ve eşi Eva ile yani dişi tarafıyla birleşir. 

Parsifal’in antogonisti ve eserin karanlık karakteri Klingsor’un ise Wagner’in 

diğer operalarındaki karakterlerle doğrudan bağlantısını kurmak görece daha zordur. 

O, daha çok birden fazla karakterin amalgamı gibidir. Yüzük’teki Alberich karakteri, 

yüzüğü dövebilme yetisini ve yüzüğün gücünü elde edebilmek için sevgiden vazgeçer. 

Alberich de ‘Doğa’ya ait olan altını alır ve döverek yüzük haline getirir. Alberich’in 

ilk edimini Klingsor’un cinsel safiyet için kendini hadım etmesiyle bağlantılamak 

mümkündür. Ancak Kase’nin koruyucusu Titurel, bu iğdiş edilme sonrasında 

Klingsor’u reddeder, çünkü cinsel safiyet cinsel güç hala varken onu terbiye etmekten 

geçmektedir. Bu reddediliş ise Kingsor’u iyice çileden çıkarır ve Kase’yi elde etme 

arzusu daha da alevlenir. Buna ek olarak Klingsor, tıpkı Alberich’in altını yüzüğe 

çevirmesi gibi, okültik güçlerini kullanarak ‘doğal’ olan çölü, bir bahçeye çevirir. 

Tıpkı Klingsor’un Amfortas’ı yaraladığı gibi, Götterdämmerung’da Alberich’in oğlu 

Hagan da Siegfried’i mızrakla yaralar. Ancak Klingsor sonunda Wotan gibi hatalarını 

                                                        
638 Mastrogiovanni, a.g.e, s. 195-196. 



 243 

sorgulamaz ve iyilik erdemini edinmez. Parsifal’a mızrakla saldırdığı an ise silahı geri 

teper ve Klingsor sonsuza dek yok olur. Klingsor’un Tanrı (ya da ilahi olana karşı) 

inancı da yoktur. Okült güçlerini sadece kendi bencil istekleri ve erişemediği Kase’yi 

koruyan şövalyeleri baştan çıkarmak için kullanır. Bu bağlamda Klingsor’un 

Yüzük’teki bazı kötü karakterlerin bir karışımı olduğunu söylemek mümkündür. 

Parsifal’deki Titurel’i ile Wotan arasındaki benzerlik de dikkat çekicidir. Üstü 

kapalı da olsa bir Tanrı gibi sunulan Titurel, hikaye daha başlamadan uzun zaman önce 

-tıpkı Wotan gibi ya da Wotan’ın ele geçirdiği zamanda- Mızrak’ı ele geçirmiştir. 

Wotan gibi yarı-Tanrı mertebesinde olan Titurel, Kase mabedini, Wotan’ın 

Valhalla’yı kurmasıyla aynı sebepten kurmuştur. Titurel ve şövalyeler Kase’ye sahip 

çıkarak ebedi bir yaşam sürüyor gibi görünürler. Bu, “Wotan ve Tanrıların Freya’nın 

altın elmalarındaki sonsuz yaşamlarına karşılık gelmektedir.”639  

Son olarak, Amfortas karakterinin silik izlerinin, bedbaht Wotan’da görüldüğü 

söylenebilir. Gelgelelim, Wagner’in aklına 1850’lerin ortasında (Yüzük ve Tristan ve 

Isolde’nin ilk toplantılarının arasında) gelen fikirden hareketle, Amfortas’ın en güçlü 

bağlantısının Tristan olduğunu görmek mümkündür. Wagner, Mathilde 

Wesendonck’a 30 Mayıs 1859 tarihinde yazdığı mektupta bizzat şu sözleri dile 

getirmiştir:     
“…Tüm dikkatin merkezi olan Amfortas...Birden farkında vardım: bu benim 
Tristan’ımın üçüncü-perdesinin akıl almaz şekilde şiddetlendirilmiş hali. 
Mızrak yarası ve belki kalbinde başka bir yara ile birlikte. Perişan adamın 
acınası yüreğinin içinde sadece ölme arzusu alevleniyor.” 640  

 

Tristan’ın ölme arzusu, Amfortas’ın babası Titurel’e seslenirken duyduğu acısında 

yankılanır:  

 
Amfortas 

 
Eyvah! Başıma gelenler bu acıdan! Babam, lütfen bir kez daha bu kutsal 
görevi üstlen! Yaşa, yaşa ve bırak ben de öleyim!.. Merhamet! Merhamet! Ey 
Merhametli Olan! N’olur bana merhamet et! Bu mirası al üzerimden, kapat 
yaramı, bırak da kutsal, saf ve bütün olarak öleyim Senin için! 

 
(Parsifal: I. Perde II Sahne) 

 
                                                        
639 A.e., s.20. 
640 SL, 457; SB 11:104. 



 244 

 
Arzusuna yenik düşmesi yüzünden Kase Krallığını koruma görevini yerine 

getirememenin, Mızrak’ı kaptırmış olmanın yoksunluğu ve yarasının verdiği fiziksel 

(ve psikolojik) acı bu sözlerle dile getirilmiştir ki bu, Tristan’ın Isolde’siz yaşama 

fikrinin ruhuna verdiği dehşeti farklı bir açıdan gözler önüne sermektedir.  

Bu benzerliğin yanı sıra, Wielend Wagner, büyükbabasının Parsifal karakterini 

Tristan ve Isolde’nin III. perdesinde hasta Tristan’a tanıştırma fikrinden bahsetmiştir. 

Bu fikre göre Parsifal, sahnede Kase’yi aramak için gezinecek ve hasta yatağında 

yaralı yatan Tristan’la karşılaşacaktır. Ancak sonradan bundan vazgeçtiğini 

belirtmiştir.641   

Amfortas’ın durumu, Tristan gibi sadece “furchtbare Qual”642 (dayanılmaz 

zulüm) halindeki bir aşkın arzularına bağlı değildir; Amfortas, aynı zamanda kendini 

kurtarıcı ile karşılaştırdığında ne kadar yetersiz olduğunu da hissediyordur: Bu 

bağlamda aslında kurtarıcı İsa ile özdeştir. Amfortas ve İsa’nın varoluşsal bağlantısı, 

Hristiyan teolojisi üzerinden son bölümde çözümlenecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                        
641 Bkz. DEAP, 12’deki Wagner’in ifadesi. 
642 Wagner, 23 Ağustos 1856 ‘da August Röckel’e yazdığı bir mektupta Tristan ve Isolde’nin 
anlamını bu şekilde özetler. Bkz.: Ed. Hanjo Kesting, Richard Wagner: Briefe, Munich, Piper, 1983, 
s. 336.  



 245 

V.EZOTERİK PERSPEKTİFTE PARSIFAL ÇÖZÜMLEMESİ 
 

 
Parsifal 

Çok az hareket ediyorum, ancak daha şimdiden ne kadar çok yol aldım. 
 

Gurnemanz 
Görüyorsun ya oğul, burada zaman uzama dönüşür. 

(I. perde) 
 

Zamanın uzama dönüşmesi… Einstein’ın görelilik kuramı sadece bir fikir 

tohumundan ibaretken ve Kuantum fiziği henüz embriyo seviyesindeyken, Wagner’in 

bu ifadeyi kullanması, söylemin derinliği ve karmaşıklığı düşünüldüğünde, elbette 

şaşırtıcıdır. Ancak “bu düşünce aslında tarihte çok geçmişe uzanan kadim bir bilgiye 

işaret etmektedir. Zaman ve uzamın ‘göreceliliği ve öznelliği’ fikrinin spiritüel, 

teolojik ve felsefi kökenleri antik zamanlara kadar dayanmaktadır.”643 Wagner, 21. 

yüzyılın modern bilimi haline gelecek bu bilgiyi kullanarak, Hristiyanlığa, etkilendiği 

Doğu Mistik düşüncesine ve hatta Kabala inancının, M.S. 2. yüzyıla dayandığı tahmin 

edilen Zohar kitabına da dair önemli bir çıkarım yapmıştır. Bununla birlikte 

Kabala’nın esas kökenlerinin yaklaşık 2600 yıl önceki Babil sürgününe kadar 

dayandığı düşünülmektedir.644 Hristiyanlık, Kabala ve Budizm’de içsel bilincin 

sonsuz spiritüel dünyasında zaman ve uzam aslında var olmamaktadır. Bu boyutta 

sadece spiritüel dışavurumlar ve özellikler mevcuttur. Kase Kalesi, spiritüel 

özelliklerin beş duyuya ait olan fiziksel dünyayı aştığı zamansız bir alandır.  

Mastrogiovanni, zamanın uzama dönüştüğü bu yerde, Wagner’in, 

Schopenhauer’in istenç felsefesine belirli bir mesafe aldığından bahseder. Wagner, 

istenç-i reddetmese de Parsifal eserinde fizikselliğin ötesine geçen bu aşkın ‘ilahi’ 

prensiple iletişime geçmeye teşebbüs etmiş, Nietzsche ve Schopenhauer’in 

düşüncelerindeki karamsar tutumun revizyonunu yapma ihtiyacına gitmiştir.645  

Wagner, spiritüellik ve ezoterizmle ilgilenen bir düşünürdür, ancak daha önce de 

belirtildiği gibi, Schopenhauer bunu bir ölçüde ve Nietzsche ise tamamen reddetmiş, 

insan eylemlerinin sadece kolektif bir istenç ile belirlendiğini düşünmüşlerdir. Wagner 

                                                        
643 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 77 
644 Dr. W.W. Westcott, S.L. MacGregor Mathers & Mark Stavish, a.g.e, s. 11. 
645 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 77-78. 



 246 

ise geleneksel anlamdaki din anlayışından uzaklaşarak spiritüelliği benimsemiş, 

insanın varoluşunu anlamlandırmasına özgün ve otantik bir içerik katmayı 

hedeflemiştir. Wagner, pekâlâ Nietzsche’nin ‘Tanrı öldü’ önerisinin belirttiği, modern 

insanın yalnızlığı ve derin anlam boşluğunu farketmiştir. Wagner’e göre de en azından 

Batı Greko-Roman-Nordik anlamdaki yaratıcı-cezalandırıcı Tanrı ölmüştür ki bunu 

Yüzük serisinin sonunda Valhala’nın yanıp kül olması üzerinden zaten ifade etmiştir. 

Ancak Wagner Parsifal’de esas olarak felsefi anlamdaki Tanrı’yı aramaya yönelmiş 

ve insan bilincinin mükemmellik seviyesine ulaşmasını irdelemeye koyulmuştur.  

Eserde Parsifal, insan-ı kâmil olma yolunda gitmesini, istenç-in reddini, Budist 

doktrindeki Buda idealine ulaşmasını ve Hristiyan mitolojisinde Mesih’in ışıyan 

bedenine kavuşmasını sağlayan üç ezoterik aşamadan geçer. Weor’un işaret ettiği gibi, 

“bu üç klasik ezoterik derece; Masonluk’taki çıraklar, kalfalar ve üstadlardır.”646 İlk 

bölümde varlığın bilgisine erişmemiş toy Parsifal, şehveti, cinselliği, tehlikeyi 

tanımaz; Klingsor’un şatosunun sunduğu binlerce güzel çiçek perisinden, bedenin 

isteklerinden ve elbette şatonun kraliçe/kölesi Kundry’den bihaberdir. Parsifal hala bu 

aşamada bir çıraktır. Yaşamın karanlık ormanlarında gezinip, kendisine yol gösterecek 

bir rehber, sancılı kalbini rahatlatacak bir merheme sahip, şefkatli bir gezgin arayan 

göçebelerden farksızdır. Ona bir guru, bir rehber gibi yardım eden antik münzevi 

prototipi (veyahut Jung’çu deyişle ‘yaşlı bilge adam’ arketipi) Gurnemanz’ı bulmak 

ona büyük coşku verir. İkinci bölümde bilinçli olarak Dantevari bir cehenneme iner, 

Kundry’nin öpüşüyle cinsel bilgiye erişir, kendinin karanlığıyla buluşur. Burada artık 

Vulcan’ın*647 alevler içindeki demir ocağında çalışan kendini adamış bir kalfadır. 

Parsifal, yedi berzahı geçen derviş, yedi dipsiz vadiyi aşan Simurg, arzuya boyun 

eğmeyen bir mistiktir. Düşmanını öldürür ve Mızrak’ı alır. Sonunda, bu kadar acıdan 

sonra tekrar tapınağa geri dönen ve Krallığa huzur getiren bir usta olur. O, sufi yoluna 

kendini adamış, fena fillah olmuş, ruhun beyaz düğün elbisesini giymiş bir üstattır. 

Artık, içinde üstün bir duygu dünyası, otantik bir akıl ve bilinçli irade barındırır. 

Münzevi Parsifal, kutsal bölgeye döner, maharetli elleriyle heybetli Mızrak’ı kavrar, 

                                                        
646 Weor, Parsifal Unveiled, s. 163 
647 *Vulcan: Roma mitolojisinde ateşin ve yanardağların Tanrı’sı. 



 247 

onu dimdik tutar ve bu kutsal emaneti ait olduğu yere, hasret çektiği, özlediği; ona 

erişebilmek için türlü badireler atlattığı biricik yuvasına getirir: Kutsal Kase’ye.  

A. Parsifal’de Hindu ve Budist Referanslar 
 

Eserin başında, spiritüel rehberimiz Gurnemanz, Monsalvat’ta Kutsal Kase 

Kalesi yakınlarındaki güzel bir ormanda uyuklayan iki şövalyeyi uyandırır: “Hey! Ho! 

Ormanın gardiyanları, daha doğrusu uykunun [gardiyanları], uyanın hemen şimdi, 

sabah oldu! […] Duyuyor musunuz çağrıyı?” Wagner, daha eserin başında seyirciyi 

bu şekilde ‘uyandırmış’ olur. Kendi içsel bilgisine uyanması gereken bir seyirci vardır 

eseri izleyen. Orman metaforu ise, insanın derinliklerini ve spiritüel potansiyelini 

temsil eden bir olgu olarak sunulur. Böylelikle dramanın ne ile ilgili olduğu daha 

başından sezdirilir. Wagner, seyircinin içindeki dünyayı uyandırma isteğindedir. Bu 

çağrı, kişinin, içsel dünyasında neler olduğunu önemsemeden, maddesel ve fiziksel 

dünyaya dalıp uyukladığının, bir diğer deyişle Hint simgesi Maya’nın peçesinin gözü 

kör eden aldatmacasıyla yaşayageldiğinin simgesel bir dışavurumudur. Eser, felsefi ve 

ezoterik bakış açısını böylelikle bu ‘çağrı’ ile duyurur.  

 

1. Bir ‘Varlıklar Meclisi’ Alegorisi: Kutsal Kase Krallığında 
Hayvan, İnsan ve Doğa Dengesi 

 

Wagner’in Parsifal’i oluştururken Hint mitolojisinden türlü unsurlar ödünç 

aldığı görülmektedir. Kase Kalesinin bulunduğu bu orman, Kienzle’nin işaret ettiği 

gibi, ‘Hint tövbekârlar vadisi’ (Indian vale of penitents) modeline göre tasarlanmış, 

insanın doğa ve tüm canlılar ile barış içinde yaşadığı bir yer olarak betimlenmiştir.648 

Bu sükûnet ve barış ortamı, I. perdede Kundry ve şövalyeler arasında geçen, 

hayvanların kutsal olduğuna dair bir diyalogla desteklenir. Burada hayvanlar, 

insanlarla aynı haklara sahiptirler. ‘Varlığın birliği’ kavramı, Kase cemaatinin inandığı 

-ancak Kilisenin muhtemelen ‘kafirlik’ olarak değerlendireceği- ve Wagner’in 

kurmaca dünyasını kurumsal dinin dogmatik duruşundan ayıran önemli ve temel bir 

olgudur. Wagner, burada Schopenhauer’in da yazılarında yer verdiği önemli bir 

                                                        
648 Kienzle, a.g.e., s.98. 



 248 

ipucuna işaret ederek, Kutsal Kase Krallığının temeline oturan, hayvanlara ve tüm 

canlılara eşit derecede saygı gösteren Budizm ve Brahmanizm inançlarının aksine, 

Yahudi-Hristiyan geleneğinin hayvanlara karşı sömürücü tutumunun ardında yatan 

son derece pragmatik ve tarihsel sebebi gözler önüne sermektedir. 

Harari, insanların hayvanlar üzerindeki hükmünün teolojik desteğini tarım 

devrimiyle ilişkilendirmiştir. Arkaik avcı-toplayıcı toplumlar animist649* 

olduklarından, onlar için insanları hayvanlardan ayıran bir fark olmamıştır. 

Gelgelelim, günümüzde geçerliliğini sürdüren en eski geleneklerimizin bile avcı-

toplayıcı dönemden binlerce yıl sonra oluşturulduğu bilinmektedir. Harari, örneğin 

Eski Ahit’te geçen en eski hikayelerin dahi milattan önce iki bin yılına kadar 

dayandığını belirtmiş, ayrıca yaratılış mitindeki Adem ve Havva’nın yaşam tarzının 

avcı-toplayıcı toplumla bağlantısına dikkat çekmiştir.650 Zira cennetten kovulmaları, 

tarım toplumuna geçen insanla şaşırtıcı derecede benzerlik taşımaktadır: 

 
“RAB Tanrı Adem’e, 
‘Karının sözünü dinlediğin ve sana, 
Meyvesini yeme dediğim ağaçtan yediğin için, 
Toprak senin yüzünden lanetlendi’ dedi, 
‘Yaşam boyu emek vermeden yiyecek bulamayacaksın. 
Toprak sana diken ve çalı verecek, 
Yaban otu yiyeceksin. 
Yaratılmış olduğun toprağa dönünceye dek.        
Ekmeğini alın teri dökerek kazanacaksın.’” (Tekvin 3:17-19) 
 

Harari’nin özetlediği gibi, “[k]ızgın tanrı, Adem’in meyve toplamaya devam 

etmesine izin vermektense Adem’i ‘alın terini dökerek kazandığı ekmeği’ yemeye 

mahkûm eder:”651 Animizm, insanı bir tür hayvan olarak görürken, Yahudi-Hristiyan 

geleneği, insanın, ilahi kudretin üstün bir yaratımı olduğu kanısını yerleştirmiştir. 

Tekvin bunu çok açık bir şekilde belirtir: “Tanrı, ‘İnsanı kendi suretimizde, kendimize 

benzer yaratalım’ dedi, ‘Denizdeki balıklara, gökteki kuşlara, evcil hayvanlara, 

sürüngenlere, yeryüzünün tümüne egemen olsun.’ (Tekvin 1:26) 

                                                        
649 *Animizm: Yeryüzünde canlı cansız her şeyin bir ruhu olduğu, bu nedenle insanla aynı derecede 
saygıyı hakkettiği düşüncesi temeline kurulu inanç sistemi.  
650 Harari, Homo Deus, s. 89. 
651 A.e. 



 249 

Harari, bu noktada insan-hayvan ilişkisini belirleyen ve Eski Ahit’le de 

desteklenen bu hiyerarşik düzenin aslında Tarım Devrimi’nin doğal bir sonucu 

olduğunu hatırlatır. Ortadoğu’da 7000 yıldan daha uzun zaman önce gerçekleşen tarım 

toplumuna geçişle beraber daha önce benzeri görülmemiş yeni bir yaşam biçimi ortaya 

çıkmıştır: sömürülen evcil hayvanlar. Binlerce yıldır ahırlarda yaşamak zorunda kalan 

birçok memelinin sadece biyolojik ihtiyaçlarının değil, duygusal ve sosyal 

ihtiyaçlarının da olduğunu söyleyen Harari, çiftçilerin bu davranışlarını Kutsal 

kitaplara dayandırarak meşrulaştırdıklarını vurgular. Evcil hayvanları sömürerek 

onları insanın istek ve ihtiyaçlarının bir kölesi haline getiren çiftçiler, tarım devrimi 

sonrasında mantar gibi yayılan teist (semavi) dinlerle kendi sömürülerini haklı 

göstermişlerdir.652 Brahmanizm, Budizm, Alevi-Bektaşi geleneği gibi aslında 

kökenleri çok daha eskilere dayanan ve tüm kâinatı bir ‘varlıklar meclisi’ olarak gören 

Doğu mistik inanışlarının tersine, kronolojik açıdan çok daha güncel olan teist dinler 

kainatı yüce ve her şeye hakim bir Tanrı tarafından yönetilen bir teokrasiye 

dönüştürmüştür. Tzezana’ya göre, Yahudilik, Hristiyanlık gibi dinlerin teolojisi ve 

ibadet ritüelleri, insanlar ve evcilleştirdikleri hayvanları merkez almıştır. Temelde 

köylülere ve çobanlara seslenen Yahudilik, tarım ve köy yaşamını konu almaktadır ve 

dini tatiller de aslında hasat kutlamalarıdır.653 Dolayısıyla tüm canlıların ruhlarıyla, 

taşıyla, ağacıyla gökyüzüyle rengarenk bir dünya resmi çizen animist dinlerden sonra, 

teist dinler evreni sadece insan ve Tanrı’dan oluşan karanlık bir Ibsen tiyatrosuna 

çevirmiş olurlar. Hayvanlar, bitkiler ve doğal olaylar önemsiz birer figurana dönüşür. 

Böylelikle de yeryüzüne sadece insan ve Tanrı’nın konuştuğu bir diyalog hakim olur. 

Diğer tarafta Budizm, Hinduizm, Jainizm gibi dinler hayvanlara saygı 

göstermiş ve onlarla empati kurmuşlardır. İnsanlarla ekosistemin ve tüm varoluşun 

arasındaki koparılamaz bağı anlamış, kurdukları ahlaki sistemleri buna göre 

temellendirmişlerdir. Örneğin İncil’deki ‘Öldürme’ emri yalnızca insanlar için 

geçerliyken, Hindu öğretisindeki “ahimsa!” (“zarar verme!”) uyarısı; hissedebilen, 

yaşayan, nefes alan her canlıyı gözetmekte ve korumaktadır.654  

                                                        
652 A.e. s.88-89. 
653 Roey Tzezana, The Guide to the Future, Haifa, Roey Tzezana, 2013, s. 209-233. 
654 A.e. s.105. 



 250 

İnsanın hayvanlarla olan ilişkisinin Sapiens’in evrimsel süreci ve tarım 

toplumuna geçişle bağlantısının ve hayvan sömürüsünü meşrulaştıran Yahudi-

Hristiyan geleneğinin bilincinde olan Wagner, Parsifal’de bir yandan geleneksel 

Hristiyan unsurlarını kullanırken bir yandan da tüm bu sömürü düzenini ters yüz 

edecek ‘varlığın birliği’ mistik felsefesini ön planda tutmuştur. Wagner, Mathilde 

Wesendonck’a yazığı mektuplarda ve günlüğündeki birçok ifadesinde, neden -belki 

insanlardan da çok- hayvanlara bu kadar merhamet ettiğini belirtmiştir. Wagner’e 

göre, en derin bağlamda insanlarla özdeş bir varoluşa sahip olan hayvanların, maruz 

kaldıkları acılara teslim olmak zorunda olduklarını ancak diğer tarafta insanların 

felsefi öngörülerle ve tefekkürle bir nebze de olsa acılarını anlamlandırma yetisine 

sahip olduklarını vurgulamıştır. Bu nedenle insanlık, metafiziksel teslimiyetle elde 

ettiği ve hayvanların mahrum kaldığı, derin ‘ilahi bir teselli’ bulabilmektedir: 

 
“Eğer hayvanların acı çekmesinin bir anlamı varsa, bu sadece insanın 
içindeki merhamet duygusunu uyandırmasıyla bağlantılı olmalıdır: 
Kişi, hayvanların varoluşundaki yetersizliğini üzerine alır ve 
böylelikle varoluşun hatasını tanıyarak dünyanın kurtarıcısı olur” 655  
 
 

Schopenhauer’e göre, insanlık sadece insanlara değil, aynı zamanda 

hayvanlara da merhamet göstermelidir. Hint dinlerinde bu açıkça belirtilmiştir ve 

Schopenhauer, Hristiyanlığın da doktrinini bu yönde düzeltmesi gerektiğini 

düşünmektedir. Schopenhauer’i takip eden Wagner’e göre “her bir edim tüm evreni 

ve varoluşu etkilemektedir. Her şiddet unsuru, titreşimsel olarak failine geri döndüğü 

için aslında kurban en derin anlamda katilin kendisidir. Dolayısıyla sevgi ve 

merhametle yapılan her edim ‘varlığın birliği’ için yapılmış olur.”656 Böylelikle sadece 

bir an için bile olsa barış dolu bir toplu yaşam ütopyası gerçek kılınabilir. Bu da Hint 

kültüründe olumlu anlamıyla ‘karma’ya denk gelmektedir. 

 

 

 

                                                        
655 DEAP, s.14.  
656 Kienzle, a.g.e., s.92. 



 251 

2. Münzevi Yaşam Kavramı ve Budist Çağrışımlar 
 

Kase Krallığında hayvanların hiçbiri vahşi değildir, çünkü onlar avlanıp 

öldürülmekten korkmazlar. Fakat tüm bu huzur ortamının sürerliliğinin elbette bir 

bedeli vardır: Kase şövalyeleri bedensel zevklerin çekiciliğine direnmelilerdir. 

Sofuluk (asceticism) Hristiyan öğretisinin de bir unsurudur elbet. Ancak 

“vejetaryanlik ve hayvanlara karşı nezaket Hint dini inancının çok net bir 

yansımasıdır.”657  

 

 
Resim 5.1: Bir Hindu ‘Varlıklar Meclisi’ Temsili 

 

Diğer tarafta, eski bir Kase Şövalyesi olan Klingsor’un bu şehvani hislerini 

engellemek adına kendini iğdiş etmesi Titurel’in onu kaleden kovmasına sebep 

olmuştur. Wagner, böylece dramasına kendi endolojik (indological) çalışmalarında 

karşılaşmış olduğu Buda’nın anahtar bir doktrinini transfer etmiş olur. Titurel, tıpkı 

Buda gibi takipçilerini sadece sağlıklı, cinsel olarak ‘üretebilir’ genç erkeklerden 

oluşturmuştur. Böylece iradelerinin gücünü test edebilmektedir. Bu, nefs terbiyesinin 

ve bedensel hazzın gönüllü reddinin anahtarıdır.658 Öte yandan Klingsor, bir bakıma 

şövalyeleri tam da bu nefs terbiyesi testine tabi tutar ancak bunu ters bir motivasyonla 

                                                        
657 A.e., s.98. 
658 Wagner aynı zamanda 1881’deki bir makalesinde bunu Hristiyanlıkla da ilişkilendirmiştir. Bkz.: 
“Heldentum und Christentum,” SSD, 10:279. 



 252 

eyleme döker. Reddedilmenin verdiği kin ve intikam hissiyle, diğer şövalyelerin ne 

kadar zayıf olduğunu göstermek için, şatosunda hapsettiği binlerce güzel kadını 

kullanarak onları tek tek avlar. Bu nedenle son derece ‘steril’ yaşayan Kase 

Şövalyelerinin ideal dünyasına kara bulutlar çöker. Öyle görünmektedir ki sadece 

ortada bir ‘uyaran’ yokken münzevi bir yaşam sürebilmişlerdir. Oysa gerçek nefs 

terbiyesi, baştan çıkaran her türlü unsura rağmen arzu kıskacından kurtulabilmek; 

Alevi deyişiyle, “eline, beline, diline sahip çıkabilmektir”. Parsifal tam bu noktada 

devreye girer. O, her türlü çağrıya rağmen Kundry’yi reddedebilen tek karakter 

olacaktır.  

Görünüşe göre Monsalvat’ta şövalyelerin safiyeti kadınların dışlanmasına 

bağlıdır. Wagner özellikle böyle olmasını tercih etmiştir, çünkü referans aldığı Orta 

Çağ Kase kaynaklarında, şövalyelerin evlenmesine izin verilmese de kadınlar Kase 

toplumunda mevcutlardır. Wagner’in Budist draması Die Sieger’da tüm eylemin 

amacı azizler topluluğuna kadınların da kabul edilmesidir. Wagner için, Buda 

Shakyamuni’nin kendi aydınlanma yolculuğunda öğrendiği en önemli şey, kadınların 

spiritüel olarak erkeklerle eşit olmasıdır. Wagner, “Parsifal’deki Kase şövalyelerini 

tamamen erkeklerden oluşan kapalı bir cemaat şeklinde sunarak, aslında cinsiyet 

ayrımı ile ‘temiz’ kalmaya çalışan bir dinsel kurumun çelişkisini ve çarpıklığını 

sorunsallaştırmak istemiş; tam tersine dişil ve eril prensiplerin bir arada bulunuşunun 

evrensel mükemmellik, bütünlük ve spiritüel olgunluğun anahtarı olduğunu 

vurgulamıştır.”659  

Aslında Wagner geleneksel anlamdaki Hristiyanlık dininin bir takipçisi 

olmadığı gibi, Budizm’in de -ya da herhangi başka bir dinin- takipçisi olmamıştır. 

Daha çok bu dinlerin içine girip, özünde insana dair değerli bulduğu cevherleri alıp 

kendi eseri için kullanmayı tercih etmiştir. Buna rağmen, zaman içinde Hristiyanlığa 

daha çok eğilmiş olan Wagner, İsa figüründe Budizm’den farklı olarak daha kapsayıcı 

bir kucak görmüştür. Wagner, Brahmin doktrininin sadece ‘bilenler’e hitap ettiğini, 

dolayısıyla daha seçkinci bir tavır benimsediğini, diğer tarafta Hristiyanlıktaki İsa 

figürünün ‘bilge’ değil ancak ‘ilahi’ olduğunu, öğretisinin herkesi kapsadığını ve 

gönüllü ızdırabı (free-willed suffering) sunduğunu söyler. Dolayısıyla Wagner’e göre 

                                                        
659 Kienzle, a.g.e., s.98-99. 



 253 

O’nun yolundan gitmek Mesih bilinciyle bütünleşmek ve bencillikten arınmış bir 

sevgiyle aydınlanmaya yönelmektir.660  

 

3. ‘Spiritüellik’ ve ‘Kurumsal Din’ Karşıtlığı 
 

Elbette Wagner’in diğer operalarında da nefsini yenememiş insanın, maddesel 

dünyanın aldatmacasıyla yüz yüze olmasına dair örnekler vardır: Kibir ve küstahlığın 

Hollandalı’yı denizlerde gezinmeye mahkûm etmesi; cinselliği istismar edişinden 

dolayı Tannhäuser’in diğer şövalyelerden ve Roma’dan men edilmesi; dünyaya 

hükmedebilmek için sevgiyi feda eden Alberich ya da Wotan’ın bir aldatmacayla ve 

yerine getirilmeyen vaatler üzerine kurduğu imparatorluk buna uygun örneklerdir. 

Wagner’in diğer eserlerinde karakterler üzerinden sorunsallaştırdığı bu edim ve 

isteklenmeler, her dinde olduğu gibi Hristiyanlık’ta da ‘günah’ olarak kabul edilmekte, 

Budizm’de ise kötü karma oluşturan fenalıklar şeklinde algılanmaktadır. Ancak 

“Wagner için en büyük aldatmaca, tüm bunlardan öte kurumsal dinin kendisidir. Zira 

din, zehirleyen bir uyuşukluk ve spiritüel atalet getirmektedir.”661 Daha önce de 

belirtildiği gibi Wagner, geleneksel anlamdaki din kavramını hiçbir zaman ‘olumlu’ 

olarak kullanmamıştır. Aksine din olgusunu spiritüelliğe, insanın gnostik bilgiye 

erişimine, tanrısal olanla bütünleşmesine, evrenin işleyiş mekanizmasını anlamasına 

engel oluşturan bir dogma olarak konumlandırmıştır.  

Eserde, Kundry bu çelişkiyi en iyi veren karakterdir. Kundry olayların 

işleyişinin farkındadır. Kase Krallığında bir haberci ve Klingsor’un şatosunda bir 

femme fatale konumunda, yaşamını iki bölge arasında mekik dokuyarak 

geçirmektedir. Amfortas kendi nefsine sahip çıkamadığı için yaralandığını bilir, fakat 

aslında Kundry kendi çıkmazının bilincinde olan tek karakterdir; buna rağmen 

çaresizdir. ‘Bilgi’ sahibi olması onun en büyük acı kaynağıdır. Zira Amfortas’ın 

iyileşmeyen bir yarası vardır, ancak Mastrogiovanni’nin son derece doğru tahlil ettiği 

gibi, “Kundry hiçbir zaman iyileşmeyecek yaranın ta kendisidir.”662 Kundry, suçunun 

                                                        
660 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 34. 
661 A.e., s. 40. 
662 A.e., s. 41. 



 254 

bilincinde olarak Kase şövalyelerine yardım etmek ister. Fakat I. perdede şövalyeler, 

Kundry’ye, bizzat kendi sebep olduğu Mızrak’ın ele geçirilmesi anında, neden onlara 

yardım etmediğini sorduklarında verdiği cevap çaresizliğini ve çelişkisini ortaya 

koyar: “Ben… hiçbir zaman yardımcı olmuyorum!” Kundry’nin çıkmazı, hatalarını 

düzeltmeye dair duyduğu takıntılı arzudan kaynaklanan kızışan iç karmaşasıdır. 

Wagner’e göre bu, kurumsal din inancının, diğer bir deyişle ortodoksinin dayattığı 

kölelikle eş değerdir. “Spiritüel ataletin tam merkezinde olan bu ‘affedilme’ endişesi, 

yapay manevi bir yaşamın mabedini inşa etmektedir. Ancak bu, gerçek anlamdaki 

bireysel aydınlanma ve olgunlaşmayı getirecek ‘evrensel varlığın birliği’ bilincini de 

örtmektedir.”663 Bunun sonucu ise dogmaya daha çok sarılmak, kendince ‘doğruluk’ 

ve ‘ilahilik’ yoluna baş koymak ve içsel bir dönüşümden uzaklaşmaktır. Kundry kendi 

iç yarasını yapabildiği her türlü iyi hizmetle kapatmaya çabalamaktadır. Amfortas’ı 

iyileştirerek en büyük onayı almayı hedefler. Ancak Wagner’e göre, ortodoksinin 

dayattığı öğretilerde ve buna bağlı yaşam pratiklerinde edilen duaların, izlenilen 

yolların ve yapılan ibadetlerin, ya bir din otoritesi tarafından onaylanması beklenmekte 

ya da eğer daha içe dönük yaşanıyorsa bile ‘Tanrı’ olarak adlandırılan ‘yüce otorite’ 

den bununla ilgili bir işaret istenmektedir. Bunun altında yatan temel ise kolektif 

bilinçdışına ait bir fantezi olarak kurgulanılan, fiziksel dünyanın ötesinde bir yerlerde 

‘ödüllendirilme’ arzusu beslenmesidir. Žižek, anlattığı bir fıkrayla, ‘Tanrı’nın, insanın 

iç dünyasındaki konumu hakkında sıradışı bir noktaya parmak basar:  

  
“Psikanalitik tedavinin esas bahsi … budur: Hastayı semptomlarının bilinçdışı 
hakikatine ikna etmek yetmez; bilinçdışının kendisi de bu hakikati üstlenmeye 
yanaştırılmalıdır. Aynı durum Marksizmdeki meta fetişizmi teorisi için de 
geçerlidir: Bir Marksizm dersi alıp meta fetişizmi konusunda ders dinleyen 
bir burjuva özneyi hayal edebiliriz. Dersin ardından, hocasına gider ve meta 
fetişizminden hala mustarip olduğundan şikayet eder. Hocası ‘Ama şimdi 
işlerin nasıl olduğunu, metaların toplumsal ilişkilerin tezahürlerinden ibaret 
olduğunu, onların sihirli bir yanı olmadığını biliyorsun artık,’ der. Öğrenci de 
buna şöyle yanıt verir: ‘Bunların hepsini tabii ki biliyorum, ama karşıma çıkan 
metalar bunu bilmiyor gibiler!”664 
 

 

                                                        
663 A.e., s. 41-42. 
664 Slavoj Žižek, Žižek’ten Nükteler: Şu Hegel Fıkrasını Duydunuz mu?, Çev.Erlan Ünal, Ed. 
Audun Mortensen, İstanbul, Encore, 2014, s.65. 



 255 

Lacan, ateizmin gerçek formülünün, Nietzschevari bir söylemle “Tanrı öldü” değil, 

“Tanrı bilinçdışıdır” olduğunu söylerken aslında tam da bunu anlatmaya 

çalışmaktadır.665 Öte yandan Žižek, içinde yaşadığımız ideoloji-sonrası (post-

ideological) ve din-sonrası (post-religious) çağın ironik bir biçimde belki de tüm diğer 

çağlardan ‘daha az ateist’ olduğunu vurgular ve şöyle devam eder: “Hepten şüphecilik 

etmeye, sinik bir mesafeye koymaya, ‘hiçbir yanılsamaya kapılmadan’ başkalarını 

sömürmeye, tüm etik kısıtlamaları ihlal etmeye, aşırı cinsel pratikler uygulamaya, vb. 

hepimiz hazırızdır-büyük Öteki’nin bunları bilmemesinin verdiği sessiz farkındalıkla 

korunuruz.”666    

Žižek’in burada gönderme yaptığı (Lacan’cı bir terim olan) ‘büyük Öteki’ 

olgusu elbette ki bilinçdışındaki yaratıcı-Tanrı’yı işaret etmektedir. Žižek’in bahsettiği 

çelişki şuradan kaynaklanır: İçinde yaşanılan modern ve rasyonal düşünce sisteminin 

hakim olduğu çağımızda bile, aslında yalnızca büyük Öteki’nin sessizleşmesinin 

verdiği bir güven duygusu bizi özgür kılmaktadır. Ancak O, her zaman bilinçdışında 

var olmayı sürdürmektedir. Dolayısıyla Wagner, ikna olmamış bilinçdışı yüzünden 

insanın duyduğu bu çaresiz onaylanma arzusunun ve içselleştirilmiş bir Öteki’nden 

ötürü duyulan suçluluk ve korku hissinin, henüz psikanalitik kuram emekleme 

aşamasındayken nereyedeyse bir yüzyıl önce din ile bağlantısının altını çizmiş olur. 

Wagner’e göre “esas problem, bu pratikleri gerçekleştiren insanın içsel yarasının 

hiçbir şekilde kapanmamasıdır.”667 Zira gnostiklerin dediği gibi, her şey ‘kendini 

bilmek’ ile doğru orantılıdır. Eğer insan evrimsel, biyolojik ve spiritüel olarak 

yaralarının nereden kaynaklandığını bilmiyorsa ve aslında nefsine hakim değilse dini 

ritüeller hükmünü yitirmektedir. Bektaşi felsefesinin öngördüğü gibi “[g]erçek ibadet, 

insanın düşüncelerini kendisi üzerinde yoğunlaştırmasıdır. İnsanın kendi dışındaki bir 

olguya ibadet etmesi gereksizdir.”668 Ünlü Anadolu Sufi şairi Yunus Emre’nin (1238?-

1320?) ezoterik bilgiye erişmeye çabalamaksızın, yalnızca kutsal kitapları okuyup 

ezberleyenlere eleştirisi şu dörtlüğünde yankılanmaktadır: 

 

                                                        
665 Lacan, Psikanalizin Dört Temel Kavramı, s. 66. 
666 Žižek, The Parallax View, Cambridge, Mass, MIT Press, 2006, s. 353. 
667 Mastrogiovanni, a.g.e., s.42. 
668 Gener, a.g.e., s.101. 



 256 

İlim, ilim bilmektir, 
İlim kendin bilmektir. 
Sen kendini bilmez isen, 
Ya nice okumaktır 

Yunus Emre 

 

Ezoterizmin Anadolu’daki en önemli figürlerinden biri olan Yunus Emre, 

dinsel ibadetlerin insanı atıllaştırmasından ve hatta Tanrı’ya ulaşmayı engellediği için 

zararlı olduğundan bahsettiği mısraları, Wagner’in Parsifal’deki yaklaşımına ayna 

tutmaktadır:  

 

Oruç, namaz, gusülü hac hicap aşıklara, 
Aşık ondan münehhez halis heves içinde. 
Ey aşıklar, ey aşıklar Işk mezhebi dindir bana, 
Gördü gözüm dost yüzünü, yas kamu düğündür bana. 
Oruç, namaz, zekat, hacc cürmü cinayettir, 
Fakir bundan azaddır, hassı heves içinde... 

  

Yunus Emre 

   

Amfortas’ta fiziksel olarak görüş alanına çıkan, Kundry’nin ise tüm 

varoluşunda hissettiği ve ölmesini engelleyen ‘yara’ metaforunun, eser içindeki 

karakter bağlamını aşan ve yaratılış metinlerinde vücut bulan çağrışımları ileriki 

altbölümlerde incelenecektir. 

 

4. Kundry, Yaşama İstenç-i ve Cinsellik 
 

“Cinsel birleşmedeki esrime hali. İşte bu! Her şeyin gerçek özü ve nüvesi bu, varoluşun amacı ve 

hedefi.” 

-Arthur Schopenhauer 

 

Wagner, din-spiritüellik karşıtlığına dair fikrini eserin en başında sunar: 

Gurnemanz, I. perdede şövalyelere, yaralı Kral Amfortas’ı yıkamaları için harekete 

geçmelerini söyler: “Acıyı hafifletmeye çalışmamız ne aptalca. Oysa sadece gerçek 

şifa bize rahatlık verebilir! Boşuna arar dururuz tüm dünyayı iksirleri ve otları bulmak 

için; sadece tek bir şifa var ona [Amfortas’a] yardım edebilecek-sadece tek bir adam!” 



 257 

Böylelikle eser -Amfortas’ın üzerinden sunulan- insanın spiritüel yarasının 

‘bilindik’ yöntemlerle giderilemeyeceğini söylemiş olur. Bu ‘yara’ ileride 

gösterileceği gibi, Eski Ahit içindeki yaratılış mitinde en doğru çağrışımını bulacaktır.  

Burada bahsedilen ‘adam’ ise elbette kurtuluşu sağlayacak Parsifal’dir. Tam bu sırada 

Kundry atıyla uçarak sahneye girer. Vahşi bir hayvan gibi, delici gözlerle bakar; yılan 

derisini andıran teniyle sürünerek gölden çıkar. Buradaki yılan metaforu elbette 

anlamlı bir bağlama oturmaktadır. Zira yılan, sürekli olarak deri değiştirdiği için 

yeniden doğumu, dolayısıyla reenkarnasyonu temsil etmektedir. Kundry, Budist 

doktrinde reenkarnasyonun bir çeşidi olan metempscyhosis (tenasüh) -yani ruhların bir 

bedenden bir bedene hafıza ya da kişilik aktarımı olmadan gezinmesini- tecrübe 

etmektedir. Gurnemanz’ın sözleri buna daha farklı bir açıklık getirir:  

 
“Evet, o lanetli olabilir. Burada bugün yaşıyor-belki yeniden doğdu, daha 
önceki bir yaşamında işlediği günaha tövbe etmek için; orada ve burada 
affolabilmek için. Şimdi böyle işler yaparak şövalyelik düzenimize yarar 
sağlıyor; iyilik yaptı, şüphesiz, hizmet etti ve bunu yaparak kendine de yardım 
etti.” 

 

Kundry, günahlarından dolayı metempsychosis’i yaşamaktadır fakat Kundry 

daha derin bir bağlamda, aslında samsara’nın -yaşamın acı dolu kısırdöngüsünün-  

antropomorfik halidir:669 sonsuz yaşam ve yeniden doğuş döngüsü olan Kundry, yani 

samsara, hissedilen tüm ıstırapları; başta yarasına sebep olduğu Amfortas ve daha 

sonra onunla özdeşleşen Parsifal’in hüznünü soğuran, içine alan ve çelişkili bir şekilde 

tüm bunların da kaynağı olan acının kısır döngüsüdür. Metempsychosis çağrışımı II. 

perdede Klingsor’un “Cehennemin Gülü! Herodias idin- başka nesin sen? Gundryggia 

orada, Kundry burada!” sözünde de yankılanır. Wagner, Mathilde Wesendonck’a 

yazdığı mektubunda bu yaşam döngüsünden bahsetmiştir:  

 
“Kundry, sürekli olarak çeşitli reenkarnasyonlar içinde hayale sığmayacak bir 
yaşam sürmektedir. Antik bir lanetin sonucu olarak, tıpkı ‘Ebedi Yahudi’ gibi, 
erkeklere şehvetin işkencesini sunmaya mahkûm edilmiştir; sadece en saf, en 
genç delikanlının, onun en güçlü baştan çıkarma oyununa direnmesiyle 
[Kundry’ye] kurtuluş, çözülüş ve topyekun yok oluş vaad edilmektedir.” 670  

                                                        
669 Kienzle, a.g.e., s.99. 
670 Wagner, Das Braune Buch, Ed. Joachim Bergfeld, Piper Verlag GmbH, 1991, s.62. 



 258 

Kienzle’nın de belirttiği gibi, Wagner’in bu tanımı adeta Schopenhauer’in 

felsefesinin mitsel bir anlatım formundaki özetidir. Metinsel analizin ilk aşamasında, 

anlatı bazında Kundry sadece istenç-in kölesi olmuş bir karakteri canlandırıyor gibi 

görünse de Wagner karakterlerini asla tek boyutlu olarak çizmemiştir. Karakterler, 

daha ayrıntılı bir analiz talep etmekte ve katman katman kendini ele veren bir derinlik 

taşımaktadırlar. Nitekim Kundry saf Parsifal’i baştan çıkarmaya çalışan, ‘kötü’ bir 

karakter değildir sadece. Daha açık söylemek gerekirse, Kundry aslında bir insanı 

temsil etmemektedir; o, var olma istenç-inin ta kendisidir. 671  Dolayısıyla, ölümsüzdür 

ve sürekli olarak başka bedenlere bürünerek varoluşunu devam ettirmeye çalışır. Bu, 

onun gerçekleştirebildiği tek edimdir. Tıpkı Budizm’deki samsara kavramı gibi, 

Schopenhauer’in kuramındaki istenç olgusu da kör bir güç olarak kendini çoğaltmaya 

ve var olabilmek için yeni bedenler aramaya devam etmelidir. Daha da önemlisi, 

Kundry’nin kendini devam ettirebilme, çoğaltabilme isteğinin sebebi ise en temelde 

cinselliktir. İstenç, var olabilmek için her şeyden önce dölleme ve soyunu devam 

ettirme eğilimindedir. Schopenhauer’in öne sürdüğü, yaşamın ızdıraptan ibaret olması 

fikrini Parsifal’e adapte eden Wagner, böylelikle Kundry’yi “antik bir lanet” (“einer 

uralten Verwünschung”) olarak sunmuştur.  

Yaşamın kendisi cinsellikle var olabildiği için, istenç-in vücuda gelmiş hali 

olan Kundry’nin silahı da sadece cinselliktir. Erkekleri baştan çıkaran bir femme fatale 

olan Kundry ile yaşanan mücadele aslında insanın kendi istenç-iyle olan çatışmasını 

ve ona yenik düşmesini temsil etmektedir. (Feminist düşünürlerin buna karşı çıkması 

oldukça muhtemeldir. Ama bu başlı başına ayrı bir tez konusu olduğundan üzerinde 

durulmayacaktır.) Psikanalitik açıdan ise Kundry, kendini cinsellikle var edebilen 

yaşam enerjisinin, yani Freud’un terminolojisiyle libido’nun vücuda gelmiş halidir. 

Cinsellik yaşam dürtüsünün ve elbette egoizmin anahtarıdır. Schopenhauer’in 

düşünsel mantığı Kundry’nin istenç olarak neden acı içinde olduğunu gözler önüne 

sermektedir: “Şeylerin nedensel bağlantısı yüzünden isteklerimizin çoğu zorunlu 

olarak gerçekleşmez. Bundan ötürü daha şiddetli istenç daha şiddetli acıyı gösterir. 

                                                        
671 Kienzle, a.g.e., s .99 



 259 

Çünkü bütün acılar[,] gerçekleşmemiş, önlenmiş istençten başka bir şey değildir.” 672 

Kundry adeta tuzağına düşürdüğü erkekleri soğurur, içine alır ve aldıkça daha 

çok kurban talep eder. Ancak her seferinde daha büyük acılarla yüzleşir. Klingsor’a 

direnmeye çalıştığı anda duyulan iniltili serzenişi bunu açıkça yansıtmaktadır: “Ah! 

Ah! En karanlık gece! Delilik! Ah Öfke! Ah sefalet! Uyku…uyku… derin uyku! Ölüm!” 

Belirli aralıklarla ‘ölür gibi’ uykuya dalan Kundry’nin her uyanışı adeta yeni bir 

reenkarnasyon, yeni bir yaşama geçiştir: “Ah acı! Acı! O [Amfortas] da zayıftı! Zayıf… 

hepsi! Aynı benim gibi, hepsi lanetimin kurbanı oldu! Ah sonsuz uyku, tek kurtuluşum, 

nasıl, nasıl kazanırım seni?” Bu sözlerden anlaşılacağı gibi, insana -varlığını en fazla 

cinsel dürtülerle gösteren ve- acı veren istenç-in, yani Kundry’nin ölmesi ya da onun 

kontrol altına alınması onu kurtuluşa götürecek yegâne çaredir. 

 Aydınlanmaya giden yol, var olma mücadelesinden, istenç-ten vazgeçmekle 

mümkün olduğundan Kundry’nin şehvetengiz tuzağına düşen herkes acı çekmeye 

devam etmektedir. Bu acı en bariz şekilde Amfortas’ta görülür: Kundry’ye, yani 

istenç-e yenik düşen Amfortas’ın böğründe ‘iyileşmeyecek bir yara’ açılmıştır. 

Kundry, istenç olarak varlığını devam ettirmeye çalışmanın dayanılmaz ağırlığı altında 

ezilmektedir. Ancak, Harari’nin ‘evrimsel hata’ olarak nitelendirdiği durum, istenç-in 

bizatihi varlığını devam ettirme arzusunu körüklemektedir. Zira, Kundry’nin 

kurtuluşu/ölümü sadece onu reddeden ‘şefkatle bilgeleşmiş, saf aptal’ (“durch Mitleid 

wissend, der reine Tor”), yani Parsifal’in elinden olacaktır.  

 Schopenhauer’in kitabında kullandığı tanım, Kundry’nin II. perdede Parsifal’e 

pişmanlıkla anlattığı, İsa’nın acısından aldığı ve aslında Kundry’nin lanetinin başlıca 

sebebi olan kötücül hazzın (Schadenfreude) özetidir: 

 “[Ş]iddetli acı şiddetli istençten ayırt edilemediği için çok kötü insanların 
yüzündeki anlatım içlerindeki acının damgasını taşır. Bazı anlık kendinden 
geçişlerle ayakları yerden kesilmedikçe ya da mutluymuş gibi yapmadıkları 
sürece onlar her zaman mutsuz görünürler. İçten içe yaşadıkları bu işkencenin 
onlar açısından doğrudan, önemli bir sonucu vardır: Başkalarının acısından 
haz duyma. Bu, salt bencillikten değil aldırmazlıktan da kaynaklanır, gerçek 
fenalığı kurar[,] zalimlik düzeyine de yükselebilir. Başkalarının acısından 
zevk alma, ondan gebe kalan zalimlik gibi, yalnızca kendi isteğinin amacına 

                                                        
672 İTD, s.264 



 260 

ulaşmada bir araç değildir kendi başına bir amaçtır.”673  

 

Kundry bu nedenle uzlaşmaz, kötücül, şiddet dolu ve dengesiz bir karakterdir. O, 

merhametin ve ilahiliğin vücuda gelmiş hali İsa’nın bile acısından beslenen, bundan 

zevk duyan, nice zaman dilimleri ve dünyalar arasına sıkışmış bir sürgündür. Kundry, 

bu nedenle her insanın içinde bulunan, başkalarının acısını kendi güvenlik alanına 

dönüştüren sadistik eğilimin de bir yansımasıdır. Schopenhauer’ın dediği gibi,  

 

“[h]er eksiklik ötekinin zevki yüzünden sınırsızca alevlenir. Başkalarının da 
aynı yoksunluğu çektiğinin bilgisiyle yatışır. Toplu olarak çektiğimiz acılar, 
insan yaşamından ayrılamayan rahatsızlıklar, tıpkı iklime bağlı, ülkenin 
tümünde yaşanan rahatsızlıklar gibi, bize daha az sıkıntı verir. Bizimkinden 
daha büyük acıları dile getirmemiz yüreğimize su serper. Başkalarının 
çektiklerini görmek kendi çektiklerimizi yeğnileştirir.”674  

 

Kundry’nin, Mesih’e haç üzerindeyken gülüşü, Schopenhauer’in bahsettiği, 

merhamet (Mitleide) erdeminin karşıtı olan, başkasının acısından alınan zevke 

(Schadenfreude) karşılık gelir. Daha önemlisi, bu fenalık arzusu istenç-in aracı değil, 

aynı zamanda amacıdır. Bencillik, sadece kendine iyilik istemekle yetinmez, 

başkalarının acılarından beslenir ve böylelikle kendi ‘güvende’liğinin onayını almış 

olur. Yani bireydeki istenç, ötekinin acı ve sefaleti üzerinden kendini tanımlar ve 

onanır. Dolayısıyla da aslında özünde sadistiktir. İşte Kundry tam da bu sadist 

bencilliğin vücuda gelmiş halini temsil etmektedir. 

Kundry, Parsifal’in egoizmini körükleyen yaşamsal itkidir ve Tasavvufi açıdan 

o, nefstir. Aslında Kundry, ‘kurtuluş’ arıyordur. Bu arayış elbette tesadüfi değildir. 

Onun şehvet ağına düşen şövalyeler ona ‘kısacık bir esriklik hali’ vermektedir ancak 

Kundry aslında mutsuzdur ve acı içinde kıvranır. Bu gerçeği, II. perdede Parsifal 

tarafından reddedilince haykırır saf oğlana. Çelişkilidir Kundry. Kurtarılmayı bekler, 

ancak sadece ona karşı çıkan biri onu kurtaracaktır, bunu bilmektedir pekâlâ. Öte 

                                                        
673 İTD, s.264 
674 A.e. 



 261 

yandan hala çaresizce Parsifal’i etkilemeye çalışır. Reddedilince yalvarmaya başlar 

onunla birlikte olmak için, oysa biliyordur ki ancak reddedildiği takdirde huzura 

erecek ve yeniden doğum döngüsünden kurtulacaktır. Schadenfreude günahından 

arınması buna bağlıdır. Diğer tarafta Parsifal, cinselliğin bilgisine erişip principium 

individuatonis’e girdiği an, Amfortas’ın yarasını hisseder hale gelir bir anda. İstenç-in 

bitmek tükenmek bilmeyen arzu taleplerinin getirdiği tatminsizlik ve sonsuz acıyı 

anlar, hisseder. Dolayısıyla, Parsifal’in Kundry ile çatışması daha derin bir seviyede 

bir monologdur, onun iç çatışmasıdır. 

 
 Wagner’in bahsettiği ‘antik lanet’ her cinsel birleşmede ve her doğumda, yeni 

bir yaşamla var olmaya devam etmektedir; her yeni varlıkla birlikte de daha fazla acı 

açığa çıkmaktadır. Bu istenç, entelektüel bir içgörüye sahip olmadığından, Kundry de 

acılarının, ona geçici zevk veren insanları baştan çıkarma edimiyle bağlantısını 

kurabilecek yetide değildir. Arzu, kontrol edilmek istemez. İstenç, kendini kurtaramaz 

ya da kendini yok sayamaz; bu, onun doğasına aykırıdır. O, tüm varoluşu ayakta tutan 

‘hayatta kalma mücadelesinin’ en temel itkisidir. Kienzle’nin belirttiği gibi, sadece bir 

filozof, bir aziz ya da bir münzevi buna direnebilir; bu kişilerde istenç, öz farkındalık 

kazanır ve nihai kurtuluşa erişebilir. Wagner bunu Parsifal eserinde ‘en saf, en genç 

adam’ imgesiyle simgeleştirmiştir. Parsifal, yaşama istenç-ine direnir ve münzevi bir 

hayatı yaşamayı bilinçli olarak tercih eder.675  

 İronik olan ise istenç-in reddinin, tam da istenç/Kundry’nin reenkarnasyon 

döngüsünden kurtulma özlemini giderecek edimin bizzat kendisi olmasıdır. 

Kundry’nin çelişkisi de buradan kaynaklanır. Yukarıda belirtildiği gibi, Wagner’in 

Kundry’ye dair yaptığı samsara bağlamındaki açıklaması, bu düşünceyi destekler: 

kurtuluş, çözülüş ve topyekûn yok oluş (Erlösüng, Auflösung, gänzliches Erlöschen). 

Bu üç aşama, Schopenhauer’in Budist doktrindeki referans gösterdiği nirvana 

(sonlanma, yok olma) mertebesinin karşılığıdır. Bu bağlamda bakıldığında, Wagner’in 

Kase Krallığında geçen ve görünürde ‘Hristiyan’ senaryosuna en uzak duran karakter 

belki de yine Kundry’dir. I. perdede bir hışımla şövalyelerin arasına atılan Kundry için 

“O bir kafir, bir büyücü” denilmesi bu fikri desteklemektedir. Wolfram’ın epiğinde de 

                                                        
675 Kienzle, a.g.e., s.99. 



 262 

görüldüğü gibi Kundry, Büyücü Cundrie’nin (Cundrie la sorcière) farklı bir 

versiyonudur. Dolayısıyla Kundry aslında bir dinsizdir.676* 

 Wagner, II. perdede Kundry’nin itiraf ve yalvarışlarını içeren diyalogta, 

Kundry’nin temsil ettiği cinsel enerji ve bunun kullanımıyla ilgili önemli bir Budist 

gönderme iliştirmiştir Parsifal’in sözlerine: 

 
Parsifal 

Buraya senin kurtuluşun için de gönderildim, bu nedenle arzularını terk 
etmelisin! Acılarını dindirecek olan merhem acılarının kaynağından 
gelmeyecek; kurtuluş sen bunu mühürlemediğin sürece senin olmayacak. 
Başka bir kurtuluş daha var -farklı bir seçenek- gördüm çaresizlikleri içinde 
hasret çeken kardeşleri; tahammül edilmez bir gerginlikle kendi etlerini 
cezalandırıyorlar. Lakin bu şekilde kim kurtuluşun tek sabit kaynağını açık ve 
net bir şekilde görebilir ki? Ah ne sefalet! Bu, kurtuluşa engel olur!  
 
 

Everett’in de belirttiği gibi, bu pasajda bahsi geçen “kendi etlerini cezalandırıp 

öldürüyorlar” ifadesi, Buda’nın topyekûn aydınlanmasından sonra verdiği ilk vaaza 

gönderme yapmaktadır. Tıpkı Buda gibi, Parsifal de hem tensel zevklere bağlı olmayı 

hem de münzeviliğin aşırı ucunu (bedensel zevkleri durdurmayı) reddeden bir ‘orta 

yolu’ nasihat etmektedir. Henüz aydınlanmış Buda şöyle demiştir:  

 
Ey keşişler, iki aşırı uç vardır bir keşişin uzak durması gereken. Duyusal 
zevklere bağlılık bayağı ve aşağılıktır…Ve diğer aşırı uç ise kişinin bedensel 
isteklerine tamamen kilit vuracak eylemlere yönelmesidir, bu da son derece 
acı vericidir son derece şeytanidir.677  

 

Mistisizmin her ekolünde, cinselliğin doğru kullanımı ve kontrol edilmesi anlayışı 

kişinin spiritüel aydınlanmasına giden en önemli yol olarak sunulmaktadır. Bu noktada 

                                                        
676 Hint doktrinlerinde, ruhların gezinmesine dair bir ortak görüş bulunmamaktadır. M.Ö. 7. yüzyılda 
ortaya çıkan öğreti ‘Vedanta’ya göre, bireyin varoluşu (atman) farklı bedenleşmeler arasında sabit kalır. 
Diğer tarafta Budizm’de ise bedenler arası gezen bireyin kimliğine dair bir istikrar veya sürerlilik 
yoktur. Sadece farklı dharmalar, yani bilinci yaratan, insanın oluşum ve dönüşümünü sağlayan asal 
yaşam özlerinin ve kurallarının bileşkesi vardır. Bu kuram, 19.yüzyıl Avrupa’sında henüz 
bilinmemektedir. Kienzle, Wagner’in algıladığı Budist reenkarnasyon doktrininin; her bireyin bir 
önceki yaşamında zarar verdiği bir kişinin görünümünde tekrar gelmek ve uzun bir arınma sürecinden 
sonra şiddetten özgürleşmiş bir mertebeye erişmek olduğunu belirtmiştir. Bkz.: Briefwechsel zwischen 
Wagner und Liszt, 2:78-79. Ancak bu fikir Kundry için geçerli değildir. Onun durumunda aynı çatışma 
sürekli olarak kendini başka bedenlerde tekrar etmektedir.  A.e., s.100. 
677 Bkz.: Lalitavistara, 416.16. Everett (Çevrimiçi) www.monsalvat.no/trans2. Htm, 4 Mart 2018. 



 263 

Wagner’in, Parsifal’in sözleri aracılığıyla ‘kontrolsüz, histerik, vahşi ve acı çeken’ bir 

kadın olarak antropomorfize ettiği Kundry karakterine dair geliştirip sunduğu 

‘ezoterik sır’ böylelikle açık edilmiş olur. Tezin daha ileriki bölümlerinde cinselliğin 

kullanımı meselesi; yaratılış mitosu ve Komünyon bağlamında en açık çağrışımlarına 

kavuşacaktır.  

 

5. Budist Bir Mesih: Parsifal  

Temel olarak Parsifal’in bireyleşme yolculuğu Budist öğretideki ‘azizliğe 

giden yol’u temsil etmektedir. Ancak eserde geçen ‘ırk’ kavramı farklı anlamlara 

çekilmiş ve eleştiri oklarına maruz kalmıştır. Bilge arketipi Gurnemanz, yaralı kral 

Amfortas için aşağıdaki sözleri sarfeder:   

 
Gurnemanz 

Ne acı! Bunu görmek nasıl da ızdırap veriyor bana, 
Hayatının baharında, 

Böyle muzaffer bir ırkın efendisi 
Bu hastalığın kurbanı oldu!678* 

 

Everett, bu sözlerle ilgili önemli bir noktaya değinmiştir. Üçüncü satırdaki 

Geschlecht, yani Türkçeye ‘ırk’ olarak çevrilebilecek kelime, Wagner tarafından 

orijinalinde bir ‘azizler sınıfı’ olarak düşünülmüştür: İnsana ve varoluşa içkin bilgiye 

erişmiş (ezoterik bilgi), aydınlanmış kişilerin oluşturduğu seçkin bir sınıftır bu. 

Wagner’in bu ‘seçkinci’ tavrı onu ırkçılıkla suçlanmaya itmiş olsa da burada esasen 

insanın rengine, dinine, kökenine, kanına bağlı bir ‘ırk’ ve ayrıcalık söz konusu 

değildir. Burada bahsedilen, emek verilerek elde edilen, türlü aşamalardan geçilerek 

sahip olunan bir bilginin getirdiği olgunlaşma, aydınlanma ve ayrıcalıktır.679 

Budist doktrinini çok iyi araştıran Wagner, aydınlanma psikolojisi ve evrelerini 

Parsifal’in karakter gelişimi ve bilincinin kademeli şekilde aydınlanması üzerinden 

                                                        
678 Oh weh’! Wie trag’ ich’s im Gemüte,  
      in seiner Mannheit stolzer Blüte 
      des siegreichsten Geschlechtes Herrn  
      als seines Siechtums Knecht zu seh’n! 
679 Everett, (Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/racism.htm, 2 Şubat 2018. 



 264 

resmetmiş, bunun için Buda Shakyamuni ve Hint ‘Bodhisattva’ örneğini adapte 

etmiştir. Mahayana doktrinine göre, 

 
“bodhisattva, tüm varlıkları mükemmel Aydınlanma evresine yönlendirir. 
Kendisi için değil, öncelikle başkaları için ister bu aydınlanmayı. Başkalarının 
acılarının yansımalarıyla bitip tükenir, kendi mutluluğunu önemsemez. 
Dünyanın refahını ve saf iyiliği temenni eder.” 680 

   

Suneson, daha sonraki Budist geleneklerde bodhisattva idealinin Buddha olmanın son 

aşamasına geçecek olan, ancak son aşamaya geçişi ertelemeye yemin eden kişi 

olduğunu belirtmiştir. Kâinatı bir ‘varlıklar meclisi’ olarak gören bu anlayışta, kişi 

kendini sadece insanların değil tüm hisseden canlıların kurtuluşuna adar; yardıma 

muhtaç olanlara yardım etme görevini üstlenir. Bu yardımdan faydalanan her kimse 

yeniden doğma döngüsünden, yani reenkarnasyondan kurtulur; bununla birlikte 

geçmiş yaşamlarına ait eylemlerinin sonuçları, yani karma’ları olgunluğa erişmez, 

onun yerine bodhisattva’nın sınırsız merhamet denizinin derinliklerine doğru 

çekilir.681  

Wagner’in, Euegène Burnouf sayesinde tanıştığı ‘Mahayana’ Budizm’inde 

bilgelik (prajna) ve merhamet (karuna) en yüce etik değerler olarak kabul 

edilmektedir. Bu iki kavram da Amfortas’ın şifası, Parsifal’e dair I. perdede 

gerçekleştirilen kehanette gizlidir:  

 
Gurnemanz 

Kutsal mabedin önünde bir kurtuluş işareti için yalvararak, şevkle 
dua ederek uzandı Amfortas; sonra Kase’nin üstüne geldi kutsanmış 
bir nur; öylesine yüce, hayal gibi bir görüntü ona seslendi parlak ve 
ışıyan sözleriyle: “Şefkatle bilgeleşmiş, saf aptal; bekle onu, işaret 
ettiğimi.  

 

Aslında 1877 yılında yazılan son librettodan farklı olarak, Parzival’in 1865 

yılındaki taslağında, “bilgisi, şefkatin sağladığı ızdıraptan gelen bir aptalın” 

                                                        
680 Har Dayal, The Bodhissatva Doctrine in Buddhist Sanskrit Literature, Motilal Banardidass 
Publishers, Delhi, 1932/1999, s.30. Bkz.: Derrick Everett, Parsifal Under The Boddhi Tree makalesi 

681Carl Suneson, 1985 “Richard Wagner och den Indiska Tankvärlden, Stockholm, tr. Derrick Everett” 
 http://www.monsalvat.no/introduction.htm 



 265 

Anfortas’ın kurtuluşu olacağı yazılmıştır. Kase şövalyeleri bunun üzerine “Peki, kim 

olabilir bu, merhametle ızdırap çeken ve masumiyetiyle diğer herkesten daha bilge 

olan?”682 diye sorarlar. Wagner daha sonra bu paradoksu 1877’deki final metinde daha 

farklı bir biçimde ortaya koyar ve merhamet ile bilgeliği birbiriyle iyice ilişkilendirir. 

Gurnemanz’ın sözlerindeki kehanetle (Şefkatle bilgeleşmiş, saf aptal) bilgiye sahip 

olmayan kişinin başkalarına gösterdiği şefkatle en yüce bilgeliğe erişeceğinin altı 

çizilmiş olur. Böylelikle final versiyonu, 1865’teki taslakta hali hazırda geçen temel 

fikrin özünü sunar: “Öteki ile özdeşleşmek, yani empati en sezgisel aydınlanmayı ve 

yüce bilgiyi bahşedecektir.”683  

Parsifal de tıpkı Prens Gautama (yani müstakbel Buda) gibi bir yolculuk yaşar. 

İkisi de farklı şekillerde ‘masum’ olarak başlarlar yolculuklarına. İkisi de son derece 

kısıtlı ve içine kapanık bir varoluş içindedirler. Gautama’nın cehaleti, Maya’nın 

peçesiyle ilşkilendirilebilecek olan Budist literatürdeki avidya’dan684* (cehalet) 

kaynaklanmakta ve bu, felsefi bilgi eksikliğine işaret etmektedir. Yolculuğu sırasında 

prens, birbiri ardına yaşlı bir adam, hasta bir adam ve ölü bir adamla karşılaşır. Bu 

karşılaşmaların yarattığı şaşkınlık hissi, ileride Buda olacak prensin ilk aydınlanma 

evresine geçişini sağlar. İçinde son derece izole bir yaşam sürdüğü evini, karısını ve 

yeni doğmuş oğlunu terk eden prens bir keşiş olarak yaşamak için dünyaya açılır. 

Sar’nın belirttiği gibi, burada kullanılan ‘ev’ metaforu ile bahsedilmek istenen elbette 

bireysel varlık ve egodur. Evin inşasını yapan bireysel varlığımız, ego için bir kafes 

ören, gücünü yanılsamadan, yani Maya’nın peçesinden alan zihinsel tutumdur.685 

Buda, insanın ızdırabına ve bundan kurtuluşuna dair çeşitli fikirler geliştirmeye çalışsa 

da bunu başaramaz. En katı münzevi tövbe etme ritülleri bile ne acısını dindirmeyi ne 

de buna dair bir içgörü sahibi olmasını sağlar. Sadece Bodhi ağacının altında 

meditasyon yaptığı sırada tam anlamıyla bir aydınlanmaya kavuşur. Bu aydınlanma 

                                                        
682 Bergfeld, Das Braune Buch, s.57  
683 Kienzle, a.g.e., s.101. 
684 *Avidya: Hinduizm’de ‘cehalet’ anlamına gelir. “Cehalet Brahman, Atman ve evrenin gerçek 
doğası hakkındaki bilgisizli[kte]n kaynaklanır. Kişi cehaleti yüzünden kâinattaki çokluğun ardındaki 
tekliği yani brahman–atman özdeşliğini idrak edemez. Bu bilgisizlik, arzuya ve bencilliğe yol açar. Her 
türlü acı ve ızdırabın asıl nedeni cehaletten kaynaklanan isteklerdir. Kişisel arzuları tatmin etmek için 
öğrenilen bilgi de cehaleti ortadan kaldırmaz. Yani bilgi haz için edinilmemelidir. Böyle bir amaçla 
öğrenilen bilgi, kişiyi karanlığa sürükler.” Kutlutürk, a.g.e., s.126-127. 
685 Emre Sarı, Buda’nın Yaşam Öyküsü, NoktaE-Book Publishing, 2016, s.164. 



 266 

anından hemen önce Buda, Hint mitolojisindeki öfkeli ve şeytani ölüm tanrısı Mara 

ile karşılaşmak zorunda kalır. Budist doktrinde tüm varlıkların kurtuluşa ermesini 

engelleyen ve kötülüğün simgesi “Mara’yı dünyadaki kötülüklerin, [ı]zdıra[b]ın 

nedeni olarak değil, her ı[z]dırabın, her kötülüğün, kötü işlerin kışkırtıcısı olarak, 

düşüncelerimizdeki olumsuz yön olarak” 686 değerlendirmek, bu nedenle istenç ve nefs 

kavramlarıyla bağlantılı düşünmek daha doğrudur. Zira Mara, simgesel olarak insana 

ızdırap veren arzu ve düşüncelerin tetikleyicisidir. Jung’un arketipleri bölümünden 

hatırlanacağı gibi, Buda’nın evinden çıkıp Mara ile, yani şeytanla savaşmak zorunda 

kalması, psikanalitik açıdan Buda’nın kendi animası ve egosuyla yaşadığı iç 

çatışmanın mitolojik bir anlatımı olarak değerlendirilmelidir. Mara, Buda’yı baştan 

çıkarmak ve bir diskle öldürmek için, arzuları temsil eden ‘Rati’, memnuniyetsizliği 

temsil eden ‘Arati’ ve hırsı, açgözlülüğü temsil eden ‘Tanha’ adındaki üç güzel kızını 

gönderir. Ancak silah onu öldüreceğine, ölü bir yaprak gibi yere düşer. Buda, bu 

aşamayı geçtiğini göstermek için sağ elini yere koyar ve toprak yerinden oynar.  

Tüm bu aşamalar elbette Parsifal’in aydınlanma modelinin neredeyse birebir 

kopyasıdır. Ancak Buda’dan farklı olarak, Parsifal’in yolculuğunda bazı değişimler 

yapılmıştır.  Bu önemli değişiklik, Wagner’in Schopenhauer düşüncesi ve Yahudi-

Hristiyan teolojisiyle olan bağlantısını sağlayacak önemli bir ayrıntıdır. Parsifal evini, 

çocukluğunu geçirdiği yeri, annesi Herzeleide’yi (Kalp sancısı) terk eder etmez benzer 

biçimde ızdırap, yaşlılık ve ölümle karşılaşır. Parsifal, Kase Krallığına girmeden önce 

sonuçlarından habersiz bir şekilde bir kuğu öldürür. Gurnemanz, Parsifal’e pervasız 

şiddet eyleminin arkasındaki zalimliği gösterir. Bu, Wagner’in Schopenhauer’in 

merhamet etiğine yaptığı ilk gönderme olur. Pişmanlığın ardından kuğuya karşı 

duyduğu merhamet, Parsifal’i tüm varlıkları kapsayan merhamet bilincine ve 

bodhisattva idealine götürecek ilk adım olur: 

 
Gurnemanz 

“Görülmemiş bir durum! Huzur ve sükûnetle çevrelenmiş bu kutsal ormanda 
cinayet mi işleyebiliyorsun?687* Bu ormanlık yerdeki hayvanlar sana evcil 
şekilde yaklaşmadı mı? Seni dostça selamlamadılar mı? […] Bu sadık kuğu 
ne yaptı sana? Dişisini aramak için göl üzerinde uçtu yalnızca […] Bu 

                                                        
686 Sarı, a.g.e.,  s.164. Bkz. Ö.H., Buddha, Dinler Tarihi, s. 305. 
687 *Burada ‘cinayet işlemek’ (Alm. morden) fiili Wagner tarafından kasten kullanılmıştır.  



 267 

[durum] senin yayından vahşi, toy bir ok fırlamasına mı sebep oldu yalnızca? 
[…] Vurdun onu sen, kanı pıhtışaltı, nasıl da düştü kanadı, kar beyaz tüyleri 
kana bulandı-gözleri donuklaştı; görüyor musun bakışını?688*  

 

 
Resim 5.2: Kuğuyu vuran Parsifal 

(Weor, Parsifal Unveiled, s. 14) 

 

Burada bahsedilen ‘bakış’ (Blick) sözcüğü, önceden hatırlanacağı gibi, eserde 

çok önemli bir sahneye atıfta bulunmaktadır. Bu ‘bakış’, II. perdede çarmıhta acı çeken 

İsa’nın ona gülen Kundry’ye bakışını işrat eder. Benzer bir merhametsizlik ve bir diğer 

canlıya zarar verme isteği (Schadenfreude), failin ruhunun derinliklerine işleyen (ve 

kurbanın verdiği) tanrısal bir ‘bakış’la karşılığını bulmakta ve aslında kişinin 

aydınlanmasında itici bir rol oynamaktadır. Burada kullanılan ‘bakış’ta, 

Schopenhauer’in Über Die Grundlage der Moral (Ahlakın Temeli Üzerine-1840) 

eserinin etkisi görülmektedir. VI. Bölüm §19’daki bir pasajında Schopenhauer, 

okuduğu bir anıda İngiliz bir adamın Hindistan’da avcılık sırasında bir maymunu 

öldürdüğünü ve maymunun gözündeki bakışı unutamadığını, o zamandan beri de bir 

daha maymunlara asla ateş etmediğini belirtmiştir. Ayrıca, Almanca’da, kuğunun 

öldürülmesine atfen kullanılan cinayet işleme fiili olan ‘morden’ yine 

Schopenhauer’in izlerini taşımaktadır. Zira Schopenhauer, hayvanlara karşı yapılan bir 

şiddet eyleminin insan için kullanılandan farklı bir kelimeyle karşılanmasına karşı 

çıkmıştır.689 

                                                        
688 Alm. “Siehst du den Blick?” 
689 Schopenhauer, Über Die Grundlage der Moral, 1841, §19, s. 176, 179 (On The Basis of 
Morality), Çev. E. F. J Payne, Hackett Publishing Company, 1995, Indianapolis/Cambridge.) 



 268 

I. perdede kuğunun vurulmasından sonra Kundry, Parsifal’e annesinin 

ölümünden bahseder. Bu bilgiyi reddeden Parsifal, getirilen haberi yok etmek için 

‘haberci’ Kundry’ye saldırarak boğazını sıkar. Bu şiddet eyleminden sonra Parsifal 

bilincini ve dolayısıyla onu aydınlanmaya götürecek olan bilginin kaynağını da 

kaybeder. Artık Parsifal, II. perdeye, yani Kundry’nin baştan çıkarma sahnesine kadar 

annesinin ölümünü hatırlamayacaktır. Daha sonra Parsifal, mezarında hala yaşayan ve 

Amfortas’ın babası olan ihtiyar Titurel’le karşılaşır. Bu esnada hasta Amfortas’ın 

ızdırabına da tanık olan Parsifal, bu yaranın ne anlama geldiğini algılayamaz.  

Parsifal, böylelikle tıpkı Prens Gautama gibi sırasıyla yaşlılık, ölüm ve ızdıraba 

tanık olur. Ancak bu aşamalar onun aydınlanmaya ulaşmasında yetersizdir ve genç 

adam ‘avidya’da takılı kalır. İşte tam da bu noktada, Buda’nın yolculuğunda yer 

almayan Kundry karakteri ve ‘cinselliğin bilgisi’ devreye girer. Buda, aydınlanma 

öncesinde zaten cinsellikle tanışmıştır; bir karısı ve çocuğu vardır. Ancak Wagner, 

Parsifal karakterinde önemli bir fark yaratarak cinsel uyanışı, aydınlanmanın en 

önemli itkisi haline dönüştürür. Parsifal, Kase bölgesine girdiğinde cinsellikten 

bihaber olan bir bakirdir. Kundry’nin sahneye çıktığı an da bu andır. Zira 

Schopenhauer’e göre cinsellik var olma istenç-inin merkezidir; “her şeyin özü ve 

nüvesidir”. Wagner bu olguyu dramasının merkezine yerleştirmiştir. Kundry, var olma 

istenç-inin fiziksel tezahürü olarak, Parsifal’e bu cinsel uyanışı sunacak dişi 

karakterdir. İleride görüleceği gibi, cinsel enerji, kullanımına bağlı olarak insanı hem 

acı çıkmazına sürükleyebilecek hem de özgürleştirip aydınlanmaya ulaştıracak 

kapasite ve güce sahip olan tek varoluş enerjisidir. Weor’un dediği gibi, “kurtuluşu 

bunun dışında aramak vakit kaybından başka bir şey değildir”.690  

Her yaşayan bireyin içinde can bulmakta olan Kundry, hayatta kalma isteği 

içinde, sürekli olarak başka bedenlerde gezinmektedir. Parsifal, onun baştan 

çıkarmasıyla istenç dünyası ile tanışır ve böylelikle Schopenhauer’ın bahsettiği 

principium individuationis’e giriş yapar. Tek bir istenç-in tezahürleri olarak tüm 

canlıların kimliğini algılar ve beraberinde tüm yaşamın ızdıraptan ibaret olduğunun 

bilincine varır.691 Bu bilinç, ona I. perdedeki Kase seremonisinde gördüklerine dair bir 

                                                        
690 Weor, a.g.e., s.151 
691 Kienzle, a.g.e., s.102. 



 269 

içgörü kazandırır. Ölmesine rağmen, bir hayalet gibi Amfortas’ın Kase seremonisini 

devam ettirmesini, Kase’nin örtüsünü kaldırmasını ve Mesih’in anısına Komünyon’u 

gerçekleştirmesini isteyen Titurel, oğlu Amfortas’ın yarasını daha çok kanatmakta ve 

ona çok acı vermektedir:  

 
 

Titurel 
Amfortas, oğlum, hizmet edecek misin? Kase’ye bir kez daha bakıp yaşayayım 
mı? Yoksa Kurtarıcımın istediği gibi öleyim mi? 

 
Amfortas 

Eyvah! Bu acıdan başıma gelenler! Babam, lütfen bir kez daha bu kutsal 
görevi üstlen! Yaşa, yaşa ve bırak ben de öleyim! 

 
Titurel 

Mezarda Kurtarıcı’nın yüceliğiyle yaşıyorum; fakat O’na [İsa’ya] hizmet 
etmek için fazla güçsüzüm. O’nun [İsa’nın] hizmetindeyken günahından 
arınabilirsin! Kaldır Kase’nin örtüsünü! 

 
Amfortas 

Hayır! Bırak kapalı kalsın! Ah! Kimseler, kimseler çekmesin benim çektiğim, 
sana böylesine coşku veren, üzerime yüklenen bu acıyı! Böylesine artan 
acısıyla birlikte yaram ne kalır yanında, bu yerine getirmem gereken görevin 
sıkıntısı ve cehennemlik işkencesiyle karşılaştırıldığında? Acı dolu bir miras 
düştü üzerime benim, ben ki en büyük günahkâr, son derece kutsal olana 
refakat etmeliyim, Saf Olan’dan beni takdis etmesini istemeliyim. Ah cezası, 
mübareklikle yaralanmış olanın benzersiz cezası, ah! O’nun için, O’nun 
mübarek selamı için şevkle yanıp tutuşmalıyım; tövbe ederek, ruhumun 
derinliklerinde, O’nunla bir olmak istiyorum. 
Zaman daralıyor; kutsal kupaya bir huzme ışık iniyor; kapak kalkıyor 
üzerinden. Kutsal kadehin ilahi muhteviyatı ışıyan bir zaferle parlıyor;-  
Coşkunun acısıyla tutsak olmuş şekilde, hissediyorum ilahı kan pınarının 
kalbime akışını, kalbim ki kendi suçlu kanı çılgın bir seyir halinde beni geri 
sürüklüyor, vahşi bir dehşet içinde günah dünyasının içine şiddetle akıyor; bir 
kez daha kapıyı kırıp açıyor ve şimdi hızla dışarı çıkıyor; burada, O’nunkine 
benzeyen şu yaramın içinden, Kurtarıcı’yı yaralayan aynı Mızrak’ın 
darbesiyle açılmış yaramın içinden geçerek; O’nun, insanlığın ayıbı yüzünden 
merhametin ilahi arzusuyla içinden kan ağladığı yara, -  şimdi benim 
yaramdan, mekanların en mukaddes olanında, en kutsal hazineye, kurtuluş 
merheminin muhafızına hizmet ederek, arzu pınarından sürekli çoğalan 
günahın ateşli kanını döküp saçıyor ki ah, hiçbir tövbe dindiremez bu günahı! 
Merhamet! Merhamet! Ey Merhametli Olan! N’olur bana merhamet et! Bu 
mirası al üzerimden, kapat yaramı, bırak da kutsal, saf ve bütün olarak 
öleyim Senin için!  

 
Şövalyeler ve Muhafızlar 

“Merhametle bilgeleşmiş, saf aptal; bekle onu, işaret ettiğimi!” 
 
 



 270 

Şövalyeler 
      İşte sana vaat edildi; güvenli bekleyişinde, bugün hizmet et mabede! 

 
Titurel 

Kaldır kapağını Kase’nin! 
 

 
Amfortas kısa bir süreliğine Kase’nin örtüsünü aralar, onu nazikçe iki yana 

sallar. Bir ışık huzmesi içindeki kıpkırmızı sıvıyı parlatır. Wagner’in burada 

kullandığı, Kase ve içine düşen ışık sayesinde yaşamın parıltısını yansıtan kırmızı sıvı, 

ezoterizmin derinlikli sırlarını seyirciye usta bir şiirsellikte sunmaktadır. Bu simgenin 

örtük anlamları ileride anlaşılır hale gelecektir. Kase’nin örtüsü örtüldükten sonra 

Komünyon için ekmek ve şarap dağıtılır. Parsifal, şahit olduğu seremoniye anlam 

veremez. Amfortas’ın, Kase’nin örtüsünü açmakla ve Mızrak’ı geri kazanmakla ilgili 

edimsizliği, ataleti, korkusu, iktidarsızlığı aslında spiritüel olarak bütünleşememiş ve 

aydınlanamamış olmasından ileri gelir. Kundry’ye, yani istenç-e yenik düşmesi, arzu 

çıkmazında sıkışmışlığı onda kanayan bir yara olarak tezahür etmektedir. Amfortas’ın 

acısı, II. perdede Kundry ile karşılaşan ve dolayısıyla cinsellikle tanışan Parsifal’in 

acısına dönüşür. Schopenhauer’ın öngördüğü merhamet gizemi burada Wagner’in 

Parsifal’e dair yaptığı tanımla bütünleşmiş olur: “Merhametle bilgeleşmiş, saf aptal; 

bekle onu, işaret ettiğimi!”; bir başkasının acısıyla aniden özdeşleşme hali Parsifal’i 

böylelikle Amfortas’ın kimliğine büründürmüş olur. Wagner’e göre Parsifal, 

şövalyelerin göremediğini görmektedir: Amfortas’ın yarası sadece bedeninde değil, 

aynı zamanda ruhundadır: Parsifal, Amfortas’ın ağıtında aynı zamanda Mesih’in 

“günahla kirlenmiş ellerden” kurtulma isteğini de duyar. Günahla kirlenen eller, 

çelişkili bir şekilde aslında Amfortas’ın elleridir; kutsal mabede yakışmayan, ona 

zeval getirmiş ellerdir bunlar. Dolayısıyla “Mesih, mistik bir anlamda sadece Kase 

seremonisinde simgesel olarak bulunmaz, O aynı zamanda Amfortas’ın kimliğine de 

dönüşür.”692 Wagner’e göre, İsa hem kurtarıcı hem kurtarılmaya muhtaç olandır. II. 

perdedeki “Die Gottesklage” (İlahi Ağıt) (“Kurtarın, koruyun beni günahla kirlenmiş 

ellerden!”) bunun açık bir göstergesidir. Dolayısıyla bu girift kimliği, karmaşasından 

kurtaracak ve sonunda Kase’nin örtüsünü sonsuza dek kaldıracak kişi ise Parsifal 

olacaktır.  

                                                        
692 A.e., s.103. 



 271 

 Böylece, ‘merhamet gizemi’ aracılığıyla İsa, Amfortas ve Parsifal üçlüsü 

birleşerek tek bir kimlik oluştururlar. Bu, mistik bir tecrübedir ve aydınlanma 

bahşeder. Tüm yaşayan varlıkları hissetmenin verdiği güçle Parsifal, Kundry’nin 

cinsel davetini, yani istenç-in bencil çağrısını geri çevirir ve dolayısıyla Wagner’in 

Mathilde Wesendonck’a söylediği gibi ‘Dünyanın Kurtarıcısı’ (Erlöser der Welt) 

haline gelir.693 Parsifal, Amfortas’ın düşüşünü tersine çevirerek dramada bir dönüm 

noktası yaratır. Reddedilen Kundry bir histeri krizi halinde, efendisi Klingsor’dan 

yardım ister. Tıpkı Budist efsanede Mara’nın ölümcül diskini Buda’ya attığı gibi, 

Klingsor da Parsifal’e mızrağı fırlatır ancak Mızrak ona zarar vermek yerine başında 

döner ve tıpkı Buda’nın yere dokunup toprağı titretmesi gibi, Parsifal de Mızrak’ı alır 

ve bir ‘haç’ işareti yapar. Doğu kültüründeki mandala, yani bütünleşme çemberine 

karşılık gelen ve ileride ezoterik anlamı çözümlenecek olan haç işaretiyle birlikte 

mızrak, Klingsor’un (esasen bir çöl olan) büyülü kalesini ve bahçesini, yani 

yanılsamayı temsil eden ‘Maya’nın peçesini’ sonsuza dek yok etmiş olur. 

Mastrogiovanni, Parsifal’in yaptığı haç işaretiyle Wagner’in Orta Yüksek 

Almanca şairi Rudolf Von Ems‘in (1230-1254) yazdığı bir şiire de gönderme yaptığını 

belirtir.694 Barlaam ve Josaphat isimli eser, temelde Gautama Buda’nın biyografisinin 

Hristiyan adaptasyonudur. Efsaneye göre Hint kralı, Aziz Thomas tarafından kurulan 

Hristiyan Kilisesini cezalandırmıştır. Bununla birlikte astrologlar, oğlu Josaphat’ın 

ileride Hristiyan olacağıyla ilgili bir kehanette bulunurlar. Josaphat, kralın her türlü 

önlemi almasına rağmen, Aziz Barlaam ile tanışır ve sonunda Hristiyan olur. Kral daha 

sonra bir büyücüye danışır ve oğluna, onu baştan çıkarması için güzel bir kadın yollar. 

Kadınla karşılaşan Josaphat, onu ‘doğru’ yola sevketmeye çalışır. Kadının cazibesine 

karşı koymaya çalışırken, kadın Josaphat’a şöyle der: 

 
“…eğer ruhumu kurtarmak istiyorsan, bana küçücük bir iyilik yap: bu gece 
benimle yat, tek bir sefer ve sana söz veriyorum yarın bir Hristiyan olacağım 
[…] sadece isteğimi bir kere yap ve benim kurtuluşumu kazanacaksın”695 
 

 

                                                        
693 DEAP, s.14.  
694 Mastrogiovanni, a.g.e., s.140. 
695 Jacobo di Voragine, “Saints Barlaam and Josaphat,” The Golden Legend: Selections, Çev. 
Christopher Stace, New York, Penguin Books, 1999, s.355. 



 272 

Ancak Josaphat kadının teklifini reddeder ve şeytani güçler tarafından saldırıya uğrar. 

Bunun üzerine genç adam haç işaretini yapar ve kötücül güçler aniden kaçarlar. 

(Hollywood’un korku filmlerinde sıkça rastlanılan, karakterlerin ‘şeytan’ ya da 

herhangi bir kötücül doğa üstü gücü kovabilmek için haç işareti yapmalarının 

arkasında bu tarihselliğin yatması oldukça muhtemeldir.) Buda’nın aksine, bu 

noktadan sonra Parsifal’in kendini Kutsal Kase krallığına layık olduğunu kanıtlaması 

gerekmektedir. Parsifal, III. perdede Gurnemanz’a evin yolunu bir daha 

bulamayacağına dair umutsuzluğa kapıldığını söyler. Kienzle, burada Hint 

mitolojisinden direkt olarak Hristiyanlığa adapte edilmiş bir kavramdan bahseder: 

zarafet (Gnade). Bu erdemin temelinde yatan fikir ise kurtuluşun, kişinin kendi 

yöntemleriyle kazanacağı bir olgu olmadığıdır. Kurtuluş, kişiye bir zarafet edimi 

yoluyla özgürce bahşedilir.696 Bu da eserin sonunda gerçekleşecek olan ve Parsifal 

eserine ilham kaynağı olmuş ‘Hayırlı Cuma’ kavramını akla getirmektedir. İsa’nın 

sevgi dolu merhametinin simgesel anlatımıdır bu. Nitekim, Son Akşam Yemeği’nin 

yendiği ertesi gün, yani Cuma gerçekleştiğine inanılan İsa’nın çarmıhtaki şehitliği, 

tüm doğanın ve insanlığın, yani varlıklar meclisinin kurtuluşu ve kutsanmasını temsil 

etmektedir.  

III. perdenin 1. sahnesinde yorgun argın geri gelen Parsifal, Gurnemanz ve 

Kundry tarafından temizlenir; üzerindeki tozlardan, Hint terminolojisiyle geçmiş 

yaşamlarında biriktirdiği tüm olumsuzluklardan, yani ‘karma’nın kalıntılarından 

arındırılmış olur. Böylece tıpkı İsa gibi, Parsifal’in de hem kurtarılmaya muhtaç hem 

de kurtarıcı konumunda olduğunun altı çizilir. Bu son dönüşüm anında, kurtuluş 

sağlayacağı insanların bizzat onu temizlemesi ve ona yardım etmesi bu fikrin en 

önemli göstergesidir. Dolayısıyla kurtarıcı ve kurtarılan, mistik bir topluluk 

oluşturarak ‘varlığın birliği’ kavramını açığa çıkarır. 

Parzival’in 1865’teki taslağında, eser, Hint ve Hristiyan unsurları 

birleştirilerek sona erer. Parzival, Anfortas’ı iyileştirmeden ve Kase’yi açmadan önce 

“arzulayanın büyüsü güçlüdür, ancak vazgeçenin büyüsü daha da güçlüdür”697 diyerek 

Wagner’in kurguladığı Budist formülün böylece özünü aktarmış olur.  

                                                        
696 Kienzle, a.g.e., s.104. 
697 Bergfeld, a.g.e, s.70  



 273 

B. Kutsal Metinler, Yaradılış Miti ve Parsifal 
 

“Dinin en sevdiğim tanımı, ‘mitolojinin yanlış yorumlanması’dır. Bu yanlış yorumlanma, sanki spiritüel 
mitolojik simgeler gerçekten tarihi olaylara atfediyormuş gibi davranılmasına dayanmaktadır.” 

-Joseph Campbell698  

 

İnsanlığın hiçbir zaman tatmin edilemez arzuları, hayatta kalma mücadelesi, 

arzu-nefs-acı kısır döngüsü, Wagner operalarındaki karakterlerin en büyük çıkmazları 

olarak sunulmuştur. Geçmişte işledikleri bir ‘günah’tan dolayı, ya yaşam boyu 

kanayan bir yaraya, ya da sürekli olarak suçluluk içinde farklı bedenlerde can bulmaya 

ve sonsuz yaşama lanetine mahkûm edilmişlerdir.  Bunun Parsifal’deki en önemli iki 

örneği, Amfortas’ın yarası ve Kundry’nin acı içindeki ruhunun bir yaşamdan diğerine 

sürgün olarak gezinmesidir. Ancak Wagner çok katmanlı oluşturduğu dramasına çok 

önemli bir referans katmıştır. Kendi sözleriyle bunu şöyle açıklar:  

 
“Cennetin hizmetkarlarını ve baştan çıkaran vaadini biliyorsun elbet: ‘iyiyle 
kötüyü bilerek Tanrı gibi olacaksınız’. Adem ve Havva ‘bilir’ duruma 
geldiler. Onlar ‘günahın’ farkında’ oldular. İnsan ırkı, İsa onun adına kefaret 
ödeyip günahlarını üstüne alana dek, acı çekerek ve utanç duyarak bu 
farkındalıktan dolayı tövbe etmek zorunda kaldı. Sevgili arkadaşım, böyle 
derinlikli mevzular olunca bir gülümseme dışında nasıl cevap verebilirim ki 
karşılaştırmak için? Lakin, bunun derin anlamının ne olabileceğini ancak ileri 
görüşlü biri anlayabilir. Adem artı Havva eşittir İsa. Peki şunları da eklesem 
nasıl olurdu bu denkleme: Amfortas artı Kundry eşittir Parsifal? Ancak 
dikkat! Amfortas’ın günaha bulaşmasına sebep olan öpücük, Parsifal’de bu 
günaha dair bir bilinç uyanışı sağlar: kendi günahı değil, Amfortas’a acı 
vererek etkileyen bir günah olarak. Daha önce bu acının ağıtını hiç anlam 
veremeksizin işitmiştir ancak şimdi bu günahın duygusunu hissederek tüm 
açıklığıyla farkına varmıştır: ışık hızıyla kendi kendine şöyle demiştir: ‘ah! Şu 
ana kadar hiç fark edemediğim, onu acıya sürükleyen zehir buymuş demek!’ 
Böylelikle, diğerlerinden daha fazla anlamaya başlar, özellikle de Amfortas’ın 
yarasının sadece fiziksel olduğunu düşünen Kase şövalyelerinden fazla. 
Parsifal artık daha derin görebilmektedir…” 699  

 

                                                        
698 Joseph Campbell, An Open Life: Joseph Campbell in Conversation with Michael Toms, Ed. 
John M. Maher & Dennie Briggs, New York, Larson Publications, 1988, s.76. 
699 SL, s. 664.  



 274 

Wagner’in de açıkladığı gibi, Parsifal hiçbir zaman iyileşmeyecek bir yarası 

olan Amfortas ve sonsuz hayata mahkum edilen Kundry karakterleriyle ‘Bilgi 

Ağacı’nın elmasını yiyen Adem ve Havva’nın cennetten kovuluş mitine gönderme 

yapmaktadır. Parsifal, nefsine yenik düşen insanın sonsuz acıya mahkum edilmesinin 

alegorik bir anlatımıdır. Hristiyan mitolojisindeki simgeler, Kabala öğretisinin günah 

ve ‘ilahilik’ kavramları temelde insani çıkmazı anlatmakta olup, kurtuluşa giden 

aydınlanma yoluna dair bir çıkış sunmaktadırlar. Kundry karakterine atfedilen 

sonsuzluk metaforu, insanın yeryüzündeki binlerce yıllık yaşamını temsil etmektedir. 

Zira istenç-in kişileştirilmiş hali olan Kundry, insanlığın tarihi kadar eskidir. 

Schopenhauer, Hristiyan teolojisinde istenç kavramının ‘Adem’in günahı’ ile 

simgeleştirilmesine ve Tanrı’nın yansıması olan Mesih İsa arketipinin yüceltilmesinin 

ardındaki mistik ‘kurtuluş’ doktrinine dikkat çeker: 

 

“Hristiyan tanrıbilimi; insan tasarımını […] onun birliğinde göz önüne alarak 
doğayı, yaşama istenç-inin onaylanmasını Adem’de simgeleştirir. Biz, 
Adem’in bize kalan günahı yüzünden acıyı, [sonsuz] ölümü paylaşırız 
(açıkçası biz ideada Adem’le biriz) […] Öte yandan, Hristiyan öğretisi 
kayrayı700*; istenç-in yadsınmasını ve kurtuluşu ete kemiğe büründüren 
Tanrı’da [İsa’da] simgeleştirir. Tanrı [yani Tanrı’nın yeryüzündeki yansıması 
olan İsa], her türlü günahkârlıktan, açıkçası her türlü yaşama istenç-inden 
arınmıştır. Böylece O, bizim gibi iste[nç-]in en gözle görünür onaylamasından 
kaynaklanmaz. […] O, saf bir bakireden doğmuştur, yalnızca görüntü gövdesi 
vardır.”701  

 
Hristiyan teolojisindeki İsa figürü dahil, hiçbir olgu ve figürün literal olarak 

algılanmaması gerektiğini söyleyen Schopenhauer’e göre, İncil (ve Eski Ahit) temelde 

insana içkin varoluşsal sorunları metafiziksel olgularla açıklayıp mitleştiren bir 

metinler bütünüdür: 

 

“Adem kötülük etti bizler, hepimiz onda kötülük etmiş sayıldık. Kökendeki 
günah, iste[nç-]in onaylanması öğretisi ile kurtuluş (iste[nç-]in yadsınması) 
öğretisi kesinlikle büyük bir doğruluktur. Hristiyanlığın özünü bu doğruluk 
kurar. Bu arada, geri kalanların tümü, olsa olsa Hristiyanlığın giysisidir, 
kumaştır, yardımcı şeylerdir. Buna göre İsa, her zaman, genelde yaşama 
isteğini yadsımanın simgesi ya da kişileş[tiril]mesi olarak kavranma[lı], hiçbir 

                                                        
700 *Kayra: Tanrısal lütuf 
701 İTD, s.301. 



 275 

zaman bireysel olarak anlaşılmamalıdır. İncillerdeki ona ilişkin söylence 
öyküsüne göre de onun temelindeki her halde doğru olan öyküye göre de 
İsa’yı böyle anlamak gerek. Bunların ne biri ne öteki bizi kolay kolay 
doyuramaz. O, yalnızca her zaman olgusal bir şeyler isteyen halk için önceki 
açıklamanın bir aracıdır. Son zamanlarda Hristiyanlığın gerçek anlamını[n] 
unut[turul]up ortamalı bir iyimserlikle yozlaş[tırıl]ması burada bizi 
ilgilendirmiyor”702  

 

Schopenhauer böylelikle, istenç kuramının, Hristiyan teolojisindeki simgelerini açık 

etmiş olur. Bu simgelerin anlamını çok iyi kavramış olan Wagner, eserinde Adem-İsa 

ve Parsifal figürleri üzerinden incelikli geçişler yapmış, yaratılış mitosunun İsa ile 

bağlantılarını kullanarak Parsifal karakterini geliştirmiştir.703* 

 

1. Adem, İsa ve Parsifal Analojisi 
 

Okuyucunun hatırlayacağı üzere, ismi hiçbir zaman geçmese de eserde 

‘Kurtarıcı’ (Erlöser/Heiland) olarak bahsedilen kişinin İsa figürüyle olan bağlantısı 

belirgindir. Kase mitlerinin ve Parsifal’in ilişkilendirilebileceği önemli bir İncil 

referansı, çarmıhtaki İsa’nın bedeninin -Hristiyan mitolojisinde Centurion Longinus 

adıyla bilinen- isimsiz bir Romalı asker tarafından mızrakla delinmesine dair 

tanıklıktır. Bu pasajda İsa’nın yan tarafına (böğrüne) mızrakla bir yarık açılması; 

oradan su ve kanın boşalması anlatılır:  

 
Bunun üzerine askerler gidip birinci adamın, sonra da İsa’yla birlikte 
çarmıha gerilen öteki adamın bacaklarını kırdılar. İsa’ya gelince O’nun 
ölmüş olduğunu gördüler. Bu yüzden bacaklarını kırmadılar. Ama 
askerlerden biri O’nun böğrünü mızrakla deldi. Böğründen hemen kan ve su 
aktı. Bunu gören adam tanıklık etmiştir ve tanıklığı doğrudur. Doğruyu 
söylediğini bilir. Siz de iman edesiniz diye tanıklık etmiştir. (Yuhanna 19:32-
35) 

 

                                                        
702 İTD, s. 302. 
703*Tillich, Schopenhauer düşüncesini destekler biçimde, Adem’in, çağdaş teolojiye göre rüya 
alemindeki safiyeti; inkar ve karar öncesindeki bir türlü çocukluk evresini temsil ettiğini söylemiştir. 
Bkz.: Paul Tillich, Systematic Theology, C.I Bölüm: 2, Chicago, The University of Chicago Press, 
1951, s. 259.  



 276 

Kase mitine göre, İncil’de bahsi geçen ve tarihi bir figür olan Aramatyalı Yusuf, 

İsa’nın yarasından gelen kanı Kase’nin içine akıtır. Eserde, Gurnemanz’ın I. perdede 

bu pasaja doğrudan gönderme yaptığı görülür: “…koruyucu melekler, O’nun son 

yemeğinde içinden içtiği, Haç üzerindeyken kanının içine damladığı kutsal kupayı 

taşıyarak indirdi bir gece, yarayı açan Mızrakla beraber. Bu mucizevi kutsal 

emanetleri Kral’ın koruması için getirdiler.” Mastrogiovanni’nin belirttiği gibi, 

İncil’de, Wagner’in eserinde de kullandığı Adem ve İsa bağlantısına dair izler de 

bulunmaktadır:704 “Nitekim şöyle yazılmıştır: ‘İlk insan Adem yaşayan bir can oldu.’ 

Son Adem’se yaşam veren ruh oldu.” (1.Korintliler 15:45). Bu ifade, Mesih İsa’nın 

Aziz Paul tarafından “yaşayan son Adem” olarak adlandırıldığını göstermektedir. 

Peki, yaşayan son Adem’in yan tarafının açılıp yarılmasının önemi nedir? Bu, 

Tekvin’de geçen Adem ve Havva’nın yaratılış mitine bakarak anlaşılabilir. Zira 

Havva, Adem’in vücudunun yanındaki kaburga kemiğinden yaratılmıştır: 

 
RAB Tanrı Adem’e derin bir uyku verdi. Adem uyurken, RAB Tanrı onun 
kaburga kemiklerinden birini alıp yerini etle kapadı. 
Adem’den aldığı kaburga kemiğinden bir kadın yaratarak onu Adem’e getirdi. 
Adem, 
“İşte, bu benim kemiklerimden alınmış kemik, 
Etimden alınmış ettir" dedi, 
“Ona ‘Kadın’ denilecek, 
Çünkü o adamdan alındı. (Tekvin 2:21-22) 

 

 Böylece tıpkı İsa’nın yanından çıkan kan ve su gibi, Havva da Adem’in yan tarafından 

doğmuş olur: Adem’in gelini ve karşılığı/eşi olarak. Aynı şekilde son Adem olan 

İsa’nın da yaralı böğründen gelini ve karşılığı akar: en saf anlamıyla cemaati, yani 

O’nu içine alan, O’nun yolunda, suretinde yürüyen tüm insanlık ve Kilisesi. 

Dolayısıyla, böğründe bir mızrak yarası açılan Amfortas’ın Adem’le ve nihai olarak 

İsa ile bağlantısı böylelikle kurulmuş olur.   

II. perdede Wagner, Adem ve İsa bağlantısına Kundry’nin öpücüğü üzerinden 

doğrudan bir gönderme yapmıştır. Kundry, Eski Ahit’teki önemli bir diğer figürün 

karşılığıdır: O, Adem’i ‘Bilgi Ağacı’ndan elmayı çalması konusunda kışkırtan 

Havva’dır. Eser, Kundry’nin öpücüğünü, Havva’nın ‘Bilgi Ağacı’ndaki elmayı 

                                                        
704 Mastrogiovanni, a.g.e., s.52 



 277 

Adem’e sunmasıyla ilişkilendirir. Elmayı yiyen Adem, Aden’den (cennet) kovulur, 

diğer tarafta Parsifal ise cinsel bilgiye ulaşarak böğründe Amfortas’ın yarasını 

hisseder. Ancak Parsifal bu bilgiyi, Amfortas’ın tersine, merhamete dönüştürecek ve 

‘ilahi’ olanla bütünleşme ve kendi tekamülünü tamamlamak için kullanacaktır. Acı 

içinde kıvranan Parsifal, sadece Amfortas’ın acısını değil, annesi Herzeleide’nin (Kalp 

sancısı), kendi eril karşılığı olan eşi Gamuret’i kaybetmesinin acısını ve yokluğunu da 

hisseder ve yakarır: “…kalbim, ah sancı!”. İşte tam bu sahnede, eril ve dişinin 

embriyonik birleşimi açığa çıkmış olur. Parsifal’in içinde, yaradılışı sağlayan iki ayrı 

prensip, ‘bir’lenir. Bu embriyonik birleşim, onun Mesih’le özdeşleşmesini ve acısını 

hissetmesini sağlayacaktır: “‘Kurtarın beni, koruyun günahla kirlenmiş bu ellerden!’ 

İşte böyle çınladı ilahi ağıt, ruhumun içinde korkunç bir netlikte!” Burada bahsedilen 

günah, asli (ya da ‘ilk’) günahtır (original sin) ve Adem’in cennetten düşüşünü 

simgeler.  

 

2. Mızrak ve Kase Simgesi: Evrensel ‘İlahiyatın’ Ezoterik Açılımı 
 

Wagner’in ‘Sahneyi Kutsayan Şenlik Oyunu’nun başından beri, anlatının 

merkezine yerleşen ve tüm dramatik aksiyonun etrafında döndüğü iki ana unsurun 

simgesel değerleri ezoterik açıdan büyük önem taşımaktadır. Mızrak ve Kase’nin 

birleşimi hem spiritüel hem simyasal, hem biyolojik bağlamda evrensel birlik 

enerjisine işaret etmektedir. Başından sonunaa kadar tüm anlatı -arada çokça olay ve 

ayrıntı barındırmasına rağmen- aslında temelde Mızrak’ın Kase ile buluşma 

mücadelesini/serüvenini anlatmaktadır. Simgesel olarak Mızrak, eril fallik simgedir ve 

Verme İstenç-ini temsil etmektedir; diğer tarafta Kase ise bunun dişi karşılığıdır ve 

uterus’u, yani Alma İstenç-ini temsil etmektedir. Mastrogiovanni’nin belirttiği gibi, 

ikisinin birlikteliği mistik boyuttaki Tanrı imgesini oluşturmakta, ilahi birliğin en 

mutlak ve mükemmel halini açığa çıkarmaktadır. Birleşimlerinde hem spiritüel 

anlamda hem de doğada sonsuz yaratıcı güç var olur. Yaratım, tüm boyutlarda oluşur: 

hem spiritüel hem doğal/biyolojik alanda.705  

                                                        
705 A.e. s.55. 



 278 

‘Verme, alma ve tekrar verme’ güçlerinde bir denge vardır ve bu, yaşamın 

sonsuz döngüsünü meydana getirir. Toprağın ekili tohum ve suyla buluşup ağaca 

dönüşmesi ve ağacın büyüyüp tekrar meyve vermesi gibi, bu güçlerin dengesi yaşama 

hem fiziki hem de spiritüel boyutta aşkın bir huzur ve dinginlik kazandırır. Mızrak ve 

Kase’nin ezoterik anlamı, bu noktada kendi bireysel dini kökenlerini (Hristiyan, 

Budist, Tasavvufi, Pagan ve Kabala) aşarak tüm inançları en temel ve en saf evrensel 

bir gerçeklikte ve ‘ilahi’ olanın tezahüratında buluşturur. Doğu ve Batı spiritüelliğinde 

‘ilahiyat’ ya da ‘yaratıcı’ imgesi daima eril ve dişi özelliklerin bir sentezi olarak 

sunulmuştur. Bir önceki bölümde belirtildiği gibi, Wagner bu sentezi Yüzük serisi, 

Tannhäuser ve Tristan’da zaten göstermiştir. Ancak Parsifal’deki Kase ve Mızrak 

simgeselliği ezoterik açıdan en büyük önem taşıyan eser olarak ön plana çıkar. 

  Bunun semavi dinlerdeki en açık göstergelerinden biri, Tekvin’de Tanrı’nın 

isimlerinden biri olarak geçen Elohim ( םיהלא ) kelimesinin etimolojik olarak iki gücün 

birliğini içinde saklamasında yatar. Zira ‘El’ לא , Tanrı ve ‘Eloah’ הלא  Tanrıça anlamına 

gelir. İbranice’deki ‘-im’ takısından dolayı çoğul hale gelen Elohim, aslında ‘Tanrı ve 

Tanrıçalar’ demektir706 ve “‘Kozmo-yaratıcılar’ veya Sanskrit inanışında 

Kozmik/Gezegensel Ruhlar diye bilinen Dhyan Choans (“Işığın Efendileri”) 

kavramına karşılık gelmektedir.”707 Dolayısıyla, Tekvin’in Türkçe çevirisinde genel 

olarak Rab708* yani Tanrı/Yaratıcı şeklinde çevrilen kelime, aslında İbranice’deki 

Elohim’e, ilahiyatın oluşması için gerekli olan dişi ve erilin birleşimine karşılık 

gelmektedir.  

İlahiyatın açılımı, Tekvin’in İbranicesinde Elohim kelimesi kullanılarak şu 

şekilde verilir: “ve [Elohim] dedi: ‘İnsanı kendi suretimizde, kendimize benzer 

yaratalım’, [… Elohim] insanı kendi suretinde yarattı. Böylece insan [Elohim] 

suretinde yaratılmış oldu. İnsanları erkek ve dişi olarak yarattı.” (Tekvin Bab 1:26-

27) Elohim’in kendisi dişi ve eril olduğu için insan/Adem de aynı şekilde yaratılır. 

                                                        
706 Weor, a.g.e., s. 272. 
707 Roza & Margarita Riaikkenen, The Laws of Life: The Return of the Prodigal Son, Ed. Andres 
Rooke, Canada, 2004, Trafford, s. 338. 
708 *Rab: “Ar. rabb بّر   [#rbb] ulu kişi, efendi, sahip, tanrı; Aram. rav, rabbā ַאבָּר / ברַ   [#rb] 1. büyük, 
çok (sıfat), 2. ulu kişi, efendi; Akad. rabū büyük. 
Not: Ar yā rabbī ve İbr rabbī sözcüklerinde görülen +î eki, her iki dilde de birinci tekil şahıs iyelik 
ekidir (‘efendim’).” (Çevrimiçi)  www.nisanyansozluk.com/?k=Rab&lnk=1, 2 Nisan 2018. 



 279 

 Mathers, Açımlanmış Kabala’da Kitab-ı Mukaddes’i tercüme edenlerin, 

muhtemelen ezoterik bilginin güvende olması açısından ilahiyatın hem dişi hem eril 

olduğu gerçeğini saklamayı ve bunu sadece inisiyelerin anlayacağı türden simgelerle 

sunmayı tercih ettiklerini belirtir. Daha da ilginç bir noktaya değinerek, temelde dişi 

çoğul kelime olan Elohim‘i İbranice yazarken eril tekil hale getirdiklerini söyler. 

Buradaki dilbilgisi tutarsızlığı dikkat çekmektedir. Metinde çoğul olan bir isme 

(Elohim- םיהלא ), tekil bir yüklem konulmuştur (dedi- ַֹיּו רמֶא֣ ). Eğer sadece tekil bir Tanrı 

tezahüründen bahsedilmek istenseydi, sadece El tercih edilebilirdi. Oysa durum 

bundan farklıdır. Eloah kelimesinin sonuna gelen ve ismi çoğul yapan ‘-im’ eki, 

genelde eril kelimenin sonuna, kelimeyi çoğullaştırmak için konmaktadır. Dolayısıyla 

Tekvin’de, Elohim’e çifte öz (eril ve dişi), dolayısıyla hem üreticilik hem doğurganlık 

vasfı yüklenmiştir.709 Bununla bağlantılı olarak Mathers, Hristiyanlıktaki ‘Baba-Oğul-

Kutsal Ruh’ teslis inancındaki eksik görünen ‘dişi’ figürün aslında Kutsal Ruh’a 

karşılık geldiğini vurgular.710 Zira Eski Ahit’teki Kutsal Ruh (Ruach HaKodesh- 

חור שדוקה ), metinde daima dişi olarak betimlenmiştir. Böylelikle Kutsal Üçleme 

temelde Baba (eril), Ruh (dişil) ve Oğul’a (yaratım) karşılık gelmektedir.711 Ayrıca 

“Kabalada görürüz ki ‘Günlerin Kadimi’ aynı anda hem Baba, hem de Ana’ya uyar ve 

Oğulu doğurur. Bu [Yaratıcı] Elohim’dir.”712 Bu dişi öz, Yeni Ahit’te bir güvercin 

olarak belirir. Oğlun ‘bir’lenmesi ve ilahiyatı açığa çıkarması için bir karşılığa, bir 

dişiye ihityacı vardır: Böylelikle (tıpkı Adem gibi) böğründen Gelini, Kilisesi doğmuş 

olur.713 (Bu mitolojik güvercin simgesi, Parsifal’in sonunda Kase’ye inerek kendini 

belli eder.) Bu denklem, eserin sonunda en bariz simgesel tezahürünü Kase ve 

Mızrak’ın ‘bir’leşmesinde bulacaktır. 

Diğer tarafta Schopenhauer, bu üçlemenin Hristiyanlık öncesine uzanan 

kökenine dikkat çekmiştir: “Üçleme... Hristiyanların üçlemesinden çok önce 

Hindistan’da Brahma-[Ş]iva-Vişnu üçlüsünü birleştirip tek kişilikte toplayan trimurti 

anlayışı vardı. Bu anlayışa göre tektanrı, yaratıcı olarak Brahma’da, yok edici olarak 

                                                        
709 Mathers, “Açımlanmış Kabala,” Kabala’ya Giriş, s. 94-95. 
710 A.e., s.95. 
711 Mastrogiovanni, a.g.e., s.55. 
712 Mathers, a.e. 
713 Mastrogiovanni a.e. 



 280 

[Ş]iva’da, tanrısal kayra olarak da Vişnu’da beliriyordu”714 Freke ve Gandy ise 

Hristiyan teolojisindeki teslis içinde yer alan tanrısal doğum mitinin ardındaki Pagan, 

Mısır ve Antik Yunan kökenlerine işaret etmişlerdir:  

 
“Paganlar için, tanrısal doğum miti metaforik bir öğreti hikayesi idi. 
Gizemlerin inisiyelerine göre, bir insan fiziksel bir bedenden ve spiritüel 
(ruhsal) bir nefsten meydana geliyordu. Bizim tanrısal ‘babamız’, bize 
ölümsüz nefsimizi veren Tanrı’dır, maddesel annemiz, bize ölümlü bir beden 
veren Topraktır (madde). Madde tek başına doğum meydana getiremez, ama 
Yaşam yaratmak için görünmez Ruh tarafından Gizemli bir şekilde döllenir 
ve bu yüzden ebedi bir bakire olarak tasvir edilir. Pagan filozoflarına göre, 
hepimiz Tanrı’nın oğulları ve kızlarıyız. Osiris-Dionysus’un mucizevi 
doğumu, inisiyelere bu ruhsal hakikati ifade eden bir alegoridir.” 715 

 

Bakire Meryem arketipinin Pagan kökenlerini açık eden bu pasajdaki tanrısal 

doğum simgesi ve teolojideki alegorik yaklaşım, Wagner’in Parsifal’de bizzat 

alıntıladığı bir anlatım biçimidir. Bu konu ileriki bölümde eser üzerinden aydınlığa 

kavuşturulacaktır.  

 

3. Simya, Yaratılış ve Parsifal  
 

Operada hiçbir zaman tam olarak belirtilmemekle birlikte, Hayırlı Cuma 

aslında geçmişte yaşanmış bir anın hatırası olarak kutlanır. Bu, İsa’nın havarileriyle 

yediği son yemeğinin sevgi dolu anısıdır. Dolayısıyla ritüeli yöneten Parsifal, ‘İsa’nın 

kendisi olmamalıdır. Ancak Wagner eserini bu şekilde algılamamıza izin verecek 

sadelikte işlemez. Katman içinde katman saklıdır ve her karakter aynı paralelde farklı 

yörüngelerde birden fazla unsura aynı anda karşılık gelecek şekilde, ince bir nükteyle 

tasarlanmıştır. Wagner’e göre İsa’nın havarileriyle yediği son akşam yemeğinin tekrar 

edilmesi, sadece bir hatırlama seremonisinden daha fazlasıdır. İsa, seremonide bizzat 

varlığıyla belirir. Bu fikir, “Kase’nin İsa’nın kanıyla dolu olması ve üzerine Mabedin 

kubbesinden süzülürek düşen ve Kutsal Ruh’u temsil eden ‘kör edici ışık huzmesi’ 

(blendenden Lichtstrahl) görseli ile desteklenmiştir.”716 Peki bu ne anlama 

gelmektedir?  

                                                        
714 İTD, s.295. 
715 Freke & Gandy, a.g.e., s.307. 
716 Kienzle, a.g.e., s. 97. 



 281 

Bu ezoterik gizi algılamak için simyaya başvurmak gerekir. Webster sözlüğü, 

simya terimini “bir şeyi gizemli ve mucizevi biçimde başka bir şeye dönüştürebilme 

gücü ve süreci”717 şeklinde tanımlar. Kadim bilgilere göre “[s]imya, elementleri eril 

(ateş ve hava) ve dişi (su ve toprak) olarak ikiye ayırır…Bir bahçede toprak su ile 

birleştiği zaman çiçekler açar, bitkiler büyür ve besinler oluşur-hayat yaratılmış 

olur”.718 Tüm doğanın ve aslında temelde insanın da özünü oluşturan bu dört element 

–ateş, su, toprak ve hava- Tekvin’deki Yaratılış mitinde saklıdır:  

 
Aden’den bir ırmak doğuyor, bahçeyi sulayıp orada dört kola ayrılıyordu.  
İlk ırmağın adı Pişon’dur. Altın kaynakları olan Havila sınırları boyunca 
akar. Orada iyi altın, reçine ve oniks bulunur.  
İkinci ırmağın adı Gihon’dur. Kûş sınırları boyunca akar.  
Üçüncü ırmağın adı Dicle’dir. Asur’un doğusundan akar.  
Dördüncü ırmak ise Fırat’tır. (Tekvin, 2:10-14) 

 

Bu dört ırmak varoluşun dört temel unsuruna mitolojik bir bakışla ayna 

tutmaktadır. “Maddi dünyada dört elementi tanımlayan dört enerji-Merhamet (su), 

Kudret (ateş), Sonsuzluk (toprak) İhtişam (hava)-Güzellik’le birleşir […] Simya aynı 

zamanda, herhangi iki, uç sınırın birleşmesinin büyülü denge oluşturduğunu ve bunun 

Güzelliğin esas öğretisini aksettiren kestirme formül olduğunu varsayar.”719 Bilimsel 

açıdan bakıldığında ateşin, insanın vücut sıcaklığını; toprağın, insanın etini; suyun, 

damarlarında akan kanı ve tüm vücut sıvılarını ve son olarak havanın ise insanın 

yaşaması için ilk ihtiyacı olan şeyi yani oksijeni temsil ettiği görülmektedir. 

Kienzle’nin belirttiği gibi, antik Hristiyan kaynaklara göre Kase’nin taşıdığı 

kan, ‘özü’, yani İsa’nın ruhunu simgelemekte, kanın parlaması ise hayatın özünün 

canlılığını, sonsuz yaşam gücünü çağrıştırmaktadır. Diğer taraftan yukarıdan gelen 

ışık huzmesinin de ayrı bir mitolojik değeri vardır. Çakan şimşek simgesi, Yunan 

mitolojisinde de olduğu gibi, ilahiyatın kendini insanoğluna göstermesiyle 

ilintilidir.720 Gökten gelen tanrısal ışık dikey olarak düşer. Yatay olarak duran 

Kase’nin üzerine dikey düşen ışık, Hristiyan mitolojisinin en kutsal simgesini, yani 

                                                        
717(Çevrimiçi) https://www.merriam-webster.com/dictionary/alchemy, 23 Mart 2018. 
718 Gahl Sasson & Steve Weinstein, Bir Dilek Tut, Hayatın Değişsin: “Kabala’nın Gizemi,” 
İstanbul, Butik, 2010, s.287-288. 
719 A.e., s.163-164. 
720 Kienzle, a.g.e., s.97. 



 282 

Parsifal’in II. perdede Klingsor’u kovabilmek için yaptığı Haç işaretini oluşturur. 

Nitekim Haç, tarihsel olarak Hristiyanlığın çok öncesine uzanmaktadır. Birçok antik 

kültürde Haç’ın, evrensel birliği temsil ettiği bilinmektedir. Bir çeşit Hindu mandala’sı 

olarak haç, ilahi olanla yeryüzünü bağlar; manevi olanla maddi dünyayı birleştirir, 

ölümle yaşamı bütünler ve boşluğa uzanan dört noktası, simyanın dört ana elementini, 

yani varlığı ve yaratımı temsil eder. Aynı zamanda, Wagner eserde bunu daha temel 

bir gerçeği vurgulamak için de kullanmıştır: üreme. Cennetten düşen dikey ışık 

huzmesi, tıpkı Mızrak gibi, fallik cinsel gücü (phallus) temsil ederken, içinde kan 

bulunan Kutsal Kase ise dişiyi (uterus), yani kadınlık organını temsil etmektedir. 

Kupanın içindeki şarap, dikey düşen ışık sayesinde parıldar; ışık, içindeki sıvıyı 

bereketlendirir ve ona hayat verir. Diğer bir deyişle, dikey ve yatay çizgi, mükemmel 

kesişimi simgeler ve dört nokta birleştiğinde 360 dereceyi tamamlar, yani evrensel 

birliği -ki daha önce belirtildiği gibi bu, mandala’nın bizatihi tanımıdır. 

 Kase simgesi, Hint mitolojisi ve sanatında karşılığını Yoni’de, yani Tanrıça 

Shakti’nin dişi rahminde bulur. Dikey çizgi ise eril simge Lingam’da, yani eşi 

Shiva’nın dölleyici gücünde simgeleşir. Bu, yatay ve dikey çizgilerin nasıl mükemmel 

bir bütünü oluşturduğunu ifade eden kadim bir görseldir. Schopenhauer yazılarında bu 

simgeleri sürekli olarak kullanmıştır. Parsifal’deki Mızrak hem fallik bir simgedir 

hem de -zahiri Hristiyanlık anlayışında- Mesih’in şehitliğine gönderme yapan bir 

araçtır.721 Wagner’in dramasında sadece Mızrak geri alındığında kutsal emanetler 

birleşecek, Krallık huzur bulacak ve mükemmel bütünlük sağlanacaktır.  

 

 
Görsel 5.1: Geleneksel lingam-yoni, eril ve dişi yaratıcı enerjilerin birleşimini temsil eder 

                                                        
721 A.e. 



 283 

Weor, Kutsal Kase’nin Hinduizm’deki karşılığı olan Shakti’nin dişi rahminin, 

içinde yaşamın sıvısını bulunduran bir boşluk anlamına geldiğini belirtir. Tüm 

varoluşun başlangıcı olan su, tam da bu nedenle yaratıcı güce sahip dişi prensiple 

özdeştir. Tüm gezegende verimlilik ve uyanış yaratan, yaşam titreşimlerini 

hissettiğimiz en önemli kaynak Güneş ve sahip olduğu ateşten sonra gelen ‘su’ -

dünyadaki dişi element-, Jung terminolojisiyle ‘Büyük Anne’ olarak yaşamın en 

önemli temelini oluşturmaktadır. Su, tüm teogonilerde722* aya ait (lunar) binlerce 

isimle karşımıza çıkar: Maya, İsis, Diana, Lucina, Ataecina, Calquihuitl vs.723 Sasson 

ve Weinstein, İbrani alfabesindeki M harfinin içinde saklı olan kadim dişi öze vurgu 

yapmışlardır. Bir sonraki bölümde işlenecek olan Kabala Yaşam Ağacı’ndaki 

‘Anlayış’ küresinin karşılığı olan ‘anne’ sözcüğü İbranice’de Ema demektir. Bunun 

nedeni yeni maddeyi ve varlığı doğurabilme özelliğidir. Anlayış yani Ema, çoğu 

kültürde anne sözcüğünü karşılamaktadır: Arapçada İme, Farsçada Madar, 

Osmanlıcada Mâder, Latin dillerinde Mama, Rusçada Mat olarak karşılık bulur. Ma, 

tüm evrensel antik öğretilerde, hayat veren ‘Büyük Anne’ arketipini çağrıştırmaktadır. 

İbranice’de Ma’nın su anlamına gelmesi, evrim teorisine göre yeryüzündeki yaşamın 

suda başladığı bilgisiyle örtüşmekte, ayrıca varoluşun gizil dilini çözmüş kadim din 

ve öğretilerin ezoterik yönünü bilimsel açıdan da desteklemektedir. Sanskritçe Ma; 

yaratmak, forma sokmak, oluşturmak, açığa çıkarmak eylemlerini karşılar. Bu kökten 

türemiş Maya isminin Buda’nın annesi olması, tıpkı İsa’nın annesinin Meryem olması 

gibi elbette bir tesadüften fazlasına işaret etmektedir.724 Ma’yı karşılayan bu eylemler 

(yaratma, oluşturma, forma sokma vs.) zaman ve mekân ile ölçeklendirmeyi tanımlar 

ve Romalıların “[ü]ç kader tanrıçasının verdiği zaman ve mekan realiteleri, 

yaşamımızın matriksinin, yani tüm yaratılışların meydana geldiği aile reisi kadının 

(matriarch) rahminin sınırlarını belirler. [Nitekim m]atriks, Latin kökenli bir kelime 

olup ‘kaynak’ ve ‘anne’ anlamına gelir.”725 

                                                        
722 *Teogoni (Tanrıdoğum, tanrıtasarım): “Hesiodos’un Theogoniasından (M.Ö. VIII. yüzyıl) bu 
yana ‘Tanrıların Doğuşu’nu soruşturan; tanrıların kökenini, nasıl ortaya çıktıklarını konu edinen 
öğretilere verilen ad: ‘tanrıların soykütüğünü çıkarma’” (Çevrimiçi) www.turkcebilgi.com/teogoni, 2 
Mart 2018. 
723 Weor, a.g.e., s. 74. 
724 Sasson & Weinstein, a.g.e., S. 91. 
725 A.e., s.100. 



 284 

Yeryüzünün bu kadim kristalimsi akışkan sıvısı, Parsifal’de Monsalvat’taki 

gölde karşımıza çıkmaktadır. Tüm dramatik eylemin başlamasını sağlayan Kuğu’nun 

okla vurulması, kuğu gölün yani su elementinin üzerinde uçarken gerçekleşmiştir. 

Dolayısıyla su, bir simge olarak tıpkı yaratılışta olduğu, eserdeki eylemin başlangıcına 

da işaret eder. Hayatın özü olan su, kendini her zaman iki zıt yönde sunmaktadır: 

durağan ve hareketli. Su; hem huzurlu, derin ve sevimli göldür, hem de diğer tarafta 

gürül gürül akan, taşkın bir nehir. Ezoterik açıdan incelenmeyi hak eden bu iki unsur, 

yaşamın ve Parsifal’deki göl metaforunun ardında nice gizler barındırmaktadır: 

 “İçine alan, yenileyip dönüştüren, göle ait olan durağan su, ‘sonsuz sıfır’ın 

muhteşem hiyeroglifini oluşturur: yani O’ı. Diğer tarafta taşkınca akan nehrin verimli 

(dölleyen) suyu ise M harfinin temel hiyeroglifini gözler önüne serer: I (­).”726 

İbranice’de M harfinin ses karşılığı mem’dir ve bu, aynı zamanda kadim zamanlarda 

suya verilen isimdir. Suyun bilinen en temel evrensel simgesi zikzak çizgidir ki bu 

motif, sudaki dalgalanmayı tasvir etmektedir. (Bkz.: Sembol 5.1) Bu simge, Zodyak 

tablosunda Kova, yani Aquarius’ta karşılığını bulur.727 Kova simgesi, M harfinin en 

kadim hiyeroglifidir, yani birçok dilde sonsuz dişi öğenin her yerde tezahür ettiği 

harftir: Mother, Mama, Mutter, Mater, Madre, Mary, Meryem, Maria, Madonna, 

Maya, Mère, Mare…728 

 

        
Sembol 5.1: Suyun en temel simgesi, “zikzak çizgi ve M harfi” 

 

Huzurlu ve sakin gölün içine arsızca akan coşkun nehrin suyu ilk IO hiyeroglifini 

oluşturur, diğer bir deyişle kutsal 10 rakamını: yani ondalık sayı sistemimizin 

                                                        
726 Weor, a.g.e., s.74. 
727 The Penny Cyclopædia of The Society for the Diffusion of Useful Knowledge, 30c., C. XIV, 
Limonia-Massachusetts, 1839, s. 379. 
728 Weor, a.e. 



 285 

muazzam temelini.729 I, aktif olan eril güçtür ve 0 ise sonsuz sıfırdır, yani tüm evrenin 

dişi özü olan koca bir oyuk; varlığı içinde yaratan, sevgiyi canlandıran, toprağı 

bereketlendiren, tohumu soğurup yeni bir varlık yaratan Büyük Anne, ya da Doğa Ana 

arketipidir. İkisinin birleşimi evrensel dengenin ve varoluşun karşılığıdır.  

 

     
                Görsel 5.2: 1 ve 0 rakamlarının birleşimini temsil eden bir Hat sanatı örneği 

 

Su elementinin dişi prensiple bağlantısı ve eril ile dişinin birleşimi, Yeni 

Ahit’te İsa’nın dirilişiyle ilgili pasajda belirgin bir şekilde görünmektedir. Pasajda, 

Tekvin’deki yaratılış mitosuyla İncil arasında bir köprü kurulmuştur. Burada İsa’nın 

gelini Mecdelli Meryem’in, Adem’in dişi karşılığı Havva olarak arketipleştiği 

görülmektedir:  

 
Meryem ise mezarın dışında durmuş ağlıyordu. Ağlarken eğilip mezarın içine 

baktı. Beyazlara bürünmüş iki melek gördü; biri İsa’nın cesedinin yattığı yerin 
başucunda, öteki ayakucunda oturuyordu. Meryem’e, “Kadın, niçin 
ağlıyorsun?” diye sordular. 

  Meryem, “Rabbim’i almışlar” dedi. “O’nu nereye koyduklarını bilmiyorum.” 
Bunları söyledikten sonra arkasına döndü, İsa’nın orada, ayakta durduğunu 
gördü. Ama O’nun İsa olduğunu anlamadı. İsa, “Kadın, niçin ağlıyorsun?” 
dedi. “Kimi arıyorsun?” 
Meryem O’nu bahçıvan sanarak, “Efendim” dedi, “Eğer O’nu sen 
götürdünse, nereye koyduğunu söyle de gidip O’nu alayım.” 

   İsa ona, “Meryem!” dedi. 
O da döndü, İsa’ya İbranice, “Rabbuni!” dedi. Rabbuni, öğretmenim 
demektir. 
İsa, “Bana dokunma!” dedi. “Çünkü daha Baba’nın yanına çıkmadım. 
Kardeşlerime git ve onlara söyle, benim Babam’ın ve sizin Babanız’ın, benim 
Tanrım’ın ve sizin Tanrınız’ın yanına çıkıyorum.” 

                                                        
729 A.e. 



 286 

Mecdelli Meryem öğrencilerin yanına gitti. Onlara, “Rab’bi gördüm!” dedi. 
Sonra Rab’bin kendisine söylediklerini onlara anlattı. (Yuhanna, 20:11-18) 

 

İsa’nın mezarının başında ağlayarak bekleyen Mecdelli Meryem, dirilen İsa’yı 

sadece bir bahçıvan olarak görür, fakat tanımaz. Tıpkı Aden bahçesinde böğründen 

Kadın’ı çıkaran Adem gibi, İsa da bahçede betimlenmiştir. İsa, Meryem’e ismiyle 

hitap ettikten sonra Meryem’in gözleri açılır ve kadın, İsa’yı o an tanır. Artık tüm 

havarilere Mesih’in dirildiği gerçeğini söyleyebilecektir. Meryem’in, dişi figür olarak 

bahçede gözyaşı akıtması ve dirilen İsa’yı bir ‘bahçıvan’, yani bahçeyi ekip biçen, onu 

sulayan; toprağın verimli ve yeşil kalmasını sağlayan bir figür olarak görmesinin 

ezoterik anlamları gayet açıktır. Meryem’in gözyaşları yaşamın başladığı en temel 

olguyu, su elementini ve ezoterik olarak ana rahmindeki rahim sıvısını çağrıştırır. 

İsa’nın bir bahçede tasvir edilmesi de yine bununla bağlantılıdır. Zira bahçedeki toprak 

ve üzerindeki yeşil bitki örtüsü yine dişi olana atıfta bulunur. Yeşillik, yaşam, canlılık 

‘toprak’ üstünde ve ‘su’ sayesinde var olur, bunlar simyadaki iki dişi elemente işaret 

eder. Dişinin karşısında, yeniden dirilen İsa ise yatay pozisyondan dikey pozisyona 

gelen fallik imgenin örtük bir simgesidir. Fallus ve uterus’un birleşimini son derece 

masalsı ve gizil biçimde anlatan pasajın sonunda, İsa Tanrı’ya ulaşır; böylelikle eril ve 

dişinin birleşimi mutlak ilahiyat ve evrensel birlik yolunu tamamlamış olur. Buradaki 

‘[ö]lümden diriliş motifi, ayrıca, inisiasyonu ve ruhsal yeniden doğuşu”730 

simgelemektedir.  

Diğer taraftan, Meryem’e İsa (eril figür) tarafından hitap edilmesi ve bunun 

sayesinde Meryem’in ‘gerçeği görmesi’ metaforu, ‘İyi ile Kötü’nün Bilgi Ağacı’ndaki 

yasak meyveyi yiyen Adem’in -yani yine eril olanın- tanımladığı Havva’nın durumu 

ile özdeşlik taşır. Tekvin bunu şöyle anlatır: “Kadın ağacın güzel, meyvesinin yemek 

için uygun ve bilgelik kazanmak için çekici olduğunu gördü. Meyveyi koparıp yedi. 

Yanındaki kocasına verdi. Kocası da yedi” (Tekvin 3:6). Bundan sonra Tanrı kızar ve 

onları lanetler. Hemen sonra gelen pasajda Kadının ismi ilk defa söylenir: “Adem 

karısına Havva adını verdi. Çünkü o bütün insanların anasıydı.” (Tekvin 3: 20)  

… ve böylelikle Aden/Cennetten kovulurlar (Düşüş): “Sonra şöyle dedi: 

‘Adem iyiyle kötüyü bilmekle bizlerden biri gibi oldu. Şimdi yaşam ağacına uzanıp 

                                                        
730 Freke & Gandy, a.g.e., s.221. 



 287 

meyve almasına, yiyip ölümsüz olmasına izin verilmemeli.’ Böylece RAB Tanrı, 

yaratılmış olduğu toprağı işlemek üzere Adem’i Aden bahçesinden çıkardı” (Tekvin 

3:22-23).    

Kadim metin, Kadın’ın Havva ismini Düşüş’e kadar almadığını belirtmektedir. 

Hatta Adem de Düşüş’ten sonra birey olarak ismini Tekvin 3:17’de almıştır, ancak 

ondan önce hem eril hem dişi bir bütündür ve adı Adem’dir. “Tüm kutsal metinlerde 

olduğu gibi burada da isimlerin belirli anlamları vardır her biri birer fonksiyona 

karşılık gelir. Adem, Tanrı’nın görüntüsünde ve suretindedir, bu bir fonksiyondur. 

Nitekim ezoterik öğretiye göre, Adem hem eril hem dişi özellikte bir varlıktır, yani 

mutlak ilahiyatın yansımasıdır.”731 Tüm bu çağrışımların bilincinde olan Wagner’in, 

II. perdede Parsifal’i Kundry ile bir ‘bahçede’ karşılaştırması tesadüf değildir. 

Parsifal’in ilk uyanışı bu sahnede görülür. O ana kadar ana karakterin ismi hiç telaffuz 

edilmemiştir; cinsellikten ve dünyanın bilgisinden bihaberdir. Yani bu genç adam, 

tıpkı Düşüş öncesindeki Adem gibi, henüz bir isme sahip değildir. Aynı şekilde 

Parsifal de Kundry’ye “Bana mı seslendin, ey isimsiz olan?” diye sorar. Dolayısıyla 

Kundry de ‘isimsizlikle’ ilişkilendirilmiş olur. (Bkz.: II. perde, Klingsor’un Kundry’ye 

seslenişi: “sen, ey isimsiz!”) Bu ana kadar ismi hiç söylenmeyen Parsifal’e, ilk defa 

Kundry ismiyle hitap eder: “Parsifal! (Saf aptal)” Bu sesleniş, İncil’deki İsa-Meryem 

karşılaşmasını anlatan bölümün tam tersini yansıtmaktadır. Kadim metnin aksine, 

Parsifal’de dişi olan erile seslenir. Burada Wagner, aslında binlerce yıllık yaradılış 

mitini çok zekice ters yüz etmektedir. Wagner’in sözlerini tekrar hatırlayalım: 

“Cennetin hizmetkarlarını ve baştan çıkaran vaadini biliyorsun elbet: ‘iyiyle kötüyü 

bilerek Tanrı gibi olacaksınız’. Adem ve Havva ‘bilir’ duruma geldiler. Onlar 

‘günahın’ farkında’ oldular.” Aden/Cennetten düşüş metaforunda, günah işlendikten, 

yani ‘Bilgi’ edinildikten sonra ilahiyat (eril ve dişinin birliği) parçalanmıştır. Oysa 

“Klingsor’un bahçesinde, Wagner bu laneti tersine çevirecektir. Bu sefer erili 

tanımlayacak olan dişi taraftır. Ayrı varlıklar olarak bahçede buluşurlar ve sonunda 

‘bir’leşirler.”732  

                                                        
731 Mastrogiovanni, a.g.e., s.98. 
732 A.e., s.54. 



 288 

 Sonuç olarak Wagner dramasında; Havva, Mecdelli Meryem ve Kundry 

üzerinden bir iz sürmüş olur. Tevrat’ta Adem’i baştan çıkaran ve ilk günahla beraber 

Aden’den kovuluşa sebep olan Havva’nın eylemi, böylelikle Mecdelli Meryem’in 

İncil’deki ‘fahişe’ kimliğiyle ilişkilendirilmiş olur. Kitabı-ı Mukaddes’in bu ‘tekinsiz’ 

kadınları ise Wagner dramasında Kundry’de vücut bulmuştur. Tıpkı İsa tarafından 

kutsanarak ‘doğru’ yola getirilen ve onun gelini haline gelen Meryem gibi, Kundry de 

Parsifal tarafından ‘ehlileştirilir’ ve vaftiz edilir. Kurtuluşu bu sayede gerçekleşir. 

Mecdelli Meryem ve Havva’nın neyi temsil ettiği ileride ayrıntılı olarak tartışılacaktır. 

 

4. Kabala’cı Öğreti Işığında Parsifal İncelemesi ve Evrensel 
Çağrışımlar 
 

a. Kabala Yaşam Ağacı: Evren-İnsan Yasası ve Simya Simgeleri 
 

Parsifal çözümlemesini Kitab-ı Mukaddes’in ezoterizmi üzerinden algılamak 

için Kabala inancındaki Yaşam Ağacı’nı incelemek gerekmektedir. Simgesel olarak 

insan bedeni üzerine oturtulan ve “kozmik enerji jeneratörleri”733 işlevi gören 10 adet 

küreye sahip Kabala Yaşam Ağacı, mistisizme dair önemli bir öngörü oluşturur. 

Demirci, Kabala’nın Rabbinik Yahudilikteki ‘egemen ve her şeye hükmeden Tanrı’ 

olgusunu reddettiğini belirtmiştir. Diğer yandan bu sistemin biyat ettiği panteistik 

kozmoloji kuramı ise Tanrı’nın en mutlak ve en mükemmel hali olan Ein Sof’dan sudur 

şeklinde aşağıya 10 farklı alem734* tezahür ettiğini söyler. Yaratılış süreci Ein 

Sof’tan735* ilk kopuş olan Kether (Taç) sefirası’nda başlar. İnen her bir küre 

tanrısallıktan daha fazla uzaklaşır. Ancak bu uzaklaşma aynı zamanda insan içinde 

saklı olan kuvvetin açığa çıkması demektir. İnsan yaşamı boyunca bu tanrısallığa 

ulaşmak için çabalamalıdır.736 Kabala Yaşam Ağacı ve içerdikleri 10 küre aşağıdaki 

gibidir: (Bkz.: Şekil 5.1) 

                                                        
733 Sasson & Weinstein, a.g.e., s.25. 
734 *Alem: Sefira, çoğulu Sefirot’tur.  
735 *En Sof (Ein Soph): Kabalacılar Tanrı için “insanın idrakinin dışında anlamına gelen ‘En-Soph’ 
kelimesini” kullanırlar. “Tanrının önsüz ve sonrasız olduğunu ifade eden bu kelimenin Mısır kökenli 
olduğu ve Yunanca’da ‘akıl ve hikmet’ anlamına gelen ‘Sophus’ kelimesiyle aynı kökten geldiği 
sanılmaktadır.” Gener, a.g.e., s.48. 
736 Demirci, Kabalacılık, s. 19. 



 289 

Sağ sütun: 

• 2: Bilgelik (Hokmah); 4: Merhamet (Hesed); 7: Sonsuzluk (Netsah), 

Sol sütun: 

• 3: Anlayış (Binah); 5: Kudret (Gevurah); 8: İhtişam (Hod) 

Orta Sütun (Bilinç), Uyum ve Denge: Evrensel Birlik  

• 1: Taç (Kether); 6: Güzellik (Tifereth); 9: Temel (Yesod); 10: Krallık 

(Malkuth) 

 
Şekil 5.1: Kabalistlerin 3 ayrı sütun ve 10 ayrı küreden (sefirot) oluşan Yaşam Ağacı 

(Sasson &Weinstein, a.g.e., s.10) 

 

Diğer tüm mistik inanç sistemlerinde olduğu gibi, Kabala’da da ağaç motifi ön 

plana çıkmaktadır.737 Ağaçlar, oksijenin dolayısıyla yaşamın varoluş sebebi ve özü 

olarak, henüz yeryüzünde yaşam başlamadan önce milyonlarca yıl boyunca yeryüzüne 

oksijen sağlamış, canlıların varoluşu için gerekli temelleri atmışlardır. Britannica’nın 

vurguladığı gibi, “yeryüzündeki yaşamın var olabilmesini sağlayan fotosentezin 

                                                        
737 Sasson & Weinstein, a.g.e., s.21. 



 290 

önemi anlatmakla bitmez. Eğer bir anda fotosentez sonlansaydı, kısa sürede Dünya 

üzerindeki yiyecek ve diğer tüm organik maddeler tükenirdi; çoğu organizma yok 

olurdu ve dolayısıyla zamanla atmosferde yaşamı mümkün kılan oksijen gazı tamamen 

tükenirdi.738 Hint kültüründe bu nedenle Prana, yani Tanrı’nın nefesi olarak 

betimlenen hava elementi aslında insanın Brahman yani ‘bir’ ile olan en doğrudan 

ilişkisini yaratmaktadır. Zira Hristiyanlıktaki Kutsal Ruh da tıpkı toprağı 

bereketlendiren tanrısal baba gibi insan bedenine nefesi üfleyen ezoterik bir 

simgedir.739  

Sasson ve Weinstein, ağaç figürünün bu nedenle mistik öğretilerin ve dinsel 

mitlerin tümünde önemli bir simge olduğunu belirtmiştir. Musa’nın aydınlanmasının 

yanan bir çalılık sayesinde gerçekleşmesi ya da İsa’nın ağaca şekil veren bir marangoz 

olması, ağaçtan yapılmış bir haçta çarmıha gerilmesi, haç üzerinde benliğinden 

vazgeçip aydınlanmaya ulaşması ve yeniden dirilmesi gibi mitsel öğeler, yeryüzünde 

evrimsel olarak yaşamın başlamasına çağrışım yapan önemli kadim simgelerdendir. 

Diğer tarafta, Nors mitolojisi, ilk kadın ve erkeğin iki ağaçtan meydan geldiğini ve 

bunlara 10 adet insani özellik bahşedildiğini belirtir. Sasson ve Weinstein’ında 

vurguladığı gibi, bu 10 sayısı elbette Kabala ağacındaki 10 küre ile tartışılmaz 

derecede paralellik taşımaktadır. Bu durum mitlerin evrensel doğasına dikkat 

çekmektedir. Kelt kültürüne ait Arthur mitlerinin büyücüsü Merlin de bir ağacın içinde 

doğmuştur. Kuzeybatı Avrupa’da yaşayan ve ‘Meşe Adamları’ olarak anılan Keltler 

sadece ağaçlara tapınmışlar ve hiçbir mabet inşa etmemişlerdir. Buda ise yine Boddhi 

ağacının altında aydınlanma yaşamıştır, ayrıca ilk beşyüz yıl boyunca Buda 

simgesinin, gülen yüzlü bir adam değil, öncelikle bir ağaç olduğu bilinmektedir.740   

Kabala Ağacı’nın içinde, Parsifal çözümlemesine dair okuyucuya rehberlik 

edecek, insana dair en çok yüceltilen özellik 4. küredeki Merhamet’tir. Zira bu küre, 

İsa’nın temsil ettiği en önemli özelliktir ve ilahi bir erdemdir. Elbette daha ileride 

görüleceği gibi, Parsifal karakteri de bununla koparılamaz bir ilişki içindedir. 

Merhamet; egodan sıyrılmış, yargılardan arınmış bir şefkatlilik halidir, takdir veya 

                                                        
738 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/science/photosynthesis, 3 Mayıs 2018. 
739 Sasson & Weinstein, a.g.e., 21. 
740 A.e. 22-23. 



 291 

kutsanma beklemeden nezaket, sevgi ve anlayış sahibi olma erdemidir.741 Görüntüleri 

yansıtabilme özelliğiyle, su elementi Merhamet küresine hükmetmektedir. 

Yeryüzünün yaklaşık %71’ini oluşturan su maddesi742, dişi bir element olarak 

duyguları ve bilinçdışını temsil eder.743 İçinde adeta bir okyanus barındıran insan, 

annenin su kesesi patlayınca dünyaya gelmekte; acı, hüzün ve diğer aşırı uç duyguları 

hissettiğinde ise tuzlu gözyaşları akıtmaktadır.  

Parsifal’de kullanılan ‘Büyük Anne’ arketipi olan kutsal Kase ve içindeki sıvı 

(ilahi kan/şarap), simyasal olarak Merhamet’i işaret ederken, Mızrak ise onun 

Ağaç’taki tam simetrik karşılığı olan 5. küreyi, Kudret’i temsil etmektedir. Eril 

element ateş ile dişi element suyun birleşimi içsel huzur ve barış getirmektedir. Arthur 

mitindeki şövalyelerin, Kase’yi arama serüvenleri bir bakıma bu simyasal sürecin 

örtük bir alegorisidir. Kudret’i temsil eden şövalyelerin, tüm yaşamlarını adayıp, 

aradıkları Merhamet’in simgesi Kutsal Kase’den kim şarap içmiş ve sevdiklerine 

dağıtmıştır? Bu, elbette 6. küreyi, yani Ağaçtaki Güzellik’i temsil eden Mesih 

arketipidir. O, Hristiyan teolojisine göre Adem’in günahının kefaretini ödeyerek 

kendini feda eden, Tanrı’nın yeryüzündeki tezahürü olan İsa’dır.744 

Merhamet, huzur ve uykuyu temsil eder. Ancak spiritüel olgunluk için Kudret 

küresinin itkisine ihtiyaç vardır. Merhametin yumuşaklığı, kudretin sertliğini dengeler. 

Kudret ise ters bir etkide, kişiyi, Merhamet’e içkin olan rüya dünyasının atalet ve 

fiziksel eylemsizliğinden uyandırır. Dolayısıyla dişi olan su elementini simgeleyen 

mavi, ateşi simgeleyen kırmızı ile birleşince spiritüel denge sağlanmış olur.745* 

 Tanrı’nın Musa’ya kendisini yanan bir çalıda göstermesi, Kudret küresinin 

ateş elementiyle ilgilidir. Eski Ahit’te belirtildiği gibi, Tanrı, Musa’ya göründüğünde 

                                                        
741 A.e., s.113. 
742 (Çevrimiçi) https://www.nationalgeographic.com/environment/freshwater/freshwater-crisis/, 4 
Mayıs 2018. 
743 A.e., s.116. 
744 A.e., s.144. 
745 *Mavi ve kırmızının psikanalizdeki kullanımı da bununla ilişkilidir. David Lynch’in psikanalitik 
kuramla iç içe sunduğu Mulholland Çıkmazı (2001) adlı filmde; kırmızının gerçekleri, mavinin ise rüya 
alemini temsil etmesi bununla bağlantılıdır. Bir diğer örnek ise Wachowski kardeşlere ait Matrix (1999) 
filmidir. Morpheus tarafından kendisine sunulan kırmızı ve mavi haplar arasında kırmızıyı tercih etmesi 
sonucunda Neo, gerçeklikle yüzleşecek ve rüya aleminin uyuşukluğundan kurtulacak, sonunda 
beklenilen kurtarıcı, ‘Bir’ (The One) olduğunu farkedecektir. Neo, kırmızı hapı seçerek -Morpheus’un 
deyimiyle- “tavşan deliğinin derinliğine” inmeyi tercih eder. Bu ifadedeki simgesellik, yine Kase-
Mızrak simgelerinin başka bir yorumu olarak düşünülebilir.  



 292 

“Ben BEN OLANIM” demiş ve sonra şöyle devam etmiştir: “ve dedi: İsrailoğullarına 

böyle diyeceksin: Beni size BEN(İM) gönderdi.” (Mısır’dan Çıkış 3:14) Aslında bu 

mitsel anlatıda ‘yanan çalılık’ şeklinde tezahür ettiği belirtilen tanrısal ışık, insanın 

spiritüel dürtülerinin kendi içinden kaynaklandığını göstermektedir.746 Zira Sufi 

düşünür Hallac-ı Mansur’un (858-922) Ene’l-Hak sözünün simgelediği gibi, insanın 

en yüksek varoluş hali Tanrı’nın kendisidir.747 Aşağıdaki dörtlük Mansur’un yaşam 

felsefesini özetlemektedir: 

 
 

Seven ben, o sevilen de benim 
Bir bedene girmişiz iki ruhuz biz 
O diye gördüğüm benim bedenim 
Bana bak onu gör hep aynı şeyiz 

  Hallac-ı Mansur 

 

Bununla bağlantılı olarak, Musa’nın, halkının ‘kurtuluş’u için Kızıldeniz’i 

asasıyla ikiye yarması simyasal ve ezoterik açıdan önemli bir metafordur. Kızıl rengi 

ateşe yani Kudret’e işaret ederken, deniz ise suya yani Merhamet’e atıfta bulunur. 

Burada yine dişil ve erilin birleşimi ve simyasal bir denge söz konusudur.748 Musa’nın 

asası, Parsifal’deki Mızrak’la paralel olarak fallik bir simgedir ve Kızıldeniz’in asayla 

yarılması, fallusun uterus ile birleşmesini gizil bir dille hikayelemektedir. Mite göre 

Musa, tüm halkını bu açılmış kanaldan geçirerek, kurtuluşa yönlendirir. Dolayısıyla 

asanın mucizesi sayesinde açılan kanalda milyonlarca İsrailoğlu ilerler ve hedeflerine 

ulaştıklarında yeni bir yaşam başlamış olur. Tıpkı Mızrak ve Kase’nin buluşmasındaki 

gibi, Kudret’in asası kölelik zincirlerini koparır ve yeryüzüne adalet dağıtır.  

Sanatçı Konbal, Kırklar Meclisi adlı serisinin bir parçası olan, ‘Musa’nın 

asasıyla Kızıldeniz’i ikiye ayırışını betimlediği eserinde, Parsifal’de Mızrak ve Kase 

olarak simgeleştirilen dişil ve eril prensiplerin mitsel anlatımını gözler önüne 

sermektedir. Eser, yuvarlak bir formu ikiye bölerek iki yarım küre oluşturan ve 

arasından geçip, Kase ile buluşan eril özün son derece sade ve şiirsel anlatımını temsil 

                                                        
746 A.e., s.147. 
747 (Çevrimiçi) http://www.sadikerenler.com/upload/Hallac-i%20%20Mansur.pdf, 9 Mart 2018. 
748 A.e., s.148. 



 293 

eder. İki yarım küre hem yin yang’ı hem de bir buğday tanesini ikiye bölen dikey 

çizgiyi yani Arap alfabesinin ilk harfi olan elifi ( ا ) anıştırmaktadır. Ayrıca burada 

insanın, Adem ve Havva’nın sebep olduğu içsel bölünmesini ve nefsin acı çekişini 

simgeleyen dualitenin temelde ‘bir’liği tamamladığı fikrinin altı da çizilmiş olur. 

Ancak daha derin bir bağlamda, aslında dualite, yani ikilik olmadan da varlığın 

oluşamayacağını, yani birlik prensibinin gerçekleşemeyeceğini de vurgulamaktadır.  

(Bkz.: Görsel 5.3) 

 

 
Görsel 5.3: Musa’nın asası ve Kızıldeniz’in ikiye bölünüşü-Ali Konbal  

 

 

Bu simgeye neredeyse her kültürde, her kadim inanışta rastlamak mümkündür.  

Aşağıda İslam kültürüne ait, Elif ve Vav harfinin birleşimini betimleyen bir hat sanatı 

örneği görülmektedir. (Bkz.: Görsel 5.4) Zahiri din anlayışı tarafından farklı anlamlar 

verilerek simgelerin özü örtülse de eser, temelde fallik bir imge olan Elif harfinin, 

yatay ve içi oyuk bir kavis oluşturan Vav harfiyle buluşmasını anlatmakta ve nitekim 

farklı zamanlarda da olsa, Musa’nın asası ve Kızıldeniz’in ezoterizmine ışık 

tutmaktadır.749* 

                                                        
749 *Ortodokside bu görsele dair rastlanan açıklamalardan birkaçı şu şekildedir: Tanrı karşısında Vav 
gibi boynu bükük bir kulun, Tanrı’nın birliğini temsil eden Elif ile birleşimine işaret etmesi; Tanrı’yı 
temsil eden Elif  harfinin, kainatı temsil eden Vav’ın anahtarı olması, dolayısıyla kainatın bilgisine ancak 
Tanrı inancıyla ulaşılabilmesi; Vav gibi cenin şeklinde doğan insanın, öldüğünde dümdüz yatırıldığı ya 
da Tanrı’nın birliğine kavuştuğu için Elif gibi uzun ve dimdik bir forma bürünmesi gibi anlatımlar bu 



 294 

 
Görsel 5.4: Elif ve Vav harflerinin birleşimini temsil eden bir Hat sanatı eseri 

 

Kızıldeniz’deki kölelikten ‘kurtuluş’ sürecinden sonra, mite göre Musa Sina 

Dağı’na çıkar ve 10 Emir’i alır. 10 Emir elbette Kabala Ağacı’ndaki 10 küreye karşılık 

gelmektedir. 10 rakamı 1 ve 0’ın yanyana gelmesinden oluşur ve daha önce de 

belirtildiği gibi ondalık sayı sisteminin eril ve dişi temelini yansılar. 1+0 ise yine 1’dir. 

10, fallus ve uterus birleşimi olarak tekrardan başa dönüşü ve tanrısal birliği işaret 

etmektedir. Tevrat’ın buyurduğu toplam 613 Mitsvot (emir) vardır. 6+1+3: 10’dur. 

Hepsi aynı yola işaret eden bu nümeroloji750* (Osm. ebced) hesabında dişi ve erilin 

birleşimine ve vahdet-i vücut anlayışına gönderme yapılmaktadır.751 Bu anlayışa göre, 
 
 

[v]arlığın hiçbir formu, bir diğerini dışlamaz. Mertebesi ile diğerinden 
başkalaşır, kesâfeti ve letafeti ile ayrışır, ama onu asla dışlamaz. Bir taş 
zamanı saklar ve ses ışıkta gizlenir, ateş papatyayı barındırır ve buz içinde 
nice güneşleri saklar. Ve en akıl almaz olan, yarının dünde saklanmasıdır. Ve 
biz bunu ancak şimdide bilebiliriz.752 
 
 
 

10 emri aldıktan sonra Musa, halkının, kendi zaferlerini kutlamak için yaptığı 

Tanrı ikonu Altın Buzağı’yı putperestlik saydığı için sinirlenerek kırmış, ateşe atmış, 

                                                        
simgenin ‘Tasavvufi görünümde’ ancak aslında son derece ortodoks bir anlayışa sahip 
yorumlarındandır. 
750 *Nümeroloji: Sayıların esrarını ve okült önemini açıklayan bilim. 
751 Sasson & Weinstein, a.g.e., s. 148. 
752 Erş, a.g.e.   



 295 

küllerini suya karıştırmış ve İsrailoğulları’na içirmiştir. Musa, böylelikle simyasal 

olarak Güzellik (altın), Merhamet (su), ve Kudret (ateş) kürelerinin füzyonunu 

yaratarak, simgesel olarak insana dair önemli spiritüel bir rehber oluşturmuştur.753  

Simya “herhangi iki uç sınırın birleşmesinin büyülü dengeyi oluşturduğunu ve 

bunun Güzelli[k küresinin yani dengenin] esas öğretisini yansıtan kestirme formül 

olduğunu varsayar.”754 Tüm diğer kürelerden farklı olarak gezegen yerine bir yıldız, 

yani Güneş ile temsil edilen 6 numaralı Güzellik küresi, İsa Mesih’in ‘Güneş’ olarak 

Pagan Zodyak Çaprazına yerleştirilen imgesine karşılık gelmektedir (Bkz.: II. Bölüm 

Resim 2.7). Çarmıhtaki kafası ve dikenli telleri Zodyak çaprazındaki Güneş ve 

ışınlarının mitolojik görselini oluşturmaktadır. Astrolojide Güneş, ormanların kralı 

olan aslanı temsil etmektedir.755 Güneş’in aslan imgesiyle bütünleşmesi ise Pagan 

gnostiklerin ‘yegâne tanrısal bilinci’ temsil eden kral imgesini hatırlatmakta ve daha 

önce de belirtildiği gibi bu fikrin Hristiyanlar tarafından adapte edilip, Güneş-kral-

aslan füzyonunun İsa/Christ haline dönüştürülmesine işaret etmektedir (Bkz.: Giriş, 

dipnot: Gnostisizm). Ayrıca Alevi-Bektaşi geleneğinde Muhammed’in aslanının Ali, 

diğer ismiyle Haydar756* olması da yine bu simgenin evrenselliğine dikkat 

çekmektedir. Zira “[k]ral; insan ve Tanrı’yı içinde sembolik olarak birleştiren 

Tanrı’nın temsilcisi veya maddi dünyadaki yansımasıdır.”757 

Güzellik küresinin ezoterik anlamı tez için ayrıca önem taşımaktadır, çünkü 

Parsifal’in II. perdede Mızrak ile yaptığı Haç işareti, bu küreye ve Kabala Ağacı’na 

atıfta bulunmaktadır. Güzellik, dişi ve erilin buluşmasında, yani bir mandala olan 

evrensel haçın ortasında yer alır. Bu kesişimde egodan fedakârlık vardır. Güzellik 

küresi İsa, diğer bir deyişle “tanrısal ışık”; altın çarmıhta can vererek kendi olmaktan 

vazgeçmeyi, Simurg’un gönüllü olarak yanıp, kendini yeniden var edişini, ‘bir’lik 

bilincini, vahdet-i vücud ve ölmeden ölmek kavramlarını simgeler. İsa; Maya’nın 

peçesini kaldırarak eril ve dişili, ilahi olan ile olağan arasındaki yarığı birleştirmiş, 

                                                        
753 Sasson & Weinstein, a.g.e., s.149. 
754 A.e., s.163-164. 
755 A.e., s.164. 
756 *Haydar: “Ar. ḥaydar ردیح   [#ḥdr] arslan” (Çevrimiçi) www.nisanyansozluk.com/?k=haydar, 2 
Mayıs 2018. 
757 Sasson & Weinstein, a.g.e., s.165. 



 296 

Adem ve Havva’nın yarattığı dualiteyi ortadan kaldırmıştır. İnsanlığı, tüm var olmuş 

ve olabilecek günahlardan arındırmak için kendini feda etmiştir.758  

Bu fedakarlığın eserle ilişkisine bakıldığında, Parsifal karakterinin; Amfortas’ı 

yarasından, huzursuz ve acı içindeki Kundry’yi sonsuz yaşam döngüsünden, bir 

‘varlıklar meclisi’ olarak betimlenen Kase Krallığını ise bekleyişten kurtaran bir 

Mesih arketipine dönüştüğü görülmektedir. Zira Wagner, eserde İsa figürünü bir 

insan-ı kâmil prototipi, her insanın içindeki potansiyel Mesih bilinci; denge, merhamet 

ve uyumun fiziksel/spiritüel tezahürü olarak konumlar. İsa, iki dişi (su, toprak) ve iki 

eril (ateş, hava) elementin kesişim noktasıdır. (Bkz. Şekil 5.2) 

 

   

 
               Şekil 5.2: Kabala Ağacı’nda Güzellik Küresi’ni temsil eden Mesih  

 

 

Kase ve Mızrak’ın yaratılış mitiyle ilişkisi Nors mitolojisinde de karşılığını 

bulmaktadır. Zira Tanrıların babası Odin, ilahi bilgiye erişebilmek adına bir ağaç 

dalından yaptığı Mızrak’ı karaciğerine saplar, kendini baş aşağı Ygdrasil isimli yüce 

                                                        
758 A.e., s.166-167. 

5:Ateş
Kudret

4:Su
Merhamet

8:Hava
İhtişam

7:Toprak
Sonsuzluk

6:İsa 
Altın 

Güzellik  



 297 

bir dişbudak ağacının dalına, nehrin üzerine baş aşağı asar ve 9 gün sonra nehrin 

içindeki çakıl taşlarına sihirli harflerle ilahi hizmetin yazıldığını fark eder. Burada 

kullanılan nehir simgesi yine suya, dişiliğe ve merhamete gönderme yaparken; Mızrak, 

eril gücü ve Kudret’i karşılar. Ağaç simgesi elbette doğayı ve sonsuz yaşamı temsil 

etmektedir. Tıpkı Hristiyan mitolojisinde, İsa’nın mızrakla açılan yarasından akan su 

ve kan gibi, Odin de 9 gün içinde karaciğerinden ilahiyatı doğurur.759 9 sayısı, aynı 

zamanda bir bebeğin doğması için geçen fiziksel sürece, yani 9 aya karşılık 

gelmektedir. Odin’in baş aşağı duruşu ana rahmindeki bebeği anıştırmakta ve 9 sayısı 

ters çevrildiğinde ise 6, yani yine Güzellik küresi, Mesih bilinci ve tanrısal tezahür 

elde edilmektedir. 

Ünlü Sufi düşünür ve şair Mevlâna Celaleddin Rumi (1207-1273), ilahi “aşkı, 

kişiyi zatı ve sıfatı ile gösteren olağanüstü bir aynaya benzetir. Dolayısıyla aşk 

aynasına bakmak, kişinin kendisine bakmak imtiyazıdır: ‘aşk ayna gibidir, o aynaya 

kim bakarsa / zat ve sıfatını görür, özgeye amâdır!’”760 Mevlâna, ayrıca “[k]albin 

sahibi, içinden Tanrı’nın dışarıdaki altı yöne baktığı, altı yönlü bir ayna olur”761 

diyerek, Tasavvuf düşüncesindeki insan-Tanrı ilişkiselliğine, Kabala Yaşam Ağacı’na 

yaptığı örtük bir gönderme ile ışık tutmaktadır. Bu ifade, Antik İsrail’in kralı olarak 

bilinen Davud’un 6 uçlu yıldızına (diğer ismiyle oğlu Süleyman’ın mührüne), yani eril 

ve dişi prensiplerin birleşimine işaret etmektedir. Sasson ve Weinstein’in belirttiği 

gibi, Yahudiliğin kutsal simgesi olarak bilinen Davud’un yıldızı, birbirine kenetlenmiş 

iki üçgenin görüntüsünü oluşturur. Yukarı bakan üçgen erkeklik organını (fallus) ve 

ateşi simgelerken, aşağıya bakan üçgen ise kadın rahmini (uterus) ve suyu 

simgelemekte; ikisinin birleşimi ise Parsifal’deki Mızrak ve Kase’nin evrensel 

birliğini oluşturmaktadır.762 Aynı zamanda birbirine kenetlenen bu iki üçgenin 

kesişiminden dolayı oluşan ve aralardan geçen iki yatay çizgi de ikinci dişi element 

toprak ve diğer eril element havanın simgesel göstergeleridir. Dolayısıyla Davud’un 

yıldızı, Kabala Ağacı’ndaki Mesih küresi olan 6 rakamına işaret etmekte, insan 

                                                        
759 A.e., s.168,169, 269. 
760 Ziya Yaşar, “Mevlânâ Rubailerinde Gerçek Aşkın Büründüğü Kisveler,” Berceste, 12 Mayıs 
2018, (Çevrimiçi) http://akademik.semazen.net/author_article_print.php?id=1414, 23 Nisan 2018. 
761 Mevlana’yı alıntılayan Sasson & Weinstein, a.g.e. s.178. 
762 A.e., s.179 



 298 

bedenini ve yeryüzünü meydana getiren 4 simya elementinin bütünlüğünü 

vurgulamakta ve Mevlana’nın belirtiği gibi evren-insan paralelliğine ayna tutmaktadır.  

 

 

 

 
Sembol 5.2: Davud’un Yıldızı (Süleyman’ın Mührü) ve Simya’nın 4 Elementi 

(Gener, a.g.e, s. 67) 

 

 

Kabala Yaşam Ağacı’nda 9. küre olan ‘Temel’ (Yesod), Dünya’nın yegâne 

uydusu Ay’a ve daha da önemlisi cinselliğe karşılık gelmektedir. Cinsel enerji ve ölüm 

enerjisi Temel kürede bir arada bulunur.763 Cnsellik, yeniden doğumun ve yaradılışın 

anahtarı olduğundan, örneğin Tibet Ölüler Kitabı764*, seks ve ölüm arasında 

koparılmaz bir bağ olduğunu belirmiştir. Bu nedenle hem eski benliğin ölümünün hem 

de spiritüel doğuşun yolu 9. küreye uzanmaktadır. Budist inanıştaki samsara’da 

takılan, Schopenhauer’in kuramındaki istenç-e (Tasavvuftaki ismiyle nefsine) köle 

olan insan, ölüm korkusu ve egonun ket vurmalarından dolayı cinsellik çakrasına ve 

Temel küreye düşer ve nitekim, henüz aydınlanmaya uygun olmayan birey, “Temel’in 

cinsellikle dolu çekim alanına yenilir”.765  

Parsifal eserinde Amfortas’ın yarası da bu sebepten kaynaklanır. Kundry’nin 

şehvetengiz davetine yenik düşen Amfortas’ın dramı, aslında egosunun tutsağı olmuş 

                                                        
763 A.e., s.254. 
764 *Tibet Ölüler Kitabı: Orijinal ismiyle “Bardo Thödol, insan ruhunun ölüm olayından tekrar 
doğmasına dek içinde bulunacağı koşulları ve geçireceği bilinç hallerini ayrıntılı bir biçimde açıklayan 
ve ruha ölüm sonrasında geçirebileceği haller konusunda rehberlik yapan bir Tibet kitabıdır. Batı’da bu 
kitaba Tibet Ölüler Kitabı denmiştir.” https://medium.com/türkiye/tibet-ölüler-kitabı-41a059503075 
765 A.e., s.252. 



 299 

bireyin ölüm korkusundan dolayı arzuya tutunmasının alegorik anlatımıdır. Evrimsel 

olarak, ölüm korkusu kişinin üreme dürtüsünü tetiklemektedir; zira Sapiens, ölümden 

kurtulmak ve hayatta kalabilmek için üremeye, dolasıyla çiftleşmeye, döl üretmeye ve 

varlık yaratmaya programlanmıştır. Bu nedenle insan, fiziksel ve psikolojik stresle 

boğuştuğunda, başarısızlık endişesi yaşadığında, ölüm korkusuyla yüzleştiğinde ya da 

ölümün korku dolu nefesini ensesinde hissetmesine neden olacak bir kayıp 

yaşadığında (örn. bir yakının ölümü) var olabilmeye devam edebilmek adına cinsel 

dürtülenme yaşar. Bu, içgüdüsel olarak kendinden bir parça bırakmak, yeniden 

çoğalmak ve hayatta kalma istenç-iyle doğrudan bağlantılıdır. Ancak bu, cinselliğin 

ego temelli kullanımıdır. Dr. Joshua Stone’un belirttiği gibi, “spiritüel anlamda 

olgunlaşan birey, cinselliği bir ‘rahatlama’ ya da ‘endişe giderme’ aracı olarak değil, 

varoluşun mükemmel ve sevgi dolu bir parçası olarak kullanmayı tercih eder.”766  

 Diğer taraftan seks, orgazm anında egoyu yok etmenin tılsımlı anahtarını da 

sunar: Kendinden vazgeçerek partneriyle ‘bir’ olma arzusu bir bakıma egodan 

fedakarlıktır; bir ölüm ve yeniden doğuştur. Bu bağlantıyla ilintili olarak, Fransızcada 

orgazma, la petite morte (küçük ölüm) denmesi elbette bir tesadüf değildir. Psikolog 

ve Budist eğitmen Jack Kornfield, “şehvetli hazzın ve biyolojik olarak üreme 

dürtüsünün ardında cinselliğe karşı duyulan yüce çekimin sebebi[nin…] kendimizi 

öldürme ve yeni ve muhteşem bir şeyin parçası olabilme fırsatı yaratması,”767 

olduğunu  söyleyerek, cinsel doyumda iki kişinin de birleşmiş bir dualite olarak 

yeniden doğabilme potansiyeline işaret etmiştir. Temel küre; cinsellik, mahremiyet, 

ölüm ve dönüşüm enerjilerini bir arada deneyimleme yolunu açmaktadır. Ancak sefirot 

kürelerinin hüzünlü parçalanmaları insan psikesinde sorunlar yaratır. Sasson ve 

Weinstein, 9. Kürede yaşanan problemlerin, cinsellikle ilgili türlü tatminsizlik ve 

hüsranlara yol açtığını belirtir: “Seksten korkmak, sekse bağımlı olmak, seksi güç elde 

etmek ve egomuzu beslemek için kullanmak, kıskançlık, sahiplenme gibi”768 yıkıcı, 

olumsuz davranış ve duygular buradan kaynaklanmaktadır. Bu enerjinin iyi kullanımı 

                                                        
766 Dr. Joshua David Stone, How To Achieve Self-Realization Through Properly Integrating The 
Material Face of GOD: A Compilation, United States of America, Writer Club Press, 2001, s. 218.  
767 Jack Kornfield’i alıntılayan Sasson & Weinstein, a.g.e., s.253. 
768 A.e., s. 253. 



 300 

egonun ölümüne ve kişinin partneri ile lekesiz, koşulsuz ve merhamet dolu gerçek bir 

bağ oluşturmasını sağlayacaktır.769 

 9. kürenin Ay ile ilişkilendirmesi 10. kürenin Dünya’yı temsil etmesiyle 

bağlantılıdır. 9. küreye hükmeden ve Dünya’ya en yakın dönen gök cismi olan Ay, 6 

nolu Güneş (Güzellik/Tifereth) ile 10 nolu Dünya (Krallık/Malkuth) küreleri arasında 

konumlanmıştır. Hem simgesel hem de astrolojik olarak Ay, en karanlık zamanlarda 

Güzellik küresinin (Mesih bilinci-Güneş) ışığını Dünya’ya (Krallık) yansıtır; bir 

rehber gibi yolumuzu aydınlatır. Eril enerji olan Güneş, kendi enerjisini üretip etrafa 

yayarken, Ay, dişi enerji olarak Güneş’ten aldığı enerjiyi soğurarak ve dönüştürerek 

Dünya’ya yansıtır. Bu, Jung’çu kuramın öngördüğü ‘Büyük Anne’ arketipinin 

izdüşümüdür: Tıpkı simya imbiği ya da ana rahmi gibi Ay küresi de maddenin 

dönüşümünü içine aldığı dışsal (Güneş’e ait) enerjiyle sağlamaktadır. Hinduizm’deki 

Shakti ve Shiva, Jung’un anima ve animus’u, İslam ezoterizminde Rahim ve Rahman, 

Çin kültürünün Yin ve Yang simgesi hem evrendeki dişil-eril birleşimine, hem de 

insanın içindeki dişil ve eril prensiplerin dengesine işaret etmektedir. 6 numara olan 

Güneş ile 9 numara olan Ay birleştiğinde ise 69 elde edilir. Bu, kâinatın kusursuz 

birleşimini yansıtan Kama Sutra imgesini yaratır ve kadim mandala Yin Yang’a işaret 

eder. (Bkz.: Sembol 5.3) 

 

 

 
Sembol 5.3: Yin (Dişil) ve Yang (Eril) Simgesi 

 

 

                                                        
769 Stone, a.g.e., s. 219. 



 301 

Mitolojik olarak Ay; dişiyi, gizemliliği, örtük olanı ve karmaşayı yansıtır. Bu 

nedenle İngiliz dilinde, Latince ‘luna’ kelimesinden türemiş olan ve deli/kaçık 

anlamına gelen ‘lunatic’ kelimesi kullanılmaktadır. Aynı zamanda Ay’ın evrelerinin 

kadınların adet dönemleriyle paralel olması, Ay’ın dişi olanla özdeşliğini temsil etmesi 

kadar, Temel küreye denk gelen cinsel organların ve dolayısıyla ölüm, dönüşüm ve 

yeniden doğuş ilişkisinin de bir yansımasıdır.770 Bu nedenle Parsifal, ‘silahı’ cinsellik 

olan Kundry (istenç) ile karşılaşarak aslında 9.küreye iner, spiritüel dönüşümünü 

sağlamak için gerekli mücadeleyi verir ve eserin antagonisti Klingsor’u yok ederek, 

Kundry’yi ehlileştirir. 9. kürenin hüzünlü parçalanmasını yaşayan ve bu nedenle eril 

cinsel enerjiyi temsil eden Mızrak tarafından yaralanan Amfortas’ın aksine, Parsifal, 

Mesih bilincine doğru emin adımlarla ilerler. 

10. küre olan Krallık, ‘almak’ demektir ancak Kabala’nın amacı, paylaşmak 

amacıyla almak ve bencil dürtüleri bırakarak, çıkar ve koşul gözetmeksizin, akabinde 

tekrar verme eylemine geçmektir.771 Bu eylemlilik, Parsifal’deki Mızrak ve Kase ile 

doğrudan ilintilidir. Zira Mastrogiovanni’nin belirttiği gibi Mızrak, eril enerji olarak 

Verme İstenç-ini, Kase ise dişi enerji olarak Alma ve dönüştürerek Geri Verme İstenç-

ini temsil etmektedir.772 Bu formül, Ay’ın Güneş’ten aldığı enerjiyi soğurup, içine 

alarak ve dönüştürerek Dünya’ya geri yansıtmasıyla özdeştir. 10. Küre sahip olduğu 1 

ve 0 rakamlarıyla aslında bir’e, yani başlangıca ve Taç küresine işaret eder. Böylelikle 

Kabala, oluşturduğu bu nümerik sistemle evrende her şeyin ‘bir’e tamamlandığını 

açıkça vurgulamış olur.773 Dolayısıyla, “aşağıdaki yukarıdaki gibidir”, yani insanda ne 

varsa evrende de o vardır, zira insan mikro evrendir. İsa, “Farkına varın, Tanrının 

Krallığı sizin içinizdedir” (Luka 17:21) diyerek tam da bu fikrin özünü yansıtmıştır. 

Evren, Tanrı ve Krallık, hepsi ‘insanı’ işaret etmektedir. 

 

 

                                                        
770 Sasson & Weinstein, a.g.e., s. 259,261. 
771 A.e., s.273 
772 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 54. 
773 Sasson & Weinstein, a.g.e., s.285. 



 302 

         
                   Şekil 5.3: Atomun iç yapısı           Görsel 5.5: Yumurtayla buluşan spermler 

 

 

         
Resim 5.3: İslamiyet’in mabedi Kabe ve etrafında Tanrı ile buluşmak için tavaf eden hacılar 

 

       
Resim 5.4: Galaksi formu 

 

 



 303 

        
        Görsel 5.6: Makro ve Mikro Kozmos (Evren ve İnsan) -Ali Konbal 

 

Yukarıdaki görsellerden anlaşılacağı gibi atom çekirdeği etrafında dönen 

elektronlardan, sperm ve yumurtanın buluşmasına, gezegen ve yıldızların form ve 

dönüş rotalarından, içinde dairesel bir rotasyonla dönen milyonlarca yıldız sistemini 

barındıran galaksilere kadar kâinatta varoluşa dair her şeyin en sade simgeselliğini 

sarmal yapısıyla ön plana çıkaran Ali Konbal’ın Makro ve Mikro Kozmos (Evren ve 

İnsan) adlı eseri, (Bkz.: Görsel 5.6) Tasavvuf ehli Mevlana’nın şu dizelerinde can 

bulmaktadır: 

 
Senin canının içinde bir can var, o canı ara 
Dağının içinde bir hazine var, o hazineyi ara 
Yürüyen dervişi arıyorsan, onu senden dışarıda arama, 
Kendi nefsinde ara  
 

(Mevlâna, 1985: 11)774 
 

Mevlâna, insanın Tanrı’yı bu nedenle içinde araması gerektiğini, zira evrende ne varsa 

kendinde de o olduğunu söylemektedir. Mevlâna’ya göre insan, kendi içinde tüm 

kâinatın sırrına sahip olan bir kitaptır. İnsan, tanrısallığın kitabıdır: 

 

                                                        
774 Mevlâna Celaledddin Rumi, Fihi Mafih, Çev. M.Ü Tarıkaya, Devlet Kitapları, 1985, s.11, 
(Çevrimiçi) https://www.kizildelisultan.com/alevilikte-tasavvuf/, 22 Haziran 2017. 



 304 

Ey Tanrı kitabının örneği, insanoğlu, 
Ey şahlık cemalinin aynası mutlu varlık, 
Her şey sensin, alemde ne varsa senden dışarıda değil 
Sen ne ararsan kendinde ara, çünkü her varlık sende 
 

 (Mevlâna, 1985:286)775 
 

Tasavvuf’un ezoterik sırrını açık etmekten çekinmeyen Mevlâna, bu 

dizeleriyle aslında yaratan-yaratılan kavramının tevhid (birlik) inancına ters 

düşeceğini anlatmaktadır. İslam’ın ezoterik görüşünün yayılmasına ön ayak olan bir 

başka Sufi de M.S. 1050’de İran’da dünyaya gelmiş, matematikçi ve şair Ömer 

Hayyam’dır. Sufizm’in temel görüşünü günümüze kadar aktaran Hayyam’ın, aşağıda 

dörtlükler şeklinde yazdığı rubailerinden alt alta sıralanmış birkaç örneği, meselenin 

özünü aktarmaya yardımcı olacaktır:  

 
   Yaşamın sırlarını bilseydin,  
   Ölümün sırlarını da çözerdin. 
   Bugün aklın var bir şey bildiğin yok,  
   Yarın akılsız neyi bileceksin? 
 
   Bu dünyadan başka dünya yok, arama  
   Senden benden başka düşünen yok, arama 
   Vazgeç ötelerden, yorma kendini 
   O var sandığın şey yok mu, o yok, arama 
 
   Hep arar dururdum dünyaya geleli, 
   Alın yazısını, cenneti, cehennemi. 
   Hocam kesti attı sağlam bilgisiyle; 
   “Alın yazısı, cennet, cehennem sende” dedi. 
 
   Biz aşka tapanlarız, Müslüman değil, 
   Cılız karıncalarız, Süleyman değil. 
   Biz eski giyen benzi soluklarız, 
   Pazarda sırma satan bezirgan değil. 
 
   Dün özledim de seni coştum birdenbire, 
   Çıktım senin yerin dedikleri göklere. 
   Bir ses yükseldi ta yukardan, yıldızlardan; 
   “Gafil” dedi, “Bizde sandığın tanrı sende”.  
 

Ömer Hayyam 

                                                        
775 Mevlâna, a.e., s.286.  
 



 305 

M.S. 1122’de yaşamını kaybeden Hayyam’ın mistik görüşlerinin vardığı nokta 

rubailerinde çok açık şekilde görülmektedir. Benzer bir görüşü paylaşan Hacı Bektaşi 

Veli de eseri Malakat’da insan-Tanrı ilişkisi üzerine çığır açan fikirler üretmiştir. İki 

çevirisi de dikkate alınarak yapılan sentezde, Hacı Bektaşi Veli’nin fikrinin özü sade 

Türkçe’yle aşağıdaki gibi ifade edilebilir:  

 
Eğer Muhiblere sorarlarsa Tanrı’yı nice bildiniz, Muhipler cevap verirler, 
kendi özümüzden bildik ve hem kendi özümüzü Çalap Tanrı’dan bildik. 
Sözümüzün delili, şartı budur ki Hazreti Resul, ‘her kim kendini bilirse 
Tanrı’yı bilir’ sözüdür. Muhiplerin söylediklerinin özü; Tanrı, Adem sureti 
içindedir, ayrı yerde onu arayan nice bulasıdır.776  

 

  
Modern ve bilimsel bir bakış açısıyla değerlendirildiğinde, Hacı Bektaşi 

Veli’nin bu sözleri; en küçük atom parçasından başlayarak, insanın içinde var olan tüm 

hücre ve dokuların aslında evrenin birer sureti olduğu, dolayısıyla fizik kuralları gereği 

her şeyin bir bütün içinde benzer kurallarla işlediği gerçeğine işaret etmektedir: Sperm, 

çok uzun ve meşakkatli aşamalardan geçip yumurtayla buluşarak kendisi olmaktan 

vazgeçmekte ve insan canlısının özünü, başka bir ‘şey’le, yumurtayla bütünleşerek ve  

onunla ‘bir’ olarak var etmektedir. (Bkz.: Görsel 5.5) Aynı şekilde Hac ritüelinde 

Kabe’nin etrafında dairesel bir formda tavaf eden insanların, kendilerinden vazgeçerek 

kâinatın bütünüyle, yani Tanrı’yla birleşme fikrinde de yine makro-mikro evren 

yasasının simgesel anlatımı görülmektedir. (Bkz.: Resim 5.3)  

Tüm ezoterik öğretilerde insana ve yaradılışa masalsı ve mitsel bir dille 

yaklaşılmıştır. Nitekim, insanın bedenindeki oyuklar yeryüzündeki çukurlara, 

mağaralara; çıkıntıları dağlara, tepelere; derisindeki tüyler topraktaki çalılıklara, 

ağaçlara; içinden kan akan damarları nehirlere, ırmaklara, akarsulara; nefesi esen 

rüzgarlara ve gezegendeki hava elementine; eti ve kemiği toprak ve taşa; öfkesi 

fırtınalara, gürlemesi çakan şimşeklere; gözyaşları yağan yağmurlara; ana rahminden 

çıkışı açan çiçeklere, toprağı delip çıkan ekinlere, yeşeren ve canlanan doğaya 

benzemektedir. Simurg mitindeki ulaşılması zor, etrafı denizlerle çevrili Kaf Dağı da 

                                                        
776 Hacı Bektaş Veli, Makalat, Çev. Esad Coşan, Seha Neşriyat, İstanbul, 1971, s. 12; Hacı Bektâş-ı 
Velî, Makalât, Emek Basımevi, Ankara 1954, (Çevrimiçi) http://www.kizildelisultan.com/alevilikte-
tasavvuf/, 4 Mayıs 2017. 



 306 

ana rahmindeki yumurta hücresi ile eşsiz derecede benzerlik göstermektedir. Yani, 

“aşağıdaki yukarıdaki gibidir”. İnsan, yeryüzü ve evrenin suretidir. Bu fikirle 

bağlantılı olarak Erş, incelikli analizinde mikro-makro kozmosun vahdet-i vücut 

kavramıyla bağlantısını bir bebeğin dünyayı algılaması metaforuyla çok güzel bir dille 

açıklamıştır: 

 
“Kabala bunu anlatmak için Tanrı’nın El Hay Şadday (Kâdir-i Mutlak) ismini 
örnek gösterir. Bu ismin hamili bebektir. Bebek ayrımsız bir şuurla dünyaya 
gelir. Zamanla ayrılığı öğrenir, onu duyumsar ve kendi dolaysız iç bütünlüğü 
bozulur. Bu bozulma şuurlu bir birliğin farkındalığı için zorunlu kabul edilir. 
Yeniden birliğe gelmesi artık varlığın ayrımları içinde bir bütünlüğe sahip 
olduğunun idrakiyle mümkün olacaktır. Bu nedenle […] varoluştaki her şeyin 
birbiriyle ilgili ve ilişkili olduğunun anlaşılamaması [] çocuksu bir şuur[la] 
bağla[ntılıdır]. Bu çocuksu şuurun büyüyüp olgunlaştıkça kemâle ereceğini ve 
böylece âlemin kemâlini ve vahdeti de kavrayabileceğini [bilmek gerekir]. Bu 
nedenle de bu gibi kâmil insanların kendi zamanlarının ötesinde yaşadıklarını, 
yani insanlığın kendi çocuksuluğu ile aynı yaşta olmadıklarını söylemek 
olasıdır.”777 
 
 
 

b. Spiritüel Alegori Olarak ‘Yaratılış Mitosu’: Adem ve 
Havva’nın Aden Bahçesi’nden Çıkışı 
 

“Dileyin, size verilecek; arayın, bulacaksınız; kapıyı çalın, size açılacaktır.” 
-Matta 7:7 

Kapıyı çalmak için kapının nerede olduğunu bilmek gerekmektedir. Kapı, 

insana içkindir. Bu nedenle antik Yunan filozofu Pisagor “Gnothi Seaton” (Kendini 

bil) demiştir. Parsifal kapıyı çalmaya, kendini bilmeye, gnostik bilgiye sahip olmaya, 

Mızrak’ı Kase ile buluşturmaya and içmiş bir derviştir. Geçtiği tüm aşamalar, karşısına 

çıkan engeller, düşmanlar, onu baştan çıkaranlar, hepsi kendi içine yaptığı yolculuğun 

simgesel unsurlarıdır. Parsifal’in yolculuğu, ezoterik bilgiye ulaşmanın alegorik 

anlatımıdır. 

Parsifal çözümlemesinde, Wagner’in başvurduğu teolojik bağlantıları ve 

özellikle Kundry-Amfortas-Parsifal karakterlerinin Kitab-ı Mukaddes’teki 

karşılıklarını inceleyebilmek için, bu bölümde Adem ve Havva’nın -Türkçe’de Cennet 

                                                        
777 Erş, a.g.e. 



 307 

olarak bilinen- Aden bahçesinden çıkışını, Kabala inancı çerçevesinde, ezoterik açıdan 

incelenecektir. Ünlü ezoterikçi Weor, gnostisizmle iç içe geçirdiği Kabalacı Tekvin 

çözümlemesinde, Yaratılış hikayesinin insana dair başka bir farkındalık sürecinin 

metaforu olduğunu vurgular. Bu bölümdeki okuma onun analizleri çerçevesinde 

yürütülecektir.  

Yahudilik içindeki sayıların esrarını açıklamayla ilgilenen nümeroloji, Kabala 

şifrelerini ve örtük simgeleri aydınlatmada rehber görevi görür. Tekvin’deki bu 

kovuluş hikâyesinde belirli kodlar karşımıza çıkar. Bu kodları okumak, simgesel dili 

çözmeyi gerektirir. Tüm dini yazıtlar alegorik ve simgeseldir. Bazı karakterler, olaylar 

vs. gerçekten var olmuş olsa da bu yazıtlar, tez dahilinde yapılacak okuma için tarihin 

gerçek birer yansıması olarak kabul edilmemelidir. Okuyucuya bir öngörü 

kazandırmak ve takibini kolaylaştırmak adına, aşağıda 22 harflik ibrani alfabesi ve 

fonetik okunuşları sunulmuştur: (Bkz.: Tablo 5.1) 

 
 

  

Tablo 5.1: 22 harflik İbrani alfabesi 
 
 
 

 yani Dalet, İbrani alfabesindeki 4. harftir ve sayısal değeri de 4‘tür. Ezoterik ,ד

açıdan Dalet aynı zamanda kapı/eşik anlamına gelir. Dolayısıyla kutsal metinlerde bu 

harf bir kelimede kullanıldığında hem 4 rakamını hem de ‘kapı’yı temsil etmektedir.  

Tekvin’de cennetten kovulma anlatısının iki önemli ismi Adem ve Aden’dir. Adem: 

םדא  -ADM (Aleph, Dalet, Mem) harflerinden oluşur ve bu isimde Dalet (ד) harfi 

 

Arapça  
4. harf: Dal 

Fenike dili  
4. harf: Delt 



 308 

ortadadır. Bunun hem spiritüel hem de simgesel olarak önemi büyüktür. Diğeri ise ןדע , 

yani Aden’dir (Ayin, Dalet, Nun) ve kelimenin orta harfi Dalet (ד) olmakla birlikte, 

kapı simgesini işaret etmektedir. Bu kapı, Adem ve Havva’nın Aden’i yani ‘Cennet’ 

olarak bilinen yeri terk ettikleri kapıdır. Weor, “insanlık için tekrar Aden’e dönmek 

Gnostisizmin en büyük amacı” olduğunu belirtmiştir. Tıpkı Kabala Yaşam Ağacı’nda 

olduğu gibi, aslında Aden (Cennet) de yine insanın spiritüel gelişimine ve bedenine 

dair bir alegori oluşturmaktadır. Aden’in iki seviyesi ya da yönü vardır: 1.Daath, 

yukarı Aden: shamayim 2. Yesod, aşağı Aden: mayim.778 Şekil 5.4’de görüldüğü gibi, 

Kabala Yaşam Ağacı bir insan bedeni üzerine oturtulduğunda, Aden’in ilk seviyesi 

olan Daath, תעד  (Gnosis, yani bilgi) tam olarak boğaz bölgesine denk gelmektedir. 

Tekvin’de Tanrı, varlıkları boğaz yoluyla yani Kelam’ını (Logos)779* kullanarak 

                                                        
778 Weor, ד Daleth, 12 Ekim 2010, (Çevrimiçi)  https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-
kabbalah/716-daleth.html, 22 Kasım 2017.  
779 *Logos (Yun. kelam, mantık, plan; çoğul logoi): Etimolojik olarak söz veya kelam anlamına gelen 
logos terimi, daha sonra felsefi ve metafiziksel bağlamlarda eylem, düşünce, kavram, us, anlam, evren 
yasası, yaşamın birleştirici ilkesi, evren usu, Tanrı ve evren arasındaki aracı, ilahi ışık olarak çağlar 
boyunca farklı şekillerde kullanılmıştır. (Çevrimiçi) http://www.kursunkalem.com/felsefe-terimi/logos/ 
, 18 Mart 2018. Yunan ve İbrani metafiziğinde, dünyanın birleştirici prensibi, kozmosa içkin ve ona 
biçim, anlam veren gizli yüce mantık anlamına gelir. Logos, herkesin ve her şeyin tezahür ettiği 
tanrısallıktır; her zaman örtük olan evrensel sebebin sonucu ya da dışavurumudur. (Örneğin kelam, 
düşüncenin dışavurumu yani logos’udur) “Logos bir birey değil, tarif edilemez şeyler ordusudur” diyen 
Weor, böylelikle fiziksel olarak herhangi bir yaratımın meydana gelebilmesini sağlayan evrenin 
birleştirici prensibine içkin sayısız parçaya (logoi’ye) atıfta bulunmuştur. Logos üç bölüme ayrılır: Bu, 
evrensel olarak trinity ya da Hinduizm’de trimurti olarak bilinen Kutsal üçlü’dür ve Hristiyanlıktaki 
teslis inancının yansımasıdır. İlk logos, baba, Brahma (yaratan); ikinci logos oğul, Vishnu (koruyucu), 
üçüncü logos ise Kutsal Ruh’tur, Shiva (yıkıcı). Weor, Parsifal, s. 280. İbrani metafiziğine göre 
Tekvin’deki Kutsal Ruh Elohim’dir, Tanrı’nın hayat veren doğum enerjisidir. Bir baba (tohum üreticisi) 
çocuk fikrini barındırabilir ama ancak anne (biçim verici, dönüştürücü, yaratıcı) onu doğurabilmektedir. 
Elohim, düşünceleri kelama dönüştürendir, bu nedenle Tekvin’de Elohim’in söylediği sözler dünyada 
yaratılmakta ve var olmaktadır. Sasson &Weinstein, a.g.e., s.102. Sosyolog Ömer Yıldırım, logos 
denilen kavramın temelde doğa yasaları olduğunu, yaradılışı mümkün kıldığı düşünülen Tanrı 
figürünün ise aslında bu doğa yasaları ve evrenin temel birleştirici prensibi olduğunu belirtmiştir. Zira 
doğa yasaları da Tanrı gibi öncesiz, sonrasızdır; insan düşüncesinden ve evrenden bağımsız olarak işler. 
(Çevrimiçi)  http://www.felsefe.gen.tr/felsefe_sozlugu/l/logos_nedir_ne_demektir.asp, 3 Mart 2018. 
Britannica ansiklopedisi, Logos terimiyle tarif edilen kavramın, köken olarak Antik Yunan, Hint, Mısır 
ve İran felsefeleri ve teolojik sistemlerinde kullanıldığını belirtir. Ancak daha sonra, özellikle Hristiyan 
metin ve doktrinlerinde, Tanrı’nın, kozmosun yaradılışını ve önü sonu olmayan yapısal devamlılığını 
sağlayan etkin rolünü belirlemek ve O’nun, Adem’in yeryüzünde sebep olduğu günahın ‘kefareti’ ve 
insanlığın ‘kurtuluş’ ile ilgili yüce planını gerçekleştirebilmek için Mesih İsa olarak olarak tezahür 
edişini tanımlamak için kullanılmıştır. Böylelikle teolojide ‘ilahi Logos’ kavramı, İsa’nın başı sonu 
olmayan varoluşuna işaret eden temel Hristiyan doktrininin altını çizmiştir. Diğer bir deyişle İsa, 
Tanrı’nın ‘insan-peygamber’ olarak tezahür ettiği ilahi kelamdır. Terminolojik olarak logos fikrinin 
ortaya konuluşu antikçağ Yunan düşünürü Herakleitos’a, tahmini olarak M.Ö. 6. yüzyıla kadar 
dayanmaktadır. Herakleitos, kozmosun yapısında ve kozmik oluşum sürecinde, insanın muhakeme etme 
ve mantık yürütme kapasitesine benzeşik temeller gözlemlemiştir. (Çevrimiçi) 
https://www.britannica.com/topic/logos, 7 Nisan, 2018. Platon ve Aristoteles (M.Ö. 4 yüzyıl) logos’u 



 309 

yaratmıştır. Bu olgu, tüm kadim dinlerin kutsal metinlerinde benzer şekillerde 

simgeleştirilmiştir:  

Ve Tanrı dedi: “Işık olsun” ve ışık oldu 

- Tekvin / Bereşit 1:3 

Başlangıçta Kelam vardı ve Kelam Allah’la birlikteydi ve Kelam Allah’ın kendisiydi. Kelam 
ezelden beri Allah’la birlikteydi. Allah her şeyi Kelam’ı vasıtasıyla yarattı. Allah’ın Kelamı 
vasıtasıyla yaratılmamış hiçbir şey yoktur. 

 - Yuhanna İncili 1:1-3  

Ben (Osiris) Kelamın Gücü olarak kendi ismimi ağzıma getirdim ve Ben derhal var oldum 
Khepera (Yaratıcı) cisminde ve onun cismi altındaki şeylerin altındaki cisimde.  

- The Book of Knowing the Evolutions of Ra, and of Overthrowing Apep  

                                                        
‘mantıksal temel’ olarak kullanmış, daha sonra Stoa okulunun kurucusu Kıbrıs’lı Zeno (M.Ö. 4 ve 3. 
yüzyıllar) ise bu kavramı, evrendeki tüm gerçekliği sağlayan etkin ussal ve spiritüel prensip olarak 
tanımlamıştır. Stoacılar logos’u; doğa yasası, Tanrı ve evrenin ruhu gibi terimlerle adlandırmışlar, 
terimin, evrensel logos’un içinde bulunan birçok yaratıcı logoi’den oluştuğunu belirtmişlerdir. Yahudi 
filozof Philon (M.S 1. yüzyıl) gibi Yeniplatoncular bu anlamı güçlendirmiş, logos’u ‘tanrısal söz’ ve 
‘evrensel güç’ olarak kullanarak metafiziksel anlamını pekiştirmişlerdir. Yeniplatoncular logos’u, Tanrı 
ve kozmos bağlantısını kuran bir aracı olarak düşünmüş, logos’un hem yaratımdaki rolüne hem de 
insanın Tanrı’yı öğrenip kavrayabilmesindeki etkin konumuna dikkat çekmişlerdir. Daha sonra 
Augustine (M.S. 354–430) logos kavramına, bilginin erişimini mümkün kılan ‘ilahi ışık’ özelliği 
atfetmiştir. Işık metaforu, Augustine’e göre aklın bilgiye ulaşabilmesi için kendi dışında ve ondan üstün 
olan bir kaynak tarafından aydınlatılması gerekliliğiyle örtüşmektedir. (Çevrimiçi) 
http://www.felsefe.gen.tr/felsefe_sozlugu/l/logos_nedir_ne_demektir.asp. 
 Diğer tarafta, Logos’un Hristiyanlıktaki kullanımı Yuhanna İncil’inin birinci bölümünde açıkça 
görülmektedir. Burada İsa, ‘kelam’ın (logos) bedene kavuşmuş hali olarak adlandırılmaktadır: “Kelâm 
insan olup aramızda yaşadı. O’ndaki ululuğu, Allah’ın biricik semavî Oğlu’nun ululuğunu gördük. O, 
Allah’ın lütfuyla ve hakikatiyle doludur” (Yuhanna 1:14) İsa’nın logos ile ilişkilendirilmesinin kökeni, 
Eski Ahit’teki Yaratıcı’nın kadir-i mutlak doğasına atıfta bulunan ‘Tanrı’nın Kelamı’ ifadelerine 
dayanmaktadır. Yahudilerin, Tevrat kitabını Tanrı ile aynı anda (ezelden beri) var olmuş kabul etmeleri, 
Yuhanna’nın yazarının, İsa’yı yaşamın ve aydınlanmanın kaynağının kişiselleştirmiş hali olarak 
görmesiyle büyük oranda özdeşlik taşır. Dahası, Yuhanna’da, tıpkı Augustinus’un düşüncesinde olduğu 
gibi, Tanrı’nın ve dolayısıyla İsa’nın, ‘ışık’ (nur) metaforu üzerinden tanımlandığı görülmektedir: 
“Kelâm hayatın kaynağıdır, [b]u hayat bütün insanlara nur oldu” (Yuhanna 1:4). İsa’nın logos ile 
özdeşleştirilmesi daha sonra Kilise tarafından, Eski Ahit’ten ziyade, çoğunlukla Yunan felsefi 
düşünceleri temelinde geliştirilmiştir. Britannica, bu teşebbüsün başlıca sebeplerinden birinin Hristiyan 
teologların Hristiyan inancının Helenistik dünyada anlaşılır kılınabilmesi ve Hristiyanlığın Pagan 
felsefesinden daha üstün olduğunu gösterme çabası olduğunu belirtmiştir. Erken dönem Hristiyan 
pederleri İsa’yı logos şeklinde sunarak, Baba’nın (Tanrı), insanlığa kendini insan kılığında gösterdiğini 
ve logos olarak İsa’nın, Tanrı’nın Eski Ahit’teki tezahürlerinin bir parçası olduğunu kanıtlamak istemiş; 
ayrıca logos’un tüm insan ırkının paylaştığı ilahi mantık olduğunu ve daha da önemlisi M.Ö. 6. yüzyılda 
yaşayan ve bu ‘ilahi mantıkla’ düşünce üretebilmiş Herakleitos ve çağdaşı filozofların ‘İsa daha 
yeryüzüne gelmeden önce zaten İsevi (Hristiyan) olduklarını’ ve logos’un ilahi irade ve kelam olduğu 
iddiasını öne sürmüşlerdir. (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/logos . 
 



 310 

Bir yıl içinde O (Prajapati), konuşmayı arzuladı. O, ‘bhurbhuva svar’ dedi. ‘Bhur’, yeryüzü 
demektir; ‘bhuva’ yaratı oldu ve ‘svar’ ise gökyüzü… ağzıyla yarattı tanrıları 

- Satapatha Brahmana -Hindu Kutsal Kitabı 

Bu antik Kelam’ın başlangıcıdır… yapılmış her şeyin potansiyeli [kullanılmaya hazır 
bekleyeni, etkin olabilecek olan durum, güç veya enerjisi] ve kaynağı. 

-  Popol Vuh (Olayların/Zamanların Kitabı)- Mayalılar’ın Kutsal Kitabı 

 
Şekil 5.4: İnsan bedeni üzerine oturtulan Kabala Yaşam Ağacı: “Yukarı ve Aşağı Aden” 

(https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-kabbalah/716-daleth.html) 

 

Logos dipnotundan anlaşılacağı gibi (bkz.: yuk), kökeni antik Yunan 

felsefesine dayanan, etimolojik olarak söz/kelam anlamı taşıyan ve “dünyanın 

birleştirici prensibi, kozmosa içkin ve ona biçim veren evrensel us, tanrısal ışık” olarak 

tanımlanagelen ve daha sonra Kilise tarafından Tanrı’nın yeryüzündeki bedenlenmiş 

hali İsa Mesih’in (ilahi kelam/ışık) bizatihi kendisi olarak ilan edilen logos kavramı, 

Daath: 
Yukarı Aden 
 

Yesod: 
Aşağı Aden 
 



 311 

İbranice’de Aden’in ilk seviyesi Daath, תעד  (Dalet, Ayin, Tav) yani içrek bilginin 

(Gnosis) simgeselliğinin anlaşılmasında büyük önem taşımaktadır. Daath’ın ilk harfi 

Dalet’dir (ד). Dolayısıyla, Daath’ın, yani içrek bilginin başlangıcında bir ‘kapı’ (ד) 

vardır. Bu simgesellik, kendini yaratılış mitosunda açığa çıkarır. Daath (Gnosis), 

Aden’e (yani Cennet’e) geri dönüşün kapısı ve onu açacak tılsımlı anahtardır. Burada 

dikkat edilmesi gereken ayrıntı, her kapının kişiye iki yön sunmasıdır: hem içeri hem 

dışarı. Dolayısıyla, bilgiyle Aden’den içeri de girilebilir, dışarı da çıkılabilir. Bu iki 

yönlülük elbette Daath yani içrek bilgi için de geçerlidir. Bu nedenle, Tekvin’deki 

yaratılış mitinde, Aden’deki Bilgi Ağacı (Daath’ın Ağacı), ‘İyi ve Kötü’nün Bilgi 

Ağacı’ olarak adlandırılmıştır. Zira bu bilginin kullanımı, potansiyel olarak iki seçenek 

barındırmaktadır: hayır ve şer; iyi ve kötü; temiz ve kirli.780  

 Bilgi, güç demektir. Güç ise beraberinde muazzam bir sorumluluk 

getirmektedir. Bilinç olmadan kullanılan bilgi ise sadece bireysel ve toplumsal boyutta 

yıkım ve zarara sebep olmaktadır. Wagner, bu gerçeği içinde yaşadığı 19. yüzyıl 

modern Avrupa’sında gözlemlemiş, insanlığın sahip olduğu ‘bilgi’ ile yeryüzüne nasıl 

bir yıkım getirebildiğini görmüş, insana içkin şiddet ve kötülük potansiyelini iyi 

algılamıştır. Zira onu, Parsifal’i yazmaya iten en büyük sebep de bu olmuştur. 

Wagner’in draması insanın kendi ile olan bütünleşmesinin örtük bir anlatımıdır. 

Weor, buradaki Daath terimi ile, kitaplardan öğrenilebilecek entelektüel bir 

bilginin kastedilmediğinin altını şiddetle çizmiştir: Daath, olgunlaşmış bir zihnin 

yüksek mertebedeki ezoterik bilgisidir. Yaratılış mitosunda Adem ve Havva’nın 

günaha girmeden, yani Bilgi Ağacı’ndan elmayı koparmadan önce yaşadıkları yer 

Aden’dir. Aden’in diğer yönü (Aşağı Aden), Kabala Ağacı’nda 9 numaralı küreye yani 

Temel’e (Yesod) karşılık gelmektedir. İbranice’de ערו בוט תעדה ץע  kelimesi ‘İyi ve 

Kötü’nün Bilgi Ağacı’ anlamını karşılar. Türkçe’deki ‘iyi’ ve ‘kötü’ kelimeleri ise 

İbranice ( בוט ) Tob ve ( ער ) Rah’nın tercümeleridir. Rah, kötüye işaret etmektedir ve 

kirlilik, saf olmayan, ya da kötü ruh anlamındadır. Havva, Bilgi Ağacı’ndan yani 

kadim simgesel Ağaç’tan elma yeme gafletinde bulunur. Yılan, ona “Tanrı gibi bilmek 

için” elmadan yemesini söylemiştir. Wagner’in daha önce de belirtilen sözleri buna 

                                                        
780 Weor, ד Daleth, 12 Ekim 2010, (Çevrimiçi)  https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-
kabbalah/716-daleth.html, 22 Kasım 2017. 



 312 

atıfta bulunur: “Cennetin hizmetkarlarını ve baştan çıkaran vaadini biliyorsun elbet: 

‘iyiyle kötüyü bilerek Tanrı gibi olacaksınız’. Adem ve Havva ‘bilir’ duruma geldiler. 

Onlar ‘günahın’ farkında’ oldular.” 

 Havva, elmayı Adem’e sunar ve ‘Tanrı gibi bilme’ arzusu Adem’i yoldan 

çıkarır. Kapıdan, yani Daath’dan (Gnosis) geçerek, Aden’i terk ederler. Temel küre 

yani Yesod’un son harfi de Dalet‘tir. Havva, Aden’i terk ederken Dalet’i kullanmıştır. 

Daha önce de belirtildiği gibi Yesod, cinsel organların küresidir. Ancak kişi eğer 

dönmek isterse kapı hala oradadır. Weor’un belirttiği gibi, tüm bu simgesel 

hikayeleme aslında tek bir şeye işaret etmektedir: Havva, insandaki cinsel organ ve 

onun enerjisinin kişiselleştirilmiş halidir. 

 

 
Şekil 5.5 Adem ve Havva  

(https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-kabbalah/716-daleth.html) 

 

Tekvin, Adem ve Havva isimlerini simgesel olarak kullanmıştır. Adem yani 

eril güç, insanın beynini ve aklını; Havva yani dişi ise alıcı güç olarak cinsel organları 

simgelemektedir. İkisinin ilişkisi ise insanın ‘yaratma’ potansiyelini açığa 

çıkarmaktadır (Bkz.: “Tanrı gibi bilir olmak”). İnsan, Daath’ın (Bilgi) kapısı/eşiği 

sayesinde yaratmaktadır. Zira yaratım gücünün potansiyeli, insanın beyniyle cinsel 

organları arasındaki bağlantıda yatmaktadır. Weor, Tekvin’de yılana yenik 

Adem: Beyin  

Havva: Cinsel Organlar; İstenç-in özü, Nefs 



 313 

düşülmesinin bir metafor olarak kullanıldığını belirtir. Ağacın meyvesi cinselliği 

temsil etmektedir. Ancak meyveyi yemeden önce durum farklıdır: “Adem de, karısı da 

çıplaktılar, henüz utanç nedir bilmiyorlardı.” (Tekvin, 2:25). Meyveyi yiyen Adem 

ve Havva’nın gözleri açılır. Daha önce görmedikleri farklı bir şey görürler: “İkisinin 

de gözleri açıldı. Çıplak olduklarını anladılar. Bu yüzden incir yaprakları dikip 

kendilerine önlük yaptılar.” (Tekvin 3:7). Zira onlar ergenlik çağına gelinmeden, 

yaratma ve üretme becerisine erişilmeden ve cinselliğin bilgisine sahip olunmadan 

önceki bir evreyi işaret etmektedir. Bu yüzden meyve yenene kadar Adem ve Havva 

aslında ‘bir’dir ve Havva’nın ismi yaratılışta o ana dek telaffuz edilmez. Eserle 

bağlantı kuracak olursak, Parsifal’de Kundry II. perdede hem Klingsor hem Parsifal 

tarafından ‘isimsiz olan’ diye çağırılır. Bu, Kundry’nin Havva ile önemli 

bağlantılarından biridir.  

Cinsel bilgiye erişmeden önce bir şey saklaması gerektiği fikrine sahip 

olmayan insanın, cinselliğe ve bedenine içkin utanç duygusu da gelişmemiştir. Adem 

ve Havva meyveyi yedikten sonra yani vücutları üretir hale geldikten sonra cinselliğin 

bilgisine erişirler. ‘İyi ile Kötü’nün Bilgi Ağacı’ndaki meyve, cinselliktir. Dolayısıyla, 

artık “Tanrı gibi” bilirler: 

“Sonra [TANRI] şöyle dedi: ‘Adem iyiyle kötüyü bilmekle bizlerden biri gibi 
oldu. Şimdi yaşam ağacına uzanıp meyve almasına, yiyip ölümsüz olmasına 
izin verilmemeli.’ Böylece RAB Tanrı, yaratılmış olduğu toprağı işlemek üzere 
Adem’i Aden bahçesinden çıkardı.” (Tekvin 3:22-23) 

 

 

Resim 5.5: “Cennetten Kovuluş” Michelangelo, Sistine Şapeli Tavanı, 1508-1512, Fresko, 
Vatikan 



 314 

Bilgiye sahip yani yaratıcı gücün olgunluğuna ulaşmış ve cinselliği tatmış 

insan, Aden’den kovulur. “Tanrı gibi bilmek” de aslında ‘yaratabilme’ potansiyeline 

işaret etmektedir. Online Etymology sözlüğüne göre, Aden (Eden) mutluluk, huzur 

anlamına gelmektedir.781 Sözcüğün etimolojisi kadim metinin sır perdesini aralar. 

Cinselliğe erişen insanın huzuru da kaçmıştır. Artık o, hep daha fazlasını isteyecektir. 

Schopenhauer’in istenç felsefesi işte tam bu noktada Tekvin’in ezoterizmiyle örtüşür. 

İnsan hormonları değişirken, belirli kararsızlıklar ve endişeler üretir, daha sonra bu 

bilgiyle tecrübeler yaşamaya ya da kendi vücudu ve arzularına dair keşifler yapmaya 

başlayınca çeşitli hayal kırıklıkları, utanç ve korku hisleri de açığa çıkar. Hem insanın 

içindeki Adem ve Havva’nın ilişkisi ve çatışması, hem Bilgi Ağacı’nın (bilinçsizce) 

kullanımı insanın arkaik ızdırabının en temel sebebidir. İşte bu, Amfortas’ın 

“kapanmaz yarası”dır. Kral, onu baştan çıkaran Havva/Kundry’ye boyun eğmiş, 

şehvetini dizginleyememiştir. Kutsal metinler insanın binlerce yıllık evrimsel 

gelişimini ve yaşamda kalma mücadelesini Adem isminde kişileştirerek anlatmıştır. 

Dolayısıyla Amfortas, kendi istenç-i (nefsi) ile çatışma halinde ızdırap çeken simgesel 

bir karakterdir: o Adem’dir.   

Cinsellik yani elma, İyi ile Kötü’nün Bilgi Ağacı’na aittir, zira cinsel gücün 

pozitif ve negatif getirileri vardır. O hem yaratıcıdır hem de kişiyi arzu (öfke, kibir, 

iktidar tutkusu, hırs, haset ve özellikle de şehvet) kıskacına sürükler. Tüm edimlerimiz 

ve varoluşumuz cinselliğimize içkindir. Bu nedenle istenç, kendini en fazla şehvet 

dürtüsünde açığa çıkarır. En zor kontrol edilen his de bu sebeple şehvettir. Kendini 

cinsel arzu olarak açık etmese de diğer tüm yıkıcı egoist güçler, aslında çiftleşme ve 

dolayısıyla var olma dürtüsünden kaynaklanmaktadır. Weor, doğaya bakıldığında 

cinselliğin tüm yaratımların istisnasız tek sebebi olduğunu belirtmiştir. Bir bestecinin 

yaptığı harikulade bir beste bile onun içindeki Adem-Havva ilişkisiyle ilgilidir. Cinsel 

güç ya da Freud’cu terminolojiyle libido, beyin tarafından ele alınır ve kendini müzik 

olarak ifade eder. Ya da başka bir dalda üretim yapan bir sanatçı için aynı yaratıcı güç 

kaleminden çıkan kelimeler, tuvalindeki boya veyahut şekil verdiği seramik 

malzemesinde can bulmaktadır. Tüm yaratımlar şeylerin Dalet yani kapıdan geçerek 

üretilmesi ve ifade edilmesinin sonucudur. Kutsal metinlerde bu nedenle tanrısal olan 

                                                        
781 (Çevrimiçi) https://www.etymonline.com/word/eden, 4 Mart 2018. 



 315 

örtük de olsa hem dişi hem eril olarak ifade bulur (Shiva Shakti, Rahman Rahim, 

Elohim gibi). Zira yaratım her zaman cinsellikle ilgilidir.782  

İnsan, cinselliğin ateşini kullanınca masumiyetini kaybeder. Nitekim 

Amfortas, kendi cinsel dürtüsüne (Kundry) yenilen Adem’dir. Parsifal ise Bilgi 

Ağacı’nın bilgisine -Kundry’nin öpücüğü ile simgeleştirilen- cinsellik sayesinde erişir, 

bu nedenle Aden’den düşmüş olan Adem’in yarasını o an çarpıcı biçimde hisseder. 

Ancak Parsifal, Kabala Yaşam Ağacı’nın bilgeliğine erişecektir. Parsifal, Temel’e 

(Yesod), yani cinselliği temsil eden 9. küreye iner. Cinsel enerji olarak Kundry aynı 

zamanda bir ‘kurtarıcı’ ve ‘dönüştürücü’ işlevi görmektedir, zira Parsifal’in 

özgürleşmesi için öncelikle cinselliği ‘bilmesi’ gerekmektedir. Dolayısıyla Kundry 

hem yaşamın kaynağıdır hem de kurtarıcıdır. Bu şifreyi eski Ahit’in orijinal 

versiyonunda bulmak mümkündür. Tekvin’in 3:20 pasajının (“Adem karısına Havva 

adını verdi. Çünkü o bütün insanların annesiydi.”)  İbranice versiyonu aşağıdaki 

gibidir:  

 
ֹתּשְׁאִ םשֵׁ֥ םדָ֛אָֽהָ ארָ֧קְִיּוַ יֽחָ־לכָּ םאֵ֥ התְָ֖יֽהָ אוהִ֥ יכִּ֛ הוָּ֑חַ ו֖  

 
Orijinal İbranice versiyonda yukarıda koyu renkle yazılmış kelime olan ( ַהוָּ֑ח ) 

Chavah, Yaşam-Veren anlamına gelmektedir. Wagner, Eski ve Yeni Ahit’in ‘orijinal’ 

versiyonlarıyla yakından ilgilenmiş, Almanca çevirilerini ise nadiren okumuştur. 

Klasik Yunancayı 12 yaşından beri son derece akıcı şekilde okuyup yazabilen Wagner, 

orijinali Yunanca yazılmış Eski Ahit’i Yunanca okumuş, kadim metnin antik Yunan 

filozofların eserleriyle olan bağlantılarını da ana dillerinde inceleme fırsatı bulmuştur. 

Dolayısıyla Wagner, daha sonradan dogmatik dinin baskıları altında yorumlanıp 

değiştirilen metinleri değil, orijinal versiyonuna yakın olanları okumuştur. Wagner’in 

okuduğu Eski Ahit versiyonunun ismi Septuagint’dır. Bu kitabın, orijinali İbranice 

olan metnin ilk Yunanca çevirisi olduğu ve yaklaşık olarak M.Ö. 3 yüzyılda yazıldığı 

düşünülmektedir. Tekvin 3:20’nin Yunanca çevirisi aşağıdaki gibidir783:  

 

                                                        
782 Weor, a.g.e. 
783 Mastrogiovanni, a.g.e., s.100. 



 316 

Και εκαλεσεν Αδαµ το ονοµα της γυναικος αυτου Ζωη, ὁτι µητηρ παντων των 

ζωντων·  

 

İbranice Chavah kelimesinin doğru Yunanca çevirisi olan Zoe (yukarıda koyu 

renkle yazılan, Ζωη) Kitab-ı Mukaddes’te en fazla geçen, çağrışımı en güçlü 

kelimelerden biridir. İkisi de ‘Yaşam’a işaret etmektedir. Daha sonra Tekvin 4:1’de 

Yunanca metnin, kadına; açığa çıkaran, ortaya koyan, görünür kılan anlamlarını 

çağrıştıran Eva (Ευαν) ismiyle hitap ettiği görülmektedir. Bunun nedeni Chavah’nın 

ikili bir anlam taşımasıdır. O, sadece Yaşam-Veren değil, aynı zamanda Yaşam’ı-

Açığa Çıkaran, Görünür Kılan’dır. Metin, çok açık bir şekilde Havva figürüne yaşamın 

ortaya çıkış prensibi ve sebebi olan cinselliği atfetmiştir.784 Kundry, bu nedenle 

doğadaki cinselliğin ve doğal olarak insandaki cinsel dürtünün kişileştirilmiş halidir. 

Havva-Kundry aslında bir kurtarıcıdır (“Erlöser”). Nitekim, III. perdenin sonunda 

Parsifal için “Kurtarıcıya kurtuluş!” denmesinin sebebi buradan kaynaklanır.  

Weor, dışarıdan gelen hiçbir etkinin Adem ve Havva’nın işlediği ‘günahı’ 

insandan arındıramayacağını söyler: “Dışsal hiçbir etki sonsuz mutluluk vaad etmez. 

Sadece bir süreliğine belirli bir arzuyu tatmin eder ancak yeni arzuların gelmesi uzun 

sürmeyecektir.” Hayatta kalma mücadelesi içinde sürekli yeni eş ve yeni yiyecek 

arayan Sapiens’in evrimsel mücadelesi Adem evladının peşini bırakmamıştır. Bu 

nedenle mutluluk, insanın elde ettikleri ile ilgili bir şey değildir. Gerçek mutluluk 

yüksek bir bilinçlilik halidir. İçsel olarak gelişen bir titreşimdir. Ruh, ancak arzu 

kafesinden kurtulduğunda beklenilen huzur ve sevgi kapıyı çalar. Gerçek ve 

merhametli sevgi (agape), kafesteki bir ruh için uygun değildir. Zira kafeslenmiş ruh, 

narsisistik bir özsevgiyi içermektedir; bu da doğası gereği yalnızca yıkıcı, sömürücü 

ve şehvet temelli bir aşk (eros) talep edebilmektedir. Weor’un sözleri gayet açıktır:  

 
“Diğer yandan ruhu hapseden bir arzulanma hali olmazsa, mutluluk doğaldır, 
normaldir. Korku dolu, şehvet dolu, bencil kalp ise doğal değildir. Ancak 
insanlar, içinde nelerin olup bittiğini farkında varmadan ölüp giderler. Kutsal 
metinlerde anlatılan Adem ve Havva metaforunun ne anlama geldiğini 
bilmeden, ibadet ederek, onları Cennet’e gönderecek bir Tanrı’ya ulaşmaya 
çalışarak yaşarlar. Ancak kendilerine dönüp, her şeyin kendilerinde olduğunu, 
mutsuzluklarının, korkularının kendi içinde çözemedikleri güçlerden 

                                                        
784 A.e., s.101. 



 317 

kaynaklandığını anlamazlar. Refah seviyesi en yüksek toplumlarda bile 
intihar oranları şaşırtıcı derecede fazladır. Bu, şunu göstermektedir: İnsanlığın 
sorunu dışsal etmenlerle (siyasi, ekonomik, kültürel) bir yere kadar 
çözülebilmektedir. Ancak asıl cehennem, insanın içinde derinlerinde alev alev 
yanarak ona acı vermektedir. Adem’in günahını bu nedenle tüm insanlık 
yaşamaktadır.” 785 
 

5. Spiritüel Psikoloji, Ego ve Klingsor 

Türkçe’ye ‘ben’ olarak çevrilebilecek ‘Ego’ kavramının etimolojisi, Yunanca 

Εγώ kelimesine dayanmaktadır. Mistisizm, mitoloji ve din bağlamındaki kullanımı 

Freud’un psikanaliz kuramındaki kullanımıyla benzerlikler gösterse de aslında 

temelde oldukça farklıdır.786 Tarihsel olarak, Freud’un Id (İlkel Benlik), Ego (Benlik), 

Super-Ego (Üst Benlik) kavramlarını 1911’e kadar sunmadığı düşünüldüğünde, 

Wagner’in Ego terimini Parsifal’de psikanalitik değil, mistik ve spiritüel bağlamda 

kullandığı açıkça görülmektedir. 

Mastrogiovanni kitabında, Wagner’in, ‘acı’ ve ‘ızdırap çekme’ arasındaki 

farka işaret ettiğini vurgulamıştır. Wagner, acının insan doğasının kaçınılmaz bir 

parçası olduğunu ancak ızdırap çekmenin en büyük sebebinin yaşama istenç-i, 

dolayısıyla ego ile ilintili olduğunu belirtmiştir. İnsan acı çekmektedir çünkü ego, 

bulunduğu yerde, yetersiz koşullarda, istenç-inin tatmin edilmediği o boşluk anında 

valığını sürdürmeyi reddetmektedir. Ego, isteklenme halini daima teşvik eden ve 

üretilen arzunun, yalnızca tatmin edilmesi şartıyla bedenin ve ruhun huzura kavuşacağı 

yanılgısını sürekli olarak üreten en büyük yaşamsal itkidir.787 Nitekim daha önceki 

bölümde belirtildiği gibi, evrimbilim de bu gerçeği desteklemektedir. 

Weor, spiritüel psikolojinin geçmişinin tüm büyük medeniyetlerin kökenine 

uzanan dini ve mitolojik simgeselliğin nüvesi olduğunu belirtmiştir. Spiritüel 

psikolojiye göre ego, zihin içinde bilinci (Hinduizm’de Atman, Türkçe’de Ruh, 

Tasavvuf’ta kurtarılması gereken Nefs, Budizm’de Buda doğası, Psikanalizde psike) 

                                                        
785 Weor, (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-kabbalah/716-daleth.html, 2 
Ekim 2017. 
786 Weor, (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/psychology/1761-what-is-ego.html, 6 Ekim 
2017. 
787 Mastrogiovanni, a.g.e., s.83. 



 318 

tutsak eden tüm katman ve yapılara karşılık gelmektedir. İnsanın kendi varoluşunu 

‘kendisi’ yani ego olarak tanımlamasına rağmen Weor, aslında egonun, “insanın ve 

varoluşun gerçek doğasını hapseden bir kafes olduğunu” belirtir. Bu bağlamda 

bakıldığında, spiritüel psikolojideki egonun, Schopenhauer’in kuramında bahsettiği 

Maya’nın peçesi kavramıyla paralelliği görülebilir. Zira ikisi de insan bilincinde 

‘varlığın birliği’ bilincini örten bir yanılsama yaratmaktadır. Weor, “kişinin gerçek 

doğasının, ego içinde hapsolan ve oradan kurtarılması gereken bir öz olduğuna” işaret 

etmektedir; dolayısıyla tüm kültürlerde, antik mitlerde simgeselleştirilen temel 

karmaşa budur.788 Spiritüel psikolojinin gösterdiği belki de en önemli kavram, egonun 

doğası gereği güvenilmezliği, tutarsızlığı ve geçiciliğidir.  Kişinin egoya ait ‘kendilik 

algısı’ kaygan bir zeminde ilerler, insanın kontrol etmediği ve edemediği güç ve 

itkilerin etkisi altındadır ve dolayısıyla ‘çoğul’dur. Bu durum, kişide kaçınılmaz olarak 

ızdıraba sebep olmaktadır. Diğer bir deyişle ego, kişinin içinde kontrol edilemeyen 

çoklu ve çelişkili psikolojik unsurların toplamıdır. Bu unsurların her biri bir ‘ego’ yani 

‘Ben’i oluşturmaktadır. Her bir ego, karmaşa yaratan psikolojik bir kusurdur.789  

Bu kavramı Jung’un analitik psikolojisinde de bulmak mümkündür. Jung, 

kendini etrafında gördüğü dünya ve koşullarıyla özdeşleştirerek bir ‘kendilik algısı’ 

oluşturan insanın, geçici varoluşun sürekli olarak değişen yapısına bağımlı olduğunu 

belirtmiştir. Hiçbir tutarlılık, devamlılık ve bağımsızlık arz etmeyen bu oluş biçimi, 

yaşamı boyunca insana sürekli ızdırap vermekte, insanın, varoluşa içkin mistik ve 

kolektif izleri kendi şahsi ve boğucu öznel mücadelesi uğruna terk etmesine sebep 

olmaktadır. Böyle bir varoluşta doğal olarak depresyon, umutsuzluk, dogmatik dine 

sarılma veya tam tersine isyankâr bir nihilizmin (belki ateizm?) getirdiği varoluşsal 

anlamsızlık gibi sonuçlar ortaya çıkmaktadır. Jung’a göre bu, insanın gerçek ve doğal 

hali değildir. Zira Jung’a ve Gnostiklere göre zamana ve geçici koşullara bağlı 

oluşturulan bu ‘kendilik algısı’, yani spiritüel psikolojideki ego, otantik ve gerçek 

benliği temsil etmemektedir. Jung’a göre gerçek benlik tüm zaman ve uzam 

kavramlarını aşarak var olan ve devamlılık gösteren yüce bir bilinçlilik halidir. Bu, 

Budizm’deki Nirvana’nın karşılığıdır. Ego bilinçliliği ise buna karşıt olarak varlığını 

                                                        
788 Weor, (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/psychology/1761-what-is-ego.html 
789 A.e. 



 319 

sürdürür. Dolayısıyla Nirvana’ya eren bilge veyahut bir derviş aslında psikesinde; 

özgürleşmiş, durağan, güvenilebilir, sağlam bir temel oluşturabilmektedir.790 

Weor’a göre, Gnostisizm’de Bilgi Ağacı’nın getirdiği saf olmayan ruh, ego 

olarak kabul edilmektedir. Ego, çoklu arzular bütünüdür ve cinsel enerjiyi tamamen 

yıkıcı bir yönde kullanan tüm psikolojik etmenlerden oluşmaktadır. Hepsinin 

kökeninde cinsel enerji vardır. Saf olmayan ruh yani Ra, insanın içindedir. Ego, 

fiziksel değil ancak duygusal ve zihinsel biçimde varlık gösteren cinsel güçlerin 

parçacıklarıdır. Psikeye içkin bu parçacıklar bir maddeye sahiptir. Ego bir maddedir, 

ancak fiziksel anlamda bir madde değildir. Bu oluşum enerjiyi tutsak eder ve bu madde 

ortadan kaldırılmadan, yaşam enerjisi tutsak kalır. İnsanın tüm organizması sürekli 

olarak psikolojik ve fiziksel olarak enerji alıp onu dönüştürmektedir. İnsan, enerjisini 

Bilinç seviyesiyle aynı oran ve biçimde kullanmaktadır. Kişi, dikkatini nereye verip, 

güçlerini yönlendirirse, bununla paralel olarak bir yaratım gerçekleştirmektedir. Bu, 

doğanın işleyiş biçimidir. Dolayısıyla kişi egosuna yenilip kibirli olmayı, öfkelenmeyi, 

ya da şehvet düşkünü olmayı tercih ediyorsa kendi yılanının tuzağına düşmüş olur ve 

bu arzuyla beraber bir devinim yaşar. Bu enerji, zihinde bir oluşum yaratır. Bu 

maddedir, gerçektir. Mental düzlemde varlığını sürdürür. Ancak bu sahte bir 

yaratımdır. İşte ego budur, gerçek özneyi kapatan kabuktur. Weor, yaratıcı potansiyele 

erişen insanın tüm bu gerçekliğe gözlerinin kapalı olduğunu, zira Daath’ın yani 

kapının kullanımının öğrenilmesi gereken bir yeti olduğunun altını çizer. Daath’ı 

kullanmayı öğrenmeden bu kabuğun kırılması mümkün değildir. Bu işlev Vav harfi 

aracılığıyla gerçekleşir. Kabala şifrelemesinde Vav, omurgayı temsil etmektedir ve 

İbrani alfabesindeki 6. Harftir. Bununla bağlantılı olarak, Arcana Tarot kartlarında 6 

numara ‘kararsızlığın’ simgesidir. Kart, biri bakire diğeri fahişe, iki kadın arasında 

sıkışmış bir adamı resmeder.791  (Bkz.: Görsel 5.7) 

                                                        
790 Jung, “Gnostic Symbols of the Self,” The Gnostic Jung, 1992, s. 55-92. 
(Çevrimiçi)  http://www.iep.utm.edu/gnostic/, 3 Mayıs 2018. 
791 Weor, (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/courses/daath-the-tree-of-knowledge/695-daath-
the-doorway-to-knowledge-1.html, 5 Eylül 2017. 



 320 

 
Görsel 5.7: Kararsızlık – 6 ,ו  (VAV) 

 

Vav kartı, Bilgi Ağacı’ndaki elmayla ne yapacağına karar veremeyen Adem’e 

karşılık gelir. Tüm bu süreç omurgayla doğrudan ilintilidir, zira omurga, beyinle cinsel 

organlarımız arasındaki köprüyü sağlayan tüm sinir sistemimizi ve içinde akan enerjiyi 

barındırmaktadır. Omurganın en altında Havva yer alır, yani cinsel organlardaki 

yaratıcı enerji.  İnsanın içindeki Havva kendi arzusunu doyurmak için cinsel enerjiyi 

kullanır. Bu enerjiyi omurganın tepesine yani Adem’e yollar ve beyni haz duyumlarına 

hizmet edecek şekilde şehvet ve arzu dürtüleriyle etkiler.792 Yüzeyde cinsel arzu olarak 

görünmese de aslında temelde tüm isteklenmeler daha önce de belirtildiği gibi cinsel 

enerjiyle ilgilidir. Beyin, tüm bu isteklenme haline bağımlılık geliştirmekte; 

kıskançlık, şehvet, açgözlülük gibi yıkıcı duyumları, aslında acı getireceğini bilse de 

bu yönde çalıştırmaya devam etmektedir. Kişi korkularını, endişelerini, arzularını, 

kısaca zihnini hapseden tüm saf olmayan unsurları yeniden üretmek için enerjisini 

kullanmaya yönlenir. Kişi, Maya’nın peçesiyle körleştiği için gerçekliğini göremez 

hale gelir. Gözleri sadece istenç ve arzu çerçevesinden bakmaya açıktır ve tüm dünyayı 

arzuları ve tatminsizlikleri üzerinde görmeye alışkanlık kazanır. Dolayısıyla yaşam, 

arzu takibi ve tatmin arayışından ibaret bir hapishaneye dönüşür. Bu nedenle Amfortas 

gibi, aydınlanma yaşamayan insanın içsel yarası bir türlü kapanmamaktadır.  

                                                        
792 A.e. 



 321 

Bilinç tamamen uyanmadan, Maya’nın peçesi ve Kutsal Kase’nin örtüsü 

Parsifal tarafından kaldırılmadan, ego tamamen yok edilmeden gerçek 

görülemeyecek; Budizm’nin Aşamalı Asil yolunun 8. basamağı aşılamayacak; “iki 

dünyanın ustası” olunamayacaktır. Tüm mitsel anlatılardaki kahramanlar alegorik 

temelde bu inisiyatik yolu tamamlamaktadırlar. Ego, tıpkı Aden’deki yılan gibi sinsi, 

kurnaz ve marifetlidir. Ego, eğer sonunda kendi çıkarına olacaksa, kişiyi acı çekmeye 

iter. Ancak kurtarma istenç-inden doğan ‘gönüllü acı çekiş’ farklıdır. O, şeyleri kendi 

için yapan bir Ego’ya sahip değildir; acıyı sadece başkaları adına tecrübe eder. 

İnançtan değil, yarattığı algı bütünlüğü sayesinde içindeki ilahilikle buluşan kişi, aynı 

zamanda huzuru da keşfetmiş olur. Bu ilahi spiritüelliğe giden yol, yani ego’yu 

susturmak ise Merhamet’tir.793 Nitekim, Victor Hugo’nun dediği gibi “Vicdan, insanın 

içindeki Tanrı’dır.”794 

 

 
 

Resim 5.6: Hon. John Collier, Priestess of Bacchus (Baküs Rahibesi, 1885-1889)  
Eser, spiritüel olgunlaşmanın simgesel görselini sunmaktadır: Arzunun katledilmiş derisi, 
inisiyatik zaferin başa takılmış tacı ve elde, tepesinde -aydınlanmış bir beyin epifizini ve 
Brahma’nın gözünü temsil eden- bir çam kozalağı bulunan -omurga (Vav) temsilindeki- asa.  

 

                                                        
793 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 84. 
794 Victor Hugo, Intellectual Autobiography: Ideas on Literature, Philosophy and Religion.  



 322 

İçinde çoğulluk barındıran egonun ölümü, çokluktan tekilliğe giden bir 

yolculuktur. Bu, kişinin içinde var olan çelişkili ve kontrol edilemez isteklenme 

dürtülerinin sessizleşerek tekilliğe doğru yok olmasıdır. Ezoterik geleneğin ilahi olanla 

tekrar birleşme olarak adlandırdığı bu olgu, etimolojik olarak İngilizcedeki religion, 

yani ‘din’ kelimesiyle yakından ilgilidir. Latince religio’dan gelen religion kelimesi, 

re (yeniden) + ligare (birleştirmek, bağlamak) olarak iki kelimeden oluşan bileşik 

isimdir ve Sanskrit dilindeki Yoga kavramını karşıladığı gibi temelde ‘yeniden 

birleşmek/bir olmak’ anlamına gelmektedir.795 Dolayısıyla ego’nun ölümü, birlik 

bilincinin bölünmesine sebep olan etkeni ortadan kaldırmış olur. Bu kavramı temel 

olarak aldığımızda, mitolojik anlatılarda geçen azizlerin simgesel ölümünü, yeraltı 

dünyasına inişleri, Dante’nin cehennemini, ejderha ve canavarlarla savaşların ne 

anlama geldiğine dair fikir geliştirmek mümkündür. Bu psikolojik ölümlerle, Bilinç 

ya da ruh (Hinduizmdeki Atman, Beatrice, Persephone, Helen, Sita vs.) kafesinden 

kurtulur ve acıdan özgürleşme gerçekleşir.796 

Spiritüel psikolojideki ego kavramının Parsifal’deki karşılığı ana karakterin 

savaştığı ve sonunda yok ettiği kötücül büyücü Klingsor’dur. Şatosunda Parsifal’i 

baştan çıkarmaya ve aklını karıştırmaya çalışan Klingsor’a ait binlerce peri ise 

Parsifal’in egosunun çoklu ‘ben’lerine karşılık gelmektedir. Hint mitolojisinde insanın 

içinde bir canavar olarak hayal edilen Papapurusha’nın797* (Sa. पापपुरुष) yok edilmesi 

sonucunda, Sanskritçe özgürleşen ve uyanan bilinç anlamına gelen Atma-Vidya elde 

edilmektedir.798 Parsifal, Kase Krallığına girmeden önce kuğuyu yaraladıysa da 

Monsalvat’a adım attıktan sonra şehvet ve arzu artık kalbinde barınmaz. O, kendinden 

bir derviş yaratmış, içindeki tanrısallık ile buluşup öz arketipine yani İsa Mesih’e 

dönüşerek Kase Krallığının kurtarıcısı olmuştur. Aşağıda farklı mitolojik anlatılarda 

egonun çoklu tezahürüne karşı verilen mücadele ve yolculukların örnekleri görülebilir:  

 

                                                        
795 (Çevrimiçi) http://www.dlshq.org/download/hinduismbk.pdf, 4 Nisan 2018. 
796 (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/psychology/1761-what-is-ego.html, 21 Temmuz 
2017. 
797 *Papapurusha: Zalim, alçak kimse 
798 Weor, Parsifal, s.137-140. 



 323 

 
 

Resim 5.7: “Herkül ve 9 başlı canavar Hidra”: Egonun çoklu doğasının mitolojik bir simgesi 
 

 

 

 

 
Resim 5.8: “Kendisine bakanı taşa çeviren yılan başlı Medusa”: Egonun çoklu ve tekinsiz 

yapısının bir simgesi 

 

 

 

 



 324 

 
Resim 5:9: “’Dağların anası’, Kaf Dağı’na uçan ve sonunda yanarak tekilliğe kavuşan Simurg”: 

İslam mitolojisinde Ego’nun yok oluş anlatısı 
 

 

 

 

 
Resim 5.10: “Klingsor’un şatosundaki binlerce çiçek perisi”: Ego’nun aldatıcı yüzleri  

 

 

 

 

 

 

 



 325 

6. Spiritüel Aydınlanma Temsilleri: ‘Büyülü Haç’ ve ‘Kundalini’ 
 

Weor’ın belirttiği gibi, dikey fallus ve yatay uterus’un cinsel birleşimi 

‘evrensel haçı’ oluşturmaktadır. Ezoterik öğretide Kundalini799*, büyülü S, ya da 

diğer adıyla yılan; Haç ya da İbranice’deki Tav800* harfi ile yakından bağlantılıdır. 

Nitekim, görüldüğü üzere ‘+’ harfi bir haç formundadır. Dolayısıyla yılanın ateşi, 

ancak haçın kutsal oluşum gücünde, yani dişil ve eril prensibin birleşiminde 

uyanışa geçmektedir. Bu, aydınlığın ve penetrasyonun aktif prensibi ile karanlığın, 

soğurmanın ve kabul edişin pasif prensibinin birleşimidir.801 Diğer bir deyişle, bir 

mandala olan haç formu, cinsel ‘bir’leşimin antik ve ezoterik bir simgesidir. Resim 

5.11’den anlaşılacağı gibi, ‘T’ üzerindeki büyülü S (yılan), Yahudi mitolojisinde 

Musa’nın İsrailoğullarını iyileştiren bronz yılanında simgeleşmiştir. Aslında bu, 

içinden cinsel enerjinin geçtiği ve cinsel sıvıları üreten omurganın kontrol altına 

alınmasıyla ilgili bir metafordur. 

 

                                                         
Resim 5.11: Musa’nın Tanrı’nın emriyle yaptığı ve İsrailoğullarını iyileştiren bronz yılan: 

T (haç) üzerinde büyülü S  

                                                        
799 *Kundalini: Evrenin en saf, elektrik ve okült gücüdür; her bireyde potansiyel olarak bulunan 
spiritüel ve kozmik enerjidir. Weor, Parsifal, s. 278. 
800 *Tav: Antik formu ‘+’ şeklindedir. Bu harfin modern İbrani, Yunan ve Arapçadaki karşılığı Tav’dır 
 .ve İbranice’de ‘işaret’ anlamına gelir. İbranice, Yunanca ve Arapçadaki ses karşılığı ‘t’ sesidir (ת)
Kadim piktograf (ya da hiyeroglaf) ‘ ’, Sami dilinde önce  şeklini, daha sonra zamanla  halini 
almıştır. (Çevrimiçi)  http://www.ancient-hebrew.org/alphabet_letters_tav.html , 11 Şubat 2018. 
801 Weor, a.g.e., s.146. 



 326 

Aşağıda insan bedenine ait kadim ezoterik simgede görüldüğü gibi (Bkz: 

Sembol 5.4) iki yılan; su ve ateşi, yani dişil-eril prensibin birleşimini, kanatlar ise 

arınıp yükselmeyi ve yüksek bir bilinçlilik halini temsil etmektedir. Weor, insan 

kurtuluşunun anahtarının ilikte (medulla) ve seminal802* enerjide gizlendiğini, bunun 

dışında aranacak tüm çıkış yollarının ise anlamsız olduğunu belirtmiştir. Seminal 

enerjinin beyne yükselmesi, omurga düzeyinde var olan iki sinir kanalından 

geçmektedir. Kundalini, yılan gücü, mistik ateş, ilkel enerji ya da Shakti potansiyeli; 

koksiks kemiğinin manyetik merkezinde, Muladhara çakrasında uyur halde 

bulunmaktadır. Aydınlanma için Kundalini enerjisi beyne doğru çıkmalıdır. Yılanın 

gücü ancak haçın oluşumu ile uyanışa geçmektedir.803 

 

 
Sembol 5.4: Dişil ve eril prensiplerin birleşiminde kanatlanan yüksek Bilinç 

 

Haçın tepesine tırmanan S şeklindeki sürüngen omurganın S şekliyle 

bağlantılıdır. Her şey omurgada saklıdır, çünkü beyin ve cinsel organlar arasındaki 

tüm sinir ve iletişim ağını içinde saklayan hat, omurganın kendisidir. Cinsel sıvı 

omurilikte üretilir. Weor, Masonluk’taki otuz üç derecenin de buradan geldiğinin altını 

                                                        
802*Lat. Seminal: Latince sözcük semen ya da semin, ‘tohum’ anlamına gelmektedir. Günümüz 
İngilizcesinde, “biyolojik olarak cinsel birleşmeyle üreyebilen erkek organizmaların spermini taşıyan 
meni,” anlamında kullanılmakla birlikte, ezoterik gelenekte anlam olarak hem eril hem dişil insan 
organizmasının içindeki döl suyunu ve cinsel enerjiyi karşılamaktadır. Bunun nedeni, kadın ve erkeğin 
de kendi yaratıcı ‘tohum’unu içinde barındırmasıdır. Nitekim, yaradılış için bu iki tohumun bir araya 
gelmesi gerekmektedir. Weor, a.g.e., s.283. Thesaurus sözlüğüne göre sözcük, 14. yüzyıl Latincesindeki 
‘bitkilerin tohumu’ ifadesinden gelmiş olup serere yani ‘tohum ekmek’ fiilinden türemiştir. Latince 
sözcüğün kökeni, Hintavrupa dilinde yazılı örneği bulunmayan *sē- kökenine (tohumun özü, orijin, 
yaymak, sebep) uzanmaktadır. (Çevrimiçi) http://www.dictionary.com/browse/semen, 21 Şubat 2018. 
‘Evrensel birlik’ enerjisiyle bütünleşmeyi sağlayacak belirli fiziksel, zihinsel disiplin ve öğretiler 
barındıran Hindu felsefesine ait Yogik bilimine göre semen, tüm bedende potansiyel bir gizlilikte 
bulunmaktadır. Hücrelerde varlığını her an sürdüren semen, cinsel istenç ve orgazm anında tüm 
vücuttan çekilip yoğunlaştırılarak cinsel organa gönderilmektedir. Weor, a.e., s.283. 
803 A.e. s.151, 278. 



 327 

çizer: Nitekim otuz üç derece, içinde seminal enerjinin bulunduğu otuz üç omura 

karşılık gelmektedir.804 

 Kundalini enerjisi, her sufinin ve Nirvana’ya erişenin bedeninde gelişmiş 

olarak var olur. Dolayısıyla, kişinin içindeki eril ve dişil prensiplerin buluşması, kişiyi 

spiritüel uyanışa yönlendirmektedir. Zıt kutupların birbirine akışıyla Kundalini’nin 

potansiyele açığa çıkar. Bilgi Ağacı’ndan meyve yiyerek iyi ve kötünün bilgisine 

erişen insanın, cinsel gücünü nasıl kullanacağına karar verme sorumluluğu da kendine 

aittir: Yılana boyun eğmek; yani egosunun çoğul seslerini susturmadan, istenç-e köle 

biçimde yaşamak ya da diğer tarafta, bu enerjiye hakim olmak ve nefsini terbiye 

etmek… Hangisini yapacağı kişinin kendi seçimidir ve simgesel olarak Aden’e girip 

girmeyeceğini kendi belirler. Eril ve dişilin fiziksel birleşiminden doğan fiziksel 

beden, organizmanın içinde kullanıldığında yeni spiritüel bir doğuma olanak sağlar. 

Zaman, uzam ve egonun yitip gittiği, ezoterik bir bilincin yükseldiği, ‘makro-mikro 

evren’ prensibinin ve her şeyin birbiriyle bütün olduğunun algılandığı bu bilinçlilik 

hali, egoist bir varoluştaki yıkım getiren acı dolu yanılsamadan kurtuluşu 

müjdelemektedir.  

Nitekim, tüm dinlerin derininde cinsel enerjinin aydınlanmaya giden yol 

olduğu örtük bir şekilde anlatılmıştır. Campbell’ın ifadesini hatırlayalım: “Dinin en 

sevdiğim tanımı, ‘mitolojinin yanlış yorumlanması’dır. Bu yanlış yorumlanma, sanki 

spiritüel mitolojik simgeler gerçekten tarihi olaylara atfediyormuş gibi 

davranılmasına dayanmaktadır.” Hristiyan geleneğindeki vaftiz ayininin mitolojik ve 

ezoterik anlamlarına dikkat çektiği pasajında, Kutsal Ruh (ateş) ve gizli yaşam 

suyunun sonucu olarak, Hristiyan teolojisinde ruhun yalnızca ‘ikinci bir doğum’ ile 

var olabileceği inancına işaret etmiştir: 

 
“Kutsal Ruh’un erkek ateşiyle döllenen dişi su, tüm mitolojik imgelem 
dizgelerinde bilinen dönüşüm suyunun eşdeşidir. Bu ayin, dünyayı ve insanı 
yeniden ve yeniden yaratan kaynak-ananın, Hindu lingamının simgelediği 
gizemin, kutsal evliliğinin versiyonudur. Bu kurnaya girmek mitolojik alana 
dalmaktır; yüzeyi kırmak gece-denize doğru eşiği aşmaktır. Simgesel olarak 
çocuk, su başına dökülünce bu yolculuğu yapar; rehber ve yardımcıları rahip 
ve vaftiz ebeveynleridir. Hedefi Ebedi Benliğinin ebeveynleri olan Tanrı’nın 
ruhu ve Merhamet Rahmi’ni ziyaret etmektir. Sonra fiziksel gövdenin 

                                                        
804 A.e., s.278. 



 328 

ebeveynlerine döndürülür. Kiliseye erginlenmemiz [inisiye olmamız] olan 
vaftiz ayinine dair çok azımızın bir fikri vardır. Yine İsa’nın sözleri apaçıktır: 
‘Doğrusu ve doğrusu sana derim: bir kimse yeniden doğmadıkça, Tanrı’nın 
krallığını göremez.’ Nikodimos ona dedi: ‘Bir adam ihtiyarken, nasıl 
doğabilir? Anasının rahmine ikinci kez girip doğabilir mi?’ İsa yanıtladı: 
‘Doğrusu ve doğrusu sana derim: Bir kimse sudan ve ruhtan doğmadıkça 
Tanrı’nın krallığına giremez’ [Yuhanna 3:3-5]”805 
 
 

Campbell doğumun, -fiziksel ya da spiritüel olsun- her zaman cinsellikle 

bağlantılı olduğuna dikkat çekmiş, mitolojinin temelde varoluşun tüm katmanlarını 

simgesel şekilde anlattığını vurgulamıştır. Tıpkı fiziksel beden gibi ruhun da 

yaratılması, doğurulması gerekmektedir. Bilgi Ağacı’ndan yediği elmayla cinselliğin 

bilgisine erişen ve dolayısıyla olgun bir spiritüellik için gerekli tohuma (semen) ve 

potansiyele sahip olan insanın, kendinden yeniden doğması da cinsel bir olgudur. Bu 

ezoterik giz, Tekvin’de ‘Nuh Tufanı’ pasajında da görülmektedir. Tanrı, selden 

kurtulmasına yarayacak bir gemi inşa etmesi için Nuh’a çok belirgin yönlendirmeler 

vermektedir. Nuh, yeryüzündeki canlıları kurtarabilmek için ilahi emir buyruğu 

altında bir gemi inşa eder. Bu emire göre sadece ‘temiz’ olanlar sağ kurtulacaktır.  

‘Gemiyi inşa etmek’ eylemi burada yine simgesel anlamda kullanılmıştır: “Kendine 

gofer ağacından bir gemi yap. İçini dışını ziftle, içeriye kamaralar yap” (Tekvin 6:14). 

Burada geçen ‘gofer’ in ne tür bir ağaç olduğuna dair bir bilgi yoktur. Weor, ‘gofer’ 

(İng. gopher) diye bir ağaç türü olmadığını, akademisyenler arasında ağacın kimliğine 

dair anlamsız tartışmaların sürdüğünü belirtmiştir. Weor’a göre aslında burada geçen 

kelime literal anlamda bir ağaç değildir. Türkçe Tekvin çevirisinde ‘gofer ağacı’ 

olarak geçen kısım, İbranicede רפג־יצע  şeklinde yazılmaktadır.806 Weor, ilk iki harf 

olan ( ץע ) ‘ets’in (Ayin, Tzadi) ‘odun’ ya da ‘ağaç’ olarak yorumlanabileceğini 

söyler.807 Daha önce de belirtildiği gibi Kitab-ı Mukaddes’te önemli olarak iki ağaçtan 

söz edilir ki ikisi de ( ץע ) ‘ets’ ile yazılmaktadır: 

 

םייחה ץע : Yaşam Ağacı 
ערו בוט תעדה ץע : İyi ve Kötü’nün Bilgi Ağacı 

                                                        
805 Campbell, Kahraman, s.278-279. 
806 (Çevrimiçi) http://biblehub.com/text/genesis/6-14.htm 3 Şubat 2018. 
807 Weor, 26 Mart 2014, (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/scripture/3394-what-is-the-
meaning-of-noah-and-the-ark.html, 30 Mart 2017. 



 329 

Cennetten kovulma hikâyesi, Bilgi Ağacı’nın kötüye kullanılmasıyla 

başlamıştır. Bunu telafi edip Aden’a geri dönmek de aynı ağacın sayesinde 

gerçekleşecektir. Dolayısıyla bu ifadedeki ץע  kelimesini ‘odun’ değil, ‘ağaç’ olarak 

düşünmek daha doğrudur. Diğer tarafta Weor, İbranicedeki רפג  gofer kelimesinin, 

תירפג  gophyrith yani ‘sülfür’ (kükürt) kelimesinin kısaltılmışı olduğunu belirtmiştir. 

Simyacılıkta sülfür, ateşin simgesidir. Dolayısıyla bu pasaj aslında şunu der: “Kendine 

sülfürlü ağaçtan bir gemi yap” (Tekvin 6:14). Sülfürlü ağaç, Eski Ahit’in ‘Mısır’dan 

Çıkış’ kitabında anlatılan (3:1-4:17), Musa’nın gördüğü ve aydınlanmasını sağlayan 

‘yanan çalılık’ imgesiyle paraleldir. Bu imge, ateş yakmak için kullanılan bir ‘kibrit 

çöpü’ yani üzerine sülfür dökülmüş bir odun/ağaç metaforudur: Bu, Bilgi Ağacı’nın ta 

kendisidir: 

 
“Musa kayınbabası Midyanlı Kâhin Yitro’nun sürüsünü güdüyordu. Sürüyü 
çölün batısına sürdü ve Tanrı’nın dağına, Horev’e vardı. RAB’bin meleği bir 
çalıdan yükselen alevlerin içinde ona göründü. Musa baktı çalı yanıyor, ama 
tükenmiyor” (Mısır’dan Çıkış, 3:1-2) 

 
 

 
Resim 5.12:  Jerry Thompson, Moses and the Burning Bushes (Musa ve Yanan Çalılık)  

 
 
Kitab-ı Mukaddes’te ‘bilgi’ ya da ‘bilme’ eyleminin cinsel çağrışımları vardır:  
 
“Adem karısı Havva ile yattı. Havva hamile kaldı ve Kayini doğurdu. ‘RAB’bin 
yardımıyla bir oğul dünyaya getirdim’ dedi” (Tekvin 4:1) 
 



 330 

Bu pasajın orijinalinde, ‘yattı’ kelimesi yerine İbranicede עדַָ֖י   yā-ḏa‘808 kelimesi 

kullanılmıştır. Kelime, ‘bilmek’ fiilinin geçmiş zamana göre çekilmiş halidir. 

Dolayısıyla burası, Türkçede “Adem karısı Havva’yı bildi” şeklinde çevrilmelidir. 

Burada ‘bilgi’, cinsel bilgiyi ima eder ki bu da ateş ile bağlantılıdır. Bu, omurgada 

yükselen yılanın ateşidir. Zira cinsel arzu ‘yanan’ bir enerjidir. İncil’deki bir diğer 

örnek aşağıdaki gibidir: 

 
“Melek ona dedi: Korkma, Meryem; çünkü Allah önünde inayet buldun. Ve 
işte, gebe kalıp bir oğlan doğuracaksın ve adını İsa koyacaksın.” 
“Meryem de meleğe dedi: Bu nasıl olacak? çünkü ben er bilmem.” (Luka 
1:30-34) 

 
Buradaki yanan enerji, psikanalitik bağlamda libido’ya karşılık gelmektedir. Bilindiği 

gibi libido sadece cinsel enerji değil, aslında tüm yaşam enerjisinin toplamıdır. 

Dolayısıyla İyi ve Kötü’nün Bilgi Ağacı’nın ikili (dualistic) bir doğası vardır. Doğal 

olarak mistik öğretiye göre, Nuh’un gemisini inşa etmek ve Aden’e (cennet) geri 

dönmek için kişi bu enerji ve bilgiyi doğru şekilde kullanmayı öğrenmelidir.  

II.perdede Parsifal’in Kundry’nin öpücüğüyle birlikte duyumsadığı yara bu 

nedenle bir ‘yanma’ olarak hissedilir (“Amfortas! Yara! Yara! Kalbimin içinde 

yanıyor!”). Kundry’nin, Aden’deki yılan gibi Parsifal’e elmayı, yani cinsel bilgiyi 

sunması, Parsifal’i kurtuluşa götürecek Daath’ı (Gnosis), yani tanrısal bilgiyi de ona 

bahşetmiş olur. Cinsel bilgi, Amfortas’ın aksine, Parsifal’in erginlenmesini ve Mesih’e 

dönüşümünü sağlayacaktır. Parsifal’in nefsi Kundry’nin reddedilmesi ve 

ehlileştirilmesi onu kurtuluşa götürecek yegâne yoldur. Zira Kundry, bu zamana kadar 

tatmin edildikçe daha çok fetih talep etmiş ve daha çok acı çekmiştir. Kundry’nin 

çelişkisi burada yatmaktadır. Wagner’ci dramanın nefsi Kundry, kötücül güç Klingsor 

yani ego tarafından hapsedilmiş ve oyuncak haline getirilmiştir. Aslında o da Kase’nin 

kutsal ideallerine hizmet etmek ister ancak her seferinde Klingsor’a yenilmekte ve 

başarısız olmaktadır. Bu nedenle Havva-Kundry’nin bu ‘kölelik’ hali, Adem-

Amfortas’ın, egonun kontrolündeki cinsel enerjisine ya da Schopenhauer 

terminolojisiyle ‘istenç-in köleliğine’ karşılık gelmektedir.  

                                                        
808 (Çevrimiçi) http://biblehub.com/text/genesis/4-1.htm, 3 Mart 2018. 



 331 

Şekil 5.6’de görüldüğü gibi Parsifal, öz arketipine yani Mesih’e dönüşerek dört 

köşeli haçın ortasında yerleşir. Böylelikle bütünleşme çemberi mandala’yı 

tamamlayan, zıtlıkları birleştiren, kusurları eleyerek mükemmelliği oluşturan kurtarıcı 

haline gelir. Bir tarafta Parsifal’in yıkıcı egosu Klingsor ve diğer tarafta cezalandırıcı, 

kısıtlayıcı dogmatik dini temsil eden Titurel birbirlerini eler. Dişi Kundry (Havva) ve 

erkek Amfortas (Adem) birleşerek Parsifal’i, yani Mesih İsa arketipini oluştururlar. 

Wagner’in kendi sözleri bu denklemi netleştirir: “Lakin, ancak ileri görüşlü biri 

anlayabilir bunun derin anlamının ne olabileceğini. Adem artı Havva eşittir İsa. Peki 

şunları da eklesem nasıl olurdu bu denkleme: Amfortas artı Kundry eşittir Parsifal?” 

Klingsor’u, yani egoyu öldürmek için yaptığı haç işareti, Parsifal’in kendi içsel 

dönüşümünün en büyük habercisi ve mandala simgesinin açık bir işaretidir.  

 

       
             Şekil 5.6 

 

III. perdede ormanda Gurnemanz ile karşılaşan Parsifal’in Hayırlı Cuma 

gününde geri dönüş yapması İncil’e ait önemli bir referanstır. Çarmıhta egosunu feda 

eden İsa’nın ölüm gününde, Parsifal da egosundan vazgeçmiş ve teslimiyet içinde 

başladığı noktaya geri dönmüştür. Üzerindeki siyah zırhını çıkararak, gerçek özünü 

Klingsor
(EGO)

Kundry
(HAVVA)

Amfortas 
(ADEM)

Titurel
(DOGMA)

 PARSIFAL 
   (MESİH) 



 332 

örten Maya’nın peçesinden, istenç-ten ve egoizminden tamamen arınır. Gurnemanz, 

Kundry ile birlikte onu yıkamak için mukaddes nehrin başına götürür. Parsifal’i tekrar 

Kale’ye dönmesi, özellikle de Titurel’in cenazesine katılması konusunda 

cesaretlendirir. Burada “Wagner’in ortaya koyduğu ilginç nokta ise ‘ölümsüz’ 

Titurel’in, Klingsor (ego) yok edildiğinde ölmüş olmasıdır. Bu bölgede her şey 

birbiriyle bağlantılıdır ve ikisi aynı spiritüel özelliğin iki zıt yönünü temsil 

etmektedir.”809 Zira Kase Krallığı, Parsifal’in spiritüel yolculuk alanıdır. 

 
 

7. Dogmatik Din ve Rasyonel Düşünce: Titurel Klingsor’e Karşı 
 

Daha önce belirtildiği gibi, simgesel açıdan Mızrak, verme istenç-i, yaratma 

istenç-i ve en önemlisi de kurtarma istenç-ini temsil etmektedir. Ancak ezoterik bilgiyi 

içselleştirememiş ve olgunlaşmamış kişiler için Mızrak (yani fallik cinsel enerji ve 

güç) sadece egoist arzuların tatmin edilmesi için kullanılmaktadır. Bu güç, hükmetme 

istenç-i ve hayatta kalma istenç-i ile ilintilidir. Sosyal Darwinizm’i benimseyen 

rasyonalist düşünürler için bu gücün merhamet ve yaşam vermek için kullanılması 

anlamsız olduğu kadar aynı zamanda bir zayıflık göstergesidir. Zira daha önce de 

bahsedildiği gibi Nietzsche merhamet duygusunun, varoluşu itibariyle ‘insan 

doğasına’ aykırı olduğunu belirtmiştir.  

Titurel, ilahi birlik inancını koruyabilmek adına dinsel öğretiyi, insandan çok 

daha üstün bir yere koyan, onu sarıp sarmalayan, onunla ilgili kurallar, cezalar koyan 

dogmatik ve kurumsal Kilise’yi, ya da genel olarak geleneksel, zahiri perspektifteki 

din anlayışını temsil etmektedir.810 Bu bağlamda bakıldığında başka bir önermenin 

önü açılmaktadır: Titurel, Kutsal Kase Krallığının üzerine çökmüş, ne ölü olan ne 

yaşayan, insanların bilinçdışında ‘gücü’ hissedilen, buyurgan ve cezalandırıcı ‘kadir-i 

mutlak’ Tanrı olduğu öne sürülebilir. Gelgelelim, Baba-Tanrı modeli Amfortas’ın 

acısına merhem olmak bir yana, onun yarasını daha da kanatmaktadır. Yaradılış 

mitosunun Adem’de kişileştirdiği insan ve yarası, kurumsal dinin baskıları ve 

                                                        
809 Mastrogiovanni, a.g.e., s.160. 
810 A.e., s. 175. 



 333 

dogmatik kurallar ile yok edilememektedir. Din, ‘insani çıkmaz’ı algılamak yerine, 

sadece ‘günah’ kavramını yeniden üreterek, insanları hiçbir zaman erişemeyecekleri 

bir ‘cennet’ vaadiyle oyalamaktadır. Wagner, bu karşıtlığı eserine yerleştirerek 

kurtuluşun dini kurallarda değil, istenç-in reddi, egonun öldürülmesi ve cinsel 

enerjinin doğru kanalda kullanılarak Sapiens’in evrimsel çıkmazından 

arındırılmasında olduğuna işaret etmektedir.  

Diğer tarafta Klingsor, bireysel bir katmanda Parsifal’in egosuna karşılık 

gelirken Mastrogiovanni’ye göre bu karakter, daha makro bir bakışla, kendini bu 

inancın içine yerleştirememiş ve dolayısıyla ona isyan eden Aydınlanma 

Düşüncesi’nin kişiselleştirilmiş halidir. Bu iki ana akım (dogmatik din ve rasyonalist, 

pozitif düşünce) düşüncenin savaşı arasında geçen dramanın sonunda, iki güç de 

anlamını ve varlığını yitirmektedir.811 Kurtuluş ve aydınlanma, ilahilik ve birlikle 

buluşulması bu iki baskıcı olgudan arınmayla gerçekleşir.  Zira aydınlanma ve bilinç 

uyanışı, rasyonel düşünceyle ya da bilimle varılabilecek bir yer değildir. Ezoterik 

öğreti içrektir ve insanın kendi içine dönmesiyle ancak kalp yoluyla içselleştirilecek 

bir bilgidir. Diğer tarafta insanı, dini dogma da aydınlanmaya götürmeyecektir. 

Wagner’in sözleri buna açıklık getirmektedir: “…eğer İnsanoğlu sevgiye kilit vurmak 

için yasa koyduysa…o aslında kendi varoluş yasasına karşı günah işlemiştir ve bunu 

yaparak kendini katletmiştir.”812 Nitekim, Titurel (dogmatik din) gerçekten de kendini 

katleder. Kutsal emanetleri korumak için bu kaleyi inşa etmiştir ve aslında emanetleri 

koruyarak onlara kilit vurmuştur. Onları korumaları için şövalyeleri görevlendirmiştir. 

Bilindiği gibi Klingsor da o şövalyelerden biridir. Titurel, Kase’nin herkese 

yetebilecek şefkat ve affetme erdemini insanlara özgürce bağışlayacağına, Klingsor’u 

kusurları yüzünden reddetmiştir yani aslında “sevgiye kilit vurmuştur”. Öte yandan 

Klingsor (dini reddeden Aydınlanma Düşüncesi), kendi çaresizliği içinde ilahi olana 

ve spiritüelliğe duyduğu inancı yitirmiş ve Titurel’in başarısızlığını kanıtlamak için 

Kase şövalyelerini cazibe oyunlarıyla fethetmeye başlamıştır. Kase ve Mızrak’ı ele 

geçirmek, Klingsor için ilahi olanın var olmadığını ve dolasıyla Titurel’in hizmet ettiği 

                                                        
811 A.e. 
812 PW, 8:301.  



 334 

şeyin bir safsatadan ibaret olduğu düşüncesinin kanıtlamakla eş değerdir, bir bakıma 

Tanrı’yı fethetmektir. (Nietzsche: “Tanrı öldü”)  

Klingsor, saf Parsifal’e Mızrak’ı şiddet amaçlı fırlatarak onu yok edebilmeyi 

hedeflemiştir ancak Mızrak şiddete boyun eğmez. Karşısında ezoterik bilgiye erişme 

yolundaki Mesih arketipi vardır. Parsifal, (Yüzük serisinde) şiddetle karşılık veren 

Siegfried’ın aksine, bu sefer merhamet gösterir. Mızrak ile saldıran Klingsor, aslında 

Amfortas ile aynı spiritüel seviyede seyretmektedir. Amfortas, Klingsor gibi kötü bir 

karakter olmamasına rağmen Mızrak’ı şehveti yüzünden düşürmüştür, şehvet ise yine 

egoizmden kaynaklanmaktadır. Zira egoizm, yaşama arzusu ve içgüdüsünün bir 

sonucu olarak cinselliği kontrolünde tutmaktadır. Böylelikle, şehvet düşkünlüğü 

egoizmin kullandığı en önemli silah haline gelir. (Kundry’nin silahının ‘cinsellik’ 

olması bunun en açık göstergesidir.) Titurel’in, Amfortas’ın emanetleri korumasıyla 

ilgili üzerinde kurduğu baskı bu nedenle başarısızlıkla sonuçlanır. Kutsal Mızrak’ı 

(verme istenç-i) bir silah olarak eline alıp kullanan Amfortas, Klingsor’un üzerine 

sadece daha çok lanet yağdırmış olur ve sonunda Amfortas, Klingsor’a av olur ve 

kutsal emanet olan Mızrak’ı kaptırır. Sonuç ise hiçbir zaman iyileşmeyecek bir yaradır. 

 Amfortas Mızrak’ı egoist bir kibirle kullanmıştır. Bu nedenle onu kendisi 

düşürür, Mızrak hiçbir zaman ondan zorla alınmamıştır. Din ve kutsiyeti koruma adına 

verdiği kibir savaşında Mızrak’ı istemsizce yitirmiş olur. Zira bu şiddet eylemi aslında 

Mızrak’ın kendine has doğasına aykırıdır. Mızrak can verme istenç-idir, can alma 

istenç-i değil.813 Bu, biyolojik olarak erkek bedeninin dölleme kapasitesiyle paralel 

düşünülmelidir. Mızrak fallik bir imge olarak, içinde hayat verecek tohumu barındıran 

kutsal emanettir. Kase ise hayat veren özün içine akacağı uterus imgesidir yani rahmin. 

Mızrak, yaşamı var edecek özü taşırken, Kase yaşamı yaratır. Yaşamın var olabilmesi 

için Mızrak’ın Kase ile buluşması şarttır. Mızrak ve Kase doğaları gereği, şifa ve barış 

sağlayan adalet, kudret ve merhamet sayesinde işlevlerini yerine getirebilirler. Ancak 

“din adına, varlığın birliği (vahdet-i vücut) kavramının yanlış şekilde kullanıldığı -

yargılamak, lanetlemek, dışlamak gibi- eylemlerde ilahi doğruculuk yoksundur. Dini 

yasalar ise ektiğini biçme zihniyetini ve cezayı yani ‘dişe diş kana kan’ fikrini 

                                                        
813 A.e., s.180. 



 335 

destekler.”814 Tevrat’ın Mısır’dan Çıkış kitabındaki misilleme yasası bu konuda gayet 

açıktır:  

 
“Bir adamı vuran, vurduğu ölürse, mutlaka öldürülecektir.”  (21:12) 

   “Ve babasına yahut anasına lânet eden mutlaka öldürülecektir.” (21:17) 
“Fakat zarar olursa, o zaman can yerine can, göz yerine göz, diş yerine diş, 
el yerine el, ayak yerine ayak, yanık yerine yanık, yara yerine yara, bere 
yerine bere vereceksin.” (21:23-25)  

 

Klingsor’un, Titurel ve Amfortas tarafından lanetlenmesi böylelikle 

Amfortas’a geri tepmiş olur. Amfortas dinini sebep göstererek lanetler, Klingsor ise 

aynı şeyi Tanrı’sız, üstün akıl ile gerçekleştirir. Ancak dengeyi bulan Parsifal 

sayesinde Amfortas’ın yarası onu en başta yaralayan Mızrak sayesinde iyileşir, çünkü 

şifayı içine almış olur; o, kendi yarasıyla ve sebebiyle yüzleşmiştir. Bir zamanlar onu 

yargılamak ve aşağılamak için kullanılan kutsal Mızrak, şimdi ilahi amacına hizmet 

ederek, yani affetmek ve şifa vermek için kullanılır. Böylelikle paradigma değişir: 

Şifa, muhafaza ederek değil, bahşederek gelmiş olur. Amfortas böylelikle gönüllü 

olarak, Parsifal tarafından özgürce verilen şefkat ve sevgiyi içine alır; affı içine alan, 

onu kabul eden dişil enerji açığa çıkar. Kral Amfortas teslim olur ve Mızrak’ın bir kez 

daha ‘onun tarafında’ olmasına izin verir. Ancak bu seferki eylem spiritüellikle 

zenginleşmiş bir içe alıştır, bir kabul ediştir; karanlıktan aydınlığa ulaştıran bir 

eylemdir. Parsifal, şefkat ve tevazu hisleriyle Mızrak’ı kullanarak Amfortas’ı 

iyileştirmiştir. Amfortas, kendi dişi tarafını, animasını tanımış, kontrol altına almış ve 

onunla bütünleşmiştir. 

 

8. Kundry, Havva ve Mecdelli Meryem Analojisi 
 

Daha önce de belirtildiği gibi Kundry birden çok karakterin bileşimidir: O, 

Gezgin Yahudi’nin Herodias’ı, Valküre Gundyrggia, Wolfram’ın Orgeluse’ü, İncil’de 

Yahya’nın ölümüne sebep olan, yedi tül dansı yapan baştan çıkarıcı dansöz 

Salome’dir; ayrıca simdiye kadar anlaşıldığı üzere, yaratılış mitosundaki Havva ile 

bağlantıları son derece belirgindir. Gelgelelim Kundry, Havva ile bire bir ilintili ve 

                                                        
814 A.e. s. 181. 



 336 

İncil’e ait çok önemli başka bir figürün daha yansımasıdır. Wagner, Kundry 

karakterini, İsa’nın sayesinde kurtuluşa eren fahişe Mecdelli Meryem olarak 

sunmuştur. Bu analoji kendini en açık biçimde III. perdede gösterir.  

Lucy Beckett, Wagner’in 1848’deki Nazaretli İsa taslağındaki bir sahnede, 

Mecdelli Meryem’in -III. perdede Kundry’nin Parsifal’e yaptığı gibi- İsa’nın önünde 

eğilip onun başını mesh ettiğine ve ayaklarını yıkadığına işaret etmiştir.815 Matta İncili 

bunu açıkça belirtmektedir: “Ve İsa Beytanyada cüzamlı Simunun evinde iken, bir 

kadın beyaz mermer bir kapta çok kıymetli yağla ona geldi ve o, sofrada otururken 

onun başına döktü.” (Matta 26:6-7) Burada bahsedilen kadın figürü elbette Mecdelli 

Meryem’dir. Mecdelli Meryem, “bazı İncil tarihçileri tarafından Marta ve Lazarus’un 

kızkardeşi Beytanyalı Meryem olarak da anılmaktadır”.816   

Gnostik İncillerin ezoterik anlamlarını çözümleyen Freke & Gandy’nin yazdığı 

İsa ve Kayıp Tanrıça (2001) adlı eser, ilk Hristiyanlara ait mistik öğretilerin Roma 

Kilisesi tarafından bastırılışına ve bu öğretilerde kullanılan figür ve metaforların mitsel 

doğalarından saptırılıp birer dogma haline getirişlerine ışık tutmaktadır. Eser, Gnostik 

Hristiyanlıkta İsa ve Mecdelli Meryem’in mitsel birer figür olarak ele alındığına ve 

yaşamlarına dair anlatıların ise mistik aydınlanmaya giden yolun derinlikli felsefesini 

sunan spiritüel bir alegori olduğuna işaret etmektedir: 

 
“Mısır’dan çıkış alegorisinde, Joshua/İsa, Vaad Edilen Topraklar’a geldiği 
zaman, fahişe Rahab’ı, surlarla kaplı Eriha şehrinden kurtarır. Burada Rahab 
‘psişe’yi, Eriha şehri ise ‘beden’i sembolize eder. Matta İncili, özellikle 
Rahab’ı, İsa Mesih’in atalarından biri olarak adlandırarak bu hikâye ile 
İncil’deki, fahişe Mecdelli Meryem’i kurtaran İsa Hikâyesi arasında mitolojik 
bir yansıtışa işaret eder. Gnostik İncillerde anlatılan bir İsa Hikayesi’nde hem 
Bâkire Meryem ve hem de Kurtarılan Fahişe Mecdelli Meryem İsa’nın 
Çarmıhı’nın önünde dururken tasvir edilirler. Bâkire Meryem Sophia’yı 
(Cennet’teki nefs) ve Mecdelli Meryem Achamoth’u (dünyaya düşmüş ve 
cehalet içinde kaybolmuş nefs) temsil etmektedir. İsa, Bâkire Meryem’e 
‘Anne bu senin çocuğun’ der, [yani aslında ‘Bu senin dünyaya düşmüş ve 
cehalet içinde kaybolmuş hâlin’ demektedir.]817* Mecdelli Meryem’e ise ‘Bu 
senin annen’ der, [yani aslında ‘Bu senin Cennet’teki hâlin’ demektedir.] O 
andan sonra iki kadın aynı evi paylaşmaya başlarlar. Eleusis Miti’nin sonunda 
Tanrıça’nın iki görünüşü olan Demeter ile Persephone’nin birleşimi gibi, İsa 

                                                        
815 Beckett, a.g.e, s. 9ff. 
816 Mastrogiovanni, a.g.e., s.160. 
817 * Parantez içindeki ifade, yazar Cengiz Erengil & Ahmet Y. Özbilen’in şahsi notlarıdır. 



 337 

Miti’nde de Bâkire Meryem ile Mecdelli Meryem birleşir, İsa ‘Tamamlandı!’ 
der.”818 
 
 

         
Resim 5.13: “Elinde merhem şişesi tutan Mecdelli Meryem,” Luca Signorelli (1504) solda 

 Resim 5.14: Beytanyalı Meryem tarafından mesh edilen İsa (sağda) 

 

Erengil ve Özbilen makalelerinde, İsa ve Kayıp Tanrıça’ya atıfta bulunarak İncil’deki 

‘fahişe’ Mecdelli Meryem’in aslında yaratılış mitosunda anlatılan Aden’den düşmüş 

Havva’nın yeryüzüne inmiş hali olduğuna ve temel olarak bu iki kadın figürünün da 

gerçek tarihi bir figürü değil, insanın nefsini simgelediğine vurgu yapmışlardır: 

 
“Ezoterik öğretilerde her insanın nefsi (soul) Göklerden ya da Cennetten 
yeryüzüne düşmüş olarak kabul edilir. Yeryüzüne düşen nefs ya da tanrısal 
kıvılcım (divine spark) gündelik yaşam içinde başıboş dolaşırken kaybolur, 
cehalet içinde yaşar ve tecavüze uğrar. Düşmüş olan her nefs kaybolmuştur, 
cahildir ve tecavüze uğramıştır. Sadece Bilgeliği ya da Hikmeti (Sophia) 
kazanarak kişi bu durumdan kurtulabilir. Sophia, bu düşmüş ve kaybolmuş 
nefsin Göksel Kaynağını yeniden yaşayış yolculuğunda ona rehberlik 
eder. Pythagoras kendisinin bir filozof ya da ‘Sophia’nın Aşığı’ (Lover of 
Sophia) olduğunu söyleyen ilk kişidir.819  
 

 

Kundry-Mecdelli Meryem analojisinin ezoterik açılımı, özellikle II. perdede 

Kundry-Parsifal karşılaşmasında ve daha sonra III. perdede Hayırlı Cuma’da kendini 

                                                        
818 Freke & Gandy, İsa ve Kayıp Tanrıça’yı alıntılayan Cengiz Erengil & Ahmet Y. Özbilen, “Kutsal 
Metinlerde ‘Tanrısal Olan’ın Dişil Yanı’nın Bastırılışı” Düşün-ü-yorum, Mart 2012, Sayı:22 
(Çevrimiçi) http://www.dusunuyorumdergisi.com/kutsal-metinlerde-tanrisal-olanin-disil-yaninin-ba/, 
5 Aralık 2017. 
819 Erengil & Özbilen, a.g.e. 



 338 

göstermektedir. Gelgelelim bunlardan önce, ilk perdede Mecdelli Meryem’le ilgili 

önemli bir referans göze çarpmaktadır. Atıyla uçarak gelen Kundry elinde tuttuğu 

şişeyi Gurnemanz’a uzatarak, “İşte! Alın! Merhem…” der. Amfortas’a getirdiği 

merhem, bir an için Amfortas’ı rahatlatsa da onun asıl kurtarıcısı Parsifal olacaktır. 

Kundry’nin elindeki bu ‘şifa’ şişesi, Mecdelli Meryem’i veya diğer bilinen ismiyle 

Beytanyalı Meryem’i betimleyen birçok dini içerikli resimde karşılığını bulur (Bkz.: 

Resim 5:13 & 14). Wagner, bu analojiyi açık etmek adına karakterin sahneye girişinde 

bu şişe simgesini kullanmıştır ancak I. perdede Kundry henüz İsa/Kurtarıcı arketipi, 

yani Parsifal ile tanışmamıştır. O yüzden vahşi, yarı-hayvan, ehlileşmemiş, aldatıcı bir 

figür olarak belirir. Zira o, Klingsor’un kötü emellerini gerçekleştirmekle yükümlü bir 

köledir. O insanın egosuna köle olmuş nefstir; istenç-in antropomorfize halidir. 

Parsifal tarafından reddedilen Kundry’nin, III. perdede hırçın, tekinsiz ve 

dengesiz halinden eser kalmaz. Böylelikle Kundry metaforu üzerinden sunulan nefs, 

kontrol altına alınmış olur. O, artık efendisine hizmet eden, kutsal nehirden getirdiği 

su ile ayaklarını yıkayan ve sonra saçlarıyla ayaklarını kurutan sakinleşmiş, huzur 

bulmuş nefstir; o, İsa’nın fahişelikten ‘kurtarılmış’ gelinidir/karşılığıdır. Parsifal’deki 

ayak yıkama sahnesi Yuhanna İncil’inde de karşılığını bulmaktadır: “Meryem ise, bir 

litre çok kıymetli halis nardin yağı alıp İsa’nın ayaklarını meshetti, ayaklarını saçları 

ile sildi ve yağın kokusu ile ev doldu.” (Yuhanna 12:3) 

 

 
Resim 5.15 Veneto ya da Umbria, 1280-1300, İsa’nın (Aydınlanmış Bilinç) ayaklarını saçlarıyla 

kurulayan Mecdelli Meryem (nefs) 



 339 

Luka İncili de Kundry’nin Mecdelli Meryem ile benzerliğini açıkça ortaya 

koymuştur: 

 
“Sonra kadına bakarak Simun’a şunları söyledi: “Bu kadını görüyor musun? 
Ben senin evine geldim, ayaklarım için bana su vermedin. Bu kadın ise 
ayaklarımı gözyaşlarıyla ıslatıp saçlarıyla sildi. Sen beni öpmedin, ama bu 
kadın eve girdiğimden beri ayaklarımı öpüp duruyor. Sen başıma zeytinyağı 
sürmedin, ama bu kadın ayaklarıma güzel kokulu yağ sürdü. Bu nedenle sana 
şunu söyleyeyim, kendisinin çok olan günahları bağışlanmıştır. Çok sevgi 
göstermesinin nedeni budur. Oysa kendisine az bağışlanan, az sever.” (Luka 
7:41-47) 
 
 

III. perdede Gurnemanz, Parsifal’i nehirde serinlettikten sonra, Kundry 

dizlerinin önüne çöker, biraz su alır ve Parsifal’in ayaklarını yıkar. Parsifal ona huzur 

ve sevgi dolu gözlerle bakar ve Gurnemanz’dan kendi başını yıkamasını ister. 

Gurnemanz, Parsifal’in kafasına, onu vaftiz eder gibi su serper. Bu sırada Kundry, 

eteğinden altın bir şişe çıkarır. Şişeyi açar ve Parsifal’in ayaklarına yağ döker, daha 

sonra Mecdelli Meryem gibi, yeni ‘efendisinin’ ayaklarını kendi saçlarıyla kurutur. 

Mastrogiovanni burada birkaç önemli noktaya değinmiştir: Birincisi, mesh edilmek 

kişiyi önündeki spiritüel yolculuğa ve aşamaya hazırlamakta olup temelde Kutsal 

Ruh’a işaret etmektedir (bkz.: aş. Dipnot, Eski Ahit, Samuel820*). İkinci olarak mesh 

edilmek bedeni cenazeye hazırlamakla da ilgilidir, dolayısıyla Parsifal’in simgesel 

ölümünün ve yeniden doğuşunun sinyalini verir. Son olarak ve en önemlisi de mesh 

edilmek, Parsifal’in nefsinin simgesi Kundry’nin dönüşümünü ve içten tövbesini ifade 

etmektedir. Gelgelelim, bu tövbe daha önceki hizmet etme uğraşlarından farklıdır. 

Kundry’nin günahlarını affettirmek için yerine getirdiği hizmetler yine ‘Hayatta 

Kalma istenç-i’ ile yani ego ile ilgilidir.  Dinsel itaat maskesi altında gizlenmiş bir 

ego’dur bu. Ancak şimdi ise tamamen teslim olarak ve affedilişini kabul ederek mesh 

edilmiş olur.821  

Kundry, boynunu toprağa eğer ve içtenlikle, hıçkıra hıçkıra ağlamaya başlar. 

Toprak, kadının gözyaşlarıyla ıslanmaya başlar. Burada, toprak ve su elbette dişi 

                                                        
820 *“Samuel yağ boynuzunu alıp kardeşlerinin önünde çocuğu meshetti. O günden başlayarak 
RAB’bin Ruhu Davut’un üzerine güçlü bir biçimde indi. Bundan sonra Samuel kalkıp Rama’ya döndü.” 
Samuel 16:13 
821 Mastrogiovanni, a.g.e., s. 161. 



 340 

elementlerini çağrıştırmaktadır. Parsifal arkasına döner ve nazikçe ormana ve çimlere 

bakar; sabahın ilk ışıklarıyla canlanan doğa ve bahar onu büyülenmiştir.  
 

Parsifal 

“Çayırlar ne güzel görünüyor bugün! Bir keresinde bu büyülü çiçeklerin lekeli 
dalları başıma dolanmıştı; ancak daha önce hiç bu kadar yumuşak ve şefkatli 
görmedim bu çimleri, filizleri ve çiçekleri; hiç bu kadar tatlı kokmamış, bu 
denli nazik bir sevgiyle konuşmamışlardı benimle.”  
 
 

Doğa uyanmaktadır. Bahar gelmiştir, Hayırlı Cuma’nın, yani İsa’nın kendini 

çarmıhta feda edip, yeniden dirilmesinin ezoterizmi tüm aydınlığıyla açığa çıkmış 

olur. Parsifal ölmeden ölürken, kendi içinden yeniden doğmaktadır. Teslim olan 

Kundry ise ıslanan, bereketlenen toprağı yani canlanan ve varlığı yaratacak olan Doğa 

Ana’yı temsil etmektedir. Kundry’nin affedilişi, Parsifal’in kendini affedişidir. Bu 

vaftiz, bu yıkanma, bu yenilenme onun kendiyle yüzleşmesi ve gerçek sevgiye 

erişiminin göstergesidir. Wagner, bu noktada spiritüelliğin özünü ortaya koyar: 

Gerçek iman, görülmeyen bir Yaratıcı’ya inanmak değil, affedişi ve sevgiyi içine 

alabilmek, merhameti ve insanı anlamak; insanın evrendeki yerini algılamak ve bunu 

kalp yoluyla, sezgiyle içselleştirebilmektir. Nihayetinde Mesih bilincinin özgürce 

bahşettiği erdemi kabul edebilmektir. Bu “geri verebilmek için alabilme istenç-idir”, 

tıpkı doğanın döngüsünde olduğu gibi, tıpkı en ufak atom parçasından her hücreye, 

insandan evrene uzanan sonsuz ve sınırsız bütünsellikte olduğu gibi… Böylelikle dişi 

prensip Kundry, ona verileni alırken, veren Mesih bilincine gerçek keyfi tattırmış olur. 

Wagner, verebilene bahşedilecek en büyük hediyenin, neşe ve istekle almayı 

bilmekten geçmekte olduğunu bizlere göstermektedir.  

Parsifal, Kundry’yi alnından nazikçe öper. Bu öpücük dramanın ikinci ve son 

kırılma noktasıdır. II. perdede Kundry tarafından verilen ‘şehvani’ öpücüğe tamamen 

zıt bir karakterde, merhametli bir öpücük kondurulur Kundry’nin alnına. Parsifal’in 

bilinci, Kundry’nin öpüşü sayesinde Klingsor’un büyülü bahçesinde açılmıştır ve genç 

adam o an cinsel bilgiye uyanmıştır. Burada ise Parsifal, verdiği öpücük sayesinde 

Kundry’ye ve kendine yeni bir bilinç kazandırır. Bu, agape’nin vücut bulmasıdır. 

 



 341 

 
Resim 5.16: Kontrol altına alınan Kundry (nefs) ve Muzaffer Parsifal (Mesih bilinci) 

 

Parsifal sonunda Kase Kale’sine döner ve Komünyon’u gerçekleştirir. Mızrak 

ve Kase’nin birleşmesiyle Kundry cansız yere yığılır. “Ölmeden ölmek” mertebesine 

kavuşan Parsifal, böylelikle -Kundry’nin ölümü üzerinden- var olma istenç-inden 

vazgeçer ve Kundry, binlerce yıllık sonsuz yaşam işkencesinden arınıp huzura 

kavuşmuş olur. Diğer bir deyişle, Havva ile başlayan yaradılış mitosunun Mecdelli 

Meryem’e uzanan bağlantısı, Parsifal’de Kundry karakteri üzerinden masalsı bir dille 

bu şekilde aktarılır. Eski Ahit’te Adem’in dişi karşılığı, Aden’den düşmüş Havva’nın 

(nefs) hikayesi, İncil’de İsa’nın gelini olan Mecdelli Meryem’in ‘kurtuluş’a ermesiyle 

sonlandırılır. 

 

9. ‘Hayırlı Cuma’ ve Komünyon Ritüeli 
 

Wagner’in dramasında III. perdede Hayırlı Cuma (Karfreitag) gününde 

gerçekleşen Komünyon sahnesi, Katolik tradisyona dış görüntüsü açısından 

benzemektedir. Kienzle burada önemli bir farka işaret etmiştir. Parsifal’de ‘dönüşüm’ 

(transubstantiation) ters şekilde gerçekleşir. Ekmek ve şarap İsa’nın bedeni ve kanına 

dönüşmez. Aksine, İsa’nın bedeni ekmek ve kana dönüşür. Wagner bunu tradisyonel 

doktrine yenilikçi bir bakış getirmenin önemini vurgulamak için kullanmıştır.822 Zira 

                                                        
822 Kienzle, a.g.e., s. 96-97. 



 342 

İsa’nun ruhu -maddenin dönüşümü üzerinden- Mesih bilinci ve bir arketip olarak 

öncelikle Parsifal’in ve sonra tüm Krallığın içine, zihinlerin derinliğine işleyecektir. 

İsa, Monsalvat’ta literal olarak aslında hiç var olmamıştır. Wagner bu ufak değişimle 

seyirciye ‘simya’ kartıyla göz kırpar.   

Ezoterikçiler, eserdeki bu ayrıntıyı destekler biçimde, maddenin dönüşümünün 

temelde simyacının bilinç dönüşümünün maddesel ve dışarlak bir ifadesi olduğu 

konusunda fikir birliğine ulaşmışlardır. Komünyon’da olduğu gibi, ezoterik 

öğretmenler simyasal süreci özellikle büyük inisiasyon ritüellerinde, bilincin 

genişlemesine atıfta bulunmak için kullanmakta ve onu ‘Büyük Eser’ olarak 

adlandırmaktadırlar823. Pauwels ve Bergier’e göre, 

 
“simyacı için maddenin ve enerji üzerindeki gücünün ancak ikincil derece 
önemi vardır. Simyacının eylemlerinin esas hedefi, simyacının kendini 
dönüştürmesi ve daha yüksek bir bilinçlilik haline ulaşmasıdır. Maddesel 
dönüşüm sadece nihai sonucun, yani spiritüelliğin bir taahhüdüdür… insanın 
kendi dönüşümü… ilahi olan enerjiyle füzyonu yani tüm maddesel enerjilerin 
sudur ettiği (emanate) sabit merkez.”824  

 
 
Alice Bailey, Komünyon’un geleneksel Hristiyan bağlamının ötesine uzanan anlamına 

dikkat çekerek ritüelin, İsa’nın varlığını tüm dünyaya güçlü bir simge olarak 

sunduğunu belirtmiştir. Bailey’ye göre alegorik açıdan, Komünyon’un insanları bir 

araya getirerek dünyada gerçek barış ve birlik sağlama konusundaki potansiyeli 

büyüktür: 

 
“İnsan geleceği, doğru ilişkileri, gerçek bir birlikteliği, her şeyin paylaşımını 
(şarap, kan, yaşam ve ekmek, ekonomik [ve siyasal] istikrar) ve iyi niyeti 
görecektir. Aynı zamanda tüm ulusların ortak bir zihinle birleştiği ve farklı 
gelenekleri, kültürleri, medeniyetleri ve bakış açılarını simgeleyen tüm farklı 
dünya dillerinin, ahlaklı ve merhamet dolu insan ilişkilerine asla ket 
vurmadığı bir gelecek resmi var elimizde. Tüm bu resimlerin merkezinde ise 
İsa bulunmaktadır.”825  

 

                                                        
823 John F. Nash, “Esoteric Perspectives on the Eucharist,” Esoteric Quarterly, Yaz 2008, 
(Çevrimiçi) http://www.esotericquarterly.com/issues/EQ04/EQ0402/EQ040208-Nash.pdf, 10 Ocak 
2018. 
824 Louis Pauwels & Jacques Bergier, The Morning of the Magicians, Avon, 1960, s. 118. 
825 Alice A. Bailey, The Destiny of the Nations, Lucis, 1949, s. 151,152. 



 343 

Gnostikler, Komünyon’un sadece tarihi bir figür olarak İsa’yı değil, aynı 

zamanda her insanın içinde potansiyel olarak bulunan ‘ilahi insanı’ içerdiğini de 

belirtmişlerdir. Hoeller’in belirttiği gibi, mitin gücü, elbette tarihselliği ve gerçek 

yaşanmışlıkları öncelemektedir. Dolayısıyla, İsa’nın yaşamında var olduğu düşünülen 

olaylara, insan ruhunun dönüşüm mizanseni (Komünyon) üzerinden mitsel bir önem 

atfedilmiştir. Campbell’a atıfta bulunmak gerekirse, ‘metafor aşkınlığa açıktır’ ve bu 

nedenle metaforu barındıran mit, sadece şarap ve ekmekte değil aslında simgesel 

olarak insan karakterinin dönüşümünde de mucizevi etkiler yarattığı söylenebilir.826  

 
 

a. Ekmek ve Şarabın Dönüşümü: Buğday Tanesi ve Mukaddes 
Meyve 

    

 Ekmeğin özü buğday tanesinde gizlidir. Buğday ise tıpkı yin yang gibi dişil ve 

erili oluşturan mandala’yı temsil eder. Tüm makrokozmun görülebilir en temel 

simgelerinden biri olan buğday tanesi insanın toprakla, doğayla ve kültürle olan 

bağlantısının en kadim işaretlerindendir. Eril ve dişilin arasındaki cinsel büyü buğday 

tanesinde saklıdır: ortadan ikiye ayrılmış, iki yarım küreden oluşan bir tamlık ya da 

oval biçimdeki buğdayı (Kase), ortadan ikiye bölen Arapçadaki Elif harfi (Mızrak). 

Kabala Ağacı’nda 6 no’lu küreye (Güzellik/Tifereth) karşılık gelen yaşamın aktif 

kaynağı Güneş ve bununla ilişkilendirilen Mesih imgesi, Hristiyan teolojisindeki 

Logos’un, yani yeryüzü ve evrenin birleştirici prensibinin karşılığıdır. Dolayısıyla 

ışıyan Mesih, yani Güneş Logos’u827* (Solar Logos) etkili ve aktif doğasıyla buğday 

tohumunun canlanmasını ve bitkinin sapının böylelikle milim milim büyümesini 

sağlar. Güneş Logos, çok kıymetli bir sandıkta (Kadeh ya da Fatıma’nın eli?) 

muhafaza edilmişçesine -simya imbiğinde saklanan ve sabırla dönüşen madde gibi- bu 

tohumun karanlık sertliğinde saklanır. 

 Diğer tarafta asma ağacının içine nüfuz eden Güneş’in fallik ışınları gelişir, 

büyür ve Komünyon’un ‘mukaddes’ meyvesinin içinde olgunlaşana kadar örtük bir 

şekilde kendini var eder. Güneş, yeryüzünün eril prensibi ve ateşi/ısısı olarak üzümü 

                                                        
826 Stephan A. Hoeller, “The Gnosis of The Eucharist,” (Çevrimiçi) 
http://gnosis.org/gnosis_eucharist1.html, 4 Ocak 2018. 
827 *Güneş Logos: Güneş sisteminde yaşamı mümkün kılan yaratıcı kozmik prensip. 



 344 

olgunlaştırır. İçine aldığı ışık ve ısı -Kase Kalesi’nin kubbesinden gelen ışık 

huzmesinin Kase’nin içindeki şarabı canlandırması gibi- üzümü canlandırır. Mesih, 

Kabala Ağacı’ndaki Güneş’in karşılığı olarak, insanın bedenine simgesel biçimde bu 

iki madde aracılığıyla girmiş olur. İsa’nın bedeni metaforuyla, aslında Güneş’in 

yeryüzündeki yaşamı var etme prensibine işaret edilmiştir. Bu prensip, kendini kadim 

Güneş simgesinde gösterir: 

 

 
Sembol 5.5: Antik Güneş simgesi  

 

 

 
Görsel 5.8: Mekke’deki Dikilitaş ve içine oturduğu oval Kaide (Fallus ve Cteis) 

 

 

Sembol 5.5’de görüldüğü üzere, Güneş simgesinde ortada fallus yani yaşamın, 

ışığın ve kozmik bilincin prensibi dururken, etrafında Cteis828* yani fallusun ya da 

                                                        
828 *Cteis (Yun. κτείς, Kteis): Kadın cinsel organı, vajina; doğanın pasif ya da yaratıcı gücünün 
simgesi. Genelde Antik Roma anıtlarında Venüs’ün deniz kabuğu (concha veneris), incir, arpa, mısır 
ya da delta harfi için kullanılmıştır. PRIAPEIA, sive diversorum poetarum in Priapum lusus, Çev. 
Leonard C. Smithers & Sir Richard Burton, Library of Alexandria, USA [1890], s.6. 



 345 

dikilitaşın içine yerleştiği ‘oyuk’ bir kaide bulunmaktadır. İkisinin birleşimi, doğanın 

üretici (özü üreten) ve yaratıcı (özü içine alarak dönüştüren) prensibini açıklar. Bu 

nedenle, “Güneş’e tapan kültürlerin en kadim simgesi olan daire içindeki nokta 

Güneş’in, edilgen Dünya’ya (Toprak-Doğa Ana) yaşam veren ışınlarıyla nüfuz edişini 

temsil etmektedir.”829  

Görsel 5.8’de, bu antik Güneş simgesinin izleri, İslamiyet’in kutsal mabedi 

Kabe’nin yanında bulunan -zahiri anlayışta ‘şeytan’ olarak adlandırılan- ve hac 

ritüelinin önemli bir parçası olan dikilitaşta çok açıkça görülmektedir. Aslında bu yapıt 

fallus (Güneş ışığı) ve uterus’un (yeryüzü) birleşiminin çok belirgin bir simgesi 

olmakla birlikte, Kabe’nin İslam öncesi geçmişine de ışık tutmaktadır. Arap 

Paganların, yaşamın özü olarak algıladıkları Güneş ışığı, burada erkeklik organı ile 

özdeşleştirilerek hem makro (Güneş Sistemi) hem de mikro (insan) boyutta -yaşamın 

ve bereketin nüvesi addedilerek- İslamiyet’ten çok önce asırlar boyunca coşkuyla 

kutsanmış ve kutlanmıştır.830   

Bu ışık altında bakıldığında Parsifal’de simyanın simgeleri netleşir. Varoluşun 

temel simgesi buğday, insan tohumunun özünü barındırırken, üzüm bağının 

‘mukaddes’ meyvesi ise yaşamın en doğal amblemi olarak kendini tüm ihtişamıyla 

şarap maddesinde açığa çıkarır. Gnostisizm, böylece Komünyon ritüelinin ezoterik 

manasını açıklamış olur. Zira “Güneş Mesih’inin bu kozmik maddesi ekmek ve şarap 

içinde saklıdır. Gnostik rahip ise, bu maddenin fiziksel elementlerini ayrıştırarak İsevi 

atomların insan bedenine girmesini sağlar. Böylelikle simyanın elementleri 

                                                        
829 Weor, “Cteis,” (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/glossary/c/2109-cteis.html, 4 Şubat 2018. 
830 *Hastings, çok tanrılı Arap Paganizmi’nde Güneş Tanrısı için İlaha sözcüğünün kullanıldığını, bu 
nedenle Allah’ın eril olan Güneş’e işaret ettiğini, diğer tarafta Allat’ın ise Ay ya da yeryüzü Tanrıça’sı 
olarak bilindiğini yazmıştır. Ed. James Hastings, Encyclopædia of Religion and Ethics, C.III, NY, 
Charles Scribner’s Sons, 1928, s. 248. Bu nedenle, Yahudilikteki tek Tanrı Yahweh’den farklı olan Arap 
kültürüne ait Allah anlayışının, etimolojik olarak çok tanrılı Babil kültürüne dayandığı ve temelde eril-
dişil birleşiminin bir parçası olduğu bilinmektedir. Stephen Herbert Langdon, The Mythology of All 
Races, Ed. Canon John Arnott MacCulloch, D.D,13.c., C. V, New York, Archeological Institute of 
America, Cooper Square Publishers, 1931(1964), s. 5-19. Hitti ise Allah kelimesinin İslam öncesi 
geçmişine ışık tuttuğu çalışmasında, Allah’ın “Al-ilah” kelimesinin kısaltılmış versiyonu olduğunu 
vurgulamıştır. Arapçada İlah, ‘Tanrı/Yaratıcı’ kelimesinin eril halidir. “Al-İlat” ise kısaca Allat haline 
dönüşmüştür ve -Hastings’in belirttiği gibi- dişi olan Ay Tanrıça’sını simgeler.  Philip K. Hitti, History 
of The Arabs, London, Macmillan, 1950, s. 8.  Kur’an’da geçen diğer Tanrı isimleri ise dişidir: Al-lat, 
Al-uzza ve Manat, sırayla Güneş, Venüs ve Kader’i temsil ederler. Bunlar, Mekke’de İslam öncesindeki 
Arap Pagan kültüründe, Allah’ın yani “Tanrı’nın kızları” olarak bilinmektedir, bu nedenle Al-lat 
‘Tanrıça’ demektir. Alfred Guillaume, Islam, Penguin, 1956, s. 6-7.  



 346 

tamamlanmış olur”831: Güneş, ateşi (ısısı) sayesinde şarap ve ekmeğin varlığını 

mümkün kılarken  şarap, kan olarak su elementini; ekmek, insan bedeni olarak toprağı; 

hava ise -eril element olarak- tüm bu dönüşümü mümkün kılan yaşamın nefesini temsil 

etmektedir.  

İsa Mesih’in ölmeden önce kendini şarap ve ekmek bahşederek feda etmesinin 

Antik Yunan, Mısır ve Pagan inançlarına uzanan kökenleri temelde insanın tarım 

devrimi ile olan bağlantısına ve yaşam döngüsünün bu iki simge üzerinden 

ritüelleştirilmesine ışık tutmaktadır. Freke ve Gandy, ekmek ve şarapla 

bütünleştirilmiş İsa figürünün esasen Antik Mısır ve Yunan kültürlerinin ‘Tanrı-insan’ 

kültü ile olan bağlantısına dikkat çekmişlerdir. Buna göre İsa, Pisagor tarafından M.Ö. 

5. yüzyılda Mısır Gizemleri’nin ve Osiris kültünün Yunanistan’a getirilmesi ve 

ardından -Roma’daki karşılığı Baküs olan- Yunan şarap Tanrı’sı Dionysus’un bir 

versiyonuna dönüştürülmesi sonucu ortaya çıkmıştır. Zamanla tüm Akdeniz’e yayılan 

bu Osiris-Dionysus kültü, ölen ve ölümden sonra tekrar dirilen bir Tanrı-insan haline 

getirilmiş; Hristiyanlığın temelini oluşturan ve sonrada “İsa/Christ” şeklinde 

sunulacak olan “Pagan Güneş Tanrı’sı” fikrini etkilemiştir.832 Bu fikre göre,  
 

“[T]anrı-insanın ölümü ve ölümden dirilişi ürünlerin hasat edilişini ve 
yeniden büyüyüşünü temsil ediyordu. Mısırlılar, ilk buğdayı biçerken 
ve harman yerinde buğdayı ayakları ile ezerken göğüslerine vurarak 
bir ağıt söylüyorlardı, çünkü Osiris ‘ölmekte idi’, böylece onlar 
yaşamak için ekmek yapabilirlerdi. Aynı şekilde Yunanlılar da 
üzümleri ayakları ile ezerken Dionysus maskeleri takıyorlar ve tanrıya 
kutsal şarkılar söylüyorlardı, çünkü Dionysus, onlara sarhoş edici 
şarabı sunmak amacıyla ‘ölmekte idi’. Mısırlı rahipler, büyük ekim 
festivallerinde, Osiris’in topraktan ve buğdaydan yapılmış 
heykellerini gömerlerdi; bunların, daha sonra topraktan 
çıkarıldıklarında, filizlenmiş oldukları görülürdü. [Burada James 
Frazer’e atıfta bulunurlar:] ‘Buğdayın bu filizlenişi, ürünlerin 
büyüyüşünün bir alameti ya da daha ziyade sebebi olarak kabul 
edilirdi. Mısır tanrısı, kendisinden buğday yaratmış; insanları 
doyurmak için kendi bedenini sunmuş, onlar yaşayabilsin diye 
ölmüştür.’ Ancak, incelendiğinde, Osiris-Dionysus, sadece bir [M]ısır 
ya da şarap tanrısından çok daha fazlasıdır. Mısır hiyeroglifleri 
Osiris’i ‘Yaşam Gücü’ olarak adlandırır. O, Yaşamın kendisi olan 
esrarengiz ölüm ve ölümden diriliş sürecini temsil eder. Plutarch gibi 
Pagan yorumcular, Osiris-Dionysus mitlerindeki daha yüzeysel olan 
tarım ile ilgili alegorileri kabul etmişler, ama dikkatleri, daha derin 

                                                        
831 Weor, Parsifal, s. 161. 
832 Freke & Gandy, İsa’nın Gizemleri, s. 217. 



 347 

olan mistik anlam’a çekmişlerdir. Onlara göre, ürünlerin hasat edilişi 
ve yeniden büyüyüşünün kendisi, insanın ölümü ve yeniden 
doğuşunun bir alegorisi idi. Tıpkı buğdayın toprağa ekilen 
tohumlardan büyüyüşü gibi, insanlar da öldükten ve gömüldükten 
sonra ruhsal olarak yeniden doğabilirlerdi.”833 

 

Doç. Dr. Akalın da makalesinde Paganların Hristiyanlıktan çok önce asırlardır 

uygulayageldiği Komünyon (Efkaristiya) ayininin Hristiyanlar tarafından biraz daha 

kutsiyet ve spiritüellik katılarak ve Komünyon törenlerinde ekmek ve şarabı ‘tanrısal’ 

madde şeklinde sunarak Hristiyan kültüne adapte edilmiş olduklarını ancak bu mitin 

ve geleneğin çıkış sebep ve bağlamının dogma tarafından tamamen yok sayıldığını 

belirtmiştir. Zira,  

 
“İsa, tıpkı Adonis ve Attis, Osiris ve Dionysus gibi ve özellikle de bunların 
tüm niteliklerine tek başına sahibi olan Romalı tanrı insan Mithras gibi, bakire 
bir anadan doğmuş, acı çekmiş ve ölmüş, öldükten sonra dirilmiş, kendisine 
tapınanları kurtarmak için mistik bir ihtirasa kapılmış; tanrının etinin yendiği 
bir [vahdet-i vücut] olma ayini esnasında tapınanları, tanrı-insan ilahla yüz 
yüze geldiklerine, tanrı kanı olarak içtikleri kadehteki şarapla ayinin sırrına 
vâkıf olarak ölümsüz hayata kavuşacaklarına inanmışlardır.” 834 
 
 

Hindistan’dan Mısır’a ve oradan neredeyse tüm Akdeniz sahillerine nüfuz eden 

ve son olarak Yunanistan yoluyla “Roma imparatorluğunda büyük rağbet bulan bu 

Güneş tanrıları ya da tanrının oğulları ile Hıristiyanların İsa’sı arasında daha pek çok 

benzerlikler bulunmaktadır. Özellikle de Hıristiyanlığın İsa’yı anmak [,] daha gerçekçi 

bir ifadeyle de İsa’ya tapmak için kiliselerde düzenlediği Evharistiya ayini, kısmen 

Güneş’e tapılmasından ve kısmen de Magi dinlerinden etkilenerek aslında tabiat 

olaylarının kutlandığı paganizmden kaynaklanmıştır.”835  

Tüm bu tarihsellik bağlamında bakıldığında, Komünyon ayininde hem 

biyolojik boyutta hem de spiritüel boyutta bir varoluş ve dönüşüm metaforu yer aldığı 

görülmektedir. Parsifal, III. perdede Katolik geleneğindeki İsa figürünü anıştıran 

duruşu ve eylemiyle aslında simgesel olarak seminal enerjiyi (Lat. ens seminis) 

erdeme ve tanrısal bilinçliliğe (Lat. ens virtutis) dönüştürüp genişletmekte ve nitekim 

                                                        
833 A.e., s. 313-314. 
834 Akalın, a.g.e.  
835 A.e. 



 348 

bir figür itibariyle ‘insan-ı kâmil’i temsil etmektedir. Sonuç itibariyle Komünyon, 

Kundry’nin (nefs) kontrol altına alınmasıyla, yaratıcı ve yanan enerjinin olgun bir 

zihin haline yani Mesih’in ışıyan Güneş bedenine (Solar Logos) dönüşümüne işaret 

etmektedir.  

 

b. Vurulan Kuğu ve Kase’ye İnen Güvercin  
 

Parsifal’de, kurtuluşu müjdeleyen ve cinsel enerjinin ilişkilendirildiği en 

önemli simgelerden biri de I. perdede Monsalvat’ta vurulan kuğudur. Mitolojik olarak 

kuğu, yaşamına çirkin ördek olarak başlayan, ancak büyüyüp olgunlaştıkça güzelleşen 

bir şekil değiştiricidir (shape-shifter). Kuğu, Parsifal’de insanın tekamülünü temsil 

eden spiritüel bir nesne olarak sunulmuştur. Kuğu nadiren uçarken görünen bir 

hayvandır, ancak uçtuğu zamanda göl veya nehir üzerinde uçar, suyun yüzeyinde 

süzülür. White, “Hinduizmin bin taç yapraklı lotus (nilüfer) çiçeği, Hıristiyanlığın 

Kutsal Kâsesi, Budizmin saydam aynası, Yahudiliğin Davud Yıldızı, Taoculuğun yin-

yang çemberi, dağın doruğu, kuğu, dingin göl, gizemli gül, ebedi alev…”836 gibi 

öğelere değinerek, aydınlanmanın mistik inanışlarda birçok imge ile simgelendiğini 

belirtmiş ve kuğu imgesinin evrenselliğine dikkat çekmiştir.  

Kuğu, I. perdede Parsifal’ın sahneye çıkmasından hemen önce Monsalvat 

gölünün üstünde uçarken bir ok ile vurulur ve yeryüzüne düşer. Buradaki ‘düşüş’, 

ezoterik açıdan Adem’in Aden’den düşüşüne karşılık gelmektedir. Tam bu esnada 

henüz ismi bilinmeyen genç oğlan elinde bir yay ile sahneye girer. Bu, karakterin ilk 

göründüğü andır. Kuğuyu yaralayan Parsifal’in, böylelikle kuğu ile bağlantısı ortaya 

konmuş olur. Kuğu’nun yarası elbette Amfortas’ın yarasını, diğer bir deyişle Adem’in 

‘düşüşünü’ anıştırmaktadır. Şövalyelerden biri, “Kral, kuğunun göl etrafında 

uçmasının iyi bir işaret olduğunu söyledi, sonra bir ok fırladı” der. Amfortas’ın bu 

öngörüsü uzun vadede doğrudur, zira aslında kuğu kendi yarasının kurtuluşunu 

müjdeliyordur. Ancak Amfortas bundan bihaberdir. Bunun için Parsifal’in belirli 

                                                        
836  John White, “Aydınlanma Nedir?” İç Dünyanın Keşfi, Çev. Cengiz Erengil, Ayna Yayınevi, 2002, 
s. 18. 



 349 

yollardan geçip, olgunlaşması ve daha sonra Amfortas’ı, onu yaralayan Mızrak’la 

iyileştirmesi gerekecektir. 

Daha önce de belirtildiği gibi Parsifal, aslında Yüzük serisindeki Siegfried 

karakterinin reenkarne olmuş halidir. (Siegfried’in tek kusuru dizginleyemediği şiddet 

dürtüsüdür.) Kendi adını bile bilmeyen Parsifal toyluğu, bilgisizliği, istenç dünyasını 

algılayamaması ve Siegfried’e benzeyen şiddet dürtüsü yüzünden spiritüel yüksek 

potansiyelini düşürmüştür. Diğer bir deyişle, kuğu onu vuran saf aptal Parsifal’in ta 

kendisidir. Ancak olgunlaştıkça şiddet dürtüsünden arınır ve Klingsor ile 

karşılaştığında şiddetten kaçınır. Amfortas zamanında Klingsor’a şiddetle karşılık 

vermiştir, ancak Parsifal hem Amfortas’ın alter egosu hem de Adem’in -ve her insanın- 

içindeki potansiyel Mesih bilinci olarak şiddeti reddeder. Gurnemanz, kuğuyu 

kastederek “eşini aramak, göl üstünde onunla gezinmek için uçuyordu” demiştir. 

Böylelikle Gurnemanz’ın kullandığı ifadeyle, yine dişil ve erilin birleşimine gönderme 

yapılmış olur. Dramanın sonunda mabedin kubbesinden gelen ve Parsifal’in başına 

konan güvercin, aslında büyük çemberin kapanımına işaret etmektedir. Kase, Mızrakla 

buluştuğunda ve Parsifal tekamül sürecini tamamladığında yaralanan kuğunun 

beklenen eşi bu sefer güvercin olarak gelmiş olur. 

Tapınağın kubbesinden Parsifal’in kafasına inen güvercin daha önce de 

belirtildiği gibi, Nuh Tufanı’nın sonunda dünyaya inen güvercin simgesine yapılan 

açık bir göndermedir. Nuh’un sel başlamadan önce uçurduğu güvercin, sel bittiğinde 

bir zeytin dalıyla kendisine geri döner. “Güvercin, yeni yaşamın ve Tanrı ile insan 

arasındaki yeni antlaşmanın simgesidir.”837 Mızrak’ın Kase ile birleşmesi, yani dikey 

gelen ilahi nurun şarabı parlatması, temelde Nuh mitosunda sel felaketi metaforuyla 

anlatılan ego mücadelesi ve geçilen nefs aşamalarına karşılık gelmektedir. Tekvin’de, 

Nuh’un sağladığı kurtuluş ile Adem ve Havva’nın sebep olduğu dualite yarığı kapanır 

ve Aden’e geri dönüş sağlanır. Wagner, eserin sonunda bu simgeyi kullanarak, 

böylelikle yaratılış mitosunun alegorik ve simgesel anlamlarının bütünselliğine dikkat 

çekmiş olur. 

                                                        
837 Kienzle, a.g.e., s.104. 



 350 

 
Resim 5.17: Kase’ye inen dikey güvercin motifi. (Parsifal and the Holy Grail, 

Seymour Millais Stone, 1877-1957)  

 

 

 
Resim 5.18: Nuh ve sel tufanını müjdeleyen güvercin  

 

Sonuç olarak Komünyondaki maddenin dönüşümü, Parsifal karakteri 

üzerinden insanın kendi olgunluk mertebesine erişiminin simgesel ve masalsı 

anlatımını sergiler. Ancak daha temelde dişil ve erilin birleşimini, yaşamın doğuşunu 

ve doğanın döngüsünü betimler. Tıpkı maddeyi içine alarak başka bir şeye dönüştüren 



 351 

simya imbiğinde olduğu gibi, Kase varlığı doğurmuş olur. Parsifal, kendini kendinden 

doğurabilen, nefsini dizginlemiş, egosunu yok etmiş bir derviştir artık. İsa’nın dirilişi, 

Yunus’un balinadan çıkışı, Muhammed’in bir ‘mağara’nın içinde ilk vahiyi alması ve 

ilahiyatla buluşması, Parsifal’in Kase Tapınak’ındaki muazzam zaferi ya da Mızrak’ın 

Kase ile buluşması… Hepsi aynı doğum simgeselliğine işaret etmektedir. 

Schopenhauer istenç-ten kaçamayan insanın, münzevilikte bile gerçek huzuru 

bulamayacağını savunmuştur. Her ne kadar tefekkür ile arzu çıkmazından bir nebze 

olsa çıkılsa da topyekûn ‘kurtuluş’un sadece fiziksel ölümde olabileceğini iddia 

etmiştir. Oysa Wagner, her ne kadar Schopenhauer’ın karamsarlığından etkilense de 

sonuç olarak Parsifal’in finalinde insana dair görece daha iyimser bir yaklaşım 

benimsediğini göstermiş olur. 

 

 

 
Resim 5.19: Parsifal’de Mızrak’ın (phallus) Kase (uterus) ile birleşme anı  

 

 
Bu bağlantılar düşünüldüğünde İncil’de bahsedilen belki de en belirgin ve en 

can alıcı ezoterik metaforlardan birinin, Mızrak’ın İsa’yı böğründen yaralaması olduğu 

görülebilir. İsa, bunu egosu olmadan, ilahi gerçeklikte, yani Kurtarma istenç-inde 

yaşayarak kabul etmiştir. Verme istenç-i yani Mızrak, İsa’nın bedeninin yan tarafını 

yarıp açar ve oradan dişi element olan su ve kan yani yaşam, sevgi ve merhamet akar. 

Tıpkı yeni yaşamın doğabilmesi için öncelikle kan ve suyun boşalması gibi…  



 352 

Parsifal Amfortas’a aynı yaşam veren ilahi merhametle dokunmuştur. Mızrak 

ile Kase buluştuğunda Mızrak kanamaya başlar, kan damlaları -yaşamın özü- Kase’ye 

akar. Buradaki simgesellik İsa mitinin arkasındaki derin anlamı son defa ve belki de 

en açık şekilde gözler önüne sermiş olur. Amfortas’ın artık bu noktadan sonra 

kendinden ötedeki ‘yüce bir ilaha’ ibadet etmesi ya da tövbe etmesi gerekmez; o, tıpkı 

Kundry gibi, sadece merhameti ve sevgiyi içine alarak (Kase ile özdeşleşip bizzat alma 

istenç-ine dönüşerek) doğal döngüyü tamamlar ve kendi içsel bütünlüğüyle birleşir. 

İçine merhamet girmesine yani Mızrak’ın kendisine dokunmasına izin veren Amfortas 

ölme istenç-ini, ilahi yaşama istenç-i uğruna terk etmiş olur.  

 

 

 
Resim 5.20: Centurion Longinus, İsa’nın böğrünü Mızrak ile deler, içinden su ve kan akar 

 

 

 

 

 

 

 



 353 

SONUÇ 
  

Parsifal, bir başyapıt olarak birçok insanın yaşamdaki duruşuna, konumuna ve 

inançlarına göre farklı şeyler ifade edebilir elbet. Bununla birlikte, ortak tek bir 

çıkarım yapılabilir ki o da Parsifal’in, din, dil, ırk gözetmeksizin, dindar ya da ateist 

olsun tüm insanlığın kurtuluşuna ve içsel dönüşümüne işaret ettiğidir. Wagner, her 

canlının içinde var olan ‘acıyı’, ilk günaha düşen Adem arketipi ile Amfortas 

üzerinden sunmuş, insanın başkalarının acılarıyla özdeşleşmesindeki yüce değeri ve 

merhametin gerekliliğini ise Parsifal karakteri üzerinden işlemiştir. Saf bir delikanlının 

‘büyüme’ serüveni olarak da okunabilecek Parsifal, ‘merhamet etiği’ ile 

açıklandığında daha derin bir anlam kazanmaktadır. Michael Tanner’in söylemiş 

olduğu gibi, görünürde ‘Hristiyan’ olan tüm öğeler bu açıdan incelendiğinde, 

ezoterizme ve bireyin spiritüel yolculuğuna dair çağrışımlar doğurmaktadır. Anlamsız, 

ayrıntıcı, aşırı geleneksel, sıkıcı veya sadece renk katma amaçlı konulmuş gibi görünen 

bu dini öğeler, aslında insanın varoluşuna dair en temel kudreti yaşamın özünden alma 

ve ‘aydınlanma’ fikrini üreterek, esere farklı katmanlarda derinlikli bir dramatizm 

katmıştır.838 

Parsifal, en dış boyutta Hristiyan bir aziz olarak Kundry’yi günahlarından 

arındırır; Budist bir aziz olarak ise ona, daha önce yaşadığı sayısız yaşamlarında 

edindiği erdemleri aktarır, onu yeniden doğum döngüsünden kurtarır. Dolayısıyla 

Kundry’nin geçmiş yaşamlarına ait eylemlerinin sonuçları, yani karma’ları olgunluğa 

erişmez, onun yerine bodhisattva’nın sınırsız merhamet denizinin derinliklerine doğru 

çekilir. Ancak daha derin bir boyutta Parsifal, esasen kendi kurtuluşunu müjdeler. 

Dramanın bitişindeki son sözler bunun açık bir göstergesidir: “Kurtarıcıya gelen 

kurtuluş!”   

Tasavvuf dahil, tüm mistik inanç sistemlerinin özü, rasyonalizmden ve 

‘tanrısallığı’ reddeden bir ateizmden bu anlamda ayrılmaktadır. Zira Tasavvuf (ve 

ezoterik bilgiyi önceleyen tüm inanışlar) aslında görünür olmayan ‘Tanrı’yı görünür 

hale getirmeyi, yani tanrısallığı insanda var edip derinleştirmeyi amaçlamakta, bunu 

                                                        
838 Tanner, Wagner, s. 198-199. 



 354 

da tefekkür ve felsefe (philos-sophos, yani hikmet sevgisi) ile gerçekleştirmektedir. 

Geleneksel din anlayışındaki yaratıcı-Tanrı figürünün ötesine geçen, kulluk bilincini 

reddeden ezoterizm, tanrısallığı insan kişisinin üstünde bir olgu olarak değil, insanın 

tefekkür ile ulaşabileceği en yüksek mertebe olarak görmektedir. “Evrende ne 

arıyorsan önce kendinde ara” fikridir bu. Sezgiye dayalı, birlik inancını özümseyen, 

insanın kendi çıkmazlarını bilip tanımasını ve kendini olgunlaştırmasını öneren 

ezoterizm, Aydınlanma Düşüncesi’nin salt akla dayalı rasyonel düşüncesinden sıyrılır. 

Rasyonel düşünce, sadece beş duyu ile algılanabilen nesneleri ve akıl ile erişilebilen 

bilgiyi tanırken, Wagner’in etkilendiği Schopenhauer düşüncesi -spiritüelliği dışlasa 

da- temelde irrasyonalisttir ve gerçeğe ancak sezgiyle ulaşılabileceğini savunur. Sonuç 

itibariyle hem rasyonalizm hem sezgicilikte yaratıcı-Tanrı inancı yoktur ancak bilgiye 

ve gerçeğe ulaşma konusunda çok büyük yöntem ve yaklaşım farkları vardır.   

Eser -bu ışık altında incelendiğinde- kişinin tekâmül sürecinin ve egoyu yok 

ederek spiritüel erişkinliğe erme mücadelesinin örtük bir anlatımı olarak 

okunmaktadır. Ancak tüm bu örtük anlatım daha derinde sırlanmış başka bir özü 

barındırmaktadır. Zira en temelde, hücre yapısından yetişkin insan bedenine kadar, 

tüm varoluşlar ve olgunlaşma süreçleri aynıdır. Biyolojik ya da spiritüel, doğabilmek 

için belirli aşamalardan geçilmesi zorunludur. Kozmosta hepsi aynı bağlam ve paralele 

oturmaktadır. Nitekim Parsifal; Balina’nın karnında karanlıkta kalan Yunus’tur, 

Aden’den kovulan Adem’dir, Kızıldeniz’i asasıyla yaran Musa’dır, şefkatle 

aydınlanmış İsa’dır, zira Parsifal insandır. O, yedi berzahı aşıp kendi olmaktan 

vazgeçerek Simurg’da fena olan derviştir; otuz kuşun ‘bir’e gidişidir. Başından beri 

açık olan Kase, Mızrak ile birleşir. Varlık, böylelikle iki Nur’un birleşiminden doğmuş 

olur. Mızrak ve Kase’nin birleşimi en temelde bu varoluşun masalsı alegorisidir. 

Farklı titreşimlerde de olsa ‘Varlıklar Meclisi’ni oluşturan tüm canlılar, insanla 

beraber aynı varoluş döngüsünde uyum içinde yaşamaktadırlar. Temelde bu yüzden 

her şey ‘bir’ olmakla ilgilidir ve evrensel ‘bir’e erişmek dualitenin bir araya gelmesiyle 

mümkündür. Bu durum evrendeki tüm canlıların birbirinden ayrılamaz muazzam 

bütünün parçaları olduğu gerçeğini doğrulamaktadır. Birlik bilincinin farkında olmak 

ve bunu mümkün kılan varoluşun sebebini kendi içinde, hiçbir ilahi dış güç etkisiyle 

süslemeden ‘değerli’ ve ‘kutsal’ addetmek; bu fikri içselleştirmek, Tasavvuf’taki 



 355 

vahdet-i vücut kavramına fiziksel boyutta olduğu kadar bilinç düzeyinde de 

erişebilmenin tılsımlı anahtarıdır.    

Parsifal’de görüldüğü gibi varlığın bilgisi, cinselliğin uyanışıyla yani 

üretebilme becerisiyle elde edilmektedir. Fakat, cinselliğin içgüdüsel arzusu 

uyandığında bunun kişi için birtakım sonuçları olacaktır. Cinsel olgunluk ve varlığı 

yaratma dürtüsü her insanı arzu kıskacına sürüklemektedir. Bu “antik lanet” insanlık 

tarihi kadar eskidir. Nitekim, Adem ve Havva metaforuyla verilmek istenen şey tam 

da budur. Yılan, cinsel bilgidir; bilgiye ulaşma, hayatta kalma ve yaşama istenç-idir; 

sadece kendine alma arzusudur. Bu, Schopenhauer felsefesinde, her canlıyı yöneten 

istenç kavramının mistik boyuttaki yansımasıdır.  

Ego, bir yanılsama olarak tüm yıkıcı gücüyle bireyi hayatta kalma çabasına 

itmektedir. Bu, Maya’nın peçesidir. Dolayısıyla yaşamı mümkün kılan cinsel enerji 

aynı zamanda spiritüel /psikolojik acının da temel sebebidir. O yüzden Parsifal’deki 

Mızrak hem yaralar hem iyileştirir özelliktedir. Varoluşun özü cinsellikte saklı olduğu 

gibi, kurtuluş ve arınma da cinsel enerji aracılığıyla sağlanacaktır. Ens seminis’i ens 

virtutis’e çevirmektir asıl olan; iliklerimizdeki cinsel sıvıda bulunan enerjiyi erdeme 

dönüştürmek, bir nevi simyacı olmak… Ego’nun henüz oluşmadığı, ‘öteki’nden ayrı 

konumlanan benlik algısı akla yerleşmediği, insan bebeğinin kendi bedensel sınırlarını 

çevresinden ayırt etme yetisinin gelişmediği o ana bilinçli ve erişkin olarak dönülür. 

Arzu terk edildiği zaman acının ötesine geçilir ve orada ise daimi huzur vardır. 

Nirvana kelime anlamı olarak bu nedenle acının ötesi, acının kalıcı olarak durması, 

tükenmesi demektir; fiziksel bir yerden öte, bir zihin ve bilinç düzeyidir; bir oluş 

halidir.  

Scott Derrickson’ın yönettiği Dr. Strange (2016) adlı filmde, spiritüel hoca 

Kadim Olan ve Dr. Strange arasında geçen diyalog tanrısallığa ve egodan arınmış bir 

bilinçlilik halinin özeti gibidir: 

 
Kadim Olan 

Her zaman başarılı oldun ama başarılı olma isteğinden değil, başarısız olmaktan 
korktuğun için. 
 

Dr. Strange 
Beni harika bir doktor yapan da bu. 

 



 356 

Kadim Olan 
Seni yücelikten alıkoyan şey de tam bu. Kibir ve korku seni en sade ve en önemli dersi 
öğrenmekten alıkoyuyor.  
 

Dr. Strange 
Neymiş o? 

 
Kadim Olan: 

Mesele sen değilsin. 
 

 
Mesele sen değilsin…Bu ifade her şeyi özetlemektedir aslında. Bir ‘Varlıklar 

Meclisi’ olan evrende bireyin kapladığı alan egoist bir varoluşa sığamayacak denli 

derinlikli ve büyüktür. Egoist bir varoluş sergilemiş Dr. Strange, tıpkı Amfortas gibi 

Mızrak’ı yani gücünü, cinsel enerjiyi kibri ve başarısızlık korkusu yüzünden 

kullanmıştır. Bunu farketmese de aslında temelde onu yaralayan şey de budur. Oysa 

mükemmellik, zaten tanrısal olandır. Tanrısal olana erişmek için kibir ve korku 

duyulmaz. Kadim Olan, Gurnemanz gibi yaşamın en sade ve temel bilgisini bu şekilde 

açıklamış olur. Yücelik ve mükemmellik, teslimiyetten ve birey olarak tüm varoluş ve 

evrenin ayrılmaz bir parçası olduğunu içselleştirmekten geçmektedir. Başarısızlık ve 

yargılanma korkusu ise egoizmin getirisidir, yani var olma istenç-inin. Oysa gerçek 

yücelik ve başarı, ölüm korkusundan arınmış bir sadelik halinin doğal bir sonucu ve 

yansımasıdır. Egoya hizmet etmek için değil, ondan vazgeçmek, ölmeden ölmek için 

yaşamak mistik uyanışın en temel öğretisidir. Egonun sessizleşmesi ve teslimiyet, 

insanın içindeki gerçek gücü, yani evrenle bir olduğunu ve içrek olarak tanrısallığa 

sahip olduğunu algılamasını sağlayacaktır.  

Simurg’un kendileri olduğunu anlayabilmek için kuşların öncelikle yolculuğa 

çıkmaları gerekir.  Zira ‘masumiyet’ kaybedilmeden yücelik elde edilemez. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 357 

EK 1: Parsifal Performans Tarihi  
 
 
İlk performans: 26 Temmuz 1882, Bayreuth Opera Binası (Festspielhaus) 

 

Oyuncular: 

Parsifal : Hermann Winkelmann 

Amfortas : Theodor Reichmann 

Gurnemanz : Emil Scaria 

Titurel : August Kindermann 

Klingsor : Karl Hill  

Kundry : Amalia Materna   

1. Kase Şövalyesi : Anton Fuchs 

2. Kase Şövalyesi : Eugen Stumpf 

1. Muhafız : Hermine Galfy 

2. Muhafız : Mathilde Keil 

3. Muhafız : Max Mikorey  

4. Muhafız : Adolf von Hübbenet 

Alt-Solo : Sophie Dompierre 

Çiçekperisi : Pauline Horson 

Çiçekperisi : Johanna Meta 

Çiçekperisi : Carrie Pringle 

Çiçekperisi: Johanna André 

Çiçekperisi: Hermine Galfy  

Çiçekperisi: Luise Belce 

 

Telif yasasından dolayı, Parsifal’in Bayreuth Opera Binası dışında bir yerde 

sahnelenmesi yasaklanmıştır. 

İlk konser temsillerinin yer ve tarihleri aşağıdaki gibidir: 

 

Birleşmiş Krallık: 10 Kasım 1884, Londra (Albert Hall) 

Amerika Birleşik Devletleri: 3 Mart 1886, New York 



 358 

Hollanda: 5 Aralık 1896, Amsterdam 

 

Telif yasasının uygulanmadığı ülkelerdeki ilk sahne performanslarının yer ve 

tarihleri aşağıdaki gibidir:   

Amerika Birleşik Devletleri: 24 Aralık 1903, New York (Metropolitan) 

Kanada: Nisan 1905, Montreal 

Hollanda: 20 Haziran 1905, Amsterdam 

Monako: Şubat 1913, Monte Carlo [özel temsil] 

İsviçre: 13 Nisan 1913, Zürih 

 

Esere ait telif yasası, bestecinin ölümünden otuz yıl sonra, 31 Aralık 1913’de 

sona ermiştir. Yasanın sonlanmasını takiben gerçekleşen ilk temsillerin yer ve 

tarihleri aşağıdaki gibidir:  

 

İspanya: 1 Ocak 1914, Barselona  

Çek Cumhuriyeti: 1 Ocak 1914, Prag 

Almanya [Bayreuth’un dışında]: 1 Ocak 1914, Berlin, Bremen ve Kiel 

Macaristan: 1 Ocak 1914, Budapeşte 

İtalya: 1 Ocak 1914, Bolonya ve Roma 

Polonya: 1 Ocak 1914, Wroclaw 

Rusya: 3 Ocak 1914, St. Petersburg 

Fransa: 4 Ocak 1914, Paris 

Belçika: 5 Ocak 1914, Brüksel 

Avusturya: 14 Ocak 1914, Viyana 

Birleşmiş Krallık: 2 Şubat 1914, Londra (Covent Garden) 

Danimarka: 9 Nisan 1915, Kopenhag 

İsveç: 21 Nisan 1917, Stokholm 

Portekiz: Eylül 1921, Lizbon 

Küba: 1921, Havana 

Hırvatistan: 28 Nisan 1922, Zagreb 

Romanya: Aralık 1932, Bükreş 

Finlandiya: 1 Mart 1933, Helsinki 



 359 

Slovenya: 14 Nisan 1933, Ljubljana 

Letonya: 14 Mart 1934, Riga 

Yugoslavya: Haziran 1938, Belgrad 

 

New York, Metropolitan Operası’nda gerçekleşen ilk temsil tarihi 24 Aralık 

1903’tür. 1975-1976 tarihleri arasında toplam 184 temsil yapılmıştır. 

 
Referans: http://opera.stanford.edu/Wagner/Parsifal/history.html 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 360 

EK 2: Karakterler, Ses Tipleri ve Operanın Konusu 
 
PARSIFAL (1882) 
 
Üç perdelik Romantik mistik opera. 
 
Karakterler: Gurnemanz (Bas), Kundry (Soprano), Amfortas (Bariton), Parsifal 
(Tenor), Titurel (Bas), Klingsor (Bas). 
 
Konunun geçtiği çağ ve yer: Orta Çağ, İspanya’da Pirene dağlarında kutsal 
Monsalvat şatosu. 
 
Konusu: 
 

Kase ülkesinin kralı Amfortas’ın babası Titurel, Kurtarıcı Mesih’in böğründe 

bir yara açan Mızrak’ı ve kanının içine aktığı kutsal Kase’yi saklayıp korumak için 

Monsalvat adlı şatoyu yaptırmış, koruyucu olarak erdemli ve fedakar şövalyeleri 

görevli olarak almıştır. Klingsor adlı bir şövalye büyük ihtirası nedeniyle kendini 

hadım ettiği için Monsalvat’dan kovulunca öç almak amacıyla büyücülük öğrenmiş, 

bahçesine güzel çiçek perilerini toplayarak şövalyeleri baştan çıkarmaya başlamış, 

nihayetinde kral Amfortas’ı da ağına düşürünce kutsal Mızrak’ı krallıktan çalmayı 

başarmıştır. O günden sonra Kral Amfortas’ın vücudunda kapanmayan bir yara 

açılmıştır. Kundry adlı yarı sürüngen yarı insan, ölümsüzlükle lanetlenmiş garip bir 

yaratık, krala ara sıra bir merhem getirmektedir. Merhem yaranın acısını birazcık 

rahatlatsa da Kral’ın yarası aslında hiçbir zaman kapanmamaktadır.  

I. perdenin başında, şövalyelerin hiç sevmediği tekinsiz Kundry gene 

görünmüş, merhemi yaşlı ve bilge şövalye Gurnemanz’a uzatmıştır. Bu esnada okla 

vurulmuş bir kuğu kıyıya yönelir. Onu genç bir adam vurmuştur. Bilge Gurnemanz, 

delikanlıyı yaptığının doğru olmadığı konusunda uyarır. Genç adam kim olduğunu ve 

geçmişini bilmemektedir. Kundry ise onun geçmişi ile ilgili bilgiye sahip olan tek 

karakterdir. Ona, annesinin ölümünden bahseder. Yabancı genç, bu bilgilerin 

anlatılmasına kızarak kendini kaybedip Kundry’ye saldırsa da Gurnemanz durumu 

önler. Kase şatosunda büyük bir dinsel tören düzenlenmiştir. Kutsal Kase getirilir ve 

kralın önüne konur, şövalyelerin korosu yankılanır. Yabancı delikanlı, olan biteni 

kıpırdamadan seyretmektedir.  



 361 

Öte yanda büyücü Klingsor, şatosunda Kundry’ye, saflığının verdiği gücünden 

endişe duyduğu bu gençten bahsetmektedir. Bu noktada Krallıktaki şövalyeleri baştan 

çıkaran kişinin Kundry olduğu öğrenilir. Kundry, Klingor’un kölesi olmuştur ve 

asırlardır süren acı dolu bir yaşam döngüsünde kıvranmaktadır. Klingsor, Kundry’i 

genç delikanlıyı baştan çıkarma konusunda ikna eder. Klingsor büyü yaparak genç 

adamı oraya çekecektir. Genç yabancı nihayetinde görünür, büyücü bir işaretle şatoyu 

yok eder ve güzel perilerle dolu bir bahçe belirir. Kızlar, gencin aklını çelmeye 

çalışırlar. Tam bu sırada Kundry ona “Parsifal!” (“Saf Aptal!”) diye seslenir ve 

delikanlı bir anda annesinin de kendisini aynı adla çağırdığını hatırlar. Parsifal’e aşkın 

büyüsünü öğretmeye çalışan Kundry, Parsifal’i zorla yoldan çıkarır ve onu şehvetli bir 

biçimde öper. O an Parsifal, Kundry’den bir hışımla kurtularak “Amfortas!” diye 

bağırır, “Amfrortas! Yara! Yara! Burada! Yanıyor!” Parsifal, Amfortas’ın yarasının 

kaynağını işte bu öpücük sayesinde ilk defa hisseder. İkili arasında uzun süren bir 

diyalog ve çatışma sonunda Kundry, efendisi Klingsor’u yardıma çağırır. Büyücü 

kutsal Mızrak’ı Parsifal’i yaralamak için fırlatır. Ancak Mızrak, Parsifal’in başı 

üzerinde havada kalıp dönmeye başlar. Saflığı sayesinde zafer kazanan Parsifal, 

Mızrak ile bir haç işareti yapar ve bu işaretle birlikte Klingsor’un büyüsü bozulur; 

şatosu ve sihirli bahçesi ise tamamen yok olur. Kundry sessizlik içinde diz çökerek 

olduğu yerde kalır. Parsifal orayı terk eder.  

Aradan uzun bir süre geçer. İsa’nın çarmıha gerildiği ‘Hayırlı Cuma’ gününde 

Gurnemanz’ın kulübesi önünde bir savaşçı belirir. Kundry ve Gurnemanz Parsifal’i 

hemen tanırlar. Gurnemanz ona ihtiyar Titurel’in öldüğünü, yaralı Amfortas görev 

yapamadığı için şövalyelerin dağılmak üzere olduğunu söyler. Parsifal zırhını çıkarır. 

Kundry ve Gurnemanz tüm zorlu mücadelesinden sonra Parsifal’i arındırmak için dere 

suyuyla yıkarlar. Kundry, Parsifal’in ayaklarına şişesindeki kutsal yağdan sürer ve 

saçlarıyla ayaklarını kurutur. Beraberlerinde Kundry’yi de alarak şatoya yönelirler. 

Cenaze töreni başlamıştır. Parsifal, Mızrak’ı Amfortas’ın yarasına dokundurur ve asla 

iyileşmeyecek bu yara oracıkta hemen kapanır. Şövalyelerin borusu bu mutlu anı haber 

vermek için çalar. Parsifal, Mızrak’ı Kase ile buluşturarak krallığa kurtuluş getirmiş 

olur. Artık kutsal emanetler birleşmiştir. O anda Kundry cansız yere yıkılır. Perde, 

Amfortas ve Gurnemanz’ın Parsifal’in önünde diz çöküşüyle kapanır. 

 



 362 

KAYNAKÇA 

 
Abbate, Carolyn: “Parsifal: Words and Music,” Parsifal, Richard 

Wagner, Richmond, VA, Oneworld Classics, 2011 

Afîfî, Ebu’l-Alâ: Tasavvuf İslam’da Manevi Hayat, Çev. Ekrem 

Demirli ve Abdullah Kartal, İstanbul, İz Yay., 1996. 

Akalın, Kürşat Haldun: “Yunan-Roma Uygarlığında İnsan-Tanrılara 

Tapınma Törenı̇ Olarak: Kilise Ekmek-Şarap 

Ayı̇ni,” Atatük Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Erzurum, 2014, Sayı: 41, s. 130. 

Arıkdal, Ergün: Gizli Öğreticilik, Ruh ve Madde Yayınları, 

İstanbul, 1997. 

Attar, Ferideddin: Mantık Al-Tayr, Çev. Abdülbâki Gölpınarlı, 

İstanbul, MEB Yay., 1990, C.I. 

Aun Weor, Samael: Parsifal Unveiled, y.y., Glorian Publishing, ©2013. 

Bahadır, Abdülkerim: Jung ve Din, İz Yayıncılık, 2006. 

Bailey, Alice A.: The Destiny of the Nations, Lucis, 1949. 

Barth, Herbert, Mack, Dietrich, & 

Voss, Egon: 

Wagner: A Documentary Study, Thames&Hudson 

Ltd, 1975. 

Beckett, Lucy: Richard Wagner: Parsifal, Cambridge Opera 

Handbooks, Cambridge University Press, 1981 

Bell, Richard H.: Wagner’s Parsifal: An Appreciation in the Light 

of His Theological Journey, Eugene, Oregon, 

Cascade Books, ©2013. 

Borchmeyer, Dieter: Drama and the World of Richard Wagner, Çev. 

Daphne Ellis, Princeton, New Jersey, Princeton 

University Press, 2003. 

Borchmeyer, Dieter: Richard Wagner: Theory and Theatre, Çev. 

Stewart Spencer, Clarendon Press Oxford, 1991. 

 

 

 



 363 

Breig, Werner: “The Musical Works,” Wagner Handbook, Ed. 

Ulrich Müller, Peter Wapnewski, & John 

Deathridge, Cambridge, Harvard University Press, 

1992. 

Chamberlain, Houston Stewart: Richard Wagner, 6. bs., München, Bruckmann, 

1919. 

Campbell, Joseph: An Open Life: Joseph Campbell in Conversation 

with Michael Toms, Ed. John M. Maher & Dennie 

Briggs, New York, Larson Publications, 1988 

Campbell, Joseph: Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, Çev. Sabri 

Gürses, İstanbul, Kabalcı Yayıncılık, 2013 

Campbell, Joseph: The Masks of God: Creative Mythology, 4.c, 

Penguin, 1968 

Campbell, Michael: Music 2: Student Edition, 2. bs., Stamford, USA, 

Cengage Learning, 2015. 

Candan, Ergun: Gizli Sırlar Öğretisi, Ed. Nilüfer Dinç, 13. bsk., 

İstanbul, 1998, Sınır Ötesi Yayınları 

Carruthers, Marry: The Craft Of Thought, Meditation, Rhetoric, 

And The Making Of Images, 400-1200. 

Cambridge University Press, UK, 1998. 

Chesire, Neil M.:  “The empire of the ear: Freud’s problem with 

music,” International Journal of Psychoanalysis, 

International Psycho-Analytical Association; 

Institute of Psycho-analysis (Great Britain); 

International Psycho-Analytical Association, Wiley, 

1997, C. 77, pt 6, s.1128. 

Christie-Murray, David: A History of Heresy, Oxford, Oxford University 

Press, 1976 

Comte-Sponville, André: Cinsellik, Aşk ve Ölüm, Çev. Canan Özatalay, 

2.bs., İstanbul, İletişim Yayınları, 2015. 



 364 

Cooper, Barry: Beethoven and the Creative Process, New York, 

Oxford University Press Inc. Clarendon, 1990. 

Çınar, Erdoğan: Alevi adı Hz. Ali’den Gelmez, Aleviler Aleviliği 

Tartışıyor, Ed. Hakan Tanıttıran ve Gülşen İşeri, 

İstanbul, Kalkedon Yayıncılık, 2006. 

Çınar, Erdoğan: Aleviliğin Gizli Tarihi: Demirin Üstünde Karınca 

İzi, İstanbul, Kalkedon Yayıncılık, 2007. 

Dahlhaus, Carl: Richard Wagner’s Music Dramas, Çev. Mary 

Whittall, 2. bs., New York, Cambridge University 

Press, 1992. 

Dallas, Ian: The New Wagnerian, Freiburg, Freiburg Books, 

1990. 

Danuser, Hermann: “Tristanakkord,” Die Musik in Geschichte und 

Gegenwart, Sachteil, C IX. 

Dardel, Eric: “The Mythic,” Sacred Narrative: Readings in 

Theory of Myth, Ed. Alan Dundes, Berkeley, 

University of California Press, 1984 

Dayal, Har: The Bodhissatva Doctrine in Buddhist Sanskrit 

Literature, Motilal Banardidass Publishers, Delhi, 

1932/1999. 

Deathridge, John: “Strange Love, Or, How We Learned to Stop 

Worrying and Love Parsifal,” Wagner Beyond 

Good and Evil, Berkeley, University of California 

Press, 2008. 

De Coster, Philippe L. D.D.: The Collective Unconscious and Its Archetypes, 

Gent, Belgium, Satsang Press, 2010. 

Demirbaş, Ayşe Tül: “Wagner Operalarının Düşünsel Altyapısı”, Ed. Yrd. 

Doç. Dr. Esin Ulu, Müzik-Bilim Dergisi, İstanbul, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Yayınları, 

Sayı:1, Bahar 2012, s.22. 



 365 

Demirci, Kürşat: Yahudi Mistisizmi veya Kabalacılık: İnançlar ve 

Tarih, İstanbul, Ayışığı Kitapları, 2015. 

Diaz de Chumaceiro, Cora L.:  “Richard Wagner's Life and Music: What Freud 

Knew”, Feder, Stuart, Karmel, Richard L., 

Pollock, George H., Psychoanalytic Explorations 

in Music, Second Series, Madison CT, 1993, s..250-

255, 256,257. 

di Voragine, Jacobo: “Saints Barlaam and Josaphat,” The Golden 

Legend: Selections, Çev. Christopher Stace, New 

York, Penguin Books, 1999. 

Dökmen, Üstün ve Dökmen, 

Zehra: 

“Jung’un Aşama Arketipi’nin Test Edilmesi”, 

Psikoloji Dergisi, c.6, Sayı 21, 1987, s.86. 

Eckhart, Meister: Die Deutchen Werke, Ed. Josef Quint, Stuttgart, W. 

Kohlhammer, 1936-76 

Eger, Manfred: “The Bayreuth Festival and the Wagner Family,” 

Wagner Handbook, Ed. Ulrich Müller & Peter 

Wapnewski, Çev. ed. John Deathridge, VI. Bölüm 

19. Kısım, Cambridge, MA, Harvard University 

Press, 1992, s. 491. 

Eliade, Mircea: “Cosmogenic Myth and ‘Sacred History,’” Sacred 

Narrative: Readings in Theory of Myth, Ed. Alan 

Dundes, Berkeley, University of California Press, 

1984, s. 138. 

Eliade, Mircae: The Encyclopedia of Religion, 15 c., C. VII&VIII, 

New York, MacMillan,1987 

Eski Ahit:  Mısır’dan Çıkış, 3:1-2; 3:14; 21:12,17,23-25. 

Samuel 16:13 

Tekvin 2: 10-14,21-22, 25; 3:6,7,20,22,23; 4:1; 6:14. 

Eyüboğlu, İsmet Zeki: Tasavvuf-Tarikatlar-Mezhepler Tarihi, Der 

Yayınları, İstanbul 1990. 



 366 

Feridunoğlu, Doç. Z. Lâle: Müziğe Giden Yol: Genç Müzisyenin El Kitabı, 

İstanbul, İnkılâp Kitabevi, ©2004. 

Freke, Timothy ve Gandy, Peter: İsa’nın Gizemleri: “Gerçek İsa” Bir Pagan 

Tanrısı mıydı?, Çev. Aslı Bengisu, 2. bs., İstanbul, 

Ayna Yayınevi, 2011. 

Forster, Greg: The Contested Public Square: The Crisis of 

Christianity and Politics. IVP Academic, 2008. 

Freud, Sigmund: Civilization and Its Discontents. Çev. Joan Riviere, 

Leonard &Virginia Woolf at the Hogarth Press, 

London, 1930. 

Forsyth, Peter Taylor: “Wagner’s ‘Parsifal,’” Religion in Recent Art, 

London, Hodder & Stoughton, 1901 

Gaarden, Bonnie: The Christian Goddess, Archetype and Theology 

in the Fantasies of George Macdonald, Plymouth, 

Fairleigh Dickinson University Press, 2011. 

Gaillard, Paul-André: “Der liturgische ‘Schutt’ im Parsifal,” 

Programmhefte der Bayreuther Festpiele 1965: 

“Parsifal” 

Gaster, Theodor Herzl: “Myth and Story,” Sacred Narrative: Readings in 

Theory of Myth, Ed. Alan Dundes, Berkeley, 

University of California Press, 1984, s. 37. 

Geck, Martin & Voss, Egon: Dokumente zur Entstehung und ersten 

Aufführung des Bühnenweihfestspiels Parsifal, 

SW 30, Mainz, B. Schott, 1970. 

Gener, Cihangir: Ezoterik-Batıni Doktrinler Tarihi Kitabı, Ankara, 

Gece Yayınları, 1994 

Gfrörer, August Friedrich: Geschichte des Urchristentums, 3 c., Stuttgart, E. 

Schweizerhart, 1838. 

Gimaret, Daniel: “Tanāsukh” Encyclopaedia of Islam, Ed. P. 

Bearman, Th. Bianquis, C.E. Bosworth, E. van 

Donzel, W.P. Heinrichs., 2. bs.,t.y. 



 367 

Gregor-Dellin, Martin & Mack, 

Dietrich: 

Cosima Wagner’s Diaries, Çev. Geoffrey Skelton, 

2 c., New York, Harcourt Brace, 1978-80. 

Gregor-Dellin, Martin: Richard Wagner-His Life, His Work, His 

Century, Çev. J. Maxwell Brownjohn, San Diego, 

Harcourt Brace Jovanovich, 1983. 

Golther, Wolfgang: Richard Wagner an Mathilde Wesendonk: 

Tagebuchblätter und Briefe 1853–1871, Berlin, 

Duncker, 1904. 

Gökalp, Altan: Têtes rouge et bouches noirs: Une confrérie 

tribale de l'Ouest anatolien, Paris, Société 

d’Ethnograpie, 1980. 

Guerpin, Martin: “Why Did Art Music Composers Pay Attention to 

‘Jazz’?: The Impact of ‘Jazz’ on The French Musical 

Field, 1908-1924”, Eurojazzland: Jazz and 

European Sources, Dynamics, and Contexts, Ed. 

Luca Cerchiari, Laurent Cugny ve Franz 

Kerschbaumer, Boston, Norhteastern University 

Press, ©2012. 

Guillaume, Alfred: Islam, Penguin, 1956. 

Gutman, Robert W.: Wagner: The Man, His Mind and His Music, 2. 

bs., Orlando, Florida, Harcourt Brace Jovanovich 

Publishers, 1990. 

Güner, Reşat: Okültizm: Tarih Boyunca Gizli Bilimler, Ege 

Meta Yayınları, İzmir, 1996. 

Gürses, Dr. Öğr. Gör.İbrahim: “Jung’cu Arketip Teorisi Bağlamında Tasavvufi 

Öykülerin Değerlendirilmesi: Simurg Örneği,” 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

C.XVI, Sayı:1, 2007, s. 79 

Harari, Yuval Noah: Hayvanlardan Tanrılara Sapiens: İnsan 

Türünün Kısa Bir Tarihi, İstanbul, Kolektif Kitap, 

2012 



 368 

Harari, Yuval Noah: Homodeus: Yarının Kısa Bir Tarihi, İstanbul, 

Kolektif Kitap, 2016. 

Hartford, Robert: Bayreuth: The Early Years, London, Gollanz, 

1980. 

Hastings, James: Encyclopædia of Religion and Ethics, C.III, NY, 

Charles Scribner’s Sons, 1928 

Henderson, Joseph: “Archetypal Symbolism,” ARAS, C.I, s.8. 

Hillman, James: “A Note on Story,” Parabola, IV:4, 1979, s. 43,45. 

Hitti, Philip K.: History of The Arabs, London, Macmillan, 1950. 

Hollinrake, Roger: “Philosophical Outlook,” The Wagner 

Compendium: A Guide to Wagner’s Life and 

Music, Ed. Barry Millington, London, Thames and 

Hudson, 1992, s. 145. 

Honolka, Kurt v.d.: Knaurs Weltgeschichte der Musik, München, 

Droemer Knaur, 1968. 

Honoré, Tony: Law in the Crisis of Empire 379-455 AD, Oxford 

University Press, 1998. 

Hutin, Serge: Gizli Cemiyetler: Masonluk, Gizli Dinler, Cinai 

Cemiyetler, Karbonari, Ku-Klux-Klan, Çev. 

Mehmet Arık, İstanbul, Anıl Yayınevi, 1965 

Joseph, Ruben: Why Are The Young People Leaving The 

Church-What We Need To Do To Keep Them In, 

USA, Xlibris Corporation, 2011. 

Jung, Carl Gustav: Collected Works of C. G. Jung: Çev. Gerhard 

Adler & R.F.C. Hull, Ed. Sir Herbert Reas, Michael 

Fordham, M.D., M.R.C.P., & Gerard Adler, PH.D., 

C. V, Princeton,1964 

Jung, Carl Gustav: Collected Works of C. G. Jung, Mysterium 

Coniunctionis: An Inquiry into the Seperation 

and Synthesis of Psychic Opposites in Alchemy, 2. 

bs. C. XIV, London & New York, Routledge, 1970. 



 369 

Jung, Carl Gustav: Collected Works of C. G. Jung, C. XVI. 

Jung, Carl Gustav: Collected Works of C. G. Jung, C.XVIII 

Jung, Carl Gustav: Collected Works of C. G. Jung: The Archetypes 

and the Collective Unconsicous (1934), Çev. 

R.F.C. Hull, 2. bs. 2.bsk., C. IX, Bölüm: 1, Bollingen 

Series XX, Princeton, 1968. 

Jung, Carl Gustav: Collected Papers on Analytical Psychology, Çev. 

Constance E. Long, London, Baillière Tindall & 

Cox, 1916 

Jung, Carl Gustav: Psychology and Alchemy, Çev. R.F.C. Hull, 1953, 

2.bs. London, Routledge,1968. 

Jung, Carl Gustav: Collected Works of C. G. Jung, Civilization in 

Transition, Çev. R.F.C. Hull, Ed. Sir Herbert Reas, 

Michael Fordham, M.D., M.R.C.P., & Gerard Adler, 

PH.D., C. X, Princeton,1964 

Keen, Sam & Fox, Anne Valley: Your Mythic Journey: Finding in Your Life 

through Writing and Storytelling, Los Angeles, 

Jeremy P. Tarcher, 1989, s. XI-XII. 

Kısa, Cihad: “Carl Gustav Jung’da Din ve Bireyleşme Süreci,” 

İzmir İlâhiyat Vakfı Yay., İzmir 2005. 

Kienzle, Ulrike: “Parsifal and Religion: A Christian Music Drama?” 

A Companion to Wagner’s Parsifal, Ed. William 

Kinderman & Katherine R. Syer, NY, Camden 

House, 2005. 

Kierkegaard, S.: Fear and Trembling/Repetition. Princeton 

University Press, 1983. 

Kindermann, William: “Introduction: The Challenge of Wagner’s Parsifal”, 

A Companion to Wagner’s Parsifal, Ed. William 

Kinderman & Katherine R. Syer, NY, Camden 

House. 



 370 

Kirk, Geoffrey S.: “On Defining Myths”, Sacred Narrative: Readings 

in Theory of Myth, Ed. Alan Dundes, Berkeley, 

University of California Press, 1984. 

Kirsch, Winfried: “Richard Wagners Biblische Scene Das Liebesmahl 

der Apostel” Geistliche Musik: Studien zu ihrer 

Geschichte und Funktion im 18. und 19. 

Jahrhundert, Ed. Constantin Floros, Hans Joachim 

Marx, & Peter Peterson, Laaber, Germany: Laaber, 

1985. 

Kovačev, Asja Nina: “Cognitive functions of myth: Explaining the 

universe and surpassing alienation,” Lo Straniero 38, 

2003, s. 43-67.   

Kovačev, Asja Nina: “Myth as a form of cognition”, Anthropos, 2000, s. 

36, 58-77. 

Kovačev, Asja Nina: “Return to the Origins-Wagner, Jung, and Symbolic 

Forms,” Musicological Annual, Ljubljana 

University Press, Faculty of Arts, No:45, 1 Haziran 

2009, s.104-109. 

Köhler, Joachim: Richard Wagner: The Last of the Titans, Çev. 

Stewart Spencer, New Haven, Yale University Press, 

2004. 

Kutlutürk, Cemil: Upanishadlar’ın Hint Kutsal Metinleri 

Arasındaki Yeri ve Önemi, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, 2009, Ankara Üniversitesi Sos. Bilimler 

Ens. Felsefe ve Din Bilimleri (Dinler Tarihi) 

Anabilim Dalı, s.63,64. 

Langdon, Stephen Herbert: The Mythology of All Races, Ed. Canon John 

Arnott MacCulloch, D.D,13.c., C. V, New York, 

Archeological Institute of America, Cooper Square 

Publishers, 1931(1964) 



 371 

Larsen, Stephen: The Mythic Imagination: Your Quest for 

Meaning Through Personal Mythology, New 

York, Bantam Books, 1990, s. XVII. 

Liébert, Georges: Nietzsche and Music, Çev. David Pellauer & 

Graham Parkes, Chicago & London, The University 

of Chicago Press, ©2004. 

Mackey Kallis, Susan: “Jungian archetypes and the collective 

unconscious,” Encyclopedia of Health, Salem 

Press, 2013, s. 5. 

Madrigal, Carlos: Kurtuluş Yasası, y.y., Haberci, 2013. 

Magee, Bryan: Aspects of Wagner, 2. bs., New York, Oxford 

University Press, 1988. 

Magee, Bryan: Wagner and Philosophy, London, Penguin, 2001. 

Mann, Thomas: “Sufferings and Greatness”, Essays of Three 

Decades, Çev. H. T. Lowe-Porter, London, Secker 

& Warburg, n.d. 

Mastrogiovanni, John L., D. Min.: Parsifal, The Will and Redemption: Exploring 

Richard Wagner’s Final Treatise, Middletown, 

DE, y.y., ©2014. 

McDermott, Gerald R. & Netland, 

Harold A.: 

Theology of Religions, An Evangelical Proposal, 

New York, Oxford University Press, 2014. 

Mecid, Aydın: “Romantizm Dönemi Bestecilerin Eserlerinde 

Nefesli ve Vurmalı Çalgılar” Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Afyon Kocatepe Üniversitesi 

Sosyal Bilimleri Enstitüsü, Afyon, 2005, s.31. 

Mélikoff, Irène: Hadji Bektach: un mythe et ses avatars: Genèse 

et évolution du soufisme populaire en Turquie, 

Leiden E.J., Brill, 1998. 

Millington, Barry: The Wagner Compendium, London, Thames & 

Hudson, 2001 



 372 

Millington, Barry v.d.: The New Grove Dictionary Of Music And 

Musicians, Ed. Stanley Sadie and John Tyrrell, 

2.bs., 29c., C.XXVI, London: Macmillan, 2001. 

Millington, Spencer, Stewart and 

Barry: 

“Selected Letters of Richard Wagner,” New 

York/London, W.W. Norton, 1987, s. 903 

Najiba Ziyayi, Azizi: Zerdüştiliğin Kutsal Kitabı (Avesta) Üzerine Bir 

Araştırma, Doktora Tezi, 2009, Ankara 

Üniversitesi Sos. Bil. Ens. Felsefe ve Din Bilimleri 

Anabilim Dalı (Dinler Tarihi), s.33 

Netland, Harold: Encountering Religious Pluralism: The 

Challenge to Christian Faith & Mission, USA, 

Downers Grove, 111.: InterVarsity Press, Apollos, 

2001. 

Neumann, Erich: The Great Mother: An Analysis of The 

Archetype, Bollingen Series, XLVII, Çev. Ralph 

Manheim, New Jersey, Pinceton University Press, 

2015. 

Nietzsche, Frederick: “The Anti-Christ”, The Portable Nietzsche, Ed. ve 

Çev. Walter Kaufmann, New York, Penguin Books, 

1976, s. 676. 

Pauwels, Louis & Bergier, 

Jacques: 

The Morning of the Magicians, Avon, 1960. 

Pedersen, Johs. Israel: Its Life and Culture, I–II, Çev. Johs. Pedersen and 

Aslaug Møller, 1926, Reprint. London, Cumberlege, 

1946 

Reichenbach, Bruce R.: The Law of Karma: A Philosophical Study, 

Library of Philosophy & Religion, London, Palgrave 

Macmillan, 1990. 

Reik, Theodor: The Haunting Melody: Psychoanalytic 

experiences in life and music, New York, Farrar, 

Straus & Young, 1953. 



 373 

 

 

Rhodes, Ron: 

 

 

The Complete Guide to Christian 

Denominations: Understanding the History, 

Beliefs, and Differences, Harvest House Publishers, 

2015. 

Riaikkenen, Roza & Margarita: The Laws of Life: The Return of the Prodigal 

Son, Ed. Andres Rooke, Canada, 2004, Trafford. 

Rogerson, John William: “Slippery Words: Myth”. Sacred Narrative: 

Readings in Theory of Myth, Ed. Alan Dundes, 

Berkeley, University of California Press, 1984. 

Sambur, Dr. Bilal: Bireyselleşme Yolu: Jung’un Psikoloji Teorisi, 

İstanbul, Elis Yayınları, s.155. 

Sarı, Emre: Buda’nın Yaşam Öyküsü, NoktaE-Book 

Publishing, 2016. 

Sasson, Gahl & Weinstein, Steve: Bir Dilek Tut, Hayatın Değişsin: “Kabala’nın 

Gizemi,” İstanbul, Butik, 2010. 

Schopenhauer, Arthur: İsteme ve Tasarım Olarak Dünya, 1844, Çev. 

Levent Özşar, Ed. Münevver Özgen, 2.bs., İstanbul, 

Biblos Kitabevi, ©2009. 

Schopenhauer, Arthur: On the Basis of Morality. Çev. E.F.J Payne, 

Cambridge, Hackett Publishing, 1998. 

Schure, Edouard: Büyük İnisiyeler, RM Yayınları, İstanbul, 1989. 

Scruton, Roger: Death-Devoted Heart: Sex and the Sacred in 

Wagner’s Tristan and Isolde, Oxford, Oxford 

University Press, 2004. 

Segal, Robert A.: Myth: A Very Short Introduction, New York, 

Oxford University Press, 2004, s. 5. 

Suneson, Carl: Richard Wagner und die Indische Geisteswelt, 

Leiden, E.J. Brill, 1987 



 374 

Tanner, Michael: Wagner, New Jersey, Princeton University Press, 

1995. 

Terry, Paul & Bowman, David: A Student’s Guide to A2 Music for the Edexcel 

Specification 2006-2007, London, Rheingold 

Publishing Ltd, 2005. 

Tillich, Paul: Systematic Theology, C.I Bölüm: 2, Chicago, The 

University of Chicago Press, 1951. 

Ülkü, A. Ekrem: Yahudi Kadim Mistik Öğretisi: Kabala, Tarih 

serisi, İstanbul, Yeni İnsan Yayınevi, 2008, 

von Eschenbach, Wolfram: Parzival, Çev. A. T. Hatto 1980, Reprint, 

Harmondsworth, UK, Penguin Books, 2004. 

Wagner, Richard: Das Braune Buch, Ed. Joachim Bergfeld, Piper 

Verlag GmbH, 1991. 

Wagner, Richard: Sämtliche Briefe, Ed. Gertrud Strobel & Werner 

Wolf, Leipzig, Deutscher Verlag für Musik, 1968, 1-

5 c. 

Wagner, Richard: “Religion and Art”, Çev. W. Ashton Ellis, Lincoln 

& London, 1994 reprint, University of Nebraska 

Press, Richard Wagner’s Prose Works C.VII, 

1892-1899. 

Weigall, Arthur: Hıristiyanlığımızdaki Putperestlik, İstanbul, Ozan 

Yayıncılık, 2002. 

Werness, Hope B.: The Continuum Encylopedia of Animal 

Symbolism in Art, Newy York/London, Continuum 

Publishing, 2003. 

Westcott, Dr. W.W., Mathers S.L., 

MacGregor & Stavish, Mark: 

Kabala’ya Giriş ve Hermetik Geleneği & Sefer 

Yetzirah (Oluşum Kitabı), Çev. Kemal 

Menemencioğlu, 3. bs. İstanbul, Hermes Yayınları, 

2016. 

White, John:  “Aydınlanma Nedir?” İç Dünyanın Keşfi, Çev. 

Cengiz Erengil, Ayna Yayınevi, 2002, s. 18. 



 375 

Whittall, Arnold: “Leitmotif”, The New Grove Dictionary Of Music 

And Musicians, Ed. Stanley Sadie and John Tyrrell, 

2. bs., 29c., C.XIV, London, Macmillan, 2001. 

Yeni Ahit (İncil):  1.Korintliler 15:45 

Luka 1:30-34; 7:41-47; 17:21. 

Matta 26:6-7 

Markos 1:16-18. 

Yuhanna 1:4; 1:14; 3:3-5; 12:3; 19:32-35; 20:11-18 

Žižek, Slavoj & Dolar, Mladen: Opera’s Second Death, New York/London, 

Routledge, 2002. 

Žižek, Slavoj: The Parallax View, Cambridge, Mass, MIT Press, 

2006. 

Žižek, Slavoj: Žižek’ten Nükteler: Şu Hegel Fıkrasını 

Duydunuz mu?, Çev.Erlan Ünal, Ed. Audun 

Mortensen, İstanbul, Encore, 2014. 

 PRIAPEIA, sive diversorum poetarum in 

Priapum lusus, Çev. Leonard C. Smithers & Sir 

Richard Burton, Library of Alexandria, USA [1890] 

 The Penny Cyclopædia of The Society for the 

Diffusion of Useful Knowledge, 30c., C. XIV, 

Limonia-Massachusetts, 1839. 

Görsel Kaynaklar: “Modern Dünyanın Dahisi”, Sunan Bettany Hughes, 

BBC-Open University Production, İngiltere, 1. 

Sezon 2. Bölüm, 2016. 

 “Zeitgeist: The Movie, Myth of Jesus,” Prod. Peter 

Joseph, 2007. 

 

 

 

 

 

 



 376 

E-KAYNAKLAR: 

 
Altar, Cevad 

Memduh: 
I. Opera ve Bale Kongresi, 16-18 Mayıs 1989, Cevad Memduh Altar’ın 

irticalen yaptığı konuşmadan alıntı, (Çevrimiçi) 

http://cevadmemduhaltar.com/1-opera-ve-bale-kongresi-konusmasi.html, 

4 Aralık 2017. 
Altar, Cevad 

Memduh: 
“Büyük Bestecilerden Richard Wagner,” Ulus, 22.IV.1944, (Çevrimiçi),  

http://cevadmemduhaltar.com/makale-wagner.html, 12 Ocak 2019. 
Altar, Cevad 

Memduh: 
“Richard Wagner ve Devrinin Filozofları”, 1947, (Çevrimiçi)  

http://cevadmemduhaltar.com/makale-richard-wagner-ve-devrinin-

filozoflari.html, 26 Aralık 2017. 
Altunay, 

Erhan: 
“Ezoterizm nedir?”, ©1999, (Çevrimiçi) 

http://www.hermetics.org/Ezoterizm%20Nedir.html, 5 Ocak 2018.   
Acar, Ayşe: “Fatıma-tüz Zehra,” Düşün-ü-yorum, sayı 22, 22 Mart 2012, (Çevrimiçi)  

http://www.dusunuyorumdergisi.com/fatima-tuz-zehra/, 21 Ekim 2017. 
Basett, 

Peter: 
“The Use of Buddhist and Hindu Concepts in Wagner’s Stage Works,” 

The Wagnerian: Here, Time becomes Space, 1 Ocak 2014, (Çevrimiçi) 

http://www.the-wagnerian.com/2014/01/the-use-of-buddhist-and-hindu-

concepts.html, 21 Ocak 2018. 
 

Beaumont, 

Rachel: 

 

“Quoting Tristan: Echoes of Wagner over 150 years of music and film: 

Richard Wagner’s iconic masterpiece pervades Western culture”, 3 

Aralık 2014, (Çevrimiçi) http://www.roh.org.uk/news/quoting-tristan-

echoes-of-wagner-over-150-years-of-music-and-film, 29 Ağustos 2017. 
Chamberlain, 

Lesley: 
“The political message of Nietzsche’s ‘God is dead,’” The Big Ideas, The 

Guardian, 7 Şubat 2012, (Çevrimiçi) 

https://www.theguardian.com/commentisfree/belief/2012/feb/07/political

-message-nietzsche-god-is-dead, 26 Aralık 2017. 
Çakar, 

Doğan: 
“Senfonı̇k Orkestrada Yer Alan Bakır Üflemelı̇ Çalgılarda Doğuşkanlar, 

Valf Sı̇stemlerı̇ Ve Pozı̇syonlar”, Sahne ve Müzik Eğitim-Araştırma e-



 377 

Dergisi, 5. Sayı, Temmuz 2017, s. 242, (Çevrimiçi)  

http://dergipark.gov.tr/download/article-file/327981, 29 Mayıs, 2018. 
Davis, Peter 

G.: 
“Smooth Sailing”, New York, 21 Ocak 2002, (Çevrimiçi) 

http://nymag.com/nymetro/arts/music/classical/reviews/5596/, 17 Şubat 

2018. 
de Martelly, 

Elizabeth: 
“Signification, Objectification, and the Mimetic Uncanny in Claude 

Debussy’s ‘Golliwog’s Cakewalk’”, Current Musicology, No.90, 

Sonbahar 2010, Trustees of Columbia University in the City of New 

York, s.7,27, (Çevrimiçi) 

https://currentmusicology.columbia.edu/article/signification-

objectification-and-the-mimetic-uncanny-in-claude-debussys-golliwogs-

cakewalk/, 4 Nisan 2018. 
DeVoto, 

Mark: 
“A Field Guide to Chromaticism”, s. 4 (Çevrimiçi)  

http://emerald.tufts.edu/~mdevoto/Chromaticism.pdf, 29 Nisan 2018. 
Demirci, 

Kürşat: 
Avrupa: Fiziki ve Beşeri Coğrafya/Din, C. IV, Bölüm 2, 1991, s. 132-

133. (Çevrimiçi) 

http://www.islamansiklopedisi.info/dia/ayrmetin.php?idno=040132&idno

2=c040126#1, 4 Aralık 2017. 
Erengil, 

Cengiz & 

Özbilen, 

Ahmet Y.: 

“Kutsal Metinlerde ‘Tanrısal Olan’ın Dişil Yanı’nın Bastırılışı” Düşün-ü-

yorum, Mart 2012, Sayı:22 (Çevrimiçi) 

http://www.dusunuyorumdergisi.com/kutsal-metinlerde-tanrisal-olanin-

disil-yaninin-ba/, 5 Aralık 2017. 
Erş, İzzet: “Astroloji ve Vahdeti Vücûd,” Denemeler, Hikmet ve Tasavvuf, 

Kavramsal, Düşün-ü-yorum, 20 Aralık 2016, (Çevrimiçi) 

http://www.dusunuyorumdergisi.com/astroloji-ve-vahdeti-vucud/, 30 

Ekim 2017. 
Everett, 

Derrick: 
(Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/motiftop.htm, 21 Haziran 2017. 

Everett, 

Derrick: 
(Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/kundry.htm#X2, 12 Aralık 2017. 



 378 

Everett, 

Derrick: 
(Çevrimiçi) www.monsalvat.no/trans2.htm, 4 Mart 2018. 

Everett, 

Derrick: 
(Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/racism.htm, 2 Şubat 2018. 

Everett, 

Derrick: 
(Çevrimiçi) http://www.monsalvat.no/sleep.htm, 21 Kasım 2017. 

Everett, 

Derrick: 
(Çevrimiçi) www.monsalvat.no/introduction.htm, 4 Mayıs 2017. 

Everett, 

Derrick: 
“Ideas from Indian Religion, Philosophy and Literature in Parsifal,” 13 

Nisan 2018 (Çevrimiçi)  http://www.monsalvat.no/suneson.htm, 3 Mayıs 

2018. 
Everett, 

Derrick: 
“Spiritual Masters,” 18 Nisan 2018, (Çevrimiçi) 

http://www.monsalvat.no/masters.htm, 4 Aralık, 2017. 
Everett, 

Derrick: 
“Wagner on Parsifal” 20 Nisan 2018, (Çevrimiçi) 

http://www.monsalvat.no/writings.htm, 8 Ocak 2018. 
Fry, 

Stephen: 
(Çevrimiçi) https://www.youtube.com/watch?v=dWLp7lBomW8, 30 

Ocak 2018. 
Gündüz, 

Prof. Dr. 

Şinasi: 

“Başkaldırı Geleneği ve Heterodoksi,” Bilimname, VI, Mart 2004, s. 75-

76. (Çevrimiçi)  

http://isamveri.org/pdfdrg/D02237/2004_6/2004_6_GUNDUZS.pdf, 26 

Aralık 2017. 
Güngen, Dr. 

Can: 
“Ludwig Feuerbach felsefesi,” (Çevrimiçi) 

 http://www.cangungen.com/2011/03/08/ludwig-feuerbach-felsefesi/, 24 

Aralık 2017. 

Gürel, 

Nigün 

Çevik: 

“Ramayana Destanı,” 19 Kasım 2016, (Çevrimiçi) 

http://www.dusunuyorumdergisi.com/ramayana-destani/, 2 Mayıs 2017. 

Geniş, 

Atilla: 
(Çevrimiçi) http://atillagenis.blogcu.com/irfan-ogretileri-hint-

irfani/264004, 21 Ekim 2017. 

 



 379 

Holland, 

Bernard: 
“Critic’s Notebook; How Debussy Defused Wagner In His ‘Pelleas’”, New 

York Times, 1983, p.16, (Çevrimiçi) 

https://www.nytimes.com/1983/01/27/arts/critic-s-notebook-how-

debussy-defused-wagner-in-his-pelleas.html, 14 Mart 2018. 
Hoeller, 

Stephan A.: 
“The Gnosis of The Eucharist,” (Çevrimiçi) 

http://gnosis.org/gnosis_eucharist1.html, 4 Ocak 2018. 
Howlett, 

Neil: 
“What is a Heldentenor?” 10 Ocak 2010, (Çevrimiçi)  

http://neilhowlett.com/articles/what-is-a-heldentenor/, 27 Ekim Ocak 

2017. 
Jung, Carl 

Gustav: 
“Gnostic Symbols of the Self,” The Gnostic Jung, 1992, s. 55 -92. 

(Çevrimiçi)  http://www.iep.utm.edu/gnostic/, 3 Mayıs 2018. 
Lajosi, 

Krisztina: 
“Wagner and the (Re)mediation of Art: Gesamtkunstwerk and Nineteenth-

Century Theories of Media”, Frame: Literatuur en Muziek, 23.2, Kasım 

2010, s.43,47-49. (Çevrimiçi) http://www.tijdschriftframe.nl/wp-

content/uploads/2014/11/03.-Krisztina-Lajosi-Wagner-and-the-Re-

mediation-of-Art-Gesamtkunstwek-and-Nineteen-Century-Theories-of-

Media-main.pdf, 17 Şubat 2018. 
Menemenci

oğlu, Kemal: 
“Temel Ezorerik ve Okült Terimler ve Kavramlar”, ©2007, (Çevrimiçi), 

http://www.hermetics.org/Terimler.html, 3 Mayıs 2018. 
Nasio, J.D: “Jacques Lacan Kuramının Genel Kavramları”, Mono Kurgusuz 

Labirent, Çev. Atakan Karakış, Monokl yayın, 2009 yaz, Yıl:3, Sayı: VI-

VII, (Çevrimiçi)  http://www.cangungen.com/2012/08/24/jacques-lacan-

kuraminin-genel-kavramlari-j-d-nasio/, 5 Nisan 2018. 
 

 

Nash, John 

F.: 

 

 

“Esoteric Perspectives on the Eucharist,” Esoteric Quarterly, Yaz 2008, 

(Çevrimiçi) 

http://www.esotericquarterly.com/issues/EQ04/EQ0402/EQ040208-

Nash.pdf, 10 Ocak 2018. 
Özgüney, 

Turgut: 
“Gnostisizm,” Düşün-ü-yorum, sayı 10, Mart 2011, (Çevrimiçi) 

http://www.dusunuyorumdergisi.com/gnostisizm/, 19 Ekim 2017. 



 380 

Pappano, 

Antonio: 
(Çevrimiçi)  https://www.youtube.com/watch?v=fNDBgEL6Qx0, 4 Mart 

2018. 
Rumi, 

Mevlâna 

Celaledddin: 

Fihi Mafih, Çev. M.Ü Tarıkaya, Devlet Kitapları, 1985, s.11, (Çevrimiçi) 

https://www.kizildelisultan.com/alevilikte-tasavvuf/, 22 Haziran 2017 

Say, Ahmet: “Wagner ve Verdi”, Sol, 6 Aralık 2013, (Çevrimiçi) 

http://haber.sol.org.tr/yazarlar/ahmet-say/wagner-ve-verdi-83722, 12 

Mart 2018. 
Say, Ahmet: Müzik Sözlüğü, Ankara, Müzik Ansiklopedisi Yayınları, 2002, s. 321, 

(Çevrimiçi) http://dergipark.gov.tr/download/article-file/192454, 21 

Mayıs 2018. 
Sivananda, 

Sri Swami: 
“All About Hinduism”, A divine life society Publication, 1999, s.1 

(Çevrimiçi) http://www.dlshq.org/download/hinduismbk.pdf, 5 Şubat 

2018. 
Thamos: ©2004, “Gnostisizm”, (Çevrimiçi) 

http://www.hermetics.org/Gnosis2.html, 3 Şubat 2018. 
Topcan, 

Özlem: 
“Mistik Bir Hareket Olarak Pentekostalizm’in Doğuşu: Tarihsel Bir 

Değerlendirme”, Dini Araştırmalar, Temmuz-Aralık 2016, Cilt 19, Sayı 

50, s. 161. (Çevrimiçi) http://dergipark.gov.tr/download/article-

file/262087, 14 Mart 2018. 
Türkyılmaz, 

Çetin: 
“Kant’ta ve Schopenhauer’de Kendinde Şey,” 1998, (Çevrimiçi) 

http://felsefet.home.uludag.edu.tr/kaygi/dergi002/3-2.pdf, 2 Nisan 2018. 
 

Veli, Hacı 

Bektaş: 

 

Makalat, Çev. Esad Coşan, Seha Neşriyat, İstanbul, 1971, s. 12; Hacı 

Bektâş-ı Velî, Makalât, Emek Basımevi, Ankara 1954, (Çevrimiçi) 

http://www.kizildelisultan.com/alevilikte-tasavvuf/, 4 Mayıs 2017. 
Weor, 

Samael Aun: 
(Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/courses/daath-the-tree-of-

knowledge/695-daath-the-doorway-to-knowledge-1.html, 5 Eylül 2017. 
Weor, 

Samael Aun: 
(Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/psychology/1761-what-is-

ego.html, 21 Temmuz 2017. 



 381 

Weor, 

Samael Aun: 
“Cteis,” (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/glossary/c/2109-

cteis.html, 4 Şubat 2018. 
Weor, 

Samael Aun: 
 (Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/scripture/3394-what-is-the-

meaning-of-noah-and-the-ark.html, 30 Mart 2017. 
Weor, 

Samael Aun: 
  Daleth, 12 Ekim 2010, (Çevrimiçi) ד

https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-kabbalah/716-

daleth.html, 22 Kasım 2017. 
Weor, 

Samael Aun: 
(Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/courses/alphabet-of-

kabbalah/716-daleth.html, 2 Ekim 2017. 
Weor, 

Samael Aun: 
(Çevrimiçi) https://gnosticteachings.org/faqs/psychology/1761-what-is-

ego.html, 6 Ekim 2017. 
Yaşar, Ziya: “Mevlânâ Rubailerinde Gerçek Aşkın Büründüğü Kisveler,” Berceste, 12 

Mayıs 2018, (Çevrimiçi) 

http://akademik.semazen.net/author_article_print.php?id=1414, 23 Nisan 

2018. 
Young, 

Julian: 
“Arthur Schopenhauer: İlk Avrupalı Budist” Çev. M. Kaan Erdoğan, 

(Çevrimiçi) https://dusunbil.com/arthur-schopenhauer-ilk-avrupali-

budist/, 5 Ocak 2018. 
Yüksel, 

Berk: 
“Gnostisizm”, Milliyet Blog, 25 Şubat 2008, (Çevrimiçi) 

http://blog.milliyet.com.tr/gnostisizm/Blog/?BlogNo=94353, 3 Mayıs 

2019. 
 -(Çevrimiçi) http://www.ancient-hebrew.org/alphabet_letters_tav.html, 

11 Şubat 2018. 

 (Çevrimiçi) http://biblehub.com/text/genesis/6-14.htm 3 Şubat 2018. 

 (Çevrimiçi) http://biblehub.com/text/genesis/4-1.htm, 3 Mart 2018. 

 (Çevrimiçi) http://bilgioloji.com/pages/din/sami/hristiyan/temel/kanonik-

incil-nedir/, 25 Aralık 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/art/cakewalk, 24 Ocak 2018. 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/art/idee-fixe, 4 Ekim 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/occultism, 6 Nisan 2018. 



 382 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/Vulgate-cycle, 19 Nisan 

2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/Buddhism, 3 Aralık 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/logos, 7 Nisan, 2018 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/topic/wandering-Jew, 6 Mart, 

2018. 

 (Çevrimiçi) https://www.britannica.com/science/photosynthesis, 3 Mayıs 

2018. 

 (Çevrimiçi) https://www.diamondway-buddhism.org/buddhism/buddha/,3 

Aralık 2017. 
 (Çevrimiçi) http://www.dmy.info/budizm-nedir/, 5 Şubat 2018. 

 (Çevrimiçi)  http://www.dmy.info/kendinde-sey/, 7 Aralık 2017. 

 (Çevrimiçi) http://www.dmy.info/schopenhauer-felsefesi-hayati/, 3 Mart 

2018. 

 (Çevrimiçi) www.dunyadinleri.com/tr-TR/dunya-dinleri/kutsal-kitabi-

avesta/oku_zerdust-dininin-kutsal-kitabi-avesta-zend-avesta, 3 Mart 2018. 
 (Çevrimiçi) http://www.dlshq.org/download/hinduismbk.pdf, 4 Nisan 

2018. 

 (Çevrimiçi) https://www.etymonline.com/word/individual, 21 Aralık 

2017. 

 (Çevrimiçi) http://www.encyclopedia.com/arts/dictionaries-thesauruses-

pictures-and-press-releases/dresden-amen, 23 Kasım 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.etymonline.com/word/eden, 4 Mart 2018. 

 (Çevrimiçi) https://www.etimolojiturkce.com/kelime/mesih, 3 Ekim 2017. 

 (Çevrimiçi)  

http://www.felsefe.gen.tr/felsefe_sozlugu/l/logos_nedir_ne_demektir.asp, 

3 Mart 2018. 
 (Çevrimiçi) http://www.hinduwebsite.com/upaindex.asp, 4 Ocak 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.hereofcamelot.com/literature/influence-of-

christianity, 30 Nisan, 2017. 



 383 

 (Çevrimiçi)  
http://www.islamansiklopedisi.info/dia/ayrmetin.php?idno=220271, 25 
Aralık 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.insanokur.org/universiteler-ve-felsefe-arthur-

schopenhauer/, 4 Şubat 2019. 

 (Çevrimiçi) http://www.kitabimukaddes.com/kutsal-kitap-hakkinda-

bilgilendirme-ve-tam-metni/, 16 Aralık 2017 

 (Çevrimiçi) http://www.kursunkalem.com/felsefe-terimi/logos/ , 18 Mart 

2018. 
 (Çevrimiçi) https://www.learnclassical.com/the-courses/wagner/wagner-

5-endless-melody/, 21 Eylül 2017. 

 “Ludwig Andreas Feuerbach Sözleri ve Hayatı,” (Çevrimiçi) 

http://www.sozkimin.com/a/1679-ludwig-andreas-feuerbach-kimdir-

sozleri-ve-hayati.html, 6 Ocak 2018. 

 (Çevrimiçi) 

https://www.nationalgeographic.com/environment/freshwater/freshwater-

crisis/, 4 Mayıs 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.medieval-spell.com/Medieval-Code-of-

Chivalry.html, 24 Mart 2017. 

 (Çevrimiçi), https://www.merriam-webster.com/dictionary/mandala, 24 

Kasım, 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.merriam-webster.com/dictionary/gnosis, 12 

Ekim 2017.  

 (Çevrimiçi) https://www.merriam-webster.com/dictionary/Teuton, 12 

Ekim 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.merriam-webster.com/dictionary/alchemy, 23 

Mart 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Rigveda, 4 

Ocak 2018. 

 (Çevrimiçi) 

http://www.newworldencyclopedia.org/entry/Passion_(Christianity), 23 

Aralık 2017. 



 384 

 (Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=Komünyon&lnk=1, 5 

Şubat 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=tötonik, 12 Ekim 2017. 

 (Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=okült, 5 Mayıs 2018. 

 (Çevrimiçi)  www.nisanyansozluk.com/?k=Rab&lnk=1, 2 Nisan 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=Arketip, 6 Nisan 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.nisanyansozluk.com/?k=nefs, 20 Kasım 2017. 

 (Çevrimiçi) 

https://oregonstate.edu/instruct/phl201/modules/Philosophers/Schopenha

uer/schopenhauer.html, 5, Şubat 2018. 

 (Çevrimiçi) https://plato.stanford.edu/entries/intentionality/, 2 Ocak 2018. 

 (Çevrimiçi) http://www.sadikerenler.com/upload/Hallac-

i%20%20Mansur.pdf, 9 Mart 2018. 

 (Çevrimiçi) https://study.com/academy/lesson/what-is-contrapuntal-

music-definition-texture.html, 29 Eylül 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.turkcebilgi.org/sozluk/felsefe-terimleri/teosofi-

11688.html, 21 Kasım 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.turkcebilgi.com/gnostisizm, 2 Kasım 2017. 

 (Çevrimiçi) https://www.timelessmyths.com/arthurian/quest1.html, 15 

Nisan 2017. 

 (Çevrimiçi) http://www.tarihiolaylar.com/tarihi-olaylar/1848-isci-

devrimleri-230, 13 Ekim 2017. 
 (Çevrimiçi) https://www.turkedebiyati.org/panteizm/, 4 Şubat 2018. 

 (Çevrimiçi) www.webskeptic.wikidot.com/zeitgeist-transcript, 29 Ekim 

2017. 
 


