
T.C. 

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO-TELEVİZYON-SİNEMA ANABİLİM DALI 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

TÜRK POPÜLER KÜLTÜRÜNDE KÖTÜNÜN 

EVRİMİ 

 

 

 

FERİT YAĞMURCU 

2501120765 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. NEŞE KARS TAYANÇ 

 

 

 

İSTANBUL - 2015 





iii 
 

ÖZ 

Türk Popüler Kültüründe Kötünün Evrimi 

Ferit Yağmurcu 

2501120765  

Bu çalışmada, sinema sanatı içerisinde olduğu varsayılan popüler sinema- sanat 

sineması ayrımından hareketle, popüler Türk sinemasındaki kötü karakterler ve 

bunlardaki dönüşümün, örnek filmler aracılığıyla incelenmesi amaçlanmaktadır. Her 

ne kadar bu ayrımın gerçekliği tartışmalı olsa da popüler kültür olgusunun önemli bir 

parçası olarak popüler Türk sineması sıkça konu edilmekte ve çoğunlukla da 

aşağılanmaktadır. Bu nedenle araştırmanın ilk bölümünde kültürün ve popüler kültür 

olgusunun ne olduğu, önemli ürünleri ve özellikleri önce kuramsal, sonra da 

Türkiye’deki ürünleri açısından ortaya konulmuştur.  

İkinci bölümde popüler sinema- sanat sineması ayrımının ne derece anlamlı olduğu 

sorgulanarak, popüler sinemanın kullandığı klasik dramatik yapıya ve unsurlarına 

bakılmıştır. Ayrıca dramatik yapının en önemli öğesi olan karakter olgusu ayrıntılı bir 

şekilde incelenmiştir. Karakterin temsil ve gerçeklikle ilişkisi ve amaç, çatışma gibi 

karakter kurulumunun önemli öğelerinin yanı sıra karakter-izleyici ilişkisi bağlamında 

yıldız oyuncu ve özdeşleşme üzerinde de durulmuştur.  

Üçüncü bölümde önce, kötü ve kötülük olgusu, kapsamlı şekilde ortaya konmaya 

çalışılmıştır. Kalan kısımda ise kötülüğün bir karakter olarak sinemada temsili, 

bunların çeşitleri ve zaman içindeki değişimleri incelenmiştir. 

Son bölümde popüler olgusu çerçevesinde Türk sineması ve kötüleri üzerine 

odaklanılmış; incelenen filmlerin toplumsal yapıyla ilişkisini kurabilmek amacıyla da, 

sosyoekonomik arka plan üzerinde durularak dönemler itibarıyla gelişimi verilmiştir. 

Ayrıca popüler Türk sinemasında görülen kötü karakterlerin genel bir sınıflandırması 

yapılmaya çalışılmıştır. Son kısımda ise, popüler Türk sinemasının komedi, 

melodram ve suç-polisiye gibi popüler türlerinin, geçmişte ve yakın dönemde çok 

izlenmiş iki örneğinde yer alan kötü karakterler karşılaştırılmış ve bir dönüşümün 

olup olmadığı görülmeye çalışılmıştır.  

Anahtar Sözcükler: Popüler kültür, popüler Türk sineması, sinemada kötü karakter 



iv 
 

ABSTRACT 

The Evolution Of The Evil In The Turkish Popular Culture 

Ferit Yağmurcu 

2501120765  

This study is aimed to survey the villains and their transition in the Turkish cinema 

with the hypothesized distinction of popular cinema-art cinema, through sample 

films. Eventhough the reality of this distinction is controversial, as a significant part 

of popular culture phenomenon, the popular Turkish cinema is discussed and mostly 

humiliated. Therefore, in the first part, popular culture, its features and Turkish 

populer products are introduced. 

In the second part, the classical dramatic structure and its elements are studied by 

questioning to what degree the distinction of popular cinema-art cinema is 

meaningful. Furthermore, the character phenomena is examined in a detailed way.  

In the third part, it is aimed to expose the evil and the evilness phenomena in 

various points of views. Also, the presentation of evilness in the cinema as a 

character, its types and evolution are examined.  

In the last part, popular Turkish cinema and its villaines are focused. In order to 

establish the relation of the studied films with the social stucture, its improvement as 

of terms is given putting emphasis on socioeconomic background. Additionally, it is 

made a general classification of villaines in the Turkish cinema. Finally, villains 

appearing in the two samples of the popular genres, which have been watched  a lot 

in the past and recently, of popular Turkish cinema such as comedy, melodrama 

and crime-dedective are compared and it is aimed to see whether there is a change. 

Keywords: Populer culture, populer Turkish cinema, Villains in cinema 

 

 

 

 

 



v 
 

ÖNSÖZ 

Popüler kültür ve bunun önemli bir parçası olan popüler filmler, çok izlenmeleri, 

sevilmeleri, gündem ve rol modeller oluşturmalarıyla toplumun hem bilinç hem de 

bilinçdışında duygu ve düşüncelerinin temsil ve inşa alanıdır. Oysa bilimsel alanda 

popüler kültür çoğunlukla ticari kitle kültürü ya da tüketim kültürü olarak ele alınarak 

küçümsenmekte ve hatta çok zararlı görülerek lanetlenmektedir. Karşıt 

görüştekilerse popüler kültürü halkın direniş kültürü olarak gereğinden fazla 

siyasileştirmekte ve ona, belki de olduğundan çok daha fazla işlev ve amaçlar 

yüklemektedirler.  

Popüler kültür, gerek yüksek sayıda bireye ulaşması, gerekse olumlu veya olumsuz 

alınsa da iki karşıt görüşçe de kabul edilen etkisiyle önemli ve ciddiyetle üzerinde 

durulması gereken bir alandır. Onu şablonlarla üretilen, yukarıdan dayatılan, estetik 

ve düşünsel olarak düşük seviyede ve zararlı olarak nitelemeden önce bu ön 

kabullerin bilimsel bir şekilde incelenmesine ihtiyaç vardır. 

Türk Popüler Kültüründe Kötünün Evrimi isimli çalışmamızda bu amaçla popüler 

kültür olgusu ve Türk popüler kültürü, ana ürünleri ve özellikleriyle ele alınarak, kötü 

ve kötülük olgusu bağlamında, zaman içerisinde bir değişim veya dönüşümün olup 

olmadığı açısından araştırılmıştır. Ancak popüler kültürün kapsamının genişliği göz 

önüne alınarak, hâlâ yeterli bir ilgiyle incelenmediği düşünülen, toplumsal 

ötekileştirmelerin temsili olarak popüler Türk sinemasının kötü karakterleri üzerine 

yoğunlaşılmıştır.  

Popüler Türk sinemasında karakterlerin basit zıtlıklar ve şablonlar üzerinden 

kurulduğu, özellikle kötü karakterlerin karikatür düzeyinde kaldığı ama günümüzde 

önemli bir değişimin olduğu ve etik sınırların giderek kaybolmasıyla kötülüğün de 

yüceltildiği sıklıkla dile getirilen ve yaygın kabul gören düşüncelerdir. Oysa hem bu 

karakterlerin nasıl kurulduklarının hem de zaman içinde bir dönüşüm geçirip 

geçirmediklerinin, popüler kültüre dair önyargılar taşımadan ortaya konulması 

önemlidir.  

“Popper’in ‘yanlışlanabilirlik’ tezine göre her bilimsel önerme ancak muvakkatan 

doğru olabilen bir potansiyel yanlıştır; Feyerabend’in ‘anarşizm’ tezine göre ise, her 

olgu ve olayın birden fazla açıklaması vardır” (akt. Hocaoğlu, 1997: 63). Dolayısıyla 

çalışmamızda varılan sonuçlar, seçilen yol ve yönteme bağlı olarak ulaşılmış 



vi 
 

sonuçlardır. Alternatif açıklama, neden ve sonuçlarınsa, bilimsel düşünceyi yalnızca 

daha da zenginleştirmeye yarayacağından hareketle, hayatımızın ve benliğimizin bir 

parçası olan kötülük ve kötülüğün sinemadaki temsilinin çok daha ayrıntılı ve yetkin 

araştırmalarla zenginleştirileceği umulmaktadır. 

Bu tezin tüm aşamalarında bilgi ve deneyimleriyle büyük katkıda bulunan tez 

danışmanım Prof. Dr. Neşe Kars Tayanç’a ilgisi ve desteği için çok teşekkür 

ediyorum. Ayrıca başta ailem olmak üzere, keyifli olduğu kadar sıkıntılar da 

yaşadığım tezimin araştırma ve yazım sürecinde maddi ve manevi destekleriyle 

yanımda olan herkese sonsuz teşekkürler.  

Son olarak, tezimi, istemeden de olsa kendisini çokça ihmal etmeme neden olduğu 

halde anlayışla karşılayan canım oğlum Ulaş Ali Yağmurcu’ya armağan ediyorum. 

 

Ferit Yağmurcu 

Kadıköy - 2015 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 
                   Sayfa 

ÖZ           iii 

ABSTRACT          iv 

ÖNSÖZ          v 

ŞEKİLLER ve AFİŞLER LİSTESİ       xi 

GİRİŞ           1 

I. BÖLÜM 

TÜRK POPÜLER KÜLTÜRÜ ve ÜRÜNLERİ 

A. Kültür ve Kültür Çeşitleri       7 

1. Kültür Kavramı ve Tarihsel Gelişimi     7 

2. Kültür Sınıflandırmaları       10 

a. Halk Kültürü        10 

b. Yüksek Kültür ve Sanat      13 

c. Kitle Kültürü        18 

B. Popüler Kültür ve Özellikleri       21 

1. Popüler Kültür Tanımları       21 

2. Popüler Kültürün Kısa Tarihi      25 

3. Popüler Kültüre Yaklaşımlar      28 

a. Frankfurt Okulu        28 

b. Yapısalcı Yaklaşım ve Göstergebilim     29 

c. Kültürel Çalışmalar       32 

d. Toplumsal Cinsiyet ve Popüler Kültür     35 

e. Postmodernizm ve Popüler Kültür     37 

4. Popüler Kültürün İdeolojisi ve İşlevi     42 

5. Popüler Kültür Ürünleri ve Genel Özellikleri    46 

a. Teknoloji ve Kitle İletişim Araçları     46 

b. Modernizm ve Gündelik Hayat      48 

c. Küreselleşen Bilinç Endüstrisi ile Standartlaşma ve Tektipleşme 49 

d. Eğlence: Şimdi ve Burada      50 

e. Bir Mücadele Alanı Olarak Parçalı, Çelişkili ve Melez  50 

f. Düşük Estetiği ve Formülcülüğüyle Basit ve Kolay Anlaşılabilir 51 

g. Hız, Geçicilik ve Yeninin Döngüselliği     52 

h. İmaj ve Yeni Gerçeklik       52 



viii 
 

i. Ticari Pazarın Seküler Kutsalları     53 

C. Türk Popüler Kültürü        54 

1. Türk Popüler Kültürünün Kökenleri ve Gelişimi    54 

2. Türk Popüler Kültürü Ürünleri      56 

a. Modadan Mizaha Türkiye’de Gündelik Hayat    56 

b. Popüler Türk Müziği       64 

c. Popüler Türk Edebiyatı       71 

d. Televizyon        76 

II. BÖLÜM 

POPÜLER SİNEMADA DRAMATİK YAPI ve KARAKTER 

A. Düşman Kardeşler: Popüler Sinema - Sanat Sineması   83 

B. Klasik Anlatı Sinemasında Dramatik Yapı ve Unsurları   87 

1. Dramatik Yapının Bölümleri      90 

a. Serim ya da Giriş       90 

b. Çatışma         90 

c. Doruk Noktası        91 

d. Sonuç         92 

2. Zaman ve Dramatik Yapı       92 

3. Uzam – Mekân ve Dramatik Yapı      93 

C. Karakter          95 

1. Gerçeklik ve Temsil Bağlamında Karakter    95 

2. Karakterin Evrimi: Tiyatro ve Yazın Alanında Karakter   98 

3. Karakter, Tip ve Diğer Temel Kavramlar     100 

4. Sinemada Karakter ve Karakterleştirme     103 

a. Amaç         105 

b. Çatışma         106 

(1) İç çatışmalar       106 

(2) Karakterler Arası İlişkiler ve Çatışmalar    107 

(3) Dış çatışmalar       108 

c. Karakteri Belirleyen Diğer Özellikler     109 

d. Yıldız Oyuncu ve Yıldız Oyuncu Sistemi    111 

e. Empati, Sempati ve Özdeşleşme     112 

 

 



ix 
 

III. BÖLÜM 

İYİLİK- KÖTÜLÜK KAVRAMLARI ve SİNEMADA KÖTÜ KARAKTER 

A. İyilik ve Kötülük Kavramları ve Kötülüğe Yaklaşımlar    116 

1. Felsefi Açıdan İyilik ve Kötülük      117 

2. Dinsel Açıdan İyilik ve Kötülük      122 

3. Psikolojik Açıdan İyilik ve Kötülük      126 

B. Sinemada Kötü Karakter       132 

1. Kötü Karakterlerin Dönüşümü      137 

2. Kötü Karakter Tipleri       140 

IV. BÖLÜM 

POPÜLER TÜRK SİNEMASINDA KÖTÜ KARAKTERİN TÜRLER 

 ÜZERİNDEN KARŞILAŞTIRMALI İNCELENMESİ 

A. İnceleme Yöntemi        143 

B. Türkiye’de Sosyoekonomik Hayat ve Popüler Türk Sineması  144 

1. 1950 Öncesi Dönem: Yeni Topluma Yeni Bir Sanat   144 

2. 1950 - 1960 Dönemi: Sinemacılar Dönemi Başlıyor   149 

3. 1960 - 1970 Dönemi: Altın Çağ      150 

4. 1970 - 1986 Dönemi: Zirve ve Düşüş     152 

5. 1986 - 2000 Dönemi: Toparlanma Zamanı    154 

6. 2000 – 2015 Dönemi: Sinemada Yeni Açılımlar    155 

C. Popüler Türk Sinemasında Türler ve Karakterler    157 

D. Popüler Türk Sinemasında Kötü Karakterler     158 

E. Örnek Filmlerde Kötü Karakterlerin İncelenmesi    167 

1. Komedi          167 

a. Turist Ömer (1964)       167 

b. Recep İvedik (2008)       171 

c. Turist Ömer ve Recep İvedik Filmlerinin Kötü    

Karakterlerinin Karşılaştırılması               175 

2. Suç - Polisiye        176 

a. Cingöz Recai - Beyaz Cehennem (1954)    176 

b. Av Mevsimi (2010)       179 

c. Cingöz Recai ve Av Mevsimi Filmlerinin Kötü  

Karakterlerinin Karşılaştırılması     184 

3. Melodram         185 



x 
 

a. Hıçkırık (1965)        185 

b. Unutursam Fısılda (2014)      186 

c. Hıçkırık ve Unutursam Fısılda Filmlerinin Kötü  

Karakterlerinin Karşılaştırılması     188 

SONUÇ          189 

KAYNAKÇA          193 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 
 

ŞEKİLLER VE AFİŞLER LİSTESİ 

 

         Sayfa 

Şekiller 

Şekil 1  Milliyet-DATA Kamuoyu araştırması kupürü   78 

Şekil 2  Klasik Dramatik Yapı      88 
     

 

Afişler 

Turist Ömer Filmi Afişi       167 

Recep İvedik Filmi Afişi       171 

Cingöz Recai - Beyaz Cehennem Filmi Afişi    176 

Av Mevsimi Filmi Afişi       179 

Hıçkırık Filmi Afişi        185 

Unutursam Fısılda Filmi Afişi       186 



1 
 

GİRİŞ 

‘İyiler, kötülerin gerçekten yaptığını düşlerinde görenlerdir’  

Platon  

(akt. Freud, 1998:158) 

Türk Sineması üzerine yapılan çoğu çalışma ve akademik inceleme, ödüller alan, 

belli düşünsel ve estetik kalitesi olduğu söylenen filmler ve yönetmenleri üzerine 

yapılmaktadır. Popüler filmlere veya bunları üretenlere dönük araştırmalarsa onları 

gereğinden fazla büyümsediği ve hatta meşrulaştırdığı suçlamasıyla 

karşılaşmaktadır. Öte yandan çoğu zaman uluslararası ödüllü filmler gişede umulanı 

veremezken; gişe yapan filmler, çoğu akademisyenin yanı sıra Uğur Yücel gibi 

isimlerce de “hep ortalamanın altında zekâya hitap eden işler” olarak nitelendirilip, 

Türk sinemasının uluslararası alanda ilerleyemediği söylenmektedir (Yücel, 2015). 

Üstelik bu bakış, orkestra şefi Cem Mansur’un (2014) da dikkat çektiği gibi yalnız 

sinemaya değil tüm popüler kültüre yöneliktir: 

“Şimdi siz Almanya’da popüler müzik dinleyenlerin geri zekâlı olduğunu 
söyleyemezsiniz. Ayıp diye bir şey var. Almanya’da bunu söylerseniz tek bir konser 
yapamazsınız. İnsanların tercihlerini aşağılamak bizde alkış sebebi oluyor.” 

Bütün bu düşüncelerde, yükselen popülizm nedeniyle çok dile getirilmese de, alttan 

alta yüksek kültür ve sanat ile popüler kültür arası bir zıtlıktan bahsedildiği açıktır. Bu 

tavrın, yani popüler kültürü ve filmleri ‘aşağı’, izleyenleri ‘geri zekâlı’ ilan etmenin 

‘kaliteli’ filmlere yönelişi artıracağını beklemek belki safdillik sayılabilir ama bolca da 

kibir barındırır. Çünkü topluma dair bir tespit gibi sunulan aşağılama ifadelerinin 

kendinden başka herkesi katarak söylenme sıklığı dikkat çekicidir. Ama Nuray 

Mert’in (2014) dediği gibi “…bir toplum bu kadar zan altında bırakılırsa, zannedilenin 

aksine özeleştiri falan yapmaz, savunmaya geçer; savunma saldırganlığa dönüşür.” 

‘Entel, dantel’ tiplemeleriyle cinsiyetçi ve bilgiye düşman bir popülizme, keskin bir 

düşmanlığa döner. Oysa popüler kültürün diğer kültür alanlarından ne kadar kesin 

sınırlarla ayrılabileceği veya varsayılan sanat sineması-popüler sinema ayrımının ne 

derece gerçeklik taşıdığı izaha muhtaçtır: 

“Sinema ne bir sanat eseri ne bir kültür aracı ne bir ekonomi metaı ne bir sanayi 
ürünü, ne ticari meta ne de bir kitle haberleşme aracıdır. Sinema bunların tümüdür” 
(Ertem Eğilmez’den aktaran Kayalı: 1994: 42). 

Modernizmin sanatçısı, doğru bildiği, özgün, düşünsel ve estetik olarak ‘kaliteli’ 

yapıtı üretip insanların izlemesini talep etmektedir. Ortalama seyirci ise kaba bir 



2 
 

genellemeyle, gündelik hayatının yeterince dertle dolu olduğunu düşünerek 

sinemada eğlenmek ya da ağlayıp, rahatlamak istemekte ve bu ‘kaliteli’ denilen 

yapıtları anlaşılmaz, sıkıcı, kendi sorunlarından uzak, samimiyetsiz ve gösterişçi 

bulmaktadır. Üstelik 90 sonrası halka, sorunlarına, diline daha yakın bir Türk 

sineması olmasına karşın halk, belli popüler isimler dışında ona henüz yeterli ilgiyi 

göstermemektedir. O halde sinemada bu ikisinin bir araya gelmesinin yolu yok 

mudur? Şener Şen (2015) şöyle cevaplar: 

“Valla sinema benim hayatta karşılaştığım en zor problemlerden biri açıkçası. 
Yıllardır bu işin içindeyim ama hâlâ net bir matematik formülü gibi bir tarife 
ulaştığımızı düşünmüyorum. Hem kaliteli hem de seyirciyi yakalayan film nasıl olur, 
bu keşfedilmiş değil, zaten bunu dünya sineması da bulmuş değil. Sanatın diğer 
dalları edebiyatta, müzikte ya da resimde meseleyi açıklamak nispeten daha kolay 
ama sinemada bu, karmaşık bir şey...”  

Karmaşık ama bağdaşmaz mı? Zeki Demirkubuz’a (2015a) göre pek bağdaşmaz:  

“Gücünüz varsa, zekânız varsa belki bağdaştırabilirsiniz de, bilmiyorum onu. Yani 
hem ticari yapım, hem sanatsal. Ben emin değilim ama bu da yapılabilir belki, 
…denenmesi lazım.” 

Bu tür bir denemede ise en öne çıkacak alan senaryo ve karakterler olacaktır. 

Çünkü Hollywood sineması gibi teknolojik gösterişle göz boyama imkânı olmayan 

Türk sinemasında bir filmin veya karakterin tutması genelde senaryoya, oyunculara 

ve oynadıkları karakterlere bağlanmaktadır. Ancak genel bir alanyazın taraması 

yapıldığında görülmüştür ki yapılan incelemeler genelde, “esas kız-esas oğlan” 

üzerinden, kahramanların incelenmesi şeklinde yapılmaktadır. Oysa tez içerisinde 

de çeşitli alıntılarla ortaya konulduğu gibi kahramanların ve genel olarak da bir filmin 

gerçekten “iyi” olabilmesi büyük oranda karşıt karakterlere, yani kötülere bağlıdır. 

Kendimizi, kabaca bir indirgeme olsa da, bir kimlikten ziyade yaşama deneyimindeki 

paylaşımlarıyla içinde yaşadığımız toplumu ve nihayetinde insan denen mahlûku, 

kötülüğü kavramadan anlamak mümkün değildir. Zaten duruma, yere, zamana göre 

hepimiz bir anda kendimizi “kötü” konumunda bulabiliriz. Zeki Demirkubuz’a göre, 

“…bizi meraka teşvik eden kötülüktür. Kötülüklere bakıp ya da onlar nedeniyle acı 
çekerken başlar anlama çabası… …bugün insan hayatına yön veren anlamların 
tümünün kaynağında kötülük olduğunu düşündüğümü söyleyebilirim. …kötülükle 
ilgilenmek her anlamda daha farklı bir üst bilinç oluşturmayı gerektirir, kötülük 
dominanttır… Yaşadığımız kötü hayatları iyilik vaat edenlere borçluyuz. …İyilik öyle 
bir maske ki, bugün bu ülkede her şey bir iyilik adına yapılıyor” (Demirkubuz, 2015b). 

Onu, istediğimiz kadar içimizde değil de dışarıdaki bir nesne, bir kişi, yani bir öteki 

olarak konumlayalım, gerçek değişmeyecektir, kötü bizizdir. O, uymayı reddettiği 



3 
 

sistem, bununla kalmayıp zevkle çiğnediği toplumsal kurallar, gelenek, görenek ve 

yasalarla, yaşayamadığımız özgürlüktür. Aynı zamanda bu özgürlüğün getireceği 

sorumluluğun korkutuculuğuyla dayanılmaz bir şehvetle cezalandırdığımız kendi 

nefsimiz yani kendimizdir. Normal denilen görünmez sınırlara riayet etmemesiyle 

bazen anormal, suçlu, hatta canavar diye nitelense de kendine normal diyene şah 

damarından da yakındır. Kısacası kötülüğü görmek, onunla yüzleşmek ve 

mümkünse aşmak için, iyiliği de görebileceğiniz yere bakmalıdır: Aynaya! 

Sanata dair en sık yinelenen görüşlerden biri hayatı yansıttığıdır. Bunu, toplum için 

ya da sanat için yapmasından bağımsız olarak, pornografiye varacak bir gerçekçilik 

içerisinde de, sembolik düzeyde kendi dünyasını inşa ederek de yapabilir. Ama her 

koşulda yapıt, toplumsal bağlam içinde anlamlar kazanır. Yapıtı, sanatçının özgün 

üretimi olarak alsak bile o, içinde yaşadığı dünya ile (ulusal kültürü olmak zorunda 

değildir) kaçınılmaz bir ilişkidedir. İnsanlığın ‘metinleri’ olarak gördüğümüzdeyse 

kolektif bilincin, ortak hafızanın tezahürleridir. Yani iki durumda da, daima gerekirci 

olmadan, güçlü bir ilişki vardır. Dolayısıyla kötü ve kötülük kavramının, özellikle de 

geçici ve önemsiz sayılan popüler kültürde “kötü” denilip geçilmeden dikkatlice 

incelenmesi bize, hepimize yani tüm insanlığa dair birçok şeyi anlatabilecektir. 

“Hani o çok izlenen filmlere, çok okunan kitaplara hafif üstten bakılır ya, ben aksine 
onları izlemeye, okumaya çalışırım. Oralardan hepimizin alacağı dersler olduğunu 
düşünürüm. Bu tür filmleri de özellikle seyretmeye çalışırım” (Şener Şen, 2015). 

Sanat eleştirmenlerince gerek düşünsel gerek estetik olarak ‘kötü’ diye nitelenen bu 

filmlerin ‘kötü’ adam ve kadınları, ister ders alıp, iyiye yönelmek; isterseniz kendinizi 

anlamak ya da başka bir hayatın mümkün olduğunu, bazen en olmayacak şekilde, 

yüzümüze çarpmak için oradadırlar. Sonuç olarak popüler Türk filmlerindeki kötüleri 

inceleyen tezimizde, her iki anlamıyla kullanıldığı şekilde kötülere, popüler sinemayı 

kötü diye niteleyenleri hatırlarsak, kısaca “kötülerin kötülerine” bakılmaktadır. Artan 

bir ilgi olmasına karşın, Türk popüler kültüründe kötülük kavramının ve kötülerin 

oldukça az işlenen bir konu olması ve genelde olumsuzlanarak sunulması da, bu tür 

tarafsız incelemelerin öneminin açık kanıtı olarak değerlendirilmektedir.   

Bütün bu görüş ve düşünceler ışığında, Türk Popüler Kültüründe Kötünün Evrimi 

isimli çalışmamızda, Türk popüler kültürünün en önemli parçalarından olan popüler 

Türk sinemasındaki kötü karakterler ve bunlarda varsayılan değişim ve dönüşümün, 

örnek filmler aracılığıyla karşılaştırmalı olarak incelenmesi amaçlanmaktadır. Bu 

amaç doğrultusunda konuyla ilgili olarak şu sorulara cevap bulunmaya çalışılacaktır: 



4 
 

1. Kültür, popüler kültür, yüksek kültür gibi kavramlar, sınırları kesin olarak 

belirlenmiş evrensel gerçeklikler midir? 

2. Popüler kültür, kitle kültürü, halk kültürü gibi kavramlar birbiriyle aynı mıdır? 

Değilse aralarında ne gibi farklar vardır ve özellikleri nelerdir? 

3. Türk popüler kültürü, popüler kültürün, varsayılan hegemonik, tüketimci, 

medya ağırlıklı vb. özelliklerini taşıyan, önemsiz ve zararlı bir kültür müdür? 

4. Sinema sanatı içerisinde popüler (tecimsel)  sinema ve sanat sineması 

olarak birbirinden net olarak ayrı iki farklı alan var mıdır ve popüler sinema 

gerek düşünsel gerek estetik açıdan yetersiz ve kötü müdür? 

5. İddia edildiği gibi geçmişte popüler Türk sinemasındaki kötü karakterler basit 

zıtlıklarla ve şablon tipler olarak mı kurulmuşlardır? 

6. Günümüz popüler filmlerinde kötülerin artık tipten karaktere döndüğü, daha 

karmaşık ve gri tonları olan karakterlerin öne çıktığı; hatta artık kötülüğün 

estetize edilip yüceltildiği ve iyi-kötü arası etik sınırların kaybolduğu iddiası 

doğru mudur? 

Çalışmamız popüler kültürü ve filmleri konu aldığından popüler olgusu net bir şekilde 

tanımlanmalıdır. Ancak kavramın bazen niceliksel bazen de niteliksel olarak 

tanımlanması, niteliksel ölçütler belirlemenin zorluğu ve tanımlar üzerinde bir 

anlaşma sağlanamaması bazı güçlükler doğurmaktadır. Niceliksel ölçütlere göre 

seçim yapılmasındaysa, geçmiş ürünlere dair yeterli istatistik veri bulunmamasından 

dolayı bazı güçlüklerle karşılaşılmıştır.  

Çalışma evrenini oluşturan örneklem, film türleri bağlamında seçilmiştir. Türler ise 

farklı adlandırılabilmekte, sürekli bir değişim geçirmekte ve diğer türlerle de 

karışmaktadırlar. Ancak saf bir türe ulaşmanın neredeyse imkânsızlığı ve ana 

ölçütün popülerlik olmasından dolayı adlandırmanın görece önemsizliği nedeniyle 

seçilen türlere dair, yaygın kabul edilen ortaklaşma ve adlandırmaların doğru olduğu 

varsayılmıştır. Araştırmanın bir diğer sayıltısı da yüksek izlenirlik rakamlarına bağlı 

olarak örneklemin evreni temsil edici nitelikte olduğudur. 

Tezimiz, genel tarama modeliyle hazırlanmış, sınırlılıklar dâhilinde alana ilişkin 

kaynaklar taranmış ve yorumlamaları yapılmıştır. Bu model, “çok sayıda 

elemanlardan oluşan bir evrende, evren hakkında genel bir yargıya varmak 

amacıyla evrenin tümü ya da ondan alınacak bir grup örnek ya da örneklem 

üzerinde yapılan tarama düzenlemeleridir” (Karasar, 1994: 79). Bununla birlikte 



5 
 

tezde, kötü karakterlerde zamanla olduğu varsayılan değişimi değerlendirebilmek 

amacıyla tekil taramanın kesit alma yaklaşımı kullanılacaktır. Bu yaklaşımda da, 

değişimi belirlenmek istenen değişken, belli bir başlangıç noktasından alınarak, 

sürekli ya da belli aralıklarla gözlemlenir (Karasar, 1994: 80).   

Bahsedilen model ve yaklaşımlarla, araştırmanın amaçları doğrultusunda popüler 

Türk sineması evreni, öncelikle kota örnekleme yöntemiyle, öngörülen belirli 

değişkenlere göre olabildiğince benzer alt gruplara ayrılmıştır. Bu gruplar, 

alanyazında sıklıkla dile getirilen popüler film türleridir. Örnek verecek olursak 

Onaran’a (1994: 189) göre melodram ve güldürü, geniş halk kitlelerince en çok 

aranan ve izlenen türlerdir. Özön’e göre de, bir kaçış sineması olan popüler Türk 

sinemasında en bayağı güldürüler, sulu göz melodramlar ve incir çekirdeğini 

doldurmayan kentsoylu dramlar ağır basmaktadır. Ayrıca “piyasa” romanlarından 

yapılan uyarlamaların ayrıcalıklı bir yeri vardır ve sıklıkla bir salgın halini alırlar 

(Özön, 1995: 158-159, 148, 104, 137). Popüler piyasa romanları arasında Kerime 

Nadir’inkiler gibi melodramlara kaynaklık edenler kadar, Cingöz Recai gibi suç-

polisiyeler de bulunur. 1980’lere kadar sinemada popülerliğini sürekli koruyan 

polisiye türü, bu dönem azalsa da, 2000 sonrası yeniden yükselişe geçerek güçlü 

konum ve popülerliğini yeniden kazanmıştır (Aytaş, Tüysüz,  2011).  

Dolayısıyla ilk etapta, Türk sinema tarihi boyunca seyircinin büyük ilgi gösterdiği 

komedi, melodram ve suç-polisiye filmleri inceleme grupları olarak belirlenmiştir. 

İkinci olarak kesit alma yaklaşımı uyarınca, Türk sineması kimliğinin oluştuğu kabul 

edilen, sinemacılar kuşağının ürün vermeye başladığı 1950’ler ve “Altın Çağ” denen 

1960’lar başlangıç dönemi olarak seçilmiştir. Tezin kapsam ve sınırlılıkları nedeniyle 

de, zamansal gelişimin izlenebileceği ara yılların araştırılması yerine, doğrudan 

yakın dönem popüler sinemasıyla karşılaştırılması yoluna gidilmiştir. 

Türlerin ve dönemlerin belirlenmesinin ardından örneklemede yer verilecek filmlerde 

popülerlik, niceliksel ölçütlerle belirlenmeye çalışılmıştır. Fakat belirlenen ilk dönem 

için gişe rakamlarına ulaşmak mümkün olmamıştır. Nijat Özön’ün (1995: 43) de 

belirttiği gibi “1970’ten önceki bütün veriler, büyük ölçüde, tahmini olduğu gibi, 

1970’ten sonrakiler de yetersizdir.” Bu nedenle ilk dönem için, araştırmanın amacı 

doğrultusunda, evrenin soruna en uygun kesimini gözlem konusu yapmak olarak 

açıklanabilecek amaçlı örnekleme yöntemine (Sencer, 1989: 386) başvurulmuştur.  



6 
 

Seçilen filmlerden Cingöz Recai ve Hıçkırık, popüler edebiyat ürünleri (ya da piyasa 

romanları) olarak geniş bir okuyucu kitlesine sahiptir ve sinemada da ilgi görürler 

(Gezer, 2006: 35, Özön, 1995: 104, Kayalı, 1994: 16, Onaran, 1994: 181). Turist 

Ömer filmi de sinemada çok tutar ve geniş kitlelerce ilgi görür (Onaran, 1994: 184). 

Türlerin yakın dönemdeki örneklerinin seçilmesinde ise www.boxofficeturkiye.com 

sitesinden elde edilen, 2005-2015 yılları arası gişe rakamlarından yararlanılmıştır. 

Elde edilen verilere göre, araştırmada seçilen türlerdeki filmlerden toplamda en 

yüksek seyirci sayısına ulaşan üç film seçilmiştir: 

Recep İvedik (2008):   4.301.641  

Av Mevsimi  (2010):   1.800.243 

Unutursam Fısılda (2014):  1.705.963 

Türk Popüler Kültüründe Kötünün Evrimi isimli bu çalışmada, nihai olarak popüler 

Türk sineması üzerinden bir inceleme yapılacak olmakla beraber, bunun, önemli ve 

ayrılmaz bir parçası olduğu Türkiye’deki popüler kültürü anlamaktan geçtiği açıktır. 

Bu nedenle çalışmanın ilk bölümünde öncelikle kültür kavramı ve türleri ele alınarak, 

bazen eşanlamlı kullanılan halk kültürü, popüler kültür ve kitle kültürü kavramlarında 

yaşanan kavram kargaşası ve yüksek kültür-popüler kültür zıtlığının gerçekliği 

sorgulanarak, elden geldiğince netleştirmeye çalışılacaktır. Devamında ise özellikleri 

ve tarihiyle popüler kültür kavramının Türkiye boyutuna gündelik hayat, televizyon, 

edebiyat, müzik ve sinema gibi en önemli bileşenleriyle ayrıntılı olarak değinilecektir.  

İkinci bölümde, popüler sinemada dramatik yapı ve karakter olgusu, sonraki 

bölümdeyse iyilik ve kötülük kavramları ile genel olarak sinemada kötü karakter 

kuramsal boyutuyla ele alınacaktır. 

Son bölümde, popüler Türk sinemasının ve kötü temsillerinin toplumsal yapıyla 

ilişkisinin kurularak anlaşılabilmesini sağlamak amacıyla Türkiye’deki 

sosyoekonomik hayat üzerinde durularak, sinemamızın dönemler itibarıyla gelişimi 

ortaya konulacaktır. Ayrıca tez kapsamında izlenilen filmler üzerinden popüler Türk 

sinemasında temsil edilen kötülerin bir sınıflandırması yapılacaktır. Çalışmanın son 

kısmında da, örnek seçilen filmlerdeki kötü karakterlerin karşılaştırılmalı olarak 

incelenmesi yapılacaktır. 

 



7 
 

I. BÖLÜM 

TÜRK POPÜLER KÜLTÜRÜ ve ÜRÜNLERİ 

A. Kültür ve Kültür Çeşitleri 

1. Kültür Kavramı ve Tarihsel Gelişimi  

Tarih boyu kültür hakkında çeşitli görüşler öne sürülmüş, antropolojik, işlevselci, 

psikolojik, sosyolojik, yapısalcı, genetik, evrimci, tarihselci vd. yaklaşımlar, kültürü ve 

oluşumunu disiplinleri çerçevesinden kuramlaştırmışlardır. Bunlar, dilin, dinin, doğal 

çevrenin, ırkın, evrimin, tekniğin, üretim veya sembollerin belirleyiciliğini temel almış 

ya da bunları harmanlayan bütünsel teoriler ortaya koymuşlardır. İdealistler ruhu, 

‘totem’ etrafında kümelenme ve kutsalı öne çıkarırken, materyalistler, alet yapan 

insan ve bu üretim araçlarıyla birlikte toplumun ve kültürün geliştiğini savunmuş;  

psikolojik bakış diğerleriyle ilişki arzusunu temele koymuştur. 

Kültürün ne olduğu, nasıl oluştuğu açıklamaları insanın failliğini veya özgün bir 

üstyapı olarak toplumun belirleyiciliğini öne çıkarmasıyla temelde ikiye de ayrılabilir. 

Buna bağlı olarak insanın evrensel varsayılan tabiatı, doğayla ilişkisi, evrendeki 

konumu, ırklar olarak ayrımı, belli koşullara sahip bir insan topluluğu ve özgün bir 

yapı olarak toplumun var olup olmadığı, oluşum ve değişim dinamikleri kültürde 

belirleyici olur. Böylece toplum esaslı statik ve tözcü yaklaşımlar, birey esaslı 

yaklaşımlar ya da bu yapı-fail ikiliğini aşmaya yönelik ilişkisel yaklaşımlar geliştirilir.  

Kültür, hep çevremizde oluşuyla somut görünse de kavram olarak soyutluğuyla pek 

tanıma gelmez. “Her yerde var ve aynı olan hava gibidir ama bir yandan hep farklıdır 

ve tanımlamaya kalktığınız an başka bir şey olmuştur bile” (Lowell, 1915: 553). 

Tanım güçlüğü, bu dış kaynaklı kavramın farklı bir toplumda, oraya özgü niteliklerle 

ilişki içinde doğması ve Avrupa toplumlarında farklı ve zıt anlamlar alarak gelişmesi 

ile önce etimolojiktir. Meriç de (1986:9) yerli kelimeler varken yaygın kullanıldığı için 

olumsuz yaklaştığı kavramı, belirsizliğiyle “kaypak, karanlık ve samimiyetsiz” bulur.  

Kavramın etimolojisine kısaca bakacak olursak,1 Latince colere mastarından gelen 

‘Cultura’, bakmak, özen göstermek, ikamet etmek, yüceltmek, çiftçilik anlamları taşır 

ve kültür dışında, koloni ile kült kelimelerine de kaynaklık eder. Ayrıca saban bıçağı 

yan anlamı da gelişerek metaforik kullanımlara yol açmıştır. Ortaçağ Fransızcasında 

                                                             
1 Meriç’in (1986: 16-48; 2004: 34-39), Kroeber ve Kluckhohn (1952)’den yararlanan 
Güvenç’in (1991: 96) ve Williams’ın (1985: 87-90) çalışmalarından faydalanılmıştır. 



8 
 

din, mezhep ve sürülmüş tarla için kullanılan kelime, 1420’de İngilizcede tarımı ve 

toprağı işlemeyi ifade eder. 1500’lerde insan zihninin, yeteneklerinin, davranışlarının 

oluşumu, eğitimi, yüceltilmesi ek anlamını alır. Bacon 1605’te ve Hobbes 1651’de 

kelimeyi bu bireysel anlamıyla kullanırlar. 

1782’de Almancada maddi-manevi ayrımı kazanarak, ‘insanın fikri ve sosyal 

gelişmesi’ için kullanılır. Kültürü ilk kez felsefe terimi olarak kullanan Alman filozof 

Herder’e göre o, toplumların verili doğal halden çıkıp, kendileri için faydalı ve doğru 

olduğunu düşündükleri amaçlara ulaşma sürecinde gerçekleştirdikleri tüm etkinlik, 

ürün ve yaratımların evrensel adıdır (akt. Özlem, 2008:153). Böylece 18. yüzyıl 

sonunda Batı’da, şimdi kullanıldığı anlamlarda sınıf, endüstri, demokrasi ve sanat 

kelimeleri ve kavramların gelişip, yerleşmesiyle, bunlarla ilişkili olarak kültür kavramı 

‘tüm bir yaşam tarzı’ anlamıyla sistemleştirilmektedir (Williams, 1960:xi-xvii). Yani 

bireysel nitelemeden, toplumsala doğru anlam genişlemiştir. Aydınlanma’ya karşı bir 

Romantizm’le gelişen halk kültürü ve daha sonra milli kültür kavramları ve 

sanayileşmenin toplumda yarattığı hızlı değişimlere yönelik tepkilerle, maddi ve 

mekanik uygarlıkla, insansal (manevi) kültür ayrımı da belirginleşir. 

Antropolojinin asıl konusu ‘kültür’ olmalı diyen Kültürel Antropolojinin kurucusu Tylor, 

onu, tarihin belli bir dönemine sabitlenebilecek şekilde, geniş anlamıyla uygarlık 

olarak kullanır: Kültür, “kişinin, toplumun bir üyesi olarak kazandığı bilgi, inanç, 

sanat, hukuk, âdet, gelenek, alışkanlık ve yeteneklerin bütünü”dür (Haviland vd. 

2008:103). 1887’de Tonnies, kavramın, cemaate ait adetler, dinler ve sanatlardan 

oluştuğunu savunur. Kültürün gelişmiş bir aşaması olan uygarlıksa cemiyete aittir ve 

kanunlarla ilimleri kapsadığından (akt. Meriç, 1986: 28) yerleşik topluma işaret eder. 

1929’da Webster sözlüğü kültürü, “uygarlık ilerleyişinde belli bir aşama; bir kavmin 

ve sosyal bir topluluğun kendine has başarısı” diye tanımlar. Amerika’ya da bu 

antropolojik kültür anlamıyla gider ve hızla benimsenir. Günümüz İngilizcesinde 

‘Humanities’ diye de kullanılan kültür, ‘ilkel’ toplumların sanatları olma tarafı da 

kuvvetli olmak üzere, toplumda (veya alt-kültür gibi bir grupta) paylaşılan, kabul 

edilen fikir, inanç ve gelenekler bütünü olarak tanımlanır (Longman,1995: 330). 

Fukuyama (2000:Giriş), geniş anlamda, “din ve milliyetçilik ve bir halkın gelenek ve 

göreneklerinin, ahlaki kurallarının örgüsü” diye tanımlar. 



9 
 

Kültür kavramı, gelişimi boyu uygarlık ile sürekli karışır. Daha 1379’da, İbni Haldun 

(1977: 129, 135; Meriç, 1986: 16), antropoloji, sosyoloji ve tarihin ana konusunun, 

göçebe ya da kentlerdeki yaşam biçimi olarak, insanlara özgü uygarlık ve toplumsal 

yaşamı inceleyen ‘Umran’ ilmi olduğunu söyler. Kelime, bazen kültürle eşanlamlı 

ama çokça rafine hale gelmiş bir kültür olarak uygarlığı tanımlar. Birçok sözlükse, 

kültür ve uygarlığı tanımlarken karşılık olarak bir diğerini kullanır. 

Uygarlığı ‘kultur’le karşılayan 19. yüzyıl Alman düşünürleri, mekanik maddi faktörleri 

içeren uygarlıkla, toplumun ahlaki niteliklerini, idealler ve değerleri, üst düzey artistik 

ve entelektüel görünüşü kapsayan kültür arasında net ayırım yaparlar (Huntington, 

2005: 21). Marx ise kültürü, “doğanın yarattıklarına karşılık, insanoğlunun yarattığı 

hemen her şey” (aktaran Güvenç, 1991:100) diye tanımlar. Fakat birbiri yerine 

kullanım veya anlam yer değiştirmeleri hep bulanıklığa neden olur. Spengler, 

1918’de uygarlığı, kültürel organizmaların en gelişmiş ama çökmeye en yakın hali 

olarak anlatır.2 Huntington’a göreyse ayrım bir ölçek farkıdır: 

“Bir medeniyet büyük ölçütlerde bir kültürdür. Hem kültür hem de medeniyet “belirli 
bir toplumda birbirlerini izleyen kuşakların birinci derecede önem atfettiği değerler, 
normlar, kurumlar ve düşünce biçimlerini içerir” (Huntington, 2005: 25). 

Meriç’e göre (1986: 17), “çağımızın büyük tarihçileri, medeniyetle kültürün aynı şey 

olduğu kanaatinde İbn Haldun’la birleşmektedirler”. Ama uygarlığın, kültürlerden 

oluştuğu, bu bileşiminse basit bir toplamı değil, maddi içeriği ve kalite olarak daha 

ileri, üstün bir hale geçişi ifade ettiği de kabul gören bir diğer görüştür.  

Bahsedilenler dışında, Kroeber ve Kluckhohn (1952: 43-72), betimleyici, tarihsel, 

normatif, psikolojik, yapısal ve genetik olarak altı başlıkta sınıflandırdığı iki yüze 

yakın farklı tanım verir. Ama her tanım bir yeniden inşa ve kalıplaştırma olmasıyla 

olgunun tümünü yansıtmadığından, hepsi kısmen doğru kabul edilebilir. 

Marshall (2005: 442), güncel sosyoloji sözlüğünde kültürü, günümüzde hayvanların 

da kapsanması çabasına ya da bazen sadece sanatlarla sınırlı olarak kullanılmasına 

karşın, “insan toplumunun sembolik ve öğrenilmiş yönlerini anlatan genel bir terim”; 

“biyolojik olarak değil, toplumsal araçlarla aktarılıp iletilen her şey” diye tanımlar.  

                                                             
2 Spengler, yedinci büyük kültür olan Batı (Avrupa-Amerika) uygarlığının da diğerleri gibi 
ömrünü tamamlayıp 2200 yıllarında çökeceği kehanetinde bulunur (Şenel, 1984:105). 



10 
 

Raymond Williams (1985: 90), en yakın dönemli olan üçüncü anlamın günümüzde 

en yaygın kullanım olduğunu belirterek, kavramın iç içe geçmiş, karmaşık tarihinde 

nihayet üç ana kullanım şekli ve kavramsal tanım oluştuğunu yazar: 

1- Bağımsız ve soyut bir kavram olarak entelektüel, manevi ve estetik gelişimin 

genel süreci, 

2- Bir grubun, toplumun dönemin ya da insanlığın yaşam tarzı, 

3- Entelektüel ve özellikle sanatsal üretim biçimlerinin ve ürünlerin toplamı. 

2. Kültür Sınıflandırmaları 

a. Halk Kültürü 
Halk kültürü, hem halk kavramını hem de özellikleri ve içeriğini belirlemede birçok 

güçlük yaratır. Aynı yer ve zamana ait içerikler bazen halk bazen popüler kültür diye 

nitelenir veya folklor, etnoloji, geleneksel popüler kültür kapsamına alınır. Belirleyici 

özelliği sözlü veya geleneksel olmak diye değişir. Modern kullanımıyla halk kelimesi 

ise, işçi sınıfına karşıtlıkla kırsal ‘aşağı’ sınıf kapsamıyla endüstrileşme sürecinde 

yaratılır (Owen, 2005: 139). Halk kültürü de, 18. yüzyıl romantizmiyle seçmeci olarak 

oluşturulur ve geriye doğru köklendirilir. 

Halk kültürü, bireyin ihtiyaç ve doyumları ile katılımını sağladığı, birliği koruyacak 

ölçüde kurallarına uyulup, kuşaklar arası aktarıldığı sürece devam eder ama süreçte 

sürekli farklılıklar doğar. Bu yüzden farklı özellikte gruplar içeren halkı ve kültürünü 

homojen bütünler yerine ilişkiselliklerle oluşan inşalar gibi görebiliriz. Türk halkında 

olduğu gibi dini, dili vb. en temel özellikleri bile zamanla değişebilir.  

Soy, uyruk veya coğrafi, siyasi birlik gibi özelliklerle tanımlanan halk, iki farklı şekilde 

değerlendirilir. Gökalp’in (1968: 42) “yüksek bir tahsil ve terbiye görmüş olmakla 

halktan ayrılmış” dediği “milletin güzideleri haricindeki kısmı” (akt. Filizok 1991: 59) 

nitelemesi gibi bir kısım Avrupa dilleri de modern, şehirli insan tipiyle örtüşmeyen, 

hatta “ilkel” denen gruplardaki gelenekleri barındıran köylü ve okur-yazarlığı düşük 

kesimleri kasteder. Diğer bazı diller ise Gökalp’in de (2013: 34) sonra değiştirdiği 

gibi sanatçı ve yöneticileriyle nüfusun tamamını halk kapsamına alır.  

Halk homojen olmasa da, ne tür iktidar (aristokrat, üst sınıf, kentli) karşısına konursa 

konsun, tarih boyu öngörülemez ve tehlikeli yığılmalarıyla cahil, ayaktakımı, zorba, 

kitle diye nitelenir. İhtiyaç ve alışkanlıklarla biçimlenen hayatlarının rafineleşebilmesi 



11 
 

için gerekli zaman, imkân, eğitim ve terbiyeden yoksun görülürler. Örneğin “Osmanlı 

güzideleri, köylüleri eşek Türk diye tahkir eder” (Gökalp, 1968: 44). Platon’un ideal 

devleti, More’un “Utopia”sı, Bacon’ın “Yeni Atlantis”i, Campanella’nın “Güneş Ülkesi” 

gibi, sanat ve edebiyatın ütopyalarında bile tabakalaşma ve sınıf hiyerarşisi sürer. 

Burke (1996: 235-240) bu olumsuz bakışları, din (Animist, panteist gelenekle, büyü 

ve büyücülerin dine karşıtlığı) ve ahlak (karnaval, şölen vb. halk eğlencelerinde 

kadın-erkek birlikteliğiyle görülen ahlaka aykırı tavır ve davranışlar) kaynaklı 

eleştiriler diye iki başlıkta toplar. Aslında popüler kültürün seçkinci eleştirisinin 

özünde de görülen bu bakış, halkı yönetmekte gerekli otorite ve meşruiyetin 

zayıflamasına tepkidir. Bu yüzden aydınlar, halkı kendi belirledikleri bir daha iyiye 

götürmek; egemenlerse seçtikleri öğelerle inşa ettikleri bir kültür vasıtasıyla 

yönetmeye devam etmek için, halkı ve kültürünü aşağılamaya devam ederler.  

Aşağılamaların korku içerdiği de söylenebilir. Çünkü en eski topluluklardan Fransız 

Devrimi’ne, halkın iktidarı devirdiği örnekler egemenlerin hafızasındadır. Machiavelli, 

Prens’te, hükümdarın toprağı ve nüfusu üstündeki iktidarının her an pamuk ipliğine 

bağlı olduğunu söyleyerek reçeteler sunar. Zaten egemen halkı aşağılarken halk da 

onları aşağılar. Sürekli yenilik arayan, başka kültürlere açık, değişken doğasıyla 

yüksek kültür taşıyıcıları yozlaşmış, ‘gâvurlaşmış’, halktan ve hayat gerçekliğinden 

kopmuş ve kurallarıyla zorba olmakla itham edilir ve ötekileştirilir. 

Daimi ve insan etkisinden bağımsız bir ‘ilahi düzen’ olarak hiyerarşik toplumsal yapı 

algısında, 16. yy sonu Batı Avrupa’sından başlayarak, insanın düzenleyici rolünün 

fark edilmesiyle azalma eğilimi görülür (Bauman, 2012: 200). Entelektüellerce yoz 

ve ‘popüler’ bir kent kültürü tanımlanmasıyla buna karşıt saf, egzotik bir halk ve 

kültürü sınıflandırılır.3 Sanayileşme ve kentleşmeyle kirlenmemiş, derin kavrayış ve 

empatiye sahip, ortak anlayışı paylaşan ‘organik toplumun’ kültürü özlemini taşıyan 

bu görüşe göre, ‘Karnaval’ benzeri etkileşimler dışında ayrı alanlarda, ayrı ürünlerle, 

ayrı yaşayışlar vardır. Bu yüzden Herder ve Motherwell (aktaran Storey, 2003: 4), 

kentlerin ayaktakımı yığınlarıyla kırsaldaki ‘gerçek halkı’ net olarak ayırırlar.  

Halkın, kendiliğinden doğan, ortak formül ve konularla oluşturulan, üreticisi anonim, 

tüketimi bedava (veya çok ucuz) olan ve sözlü aktarılan geleneksel kültürü, danslar, 

                                                             
3 Saf-egzotik halk imgesi de, kitle kültürüyle ‘köleleşme’ öncesi özgürlük de şüphelidir. Din-
dindışı baskılarla, yaşam güvencesi, oy hakkı, eğitim imkânından yoksun kırsalda yaşar ve 
sıkça isyan ederler.  



12 
 

ritüeller, masal ve efsaneler, yapı sanatı, ninniler, oyunlar, cinsellik, şakalar, 

inançlar, giyim, mezar taşları, temsiller, beslenme vs. ile tüm yaşam biçimini kapsar.  

“…toplumun beklentilerini, onun sosyal ve kültürel kimliğine uygun ifadelerle 
yansıtan ve içerisindeki kalıpları ve değerleri sözlü olarak, taklit yoluyla ya da diğer 
şekillerde nakleden, grup merkezli ve geleneğe dayalı grupsal veya bireysel 
yaratıdır” (Owen, 2005: 141).  

Redfield (akt. Mardin, 1994: 22) ‘küçük gelenek’ (kırsal) ve ‘büyük gelenek’ (kent 

toplumu, özellikle yönetici sınıf) diye halk kültürünü ikiye ayırsa da geleneğin kendi 

sorunlu bir kavramdır. Hobsbawm ve Ranger (2006), en az üç kuşaktır sürmesi, 

zorlayıcı olması gibi şartlar öne sürülen geleneklerin çoğunun sanıldığı gibi uzun bir 

geçmişe dayanmadığını gösterirler. Gelenekler, seçkinlerce seçilen, çokça yakın 

dönemlere ait “icatlar”dır. Üstelik günümüzde Halkbilim’in, geleneği daha dinamik 

yorumlamasıyla, çağdaş edebiyatı, kente ait yeni adet ve alışkanlıkları da incelemesi 

nedeniyle popüler kültürle olan sınırları iyice belirsizleştirdiği de söylenebilir. 

Dolayısıyla halk kültürünü, popüler kültürün aksine halkın yaptığı da tartışmalıdır. 

Kırsaldakilerin kültür üretme kapasitesini reddeden Child (akt. Storey, 2003: 5) için 

halk kültürü denen, zamanında üst sınıfların üretip, uygarlığın zorunlu sonucu olarak 

halka terk ettikleridir. Gramsci de (akt. Crehan, 2002: 108-109) halk kültürünün hep 

egemen sınıfla bağlantılı olduğunu, önceden yerleşmiş gelenekler arasından seçim 

ve birleşimlerin yanı sıra çağdaş bilim ve düşüncenin de sürekli katkısıyla oluşan 

dinamik, parçalı, çelişkili ve çatışmalı bir oluşum olduğunu savunur. Halk kültürünün 

içeriği, aydınlar ve kurumlarca oluşturulmuş, dünya ve yaşama dair daha önce 

egemen olmuş tasarımlardır. Gramsci’ye göre popüler kültüre ve topluma egemen 

olmak isteyen ideoloji bunları kullanmak veya söküp atmak zorundadır.    

Entelektüellerin, halktan seçip topladıkları, değerlendirdikleri inşa süreci nedeniyle 

Storey (2003: 5), iki kültürün de (halk-popüler), sınır ve içeriği entelektüellerce “icat 

edilen” kültürler olduğunu savunur. Halk kültürü, yükselen milliyetçilik, sanatta saf 

estetik arayışı, Aydınlanma ve seçkinciliğe karşı çıkış arası ilişkilerle bağlantılı 

olarak Romantizm ve Ossiancılık’ın otantikliği tartışmalı inşa süreciyle oluşmuştur. 

Halk kültüründe, dini-zirai bayram ve festivallere kaynaklandırılan Karnaval ve 

Karnavalesk’in Ortaçağ popüler kültürü nitelemesiyle özel önemi vardır. Bakhtin, 

karnaval geleneğini, diğer bedenler ve dünyayla iç içe ilişkisi, kahkaha ve neşesi ve 

grotesk realizmiyle resmi olanın karşısına koyar. Günlük hayatı kesintiye uğratması, 



13 
 

iktidar parodisi yapması, iktidarı, kural ve normları askıya alması ve çiğnenebileceği 

bir ‘katarsis’ aralığı yaratmasıyla karnaval, bir direniş kültürünü çağrıştırır. Ama 

Mutlu’ya (2012: 34) göre bu zamandışılık ve tekseslilik nedeniyle, egemenle gerçek 

bir müzakereyi de engellemesiyle, sistemin kendini yeniden üretmesinin meşruiyetini 

sağlayan bir supap işlevi gördüğü de söylenebilir. 

Modernizmin Kültür’ü entelektüel, sanatsal ve seçkini tanımlamasıyla çıkış yeri olan 

tarımsal üretim ve maddi içerikle, yani halkla bağını yitirmiştir. Şimdiyse kimine göre 

halk, düşük zevkleri ve kaba estetiğiyle tüm hayat alanlarını işgal etmekte; kimine 

göre kültür endüstrisiyle güdülmeye devam etmektedir. Oysa Arjantin, Louisiana ve 

Portekiz’in aşağı tabakalarının Tango, Caz ve Fado’su da, Nickelodeon’ların ayak 

takımı eğlencesi sinema da yükselmeden önce ‘aşağı kültüre’ aittir. Futbol, halktan 

centilmen sporluğuna terfi eder, sonra kitleselleşir. Dickens geçici ve popüler yazar 

diye görülür. 16. yy. popüler tiyatro yazarı Shakespeare, ancak 18. yüzyıldan sonra 

yüksek kültür klasiği sayılır. ‘İlkel’ toplulukların günlük hayat ürünleri, yüksek kültür 

‘mabetleri’ müzelerin temeli, yaratıcı sanatçıların hem ilham hem alıntı kaynağı olur.  

Düşünsel ve estetik kalite olarak basitliği öne sürülen halk kültürü ve sanatı aslında 

her iki açıdan da yetkindir. Bahsedilen daha çok araçsal teknik gelişmişliktir. Süreç, 

elitlerin seçip, kendilerine mal etmeleriyle işlese bile, bu ‘orijinal’ materyalin kalitesini 

azaltıp, aşağı yapmaz. Le Utley’e göre (2005: 135), sözlü gelenek, yüksek kültüre, 

kitle kültürüne geçebilir ve oradan geri gelebilir. Eğer bir ürün veya pratik 

değişimlerle de olsa sözlü geleneğe dönüyorsa o hâlâ halk kültürüne aittir. 

Otantikliği baştan tartışmalı olsa da, yaygın kanaat, halka ait, otantik bir kültürün 

artık mevcut olmadığı gibidir. Basit-karmaşık, kaliteli-çöp gibi ayrımlar yapmak 

zamanla yer değiştirmeleri ve ölçütlerin değişimiyle sorunludur. Fiske’ye (1999:207-

208) göre halkça üretilen, uzun ömürlü ve toplumsal bütünlük içindeki halk kültürü, 

kültür endüstrisinin sağladığı kaynaklarla sanayi toplumlarınca üretilen, kısa ömürlü 

ve çatışmacı popüler kültürden farklıdır. Ama bahsettiği uzun ömür ve bütünlük de, 

ürünlerin sabit konum ve değerleri de oldukça tartışmalıdır. 

b. Yüksek Kültür ve Sanat 

Tekeli’ye (1999:104, 80) göre, doğayı ve olan bitenleri açıklamada yetersiz kalan 

ilkel insanı, (kadına tabu kıldığı) bilgi ve tekniğiyle gizil güçleri etkilediğine inandıran 

insanlar seçkinleşip, güç sahibi olurlar. Yöneten, yönetilen ayrımı ve tabakalaşma, 



14 
 

zamanla düzeni haklı ve gerekli gösterecek anlam sistemleri ve yeni tabuların 

üretilmesiyle siyasi iktidar olarak sürdürülür.  

Üst sınıf, mülk sahibi (toprak, sermaye, büyük işletme) olan, denetleme ve sömürme 

araçlarından elde ettiği kazançlarla yaşayan, burjuvazi veya kapitalist sınıfla aynı 

alındığında, nüfusun % 1’i gibi oldukça küçük toplum kesitidir (Marshall, 2005: 779). 

Dolayısıyla aristokrat, sonradan görme gibi ayrımlar olsa da, üst sınıf ve kültürünün 

homojenliğe halk kesiminden çok daha yakın olduğu düşünülebilir (Gans, 2007:110).  

Halk dışı sayılan diğer kısım olan, Lukacs’ın kitlenin hep bir adım önünde olma rolü 

verdiği aydınları, bir sınıfa bağlayanlar kadar, ideolojik olarak sınıflardan bağımsız 

üst/ayrı yere koyanlar da vardır. Gramsci (1986: 327), kendini toplumdan bağımsız 

konumlayan geleneksel entelektüelle kendi sınıfından yükselen, sanayiden doğmuş, 

öncülük işlevli ‘organik entelektüel’i ayırır. Foucault (2005: 32- 50, 82) zamanı doldu 

dediği modern aydını, zenginliğin despot iktidarı, suiistimali ve küstahlığı karşısına 

adaletin evrenselliğini ve ideal eşitçiliği, evrensel değerleri koyan; insanların bilinci, 

vicdanı, sesi olan; bir dünya görüşünün temsilci ve sözcüsü evrensel entelektüel 

diye tanımlar. Ama artık hakikatin statüsü ve oynadığı siyasi ve ekonomik rolle ilgili 

kavga verme rolü olan; bazen devlet ve sermaye çıkarlarına hizmet edip, ideolojinin 

propagandasını yapsa da desteklenmesi gereken ‘spesifik entelektüel’in zamanıdır. 

Yüksek kültürde egemenle ortak gözüken aydın, aslında egemenin aracı gibi de 

görülebilir. Egemen zümre, hegemonik ideoloji üretmelerini olumlu karşılarken, 

egemenlik ve denetimi kendi ellerine alma isteklerini uslandırıcı önlemlerle karşılar 

(Oskay, 1980:222). Benda (2006) ise, dini yaymadan, savaşı övmeye dek egemenin 

kullandığı 19. yüzyıl sonrası aydınını topluma ihanet içinde görür. Benjamin’e (2002: 

44) göre “Egemenler toplumsal denetimi bırakmadıkları gibi ‘ehlileştirdikleri’ aydınlar 

yoluyla ancak geleceğe dair bir umut haline getirerek emekçi sınıfın gücünü ve 

dinamizmini de yok eder.” Gouldner’sa (1993: 24), bu araçsallığı fiili denetim ve 

‘hatırı sayılır güç’ sağlamasıyla aydının maddi ve manevi çıkarlarıyla tutarlı bulur. 

Bu kesimler uzlaşarak veya çatışarak bir üst konum alır ve yüksek kültürü de buraya 

yerleştirirler. Özel mülkiyet, soy bağı, servet, eğitim ve terbiye, din, yaş, cinsiyet vs. 

ile oluşan statüler, evlilik, gelenek-görenek, ortak yaşam düzenlemeleri gibi dışlayıcı 

pratiklerle ifade edilip, korunma eğilimindedir. Bourdieu’ya  (2003: 59) göre, ortak 

simgesel sermaye sahipleri, benzer estetik anlayışı, beğenileri ve eylemleri üretir; 



15 
 

negatif ve pozitif ayrıcalıklar getiren statü tekellerinden faydalanırlar. Aidiyet 

duygusu ve güçleriyle farklıyı ötekileştirip hiyerarşide alta koyarlar. 

Köle, serf, sömürge kaynaklı oluşturulan yüksek kültür, giderek başka ayrımlara 

kaynak olur. Ortaçağdan beri artan gizem ve kutsallıklarıyla arma ve semboller 

kullanılır. 20. yüzyılda Rusya Ajitasyon ve Propaganda Şubesi ve agit-prop trenleri, 

ABD’de dünya savaşı propagandaları, Lasswell ve Lippmann’ın çalışmaları, Faşizm 

propaganda endüstrisi, reklam, psikoloji, nöroloji derken kitle yönlendirme kapsamlı 

bir ‘bilim’ olur. Sınıfsal/cinsiyetçi yapılarla ilişkili zekâ, yetenek ve bireysel katkıya 

dayalı liyakat sistemi ile hukuki düzen ve algılar oluşturulup yüksek kültür korunur.  

Kültürün, “entelektüel ve özellikle sanatsal üretim biçimlerinin ve ürünlerin toplamı” 

(Williams, 1985: 90) ve Arnold’un (akt. Storey, 2008:18,19) “düşünülmüş ve ifade 

edilmiş olanın en iyisi”, en iyiyi bilme, en iyiler, bunları arama, uygulama, insanlığın 

iyiliğini hâkim kılmakta kullanma, tanımları yüksek kültürü işaret eder. Coleridge, 

Arnold, Leavis vd. uygarlık ürünü,  güzellik, zekâ, mükemmellik özelliklerine sahip bu 

yüksek kültürün koruyucusu ve taşıyıcısı olan iyi eğitimli bir azınlıktan bahsederler. 

Yüksek kültür, egemenlere ait, egemenlerin ürettiği veya onlar için üretilen, onlarca 

tüketilen, soyut ve kavramsal tarafı yoğun olduğu düşünülen kültürdür. Entelektüel 

bilgi, estetik beğeni ölçütleri, yaratıcılığı yüksek ünlü sanatçıların çalışmaları ve 

eleştirmenlerin katkısıyla oluşur. Özgün, profesyonel bir yaratıcı ve düşünce temelli 

olması, karmaşık biçimli ve güç anlaşılır kabul edilmesi nedeniyle, tüketicilerin de 

anlayabilecek bilgi, terbiye ve estetik zevke sahip olmaları gerektiği varsayılır.  

Öte yandan yüksek kültür, üretici ve kullanıcılarının üst konumlarını koruma arzuları 

nedeniyle, bir yanıyla tutucudur. Bir dışlama ve aforoz mekanizması ile alanın temel 

bakış açısıyla uyuşmayanın içeri girmesini imkânsız kılar (Bourdieu, 2006b: 344-

345). Sanatsal edim kurallarının bütünsel işleyişi ile örneğin kadınlar, uzun süre 

resim ve müzik gibi alanlardan dışlanarak açıkça yetersiz hale getirilir (Wolff, 2000: 

115). Ama bilgi kaynaklarının çeşitliliği yanında, özgünlük, estetik ve entelektüel 

arayışlarıyla deneye açık, değişken bir kültürdür. İzleyicilerin değer ve yargılarından 

ziyade yaratıcısının niyetleri önemlidir. Bütün bu özellikleriyse ona, ‘aşkın’ ve ‘ciddi’ 

bir nitelik verilmesine yol açar. Yüksek kültürün, meşru ve tinsel bir meşgale olarak 

ruhu güçlendirip, onu ideal bir yere yükselttiği  (Lowenthal, 1961: 42) iddia edilir. 



16 
 

Yüksek kültür, sanat ve estetik üstünden, evrensel-doğal prensipler düzeninde 

anlamlandırılsa da ekonomik, toplumsal ve siyasi dinamiklerle ilişkili konumlara bağlı 

oluşan beğenilerle hiyerarşide üst konuma yerleşir (Bourdieu,1984: 5-6). Gramsci’ye 

göre (akt. Storey, 2003: 48-62) egemen sınıflar, dünya görüşleri ve sosyal iletişim 

biçimlerini toplumun ortak hissiyatı gibi göstererek kitlelerin rızasını sağlar ve onların 

kültürü ve alımlamasında belirleyici olurlar. Kültürün üst sınıflarca yönetilen bir inşa 

süreci olması nedeniyle popüler ya da halk kültürü de yüksek kültür karşıtlığı ile 

kurulur. Gündelik yaşamı, gündelik yaşam değil felsefenin felsefe olmayan 

nitelemesi belirler ve gündelik hayat (ve popüler kültür) “yaşanmışlığın ve 

düşünmenin düşük bir derecesi” (Lefebvre, 1998: 20) olarak konumlanır. 

Yüksek kültür, kutsal, aşkın ve özel kabul edilir ama homojenliği bir yana, sanatla 

bağıyla da bu tartışmalıdır. İnsanın aşkın duyuş ve düşünüşünün biçimlendirilip, 

topluma sunulması becerisi olarak sanata, dil, gerçek, ahlak ve hazla ilişkisi, işlevi, 

faydası ve ürettiği değer üzerinden hep farklı sınırlar çizilir. İlk devirler sanatının, 

çağdaş anlamda estetik kaygıdan uzak, toplum yaşamı ve dini etkinliğin ayrılmaz 

parçası olduğu düşünülür. “Ciğerlerini tanrının soluğuyla” dolduran şairlerin sanatı 

daha çok büyüseldir. Eski Yunan tiyatrosu ilkel tapınma törenlerinden, Batı 

Avrupa’nınki Paskalya Şenliğiyle ilgili dini Ortaçağ oyunlarından doğar (Thomson, 

1998: 80-82). Antik Yunan, sanatı doğa karşıtı alıp, tüm insani faaliyet alanlarını 

doğadan ayırmaya çalışır. Antik Yunan sanatında en gerçekçi temsil en iyi sanattır 

ama sanat ve sanatların ne olduğu bile zamanla değişir. Seneca, resmin liberal 

sanatlara dâhil edilmesini eleştirir; Da Vinci’ye göre resim bilimdir (Kristeller,1980).   

16. yüzyılda sanat hâlâ, ustalıkla eşanlamlı ve zanaattır. Ortaçağda ve Rönesans 

dönemi başında, resim ve heykel, ısmarlamayla, bir atölyede usta ve çıraklar 

tarafından ortaklaşa üretilen kolektif bir üründür. Rönesans bile bir güzel sanatlar 

sistemi veya kapsamlı bir estetik kuram üretmez. 17. yüzyıl sonu bilim yükseldikçe, 

bugünün ‘güzel sanatlar’ anlamı netleşir. 18. yüzyıl sonu Romantizmi ile ‘aura’ ve 

aşkın sanat, sanatçı yeniden yükselir (Monaco, 2001: 27, Kristiller, 1980). 

Rönesans’la egemen olan perspektivizm, temsil etme ve bireyciliği de öne 

çıkarmıştır. Halkla mesafe, yabancılaşma giderek artmış, sanatçılar, çağdaşlarınca 

yanlış anlaşılmayı, ölümsüzlük için önkoşul saymaya başlamıştır (Hauser,1995:269). 

Ancak 18. yüzyılda, sanatın, bağımsız bir estetik olgu olarak ortaya çıkışı, güzelliğin 

iyilikten ayrılışı gerçekleşir ve resim, şiir, müzik, heykel ve mimarlık, temel sanatlar 



17 
 

olur (Shiner, 2004;  Kristiller, 1980). İki bin yıl zanaattan ayrılmayan sanat, bilim, din 

ve özellikle günlük yaşamdan ayrı bir alan olarak yerleşir. 

İtalyan Halk Tiyatrosu’nun doğuşuyla halk tiplerinin tiyatroya girişi, tefrika romanların 

çıkışıyla günlük olay ve sıradan insanların konu edilmesi gibi gelişmelerle orta sınıfın 

beğenisi, eğlence anlayışı ve ahlakı sanatta etkin olur; sanatçı, sanatını meta gibi 

sunmaya başlar. Kültür birikiminden yoksun burjuvazinin yükselişi ve sanatçıyı 

kendisine bağımlı kılışıyla dramatik bir dönüşüm yaşanır (Bourdieu, 2006a: 125): 

“1840’lı yıllardan başlayarak devlete ve piyasaya boyun eğen basın için de bağımlılık 
açısından önem taşıyan paranın ağırlığı ve İmparatorluk yönetiminin öncelikle 
tiyatrodaki ucuz zevk ve eğlencelerin debdebesinin yüreklendirdiği tıkanıklık, halkın 
beklentilerine doğrudan bağlı olan bir ticari sanatın yayılmasına katkıda bulunur. Bu 
“kentsoylu sanat” karşısında, “toplumsal sanat” geleneğini değiştirerek sürdüren bir 
“gerçekçi” akım, varlığını güçlükle korur. Bu ikisine karşıt olarak, ikili bir yadsıma 
içinde bir üçüncüsü, “sanat için sanat” yaklaşımı ortaya çıkar.” 

Zola’nın Doğalcılığı yerine Baudelaire ve Mallarmé’le Simgecilik;  Nietzsche, Proust 

ve Gide’le bireysellik yükselir. Burjuvazinin yükselişine koşut, doğal ve evrensel tek 

yazın sayılan Fransız klasik yazınına ciddi biçimsel meydan okuyuşlar olur (Barthes, 

2006). Modernizmle sanatta estetik boyut öne çıkar, özeleştiri ve farkındalık yaşanır. 

Romantizmle modern ve çağdaş estetik, klasiği sarsar. Sosyal karmaşa yaşanan 

1900 başlarında çeşitli akımlarla bir anti-sanat’a evrilir. Gerçeküstücülerle fantastik 

ve bilinçdışı, Dadaizm’le akıl dışılık ve şok etkisi (ve popüler kültür), sanata yoğun 

şekilde girer ve yüksek kültür-sanat bir dönüşüm geçirir. 

Yapımcılık ve Bauhaus, sanayi üretimi, teknik ve teknolojik malzemeyi, gündeliğe 

uygun pratik biçimleri öne alıp, sanatçıyla teknisyeni, reklam ve endüstri tasarımını 

buluşturur. Kültür-sanat, siyasetle işbirliği (Heidegger, Riefenstahl, Le Corbusier) 

yaparak, estetikleştirilmiş bir politikanın ve tekelci kapitalizmin kontrolüne girer.  

Modernizm, sanatı-sanatçıyı özgür üretim, özgün eser arayışıyla toplumdan ayırmış,  

sanatçıda seçkinlik, izleyicide bilgi, bilinç düzeyi talep etmiş, bu arada kapitalizmin 

kapsayıcılığıyla kültür de hızla metalaşmıştır. Modernizmin parçası olan Avangart, 

ezilenlerin başkaldırısıyla yeni insan, sanat ve toplum arayışında burjuva ahlakına, 

sanayileşmeye ve artan yaşam hızına karşı çıkarak gündelik yaşamı ve sanatı 

bütünleştirip, dönüştürmeyi hedeflemiştir ama onun muhalifliği de şüpheli bulunur.4  

                                                             
4 Örneğin Lukács natüralizm, empresyonizm, ekspresyonizm ve sürrealizm gibi akımların 
tümünü burjuva kapitalist sanat akımları olarak dekadan, biçimci ve anti-realist bulur. 



18 
 

"Avangard, moda etkisi altında, o bir zamanlar çok küçümsemiş olduğu popülerliğe 
ulaşmaya mahkûmdur - bu ise onun sonunun başlangıcıdır" (Poggioli’den aktaran 
Harvey, 2010: 36). 

Zamanla sinema kitleselleşir; radyo yaygınlaşır; foto gazetecilik ve magazin yükselir. 

‘Kutsal’ sanatın ‘aura’ kaybı, sanatsal değerlere ve geleneğe etik bağlılıkta kopuş, 

soyut resim, pop-art derken, Aydınlanma ile artan yüksek kültür-popüler kültür 

karşıtlığı giderek yeniden bulanıklaşır. Ama yüksek kültür, ürünleri kitleye açılsa da 

sanat piyasası aracılığıyla, galerileri, müzayedeleri, soyut ve kavramsal sanatıyla, 

Damien Hirst, Tracy Emin gibi çok pahalı sanatçılarıyla kapalılığını korur. 

c. Kitle Kültürü 

Toffler (1981), 2. Dalga dediği sanayileşmeyle oluşan kitle toplumunu, ağır sanayi 

makineleriyle standart ve seri üretimin, işbölümü ve uzmanlaşmanın, devlet ve 

şirketlerde merkezi bir bürokrasinin ve piyasanın yarattığını yazar.  

Kitle, bir aradaki insanlar veya bir amaçla bir araya gelmiş insanların dayanışması 

ile tanımlanabilir (Özensel, 2007: 207). Ancak kitle kavramıyla genelde, geleneksel 

kurumların (aile, din, lonca vb.) koruyucu, şekil verici, disipline edici alanından 

kentleşme ve sanayileşmeyle hızla çıkan, böylece yiten normlar nedeniyle değer 

bunalımı yaşayan insanlarla oluşan meslek, sınıf, statüler üstü kalabalıklar kastedilir. 

Tocqueville (akt. Marshall, 2005: 411-412), daha çok şeyin ama daha az iyi yapıldığı 

ve muhtemelen bu vasat çoğunluğun tiranlığına dönecek kitle toplumunu, önemsiz 

zevkler peşinde koşan, hepsi eşit ve benzer ama yakın çevreleri dışındakileri görüp, 

hissetmeyen insan kalabalıkları olarak anlatır. McDonald’a (1957: 70) göre kitle, 

kuşaklardır, basit, anlık zevkler ile uyuşturulmuş bir ‘rıza atmosferi’ içinde yaşayan, 

en vahşi üyesinin ahlakında, en cahilinin zevkinde, yani en aşağı ortak paydada 

buluşan kalabalıklardır.  

Kitle kültürü yaklaşımları, toplumu, yönlendirilen, farklılıkları minimum bütünler 

olarak; kültürünü de egemenin yönlendirilmesiyle üretilmiş, kitle iletişim araçlarıyla 

dağıtılan popülist, halk dalkavukluğu yapan ürünlerden oluşma görür.  

Kitle kültürü, nüfus ve Kentleşme ile ilişkilidir. Kente göç kendi beğenisini de getirir, 

kenttekiyle birleşip melez bir beğeniyi de doğurur. Dolayısıyla kitle kültürünün 

başlangıcı, içerdiği yaygın basın, edebiyat, filmler, TV programları ve müzik 

kayıtlarının çıkış zamanlarının farklılığıyla 1800 ortalarıyla 1960’lar arası farklı 

zamanlara tarihlenebilir. 



19 
 

“Kitle toplumu müşterilere sunacağı bayağılığı üretmeden önce müşterilerin kendisini 
üretmiştir. Sinemaya, radyoya ve magazinlere oburca saldıranlar onlardı” (Adorno, 
2000:153). 

Benjamin’e (akt. Lungstrum, 1999) göre, 19. yy sonu kurulan alışveriş merkezleriyle 

insanlar tarihte ilk kez, kendilerini kitle olarak deneyimlemeye başlar. Çelik ve cam 

pasajları, alışveriş merkezleri, ışıklı vitrinleriyle sanayileşme ve kapitalizmin sınıfsal 

yansıması kent mekânı fetişleşmiş, yönlendirilen tüketime dayalı bürokratik topluma 

uç vermiştir (Lefebvre, 2013). Lefebvre’e göre, sermayenin toplandığı, emek - üretim 

ilişkilerinin sürekli kendini yeniden ürettiği, kendi de mübadele nesnesine dönmüş 

kapitalist kent ve mekânlarıyla kapitalizm, günümüze dek süren kalıcı bir etki sağlar.  

Simmel (2012: 83-101), ses, koku ve imajlarıyla insanı uyarı yağmuruna tutan, tüm 

toplumsal alana sızan para ekonomisinin ve işbölümünün hâkim olduğu hızlı ritimli 

modern kentin, bireyi daha ‘özgür’ ama huzursuz, mesafeli, rasyonel ve hesapçı 

yaptığını düşünür. O, gerçek insani ilişkiler yerine düşük bir entelektüel tutumu esas 

kılmış, bir bıkkınlık, duyarsızlık yaratmıştır. Adorno’ya (1999:138) göre ise "özerk 

düşüncesinden vazgeçip, kolektife teslim olan birey, çoğalarak güçsüzlüğünün 

farkına varmaktan kurtulur, hayatı kolaylaşır.” Görevsel iş bölümüyle eylem, 

kimsenin tek başına sorumluluğu üstlenemeyeceği şekilde kişiler arasında 

parçalanır. Kitleler de, suçluluk hissetmeden gazeteler (medya) aracılığıyla kolektif 

öldürme eylemine katılırlar (Canetti, 2006: 53). 

Kitle, topluma aykırı olanı, onu kovalayanlardan koruyan bir sığınağa dönüşmüş, 

utanmadan var olabileceği, sorumsuz özgürlük alanı açmıştır (Benjamin, 2002: 134). 

Ama modernizmin, Aydınlanmayla egemen kılınan akılla özgürlük arası bağlantısını 

Foucault şüpheli bulur. Akıl ve bilgi, iktidarla dolayımsız, çözülemez ilişkileriyle kurgu 

olan modern öznenin özgürlüğünü dışsal değil, içsel olarak tâbiiyet altına alır (akt. 

Savran, 1999:162). İktidar ve modern devlet, teknolojiden yararlanarak insanlara, 

evlere, arabalara vs. numaralar vererek, onları kayıt ve denetim altına alır, 7/24 

gözetler. Doğal cinselliği bile inşa edilmiş toplumsal cinsiyet biçimiyle baskılayıp 

ruhsal zorluklar yaratır (Butler, 2014: 30). 

McDonald’a (1957: 60-62, 72-73) göre kitle kültürü, sınıf, zevk, gelenek bağlantılı 

tüm bariyerleri yıkan, ayrımsız demokrasi adına tüm değerleri yok eden, dinamik 

ama basit, formüle, tekrara dayalı, anlık zevk veren ve standardize edilmiş bir 

kültürdür. Ürünleri, sanat değil, ticari metadır. Toplu üretim yapıp, kâr sağlayabildiği 

sürece hiçbir şey katmadığı yüksek kültürden de halk kültüründen de faydalanır. 



20 
 

Ama üstten dayatılması, işadamlarınca kiralanmış teknik uzmanlarca ticari olarak 

üretilmesi, alıcılarının pasif konumunun satın alıp almama kararı ile sınırlı olmasıyla 

sayılan kültürlerden farklılıkları benzerliklerinden çok olan bir sömürü kültürüdür. 

Morin’e göre ise demokratikleşme sağlayan kültür endüstrisi, “insanlık tarihinin ilk 

evrensel kültürü”dür (akt. Maigret, 2011: 228). Ancak, McLuhan’ın ‘küresel köy’ veya 

Ritzer’in ‘McDonaldlaşma’ dediği bu türdeşlik halinde dibimizdekinden önce yüzlerce 

mil ötedeki olayı öğrenir, rol modellere göre yaşar ve kimilerince edilgenleşiriz. Bu, 

herkesin kot pantolon giydiği, Hollywood film ve dizilerini izlediği, ‘fast-food’ 

zincirlerinde yemek yediği, Amerikan aksanlı İngilizce konuştuğu, ideolojik 

kutuplaşma olmayan türdeş bir dünyadır (Storey, 2003: 109). Yayılmacı kapitalizmle 

küresel olan kitle kültürü, yönetenle yönetilenleri, zengin ve özgür olanla olmayanı, 

mutsuz insanla onu böyle yapan toplumsal realiteyi özdeş kılan bir yanılsama 

işleviyle üretilmektedir (Oktay, 1993: 18). Sömürü temelli tabakalaşmayı gizleme, 

meşrulaştırma, yeniden üretme işlevi görür. “Bir bakıma kitle kültürü, egemenlik 

ideolojisinin tabana indirilmiş, popülerleştirilmiş, özellikle tüketime doğrudan bağlı 

olan bir çeşididir (Erdoğan ve Alemdar, 2005: 42). 

İlal’e (1991: 23-36) göre, iletim teknolojisi üretecek ekonomik güce sahip üretici 

ülkeler, emperyalist kapitalist ortamda taklidin kaçınılmazlığıyla kitle kültürünün 

kaynağı ve yayıcısıdır. Bu iletim teknolojilerine bağımlı toplumlar ise tüketici 

kültürlerdir. Yayım, kurumsallaşma, yabancılaşma, tekelleşme ve bağımlılık 

özelliklerine sahip yığınsal iletim araçlarıyla yapılır. Üstelik dijital ve uydu yayın gibi 

yeni teknolojiler de bu iletimlerin ulusal kültür adına denetimini olanaksız kılar. Diğer 

halk kültürlerinden yararlanmakla birlikte onları uluslararası bir olumlu değer olarak 

seçen, özünden ve bağlamından kopararak parlatan uluslararası medya şirketleridir.  

Gerbner’in ekme kuramı, Schiller’in, ‘Zihin Yönlendirenler’i, gündem-tutum oluşturma 

kuramları, Chomsky-Herman’ın propaganda modeli vs. doğrudan yönlendirmeyi 

değilse bile, halktan ayrı bir zümre ve kültürün uzun vadeli etkisini ortaya koyar. Elit 

teorileriyle birlikte düşünüldüğünde, egemenlerin, medya aracılığı ile iyi-kötü, 

normal-anormal gibi referanslara doğrudan etki ettikleri, çoğunluk kanaati 

oluşturdukları, çıkarlarına kullandıkları görülür. Artık, işyerleri, haber kaynakları, 

eğlence yer ve araçları mülkiyeti ve gözetim araçlarıyla ayrıcalıklarını olağanlaştırıp 

meşru kılma ve koruma arzularını tatmin etme ve bu yönde ortak tutum alıp eylem 

yapma imkânları hiçbir grupta olmadığı kadar fazladır. 



21 
 

Strinati’ye (2004: 10) göre kitle kültürü, “sanayi teknikleriyle kitlesel boyutta üretilen, 

tüketici kitleye kâr amaçlı pazarlanan ve sıkça popüler kültürle eşanlamlı kullanılan 

ticari kültürdür.” M. Arnold ve Leavis’ler gibi yüksek kültür savunucuları, bu kültüre 

karşı direniş sağlanmazsa geri döndürülemez bir anarşi doğacağını düşünürken,  

Leslie Fiedler, kitle kültürünü kaba ve rahatsız edici bulmakla beraber eleştirileri 

konformist bir değişim korkusuna bağlar. Dahl ve Hewitt de, demokrasinin çeşitlilik 

ve rekabet içerdiğini, güç yapısının merkezileşmediğini ve ekonomik güç odaklarının 

siyasette sanıldığı kadar belirleyici olmadığını savunurlar (Storey, 2008: 23,24, 32). 

Kitle kültürü teorileri, medyanın bilişsel, duygusal ve davranışsal etkilerle 

davranışlarda değişiklik yaratarak, bireyi yönlendirebildiğini öne sürse de, özellikle 

yetişkinler için bu çok tartışmalıdır. Ayrıca kitle kültürüyle popüler kültürün kapsam 

farkını düşünürsek, Mutlu’nun da (2012) itiraz ettiği gibi bu araç ve işlev eleştirisi 

yaygın halk kültürü olan popüler kültürü bırakıp bir medya eleştirisine dönmektedir.  

B. POPÜLER KÜLTÜR VE ÖZELLİKLERİ 

1. Popüler Kültür Tanımları 

Popüler kültürün tanımı, sınıflanması, terminolojisi ve işlevleri, kültürün tanımına, 

ideolojiye, kurama, içeriğe, üretici ve tüketicisinin kimliğine, estetik anlayışa, zaman 

ve yere göre oldukça farklı şekillerde yapılmaktadır. Popüler kültürün kitle kültürü, 

geç kapitalizmin yaygınlaşmış halk kültürü, yüksek kültür dışı olanlar, sınıflar arası 

mücadele alanı veya halkın direniş kültürü olduğu gibi iddialar öne sürülür. Tanıma 

bağlı olarak tarihi Antikiteden 19. yüzyıla dek farklı dönemlere dayandırılır; işlevi ve 

değeri de olumlu/olumsuz, düşük/yüksek gibi farklı şekillerde değerlendirilir. 

Popüler sözcüğü, halka ait anlamındaki Latince “popularis”den gelen hukuki ve 

siyasal bir terimdir. 16. yüzyılda da tüm halkın katılımını kasteden bir siyasi sistemi 

ifade etse de, kelime o zaman bile  ‘aşağı’ ve ‘basit’ çağrışımını taşır. 18. yüzyılda 

yaygın tercih edilen, 19. yüzyılda halkça beğenilen ve ‘iyi’ anlamları gelişir (Williams, 

1985: 236-237). Williams’ın belirttiği gibi bu, halkın değişen konumunu veya 

toplumsal yapının nasıl görüldüğüne dair açık bir değişimi işaret eder. Artık 

yukarıdan aşağı değil halkın gözünden anlamlandırılır. Ancak iki anlam bir arada 

yaşamaya devam eder. Dolayısıyla popüler kültürü ‘aşağı değerde ürünler’ veya 

halkın yönlendirilmesi ve onların desteğini kazanma amaçlı bir popülizm içeren 

ideolojik ve sistemi meşrulaştırıcı bir kültür (kitle kültürü) görenler ve onu halkın 



22 
 

yaygın beğendiklerinden oluşma demokratik bir kültür (halk kültürü) olarak görenler 

vardır. Üçüncü yaklaşım ise bu ikisi arası sürekli bir mücadele alanı olduğudur. 

Storey (2003: 5-13) kapsamlı alan taramasıyla 6 farklı popüler kültür tanımı belirler: 

•••• Popüler kültür, çoğu insanca tercih edilen ve yaygın olarak hoşlanılandır 

(niceliksel tanım). İzlenme ve tüketim rakamları popülerin ana belirleyicisidir. Gary 

Fine, popüler kültürün olmazsa olmaz şartının popülarite olduğunu, Leslie Fiedler ise 

popüler kültürün çoğunluğun kültürü olduğunu yazar ve Hinds’e (2012: 360) göre  

“özellikleri ister ideolojik, ister sosyal, isterse maddi olsun geniş bir alana yayılmış ve 

önemli sayıda insan tarafından inanılan ve/veya tüketilen kültürdür. “Popüler kültür; 

herkes tarafından sevilen ve kullanılan ürünleri anlatır” (Türkoğlu, 2004: 92).  

Ancak çok tüketileni bilsek de, yaygının sayısal karşılığında ve popülerin hangi 

sayısal değerde başladığında anlaşılmadıkça bu tanım sorun çıkaracaktır.  

Tercih etme ise ulaşılabilirlikle karışabilir. Çünkü özneler tercih yapıyorlarsa bunu 

kapitalist düzen içinde yaparlar. Medyanın da, seçenekleri kısıtladığı, kendi 

gerçekliğini yarattığı, kamuoyu araştırmaları, tiraj ve izlenirlik rakamlarıyla 

yönlendirme yaptığı öne sürülür. Yapısalcı yaklaşım, popüler kültürün var olan 

dogma ve kanaatleri yeniden üretmeyle iş görerek niceliksel çoğunluğu sağladığını 

savunur. Ayrıca yaygın sevilenin yer ve zamanla (Afganistan’da Bin Ladin, 

İngiltere’de Kate Middleton, burada döner, orada suşi vb.) değişmesi ve çok 

satılan/izlenen klasik (yüksek kültür) yapıtları da, halk kültürünü de yaygınlığı 

ölçüsünde içermesiyle tanım işlevsel olduğu kadar güçlük de yaratır. 

•••• Yüksek kültür olarak kabul edilenlerin dışında kalanlardır (niteliksel tanım). 

Yüksek kültür olma standartlarını (düşünsel ve estetik kalite) karşılayamayan, tekrar, 

taklit ve aşinalığa dayalı formüllerle üretilen aşağı ürün ve pratikler popüler kültürdür. 

Tanım, aşağı uğraşları olan, eğitimli soylu baylar dışı bir tiyatro seyircisini ve 

“melodilerinin tonunda doğaya aykırı abartmalar” olan müziği sevenleri tanımlayan 

Aristoteles’e dek gider (Oktay, 1993: 10). Schroeder, “popüler eserler uzun ömürlü 

değildir, çünkü popüler eserlerin anlamı yüzeyseldir ve yaşanılan anla ilişkilidir” ve 

Prescott “çok okunan romanlar, aslında romanları okunmaya değer kılan 

özelliklerden yoksundur” derken Rollin, “değer-teorisi kapsayacak popüler kültür 

estetiği keşfetmenin imkânsız bir iş” olduğu fikrindedir (akt. Hinds, 2012: 362).  



23 
 

Gombrich, (2007: 36) müzelerdeki çoğu yapıtın aslında gündelik ve ticari bir zanaat 

eylemi olarak ortaya çıktığını belirterek, kural ve formül belirlemenin anlamsız 

olduğunu düşünür. Fakat neyin sanat veya yüksek kültür olduğunu söyleme hakkını 

ellerinde bulunduran (evrensel ölçütlerden çok, değişen ilgi ve inanışlarla belirleyen) 

bu katı ‘kast’ın dışlayıp, onay vermedikleri toptancılıkla popüler kültür diye nitelenir. 

Gişe rekorları kıran film ya da satış rekorları kıran roman olmasına bakılmaksızın, 

bu kişilerce verilecek onayı taşımadığı sürece popüler olabilir ama değerli olamaz.  

Popülerin değil yüksek kültürün tanımlanması, yüksek kültürün herkesçe kabul 

edilen bir tanımına ulaşmanın ve kaliteli ya da estetik olarak değişmez bir norm 

belirlemenin zorluğu, ürünlerin kullanımla ve zamanla kategori değiştirebilmesi, 

yüksek kültürü ve dışında kalanı homojen kabul etmek bu tanıma dair güçlüklerdir. 

•••• Estetik bir ayrım olarak popüler kültürün, kültür endüstrisi tarafından üretilen 

metalaşmış, ticarileşmiş ‘kitle kültürü’ ile eşanlamlı (çokça da Amerikan kitle kültürü 

ile) tanımlanmasıdır. Teknolojik değişimle mümkün olan, kitle için çok miktarda 

üretilen ve kitlece fanteziye kaçış amaçlı tüketilen modern dönem kültürüdür.  

“Popüler kültür, kitle kültürünün somut şekillerinden biridir. Kitle kültürü tekelci 
kapitalizmin hem mal hem de imajlar satışını yapan, uluslararası pazarın değişmelerine 
ve ihtiyaçlarına göre biçimlenip değişen, önceden-yapılmış, önceden kesilip biçilmiş, 
paketlenip sunulmuş bir kültürdür. …Bu anlamda popüler kültür, pazar tarafından 
pazarda tüketim için "sipariş edilen, ısmarlama" kitle kültüründe en popüler ürünleri ve 
tüketimleri anlatır (Erdoğan, 1999: 22). 

Gans, kitle, “yoksul ve eğitimsiz sınıfları tanımlamak için… ve çoğunlukla küçültücü 

bir tonda kullanıldığı için, ben daha yansız olan “popüler kültür” terimini kullanmayı 

yeğliyorum” diye açıklar (2007: 21-22). Yani, kitle kültürüne yönelik yaygın eleştiri 

geleneğiyle iyice yıpranan bu olumsuz kavram yerine, direniş ve çatışma özelliği ve 

demokratik bir anlam yüklenerek olumlanan popüler kültür kavramı ikame edilmiştir. 

Shumway’e (1999) göre hemen hemen aynı yapıtları ve etkinlikleri işaret etseler de 

popüler, yüksek kültürün olumlu nitelikleriyle yüklenerek, bilerek farklılaştırılmıştır.  

Bu tanım, kitlesel tüketilen Antik Yunan tiyatrosu ve Roma sirki gibi faaliyetleri, 

endüstriyel üretilmediği için dışlamasıyla tarihsel ve medyayla etkiyi esas almasıyla 

kapsamsal sınırlılık belirtir. Üstelik sınırlı kitleye sahip ürünlere de popüler denebilir. 

Ayrıca seçkinciliği; ideolojik formüllerle, yönlendirme amaçlı üretilmesiyle iktidarı bir 

blok görmesi ve insanları da, yaşamları üstünde kontrolleri olmayan edilgenler 

bütünü gibi görüp aşağılayarak, direnişi yok sayması, bu tanıma yönelik eleştirilerdir.  



24 
 

•••• Popüler kültür, halk kültürüdür. Özellikle de egemenler karşısında tâbi sınıf 

olarak işçi sınıfının sembolik direniş kültürüdür. Fiske’ye göre, popüler kültür, kültür 

endüstrisi tarafından üretilmez; halk tarafından yapılır (akt. Stevenson, 2008:151). 

Erdoğan’a (2012: 76) göreyse, 1970’li yılların sonuna kadar, ‘halkın, halka ait, 

halktan’ olan bir popüler kültür varken, daha sonra kapitalizmin kitle üretim 

endüstrileri tarafından gasp edilmiştir ve artık onlar tarafından üretilir. Halk tanımı ve 

kültürünün kapsam belirsizliği nedeniyle zamana ve yere bağlı değişkenliği; popüler 

(direniş) ya da kitle kültürü (eğlencelik, yönlendirici) ayrımının entelektüellerce ve 

keyfi yapılması; kaynağının artık çoğunlukla kültür endüstrisi tarafından sağlanması 

ve yüksek kültürle geçişliliği bu tanım için öne sürülebilecek itirazlardır. 

•••• Popüler kültür, egemenlerin menfaatine ‘içe katma’ eylemleriyle, yönetilen 

sınıfların buna karşı direnişleri arasındaki ödün ve uzlaşmalarla oluşan sürecin 

mücadele alanıdır. Alan, sınıf, etnisite, cinsiyet ve yaş gibi farklı kimliklerle oluşan alt 

kültürlerin (gençlik, feminist, işçi vs.) hem herhangi bir anda mevcut egemen kültüre 

karşı, hem de birbirleriyle mücadelesiyle oluşur. Bütün alt kültür ürün ve pratikleri 

belli yer ve zamanda gruplar arasında yaygınlaşabilir veya geri çekilebilir. Bu tanım 

da popüler kültürü olduğundan fazla politikleştirdiği gerekçesiyle eleştirilere uğrar. 

•••• Bir tanımdan ziyade, postmodernizm çerçevesinde, yüksek ve popüler kültür 

gibi ayrımların artık tanımlanamayacağına yönelik bir analiz yaklaşımıdır. Bu, artık 

tek bir kültür paylaşılmaktadır anlayışıyla liberal demokrat bakış açısından da 

olabilir; artık halk kültürü, popüler kültür ve yüksek kültürün kitle kültürünce emildiği, 

yaygın ama bayağı bir kültürün egemen olduğu eleştirel bakışıyla da olabilir. Hayli 

yaygın olan bu olumsuz görüş, popüler kültürün kitle kültürü tarafından emildiği ve 

TV gibi kitle iletişim araçlarıyla halk kültürünü de kuşatıp, sömürerek topluma 

egemen olduğudur (Oktay, 1993; Erdoğan-Alemdar, 2005; Oskay, 1983 ve 2001). 

•••• Bunlardan başka popüler kültür, işçi sınıfı veya orta sınıf kültürü olarak da 

tanımlanır. Ama kesin sınıf konumları belirlemenin güçlüğü yanında popüler kültürün 

tüketiminin (ve bir ölçüde üretiminin de) sınıfı aşan bir yapıda olduğu görülür.  

Kısacası popüler kültürü kimin ürettiği ve kimin tükettiği, bu kimliklerin homojenliği ve 

özgürlük kapasitesi, üretilen kültürün otantikliği ve akış/yayılma yönü gibi ölçütlere 

göre popüler kültürün tanım ve özellikleri değişmektedir. Kültür, entelektüel, sanatsal 

üretim ve ürünler bütünü kabul edildiğinde, seçkinci ölçütlerle kurulu bir hiyerarşi 

devreye girmektedir. Ama önce kaliteli ve değerli sayılsa bile, ürün yaygınlaştıkça 

değer de ‘kaybetmesi’ gibi anlayışlar geçişli bir yapıyı ve oldukça tartışmalı ölçütleri 



25 
 

gösterir. Estetik ve sanatın ne olduğundan, ölçütlerine, moda, ‘camp’, ‘kitsch’, ‘cool’, 

‘hip’ gibi kavramlarla ilişkiye dek birçok nokta tanımı belirsizleştirir.   

Kültür, bir yaşama tarzı olarak alındığında, genelleme yapılabilecek ölçüde özgün bir 

yaşayış geliştiren her grubun kendine ait popüler kültürü olduğu iddia edilebilir. Ama 

popülerin niceliksel karşılığının belirsizliğine karşın bu tür bir yaklaşım daha çok alt 

kültürü işaret eder. Bu nedenle tüm grupların alt kültürlerinde yaygın olanların, grup 

sınırlarını aşarak, gruplar arası yaygınlık kazanan ürün ve pratiklerin (kitle kültürü 

dâhil, alt kültürler arası en yaygınların kesişim kümesi) popüler kültürü oluşturduğu 

da söylenebilir. Böyle bir yaklaşım popülerin, sınıf, cinsiyet vs. gibi kimlikler üstü, 

anlamlandırma ve tüketimle belirlenen yapıda olduğuna işaret eder.  

Kente aitlik de tanımda belirleyicidir. Batmaz (2006: 20), “kent içindeki yaygın ve 

birbirlerini tanımayan katmanların gündelik kültürüdür” diye tanımlar ve ne türden 

olursa olsun sosyolojik bir katmana (sınıfa) dayandırılmasına karşı çıkar. Dolayısıyla 

endüstrinin, halkın, egemenin ve sanatçının da üretimi, yaygın tüketimi ölçüsünde 

popüler kültürde yer alır (Mutlu,  2012: 28). Ne Frankfurt Okulu’nun savunduğu gibi 

egemenin hegemonik kültürü ne de Fiske’nin dediği gibi direniş kültürüdür. Ama aynı 

nedenle hem hegemoniktir hem de direniş özelliği taşır; hem yıkıcı, hem de 

tutucudur ve kapitalist sermaye ve endüstri lehine bir dönüşüme de uğramaktadır. 

Popüler sanat ürünleri de “iki yanlıdır: Bastırılmışın başkaldırısını yansıtır; ama aynı 

anda, bu başkaldırının boşunalığını göstermeyi de amaçlar” (Oskay, 1989: 11). 

Özetle modern popüler kültür, Sanayi Devrimi sonrası göç ve nüfus artışı ile oluşan 

modern kente ait, insanların kısmen ürettiği ama çoğunlukla endüstrice üretilenleri 

anlamlandırma yoluyla tükettiği, paylaşılan ve farklı şekillerde ifade edilen ürün, 

anlam, değer ve davranışlardan oluşan yaygın gündelik hayat kültürüdür. Fakat 

tanımına bağlı olarak tarihi de değişebilir. Toplumsal formasyonlara (halk, toplum, 

millet) ve geleneğe statik veya inşacı olarak yaklaşma; sanayileşmeye, kapitalizme, 

kente, bir gruba ait değerlendirilme; kitlesel üretim ve yayılım imkânları ile tekniğin 

etkisi; tarihini binlerce yıllık bir zaman aralığında değiştirir. 

2. Popüler Kültürün Kısa Tarihi 

Halkı yönlendirmeye, siyaset yerine eğlence ve anlık hazlarla vakit öldürmelerini 

sağlamaya yönelik, üstten dayatılan düşünce, yaşayış pratikleri ve ürünleri çok 

eskilere gider. Egemenler tarih boyu, yalnız gücü değil, propagandayı, aydınları ve 



26 
 

bilgiyi, yaratıcıları ve sanatı kullanırlar. Finkelstein (1997) aslen seçkinleri hedef alsa 

da, M.Ö. III binlerde bile yöneticilerin kamuoyunu, popüler tepkileri gözetmek 

zorunda olduklarını ve kısmen yönlendirdiklerini belirtir. Destan ve vakayinameler, 

arenalar, karnavallar ve spor propaganda amaçlı kullanılır. Pers Kralı Darius politik 

logo yaptırtır, görsel sanatı kullanır, birlik sağlama amaçlı çok-dilli anıtlar diker.  

Fakat Schroeder’e göre, geçmişi eski Mısır, Sümer ve Asur’a kadar uzanan, 

yöneticiler tarafından tam anlamıyla bastırılamayan kimliğe sahip bir popüler kültür 

de vardır (akt, Öztürk, 2008: 11). Antik Yunan’da da popüler beğenilerle yüksek 

kültür ve sanat arası farkları anlatan yapıtlar (Aristo - Poetika)  vardır. Antik Romalı 

şair Juvenal’ın M.S. 1. yüzyılda yazdığı, halkın bedava verilen ekmek ve 

eğlencelerden başka talebi kalmadığı hicvine dayanan ‘sirk ve ekmek kültürü’ tanımı 

da popüler kültürün uzun geçmişine örnek kabul edilir. Oktay (1993: 15), adı popüler 

kültür olmasa da olguyu Eski Yunan’a kadar götürür. Oskay (1983: 172) da popüler 

kültürü, kırsaldan kente gelen işgücü ile kentsel örgütlenmenin başlamasıyla birlikte 

egemenlerin yönlendirmesi uyarınca hayat gerçeklerinden fanteziye kaçış aracı 

olarak Mısır ve Sümer dönemine dek götürür. Mutlu (2012: 12, 27) ise, kölelerin 

efendi olma hayali dahi kuramayacakları, dönem hegemonyasının aldatma, 

kandırma değil, güç ve zorlamayla işlediği gerekçesiyle popüleri Antikiteye dek 

götürenlere karşı çıkar. 

Popüler kültürün Antikitede varlığı genelde ya egemenlerden büyük oranda ayrı bir 

yaşayış olarak halk kültürü veya yönlendirilen halk kültürü diye görülür. Güncel 

anlamda toplumsal ayrımlar üstü yaygınlık özelliği olan popüler kültür, o dönemde 

egemenlerce paylaşılmaz. Çünkü egemenlerin yaşamı ve yüksek kültürüyle geri 

kalanın hayatı ve kültürü arasında derin bir ayrılık vardır. Ama Ortaçağda dinin 

yaşam üzerindeki belirleyiciliği ile bu ayrımın azaldığı görülür. Gündelik yaşam 

pratikleri, din paydasında genel bir ortaklaşma içerirler. Örneğin Bakhtin, bütün 

grupları birleştiren karnavalları Ortaçağ popüler kültürü diye tanımlar. Ona göre bir 

direniş alanı olarak karnavallara esas karakterini veren halktır. Karnavallar, gündelik 

hayatın normal akışında değil, bir ara, kesinti olarak var olmalarıyla tanımı zorlasa 

da birçok özellikleriyle popüleri işaret ederler. Peter Burke’nin 1500-1800 yılları arası 

dönemi konu alan “Yeniçağ Başında Avrupa Halk Kültürü” kitabı popüler kültürü, 

“başlangıçta olumsuz bir şekilde resmi olmayan kültür, elit olmayanların kültürü, 

Gramsci’nin adlandırdığı gibi ‘orta sınıf’ kültürü olarak tanımlanan”, karakteri kırsal 



27 
 

olduğu kadar şehirli de olan, ikisinin ürün ve özelliklerini içeren ‘ikincil’ kültür (akt. 

Owen, 2005: 140) olarak anlatır. Ancak Burke (1996: 206), Bakhtin’in aksine bu 

şenliklerde siyasi iktidar ve kilisenin merkezi önemine dikkat çeker. 

Adorno (akt. Türkoğlu, 2004: 150), bugün her tür sanatsal ifadeye yayılmış olsa da, 

zamanında yalnız roman ve dans müziklerinde gözüken popüler kültürün kökenlerini 

17. yy sonu İngiltere’sinde orta sınıfın gelişmesinde görür. Lowenthal’a göre 

“popüler kültür yüzyılları kapsayan bir tarihe ve muhtemelen insanlığın uygarlık tarihi 

kadar eski bir geçmişe sahiptir” ve kavram olarak çıkışı 1650-1750 dönemine rastlar 

(akt. Öztürk, 2008: 11). Wicke (2006:8) ise popüler müzik ve edebiyattan hareketle 

başlangıcı 18. yy sonlarına doğru kaydırır. Akay (2002: 114), çok entelektüel Orta 

Çağ sanatı ertesi canlı renkleri ve Disney kahramanlarına benzeyen figürleriyle 

Michelangelo'dan yola çıkarak Rönesans’ı “bir tür pop-art” olarak değerlendirir.  

Rönesanstan bu yana kentlileşen derebeylerle, aristokrasinin ve burjuvazinin 

giderek seçkinleşen kültürü kendi özel alanını doğurur. 1700’lerden itibaren 

entelektüeller yoz ve ‘popüler’ bir kent kültürü tanımlayarak, buna karşıt saf, egzotik 

bir halk ve kültürünü sınıflandırır ve bunu geriye doğru götürürler. Böylece ‘gerçek 

halkın’ kültüründen de, aydınların yüksek kültüründen de ayrı, kentlerin ayaktakımı 

yığınlarına ait veya ulus devletin birleştiriciliğinde ve burjuvazi önderliğinde sınıflar 

üstü, boş zamana ve eğlenceye dayalı bir popüler kültürün tarihi başlatılır.  

Goethe, Faust’da şair ve tiyatro yöneticisi ağzından sanatçıyı istemediği bir girdaba 

sürükleyen popüler beğeniyi, kültürü tartışır. Ama ilginç olan halkın yukarıya değil, 

soylu ve aydınların halk yaşamına özenip, kılık değiştirerek halk eğlencelerine 

katılımıyla buluşmanın başlamasıdır. 1780’de baba Mozart oğluna “popüler denilen 

ve her kulağı gıdıklayan şeyi unutma” diye, müzikten anlamayan çoğunluğu da 

(gerçi bu üst sınıfın çoğunluğudur) düşünerek üretmesini tavsiye eder (Wicke, 2006: 

7-14). Giderek kitleselleşen basın, kafeler, popüler romanlar ve "herkesin 

anlayabileceği ve her kulağa hoş gelen" bir popüler müzik anlayışı ile 1800 

ortalarına doğru gündelik yaşamda daha çok kesim buluşur. Aynı dönem Diderot ile 

bir popüler felsefe (halk felsefesi) akımı da kurulur. Böylece rekabetçi kapitalizmin 

metalar dünyasının yaygınlaşması ve sanayileşmeye anlam veren kentsel hayatta 

gündelikliğin hâkim oluşu 19. yüzyılda gerçekleşir (Lefebvre, 1998: 53).  



28 
 

Buna göre popüler kültür kentleşme ve sanayileşmeyle doğrudan bağlı olsa da daha 

geniş bir kapsamı işaret eder. Sanayide ve kentlerde belli bir gelişime, kapitalizmde 

tekelci evreye, yabancılaşıp atomlaşmış insanlardan oluşan kitleye, okuma yazma 

ve kültürel ürünlerin üretim ve yayılmasında artışa ve Aydınlanma sonrası çıkan özel 

bir estetik olarak Modernizme bağla, kabaca 19. yüzyıl ortalarına tarihlenir. Örneğin 

Bigsby (1999: 89) 19. yüzyıl Sanayi Devrimi’ni sınır alıp, önceyi folk kültürü, sonrayı 

popüler kültür olarak niteler. Bazen de geleneksel popüler kültür ve modern popüler 

kültür diye ayrılır. Bu tarihlemeye göre İngiltere popüler kültürün ilk üretildiği yerdir. 

Başlangıcı ise içeriğine alınan kitle iletişim araçları ve ürünlere bağlı olarak yine 

değişir. Yaygın basın (1750’ler), roman ve kente ait müzikle daha erken döneme 

giderken; sinema, radyo, TV (1960’lar) ile giderek daha yakın tarihlere dayandırılır.  

Mutlu’ya (2012: 30-31) göre popüler kültür, kapitalizmin önceden belirlenmiş kural ve 

koşulları içinde medya ile sürekli yeniden inşa edilip sunulsa da, geç kapitalist 

toplumun yaygın halk kültürüdür ve yapay şekilde ayrılan yüksek kültür, halk kültürü 

ve kitle kültürü ürün ve pratiklerini de içerir.  

Kitle kültürüyle eşanlamlı ya da yutulmuş olarak alıp, başlangıcını 1960’larla birlikte 

yaygınlaşan televizyonla ilişkilendirilerek bu tarihlere kadar çekenler de vardır. 

Çünkü gruplar (sınıflar, kimlikler vs.) üstü gerçek bir izlenme ve paylaşma yaygınlığı 

sağlayan TV olur. Ancak bu tarihleme de, kitle iletişim araçları dolayımıyla yapılması 

ve popülerin daha geniş bir kapsama sahip olduğundan hareketle reddedilebilir.  

3. Popüler Kültüre Yaklaşımlar 

a. Frankfurt Okulu 

Frankfurt Okulu, beyaz yakalıların ve genel olarak küçük burjuvaların davranış 

dinamikleri, faşizm ve otoriterliğin doğası üzerinden Batı toplumunun kitle olarak 

eleştirisini yapar. Marksist teorinin üst-yapı ögesi olan kültür ve sanatın, görece 

bağımsız bir işlev görerek yaşam koşullarına (altyapıya) yönlendirici şekilde etki 

ettiğini savunur. Burjuva somut yaşam koşullarını olumlayan kültür ve sanat, dışsal 

denetimin ‘içe-yansıtma’ ile yanlış bilincin gerçek bilinç haline getirilmesi ve meta 

fetişizmi benzeri ana izlekleri, özellikle Adorno tarafından kapsamlı bir popüler kültür 

eleştirisine uygulanır. Böylece eğlence ve kaçışla simgeleşen kitle kültürü ve popüler 

kültür, ‘kültür endüstrisi’ şeklinde kavramlaştırılır. 



29 
 

Adorno’ya (2003) göre ‘kültür endüstrisi’, büyük çıkar çevrelerince çizilen statükoyu 

sürekli yeniden üreterek kitleye benimsetir. Yüksek ve düşük sanat düzeyleri zararlı 

şekilde birbirine karıştırılır. Tüketiciyi nesneleştirip, kültürel malları standartlaştırır. 

Ticarileşmiş ve kâr arzusuyla biçimlenmiş kültür ürünleri gerçek değerleriyle değil, 

piyasa değerleriyle kabul edilmekte; yeni diye yüceltilenler ise başsız sonsuz bir 

aynılığı gizlemektedir. İdeolojisi her şeyden çok bireysel sanattan ve onun ticari 

sömürüsünden ödünç alınmış yıldız sistemine dayanır. Kaybolan sanatsal ‘aura’ 

yerine mekanik bir yeniden üretimi koyar. Sınırlı ve vasat bir bilgiyi geniş kitlelere 

yayarak, mantıksız, banal ya da kötülüğe yöneltici dersler çıkarılmasına, boyuneğici 

davranış modelleri geliştirilmesine neden olur. Tüketici küçük, anlık mutluluklar 

peşinde bile bile aldanır. Adorno için (akt. Lunn, 1995: 201), gerçek “sanat eserleri, 

çileci ve utançsızdır; kültür endüstrisi ise, pornografiktir ve iffet taslar.”  

Kültür endüstrisi, tekrar tekrar aynı mesajları farklı biçimlerle söyleyen reklamın dili 

ile kitleyle konuşur. “Kimse kaçamasın diye herkes için bir şeyler öngörülmüştür, 

farklar tesviye edilerek birbirine uydurulmuş ve çekici kılınmıştır” (Horkheimer ve 

Adorno, 1996: 11-12). Niteliksel olarak standartlaşmış, sınırlı sayıda seçeneğin 

çeşitlemeleri ile bir seçim özgürlüğü yanılsaması doğurur. ‘Sözde bireycilik’ ile 

“tüketicilere, dinlediklerinin onlar adına önceden dinlenmiş olduğunu veya ‘önceden 

sindirilmiş’ olduğunu unutturarak onları bir çizgide tutar” (Slater, 1995: 235). Böylece 

farklı ve yeni diye sunulanlar, aslında yönetimi ve mal satışını kolaylaştırma amaçlı 

insanları sınıflandırmaya, etiketlemeye, bir istatistik nesnesine dönüştürmeye yarar.  

Boş zamanlar, tatil, eğlence verimli bir şekilde çalışma hayatına dönüşü sağlayan 

uzantılardır. Artık söz konusu olan mal üretim ve satışı değil toptan bir yaşam biçimi 

pazarlamasıdır. Popüler kültürle kapitalist toplum ve yaşam, bütün olarak bilinçdışı 

bir şekilde sürekli yeniden üretilir ve bitmeyen reklamlarla bizi her yandan sarar. 

b. Yapısalcı Yaklaşım ve Göstergebilim 

Freud ve Durkheim’ın ‘kolektif bilinç ve temsil’ ile ilintili olarak toplumsal olguların 

bireylerin gerçekliğinden ötede, onu belirleyici oldukları savı yapısalcılığın temellerini 

oluşturur. Antropolog Levi-Strauss, Saussure ve Peirce’in dilbilimleri üstüne gelişen 

göstergebilim ve Propp, Bakhtin, Greimas, Barthes, Lacan, Eco vd. çalışmaları ile 

genişleyen yapısalcılık, yaygın kabulle bilimsel bir çözümleme yöntemidir. 



30 
 

Strinati’ye (2004: 96)  göre Göstergebilim, yapısalcılıkla aynı şeyleri benzer şekilde 

incelese de, işaret ve kodlar tarihsel-kültürel oluştuğundan, derin yapıyı evrensel 

varsaymamasıyla ondan ayrılır. O, göstergeyi, yani “…bir başka şeyin yerini 

alabilecek nitelikte olduğundan kendi dışında bir şey gösteren her türlü nesne, varlık 

ya da olgu”yu (Vardar,1988:111) inceler. Kurucularından Saussure’de gösterge, 

anlamı taşıyan araç olan işitim imgesi (gösteren) ile anlamın kendisi olan kavram 

(gösterilen) olarak bütünleşik iki öğeden oluşur. Herhangi bir kelime olan gösterenin, 

doğadaki karşılığı (gösterilen) ile içsel, zorunlu değil keyfi bir ilişkisi vardır. Fakat 

gösteren-gösterilen arası ilişki, ideolojiler, kodlar ve geleneklerle ilişkili olduğu için 

dilde varsayılan bu keyfilik kültürde aynı şekilde işlemez5 (Strinati, 2004: 82). Müzik 

ve Rönesans’ta sözden kopan resim gibi sözel olmayan sistemlerin en gelişkinleri 

bile, şarkı, afiş, resimli roman, poster vs. ile söze başvurur (Wollen, 1989:120). 

Propp, “Masalın Biçimbilimi” çalışmasında, masalların çeşitli görünümler sunmasına 

karşın, yüzeydeki çeşitlilik altında tekbiçimliliğin ve sonlu sayıda örgünün olduğunu 

gösterir. Gösteren zamana ve yere göre değişse de işlevler sınırlıdır ve bütün metin 

türlerinde bulunabilir. Levi-Strauss, bunu, kendi göstergebilimsel çözümlemelerine 

uygular. ‘İlkel’ denen kültürlerin de derinde modernle aynı ikilik ve yapıları 

paylaştığını savunur. Karşılaştırmalı yüksek, popüler ve halk kültürü ürünleri 

incelemeleri de derindeki bu temel benzerlikleri göstermesiyle kültürden kaynaklı 

ötekileştirmelere (örn. popüler kültürün aşağılanması) karşı veri sağlar, onların 

neden etkili olduklarını anlamaya yardım eder.  

Bakhtin’e göre popüler kültür ürün ve imajları, ‘öteki’ ile söylem aracılığıyla diyalojik 

ilişkiye giren, böylece kolektifin bir parçası olduğunun farkında olan bireylerin doğal 

birlikteliğinden oluşur. Popüler roman ve karnaval imgeleri incelemelerinde, bunların 

parodi ve groteskle dogmaya, resmi veya egemen kültüre alternatif, dünyevi temelde 

özgün bir gerçeklik oluşturduklarını savunur. Bunu sürekli gelişen, dinamik insanlık 

düşüncesiyle tarihsel inceleme (artsüremli) ile yapar. Lukacs’ın ‘bütünsellik’  kavramı 

ile düşünürsek, popüler kültür ürününü de bağımsız betimleme, çözümleme yeterli 

değildir; onu ancak tarihselliği ve toplumla ilişkisi içerisinde tam olarak kavrayabiliriz. 

                                                             
5 Benveniste, sadece simgenin bütünüyle nedensiz olmadığını yazan Saussure’ün aksine 
bağıntının dilde zorunlu olduğunu; Barthes ise (1990:167) doğal dilde nedensiz ama ikincil 
göstergesel dizge olan söylende hep bir ölçüde nedenli olduğunu yazar. 



31 
 

Bakhtin, popülerin alternatif gerçeklik yaratımıyla ne kadar iyimserse, moda, filmler 

ve reklamda söylenlerle popüler kültürü inceleyen Barthes da o kadar kötümserdir. 

Barthes’a (1990:164-179) göre, ayrım veya uzlaşımlarla anlamları oluşturan ‘kültürel 

kodlar bütün kolektif temsillerde iş başındadır ve toplumun gerçek kapitalist doğasını 

gizemlileştirme ve doğallaştırma işlevi görürler. Çelişkili görünse de, söylenler (mit) 

hiçbir şeyi saklamaz; yalan ya da açılma değil, bir sapma ve işlevi bozmaktır. Yer ve 

zamana bağlı oluşan kültürel anlamı evrenselmiş gibi göstermeye çalışırlar. 

Althusser de bunu, hegemonyanın, eğitim, din ve kültürel ürünler gibi ideolojik 

araçlarla sürekli yeniden üretimiyle açıklar. 

McLuhan medyayı, sinema ve kitap gibi anlamı daha çok üretenin verdiği (sıcak) ve 

TV gibi alıcının yorumladığı (soğuk) diye ayırırken, Lotman (2012), ikili karşıtlıklarla 

ikonik ve simgesel göstergelerle oluştuğunu savunduğu sinemanın göstergebilimini 

geliştirir. Metz ise, göstergebilim ve psikanalizle, sinemada gösterenle gösterilen 

birlikte olduğundan seyirliğin kendisinin gösterge olduğuna dair bir film teorisi kurar. 

Umberto Eco (1981:144-172), yorumu dikkate alarak, sanat yapıtının üretim bittikten 

sonra da yapısı bozulmadan yoruma açıklığını savunur. Ama yorum yaparken, verili 

kültür ve toplum içinde öğrenilen çağrışım kalıpları olan kodlar, hatalı açılabilir. Hatta 

üretenle alıcılar arası sınıfsal, kültürel, statüsel vs. büyük düşünsel uzaklık nedeniyle 

artık “hatalı kod açma kitle iletişiminde kuraldır” (Berger, 1993: 30-32). Eco ayrıca, 

Süpermen mitini ve egemen düzenin şemalara dayalı betimlemesini yapıp, 

doğallaştırdığı iddiasıyla sinik ve tutucu dediği Fleming’in James Bond’unu inceler. 

Masal ve mitlerin şövalyesinin güncel hali olarak Bond ve Supermen de bir arketiptir. 

Karşıtlıklarla kurulu anlatısı dogmatiktir ve eleştirel bir düşünmeye izin vermez. 

Popüler kültürün mitlerinin değişmez yapı ve arketipleri, hedef kitledeki değişime 

bağlı olarak Süpermen’in zamanla değişen güçleri ve özellikleri (kötüyü öldürme 

yasağı, binalardan atlayan kahramandan gezegenleri yerinden oynatana vs.) gibi 

aslında değişebilir. Barthes’ın da vurguladığı gibi mitler ihtiyaca göre hızla değişirler. 

Fakat çekirdek yapısı ne Süpermen’de ne de benzer kahramanlarda değişmez. 

Ayrıca, örneğin animasyonların (The Simpsons, South Park vb.) varsayımsal 

fanteziler dışında on yıllara rağmen yaşlanmayan, sınıf ve statüleri değişmeyen 

kahramanlardan kurulu dünyaları da benzer bir evrensel miti besler. 



32 
 

Yapısalcı çözümleme, dilden yola çıkarak yapıları, tarihsel dönüşümlerini, ideoloji ve 

söylemi inceler. Ancak dilin gerçekten bütünleşik ve homojen bir yapı mı olduğu, onu 

bireysel-toplumsal diye ayırmanın mümkünlüğü, kültürel kodların yananlamlarının 

kesin karşılıklarının evrensel mevcudiyeti gibi sorular ve deneysel bulgularla 

geçerlilik sağlayamadığı eleştirisiyle karşılaşır. Bireyin failliğini yok sayan mekanik 

bir toplum anlayışına ve gerçeklikten kopan soyutlamalarla baskı ve denetimin 

kaçınılmazlığı fikrine de yola açtığı öne sürülür (Mattelart, 2013).  Bu da öncellerin 

doğrudan iknası yerine, sahip olunan önyargılar ve dogmatik inanların doğrulanıp, 

pekiştirilmesi yoluyla üretilen bir kitle kültürünün eleştirisini (yüksek sanat-kitle sanatı 

ayrımı ile) yaptıkları (Maigret, 2011: 151-152) suçlamasını getirir.  

c. Kültürel Çalışmalar 

1964’te kurulan Birmingham Çağdaş Kültürel Çalışmalar Merkezi çevresinde gelişen 

İngiliz kültürel çalışmaları, yüksek kültür-kitle kültürü ikili ayrımına karşı çıkan, belli 

bir disiplin içi kalmayı ve disiplinleri reddederek, psikoloji ve sanat tarihinden politik 

ekonomiye, çok-disiplinli bir yöntemi benimseyen esnek kapsamlı çalışmaları anlatır. 

Kaynağında, yalnız üretim kaynaklı değil, üstyapı ve fikirler üstüne mücadeleyle de 

ilgili hegemonya kavramıyla, sınıf oluşumu rıza ve bireye dikkat çeken Gramsci’nin 

yeni yorumları, Althusser’ci bir Batı Marksizmi ve Kullanımlar ve Doyumlar Yaklaşımı 

etkisi vardır. Özellikle ilk dönemde, Thompson, Hoggart ve Williams’ın demokrasi ve 

değişimin temel öğesi gördüğü işçi sınıfı üstüne çalışmalarla başlayan seçkincilikten 

kaçınma ve artan yapısalcılık-göstergebilim etkisiyle izleyiciyi, dili ve söylemi öne 

çıkarmaları ve alt kültürlere önem vermeleriyle farklılaşırlar. 

Kültürel çalışmalar, ilk kez aşağılama amacı olmadan sistematik bir popüler kültür 

incelemesini başlatır. Etnometodoloji ile alt kültürlerin günlük yaşamına odaklanır; 

eleştirel edebiyat analizini popüler ürünlere uygular ve kültürel alana egemen olan 

kitle iletişim araçlarının çerçevesini aşan bir popüler kültür incelemesi yapar.  

Kültürel çalışmalarda simgesel, dil ve söylem çok önemsenmekle birlikte toplumun 

etik eleştirisi, sınıf, ideoloji ve kültürün ekonomik, sosyal, teknolojik ve siyasal 

bağlamlarıyla bütüncü bir perspektif de hayati önemdedir. Çünkü metnin hazzı veya 

izleme zevki hep iyi ve siyasi anlamda ilerici olmadığı gibi, ‘baskıcı iktidar biçimleri’ 

ve egemen yapılar tarafından yıkıcı ve geriletici unsur olarak kullanılabilir (İnceoğlu, 

2009: 356). Hall’ün ‘otoriter popülizm’ dediği şekilde, “sivil toplum üzerinde devlet 

denetiminin yoğunlaşması, halkın rızasını kazanmaya yönelik ideolojik bir 



33 
 

manevrayla birleşmiştir.” Bu sayede örneğin, çoklu kimlikleri güçlü bir hegemonik 

formasyonda birleştiren Thatcherizm, söylemleriyle 1980’ler boyunca siyasete 

egemen olmuştur (Stevenson, 2008: 71-75). Ama izleyici de tümden pasif değildir. 

“Anlamlar, tümüyle toplumsal ilişki ve yapılarda içerilmektedirler. … Hâlihazırda ve 
daima edilgin izleyiciler olarak seslenilebilecek sabit, şaşkın toplumsal özneler 
yoktur. Anlam, iktidar ilişkilerinin oyun alanı dışında kavramsallaştırılamaz. Söylem 
bu ilişkiler içinde iktidara eklemlenir” (Hall, 2002: 118). 

Dolayısıyla “medya ideolojiktir”  ama ideolojik alan, ekonomi politiğin kastettiği gibi 

sınıf yapısınca baştan verili değil, anlamın toplumsal inşası alanında iş görür. 

Tarafları, değişen iktidar konumları nedeniyle sürekli bir mücadele içinde, çelişik 

söylemsel sistemlerden oluşan bir alanda kendi bütünlük ve anlamlarını inşa 

ettiğinden başat tanımlamaları karşıt kodlama ve kodaçımlama olasılıkları vardır 

(Hall, 2002: 122-125). Anlamı, kişinin değer yargıları, yaşı, eğitimi, cinsiyeti gibi 

etkenler de hegemonik kültürel pratikler kadar etkiler. Kişiler, “seçici maruz kalma-

seçici kaçınma” ile mevcut görüşlerine yakın bilgi kaynaklarını tercih edebilirler. Bu 

yüzden yalnız tarih boyu parçalı yapıdaki egemenlerin çelişki ve çatışmaları, teknik 

imkânlar, mesleki işleyiş kuralları ve kurumsal ilişkilerle oluşan üretim (kodlama) 

değil, izleyicinin yeniden üretimi de (kodaçımı) incelenmelidir. Yoksa “Lacan’ın iddia 

ettiği gibi, kültürün yasası doğası gereği babanın yasası ise, kadınların ataerkilliğe 

nasıl meydan okuyacaklarını anlamak güçleşir” (Hall’den akt. Stevenson, 2008: 74). 

Morley’nin 1969-84 arası BBC 1’de yayınlanan popüler haber magazin programı 

‘Nationwide’ ve izleyicilerine dair çalışmalarından özellikle izleyici çalışması, 

zamanının yaygın, güçlü etkileri veya tüketiciyi egemen gören tek yönlülüğüne karşıt 

bir sonuç verir. Metnin, üreticisince kodlanmış ‘yeğlenen anlamı’ vardır ama izleyici 

de aktif anlamlandırma süreciyle direnip, farklı anlamlar üretebileceğinden, 

çokanlamlılığın esas olduğu bütün iletişim sürecine tüm ilişkileriyle bakılmalıdır. 

Program, sıradan konuşmaya odaklanmasıyla güncel gündüz kuşağı 

televizyonculuğunun içerik ve biçimini öngörmüş ve çağdaş televizyonculuğun en 

önemli olgularından ‘infotainment’ yani ‘önemli’ haberlerin magazinle 

kaynaştırılmasının formüllerini de keşfetmiştir (Morley ve Brunsdon,1999: 47, 13). 

Hebdige’nin gençlik alt kültürüne yönelik çalışmasıysa, yalnız egemene muhalif 

okumaları değil, gençlerin, ticari ürünleri farklı bir araya getiriş-dönüştürme işlemleri 

ile (bricolage) üretim niyetinden farklı kullanımlarını ortaya koyar (Storey, 2008: 81). 



34 
 

Katz ve Liebes’in (1990), Kapitalizmi, bireyselliği ve ataerkini olumlayan popüler bir 

dizi olduğu iddia edilen Dallas’a dair çalışması da sonuçlarıyla şaşırtıcıdır. Amerika, 

İsrail ve Japonya’dan farklı cemaatlere dayalı çalışma, dizinin, egemen ideolojiden 

çok izleyicinin kendi kimliklerini yansıttıkları bir forum işlevi gördüğünü saptar. 

De Certeau, farklı okuma ve kullanım pratikleriyle, gündelik hayat olarak popüler 

kültürde direniş imkânı görür. Léfebvre ve Foucault’da iktidarın tüm görünmezliğiyle 

sızdığı bir alan olan gündelik hayatın denetim ve baskı altında oluşuna katılmakla 

birlikte, bireye ‘kaçak avlanma’ ile daha fazla hareket –olasılığı- alanı açar. Bireyler 

bir nevi gerilla taktiğiyle, sürpriz, oyun, ihtiyatlılık, zekâ, gizlilik, kılık değiştirme, blöf 

vb. yaratıcı uygulamalarla yapıya direnirler (Highmore, 2002: 159, 151). 

Fiske’ye (1999: 35) göre, popüler kültür ürün ve pratikleri, hem düzenin hem 

başkaldırının, hem ‘erilliğin’ hem de ‘dişiliğin’ göstergesi olabilmeleriyle toplum gibi 

çelişkilidir. Bu çelişki bir yanıyla popüler kültürün malzemelerinin kültür endüstrisi 

tarafından sağlanması ve halkın bunlara bağımlı olmasından kaynaklanır. Ama 

‘yukarı’ sadece malzemeyi verir, kültürü üreten halktır. Kültürel malların üretimi 

endüstriyel sistemin elinde olduğundan tek muhalefet imkânı, bu tek tip, totaliter 

metinleri muhalif okumak ya da dönüştürmektir. Önemli olan malzeme değil bireyin 

onla ne yaptığıdır. De Certeau’nun örneklediği gibi işyerinde özel mektup yazabilir; 

iş imkânlarını özel ihtiyaçlarımız için kullanabiliriz. Ya da Fiske’nin (1999: 154)  ‘Açık’ 

bir metin, popüler bir ürün dediği Madonna’yı, ataerkil (feministler), haz nesnesi 

(erkekler) ve özgürleştirici (genç kızlar) gibi farklı şekillerde anlamlandırabiliriz. 

Bu yaklaşıma göre, yüksek kültüre katılım imkânları (zaman, para, eğitim)  olmayan 

insanlar için popüler kültür, vaaz vermeden, hemen şimdi katılımı ve hazzı sağlar. 

Böylece beğendiğimiz ürünleri hem anlamlandırırken hem de hayatımıza katıp 

yeniden üretirken haz alırız. Kültürel çalışmalar, çok kimlikli, çok anlamlı, doğrudan 

etki yerine aktif bireyin direniş imkanlarının olduğu bir evren sunar. Ayrıca toplumsal 

cinsiyet, kadın ve feminizm üstüne geniş çalışmalarla da çığır açıcı olur. Ama 

zamanla Hall ve ardı sıra tüm İngiliz Kültürel Çalışmaları’nda, Yapısalcılık ve 

göstergebilim etkisiyle vurgu giderek ‘okumanın’ özgürlüğüne ve çokanlamlılığa 

kayar. Erdoğan ve Alemdar’a (2005: 359-360) göre, ‘metin’ çözümlemeleriyle anlam 

verme ve temsil etme süreçleri anlaşılmaya çalışılarak, “zevk, tüketim ve bireysel 

kimlik inşası gibi konular üzerine odaklanan postmodern popülizme doğru” gider.  



35 
 

İngiliz Kültürel çalışmalar, örnek alındığı ABD’de de yorum bağımsızlığı ve izleyici 

zevkinin öne alınışına dönüşür. Söylem odaklı ve dil dışı bir gerçekliğin varlığının 

bile sorgulandığı bir mücadele alanı olan popüler kültürün direniş imkanlarını giderek 

daha çok önemseyen bu çalışmalar, tam da bu gerekçelerle kapitalist pazar 

ekonomisi için görevsel rol oynayarak onu meşrulaştırmakla suçlanır.   

Kültürel çalışmaların, postmodern yaklaşımların da yoğunlaşmasıyla, gerçek hayat 

yerine söylemi öne alması nedeniyle eleştirel analiz kapasitesi ve dönüştürücü 

pratiği destekleyici bir karakteri olmadığını düşünen Erdoğan ve Alemdar (2010: 

366) gibi Žižek (2011) de onu çok sert eleştirir. Birkan (2002: 10-13) da, popüler 

ürünlerin ideolojik ve ütopik yönlerini sergilemeden, maddi engelleri göstermeyip, 

popüler-yüksek kültür ayrımını bir tercih sorunu gibi sunan, “akademi-içi yarışmaya” 

dönmüş bu çalışmaları siyaseten faydasız görür. 

d. Toplumsal Cinsiyet ve Popüler Kültür 

Mead ve Linton gibi antropologlardan bu yana cinsiyete dair biyolojik sanılan birçok 

özelliğin kültürlenmeyle öğrenildiğine dair bir birikim oluşmuştur (İlbars, 1987). 

Toplumsal cinsiyetin bir inşa olduğunu vurgulayan S. De Beauvoir’dan bu yana 

birçok tıbbi çalışma yapılmıştır. Günümüzde cinslerin beyin yapısı ve hücre 

düzeyinde dahi farklı olduğu ama yapısal farkların ve sonuçlarının bile kültür 

etkisiyle tümden değiştirilebileceğine veya ortadan kaldırılabileceğine dair çalışmalar 

vardır (Brizendine, 2011: 166, 175). 

Rakow’a (1995: 20) göre çağdaş feministlerin popüler kültüre farklı yaklaşımları olsa 

da iki temel varsayımı paylaşırlar. İlki, kadınların hem üretici hem de tüketici olarak 

merkezi bir rol oynadıkları ve popüler kültürle erkeklerden farklı, özel bir ilişkilerinin 

olduğudur. İkincisiyse, kadınlar eğer kimlikleri üstünde kontrolü ele geçirecek, 

toplumsal söylenleri ve toplumsal ilişkileri değiştireceklerse, bir zorunluluk olarak 

hem kadınlar hem de ataerkil kültür için popüler kültürün işlevi açığa çıkarılmalıdır. 

Huyssen (1995: 75-86), modernizmin dişil karakterde olduğu gibi güncel savları da 

popüler kültürün dişilliğini de reddeder. Ataerkilin bağrında yetişmiş, onun dil ve 

temsillerini kullanan, kadını, erkek zevk ve hayalleri üstünden sunan popülerin 

söylemi gayet erkektir. Sorun, modernizmin ‘ötekisi’ ve ‘gizli alt metni’ olan popüler 

kültür değil “değersizleşen her şeyin ısrarla dişil olarak cinsiyetleştirilmesidir.” 



36 
 

Betty Friedan’dan bugüne kültürde kadın temsili ve kadınların alımlamalarına dair 

çalışmalar çok artmıştır. Ama Van Zoonen (akt. Strinati, 2004:163), popüler kültüre 

feminist bakış ve kadın katkısı (üretici, alımlayıcı, araştırmacı) artsa da medya 

içeriklerinde gerçek bir dönüşüm olmadığını, cinsiyetçiliğin sürdüğünü savunur.  

Fakat Radway burada bir imkân olduğunu düşünür.  Radway’e (1995: 63-68) göre 

parçalı ve dinamik yapısı nedeniyle ataerkil düzen de uyum içinde değildir. Bu 

sayede ürün ve fikirlerinin birbirine iliştirildiği yerler açığa çıkarılıp, sistemin gerçekte 

kendi aleyhlerine işlediği kadınlara gösterilebilir. Zaten bunun ideolojik ortak zemini 

hâlihazırda daha iyiye özlemle tüketilen popüler kültürde ve geçici de olsalar direniş 

pratiklerinde vardır.  

3. dalga feminizmle kısmen, popüler kültürde her istediğini yapabilen, duygu yerine 

mantıkla hareket eden, erkekleri itip kakan, seksi kullanan, erkeksi görünen ve onun 

kadar ‘güçlü’ kadın tipiyle bazen cinsiyet rolleri ters yüz edilir ve şiddet ve tüketimde 

eşitlik sağlanır. Christina Aguilera-Your Body, Beyoncé-Grown Woman veya Demet 

Akalın klipleri, Strange Days (1995), Fargo (1996), Death Proof (2007), The Hunger 

Games (2012) filmleri ve Turkcell Özgür Kız reklamlarında bu açıkça görülebilir. 

Bazı feminist yaklaşımlar ataerkilliği, bütüncül bir erkek egemenliği ile tanımlasa da 

erkek ve kadınların tümü için bir avantaj ya da dezavantajdan bahsedilemez. Bu, 

düzenin bütünüyle meşru ve adil olduğu değil, birçok erkeklik kimliği ve bunlar arası 

dinamik bir hiyerarşi olması demektir. Oysa verili bir erkeklik biçimi genel kabul 

görerek diğerleri marjinalleştirilmektedir (Connell,1998: 86). Bu yüzden çeşitli 

sebeplerle tâbiiyet altındaki, evrensel, normal ve doğal diye sunulan erkek 

kimliğinden rahatsız veya cinsel yönelimi nedeniyle ötekileştirilen erkekler de 

toplumsal cinsiyet kavramı etrafında feminist hareketle dayanışmaya girmişlerdir.  

Erkek dergilerine yönelik kısıtlı çalışmalar, feminist olanlara yakın şekilde çelişkili ve 

belirsiz bir söylemi gösterir. Bir yandan kamusal alanda artan kadın görünürlüğü ve 

yükselen statüsü karşısında tepkisel olarak geleneksel ‘maço erkek’ rolleri öne 

çıkmakta, diğer yandan tüketim zemininde ortaklaşan cinsiyetsiz ya da ‘androjen 

kimlikler’ olumlu olarak sunulmaktadır.   

Cinsiyet ve popüler kültür açısından kırılma yaratan bir konu da bu ürünlerde 

giderek artan oranda cinsellik ve şiddet sunumudur. Güç, şiddet ve erkekliğin 

(üstelik her sınıf, yaş ve ırktan) tarihsel ve doğal bir olgu olarak bir arada sunumu 



37 
 

reklamlardan filmlere tüm popüler kültürde görülür (Katz, 2011). Pornografinin ise 

aşağılama, nesneleştirme ve sömürüyü yansıttığını (Dalecki ve Price, 1994) öne 

sürenler kadar sansür bağlamında kadını çocuk konumuna itip erkeğe bağımlılığını 

artırdığını, benliğini keşfetmesini önlediğini savunanlar da vardır (McCormack, 

1993). Popüler kültürde cinsellik ve şiddetin tetikleyici mi yoksa katartik mi olduğuna 

dair yoğun tartışmalarsa hâlâ sürmektedir (Trend, 2008; Demirergi vd.,1994). 

Toplumsal cinsiyet ve popüler kültür ilişkisinde trans bireyler de önemli bir başlıktır. 

Popüler kültürde 1980’lere dek LGBTT bireyler kurban ya da anormal, ahlaksız, kötü 

ve tehlikeli olarak temsil edilmiştir. Geyler sapkın, lezbiyenler erkek düşmanı ya da 

çirkindir. 1990’lardan itibarense daha görünürleşmiş ve daha olumlu temsil edilmeye 

başlamışlardır. Büyük bütçeli ve heteroseksüel yıldızların LGBTT bireyleri oynadığı 

filmler gişede de başarılı olarak belli kalıpyargıların yıkılmasına yardımcı olmuştur. 

Ayrıca Friends, Buffy the Vampire Slayer, Dawson’s Creek gibi çok popüler dizilerde 

yer almış ama bu temsiller de modaya, dekorasyona ve genel olarak popüler kültür 

tüketimine düşkün, ‘sahte’ ya da karton tipler olarak başka bir homojenleşmiş klişe 

yaratma eğiliminde olmuştur. Diane Raymond (2001), LGBTT bireyler açısından 

özellikle durum komedilerinde, tekrar eden üç şablon görür: Görünürlüklerinde genel 

bir artış, ‘geymiş gibi’ yapan karakterler ve yanlışlıkla ‘geylik yakıştırılanlar’. Sonuçta 

bu temsil durumunun olumlu tarafları olsa da hala cinsiyete dair ikiliklerin ağırlığı 

sürmektedir. Ayrıca özellikle çocuklara yönelik popülerde (kitap, TV vs.) kesinlikle 

dışlanarak kadın-erkek ikiliği ve önyargılar baştan yerleştirilmektedir.6 

e. Postmodernizm ve Popüler Kültür 

Bir moda, tarihsel ve epistemolojik kopuşla yeni bir dönem, geçiş dönemi ya da 

“saçmalık” gibi farklı iddiaların hedefi olan Postmodernizm, genelde 1970’lere 

dayandırılır. Esin kaynakları denen Nietzsche ve Heidegger’in yanı sıra Lyotard, 

Derrida, Guy Debord, Jameson, Baudrillard7 gibi belki de farkları benzerliklerinden 

fazla olan isimlerin postmodern sayılmasıysa bütünsel çerçeve çizmeyi zorlaştırır. 

Postmodernin ilk düzlemi modernitenin radikal eleştirisidir. Bu eleştiri, Alman 

romantiklerinden kitle kültürü teorilerine dek gelen Aydınlanma ve Pozitivizm 

eleştirisini, Nietzsche ile simgeleşen akıl, iyi, doğru eleştirisi ile göreliliği, Foucault'cu 

iktidar ve bilgi ilişkisini ve bilimle klasik bilgi kuramının eleştirisini bir tür pragmatizm 

                                                             
6 Telly Tubbies çocuk programında Tinky Winky'nin kırmızı çantası için kopan kıyamet gibi. 
7 Baudrillard’a (2011: 11) göre Postmodernizm, hiçbir şey ifade etmeyen bir deyimdir. 



38 
 

ile birleştirir. O, parçalılığı, çoğul, yerel, küçük anlatıları, görelilik ve muğlaklığı öne 

çıkarmasıyla, bilim, din, sanat gibi “meta-anlatılara yönelik inanmazlık”tır (Lyotard, 

1997: 12). Bu yüzden de postmodernite, görece özerk işleyen pratikleriyle sınırsız 

düzen modelinin (heterotopya) varlığını öne sürer. 

İkinci düzlem, modernitenin belli bir düşünsel anlayışa sahip topluma (kapitalist 

toplum, kitle ya da sanayi toplumu denen) karşılık geldiği ve gelişmiş Batı’da bunun 

aşıldığı iddiasıdır. ‘Postmodernistler’, Bell’in güç ve toplumsal dinamizmin asıl 

kaynağı olarak mülkiyetin yerini bilginin aldığını öne sürdüğü sanayi-ötesi toplum 

tanımı (Marshal, 1999: 649) üstünden, yeni toplumsal ortamı genelde 

olumlamalarıyla farklılaşırlar. Buna göre üretim esnekleşmiş; dünya, uydularla 

birleşmiş; ‘halka istediğini veren’ çok uluslu şirketler, teknoloji, iletişim gelişmiş, refah 

artmıştır. Ulus-devlet dikey iktidarı yerine yatay ağlar tipi örgütlenme, yerel 

yönetimler ve STÖ’ler etkili olmuş; bilgi özgürleşmiş, etnik ayrımcılık azalmış, kadın 

hakları, çoğulculuk, demokrasi yayılmıştır. Seçkinci sanat da halkla kaynaşmaktadır.  

Wood (1996) içinse postmodern, kapitalizmin olgunlaşıp tüm çelişkileri ve mantığıyla 

hayatın her alanına nüfuzu ve bunun Batılı solcu entelijensiyanın ruh halindeki 

ifadesidir. 1970’lere tarihleme, kapitalizmi aklayıp, doğallaştırmaya yarar. Giddens 

de (2000: 20; 1998: 48), bir "yaşam ekolojisi" olarak modernliğin krizde oluşunu 

kabul etse de süreç devam ettiğinden buna ‘geç modernlik’ der. Postmodern, ancak 

biçimsel bir sanat (edebiyat, resim,  plastik sanatlar, mimari) akımını işaret eder  

Harvey’e (2010: 270, 327, 376) göre, kâr arayışı ve sermaye hareketini hızlandırmak 

için gazete, tren, telgraf vb. araçlarla mekânın denetimini ele geçirip, onu çökertmiş 

kapitalizmin, mekânı zaman aracılığıyla yok etmesi sürecinin yeni bir evresindeyizdir 

(zaman-mekân sıkışması). Üretim hızlanmasıyla ticaret ve tüketim de hızlandırılmış, 

yeni ihtiyaç ve istekler yaratan modanın başatlığıyla giyimden yaşam tarzı ve iş dışı 

alışkanlık ve eğlencelerine dek her alanda dinamizm ve büyüme sağlayan yaratıcı 

yok etmeyle mimariden felsefeye hiçbir düşünce uzun vadeli kök salamaz olmuştur.  

Barthes’ın (1990:185) kentli söylenin ortak kavramı tarihsizleştirmeye bağladığı bir 

sorumsuzlukla artık etik yerine estetik, üretkenlik için kâr etme esastır. Ölüm, savaş, 

ev konforunda canlı ama buzlanmış, düzenlenmiş görüntülerle kan bile görmeden 

veya grotesklikleriyle hissizleştiren filmlerde seyredilir. Sanal ortam özgürleşme gibi 

görülse de bu hizmetler ücretli ve herkesçe ulaşılabilir değildir. Spor müsabakaları, 



39 
 

konserler gibi sosyalleşilen ortamlar da aslında alışveriş merkezleri gibi para 

ödeyebilenlerin hizmetindedir (Horn, 2009). 

Özgürlüğün içsel olarak tâbi kılındığı, yabancılaşmanın yerini öznenin parçalanması 

ve şizofrenik merkezsizleşmeye bıraktığı (Jameson, 1994: 75), arzu ve zevklerin 

kendi de meta haline gelmiş imajlarla yönlendirildiği (Harvey, 2010: 321) bu ortamda 

mutsuzluk tüketimle ikâme edilir. “Ağ”laşan şehirlerin çoklu merkezleri olan 

AVM’lerde tükettiği sürece sınıflar eşitlenir; imajlara bağlı ayrım esas olur. Artık 

“satın alma gücü piyasanın tanıyacağı hak kazandıran tek yetkilidir” (Bauman, 2012: 

234). Tüketimin tüm yaşamı kuşattığı, tüm etkinliklerin ve “çevre”nin bir bütün 

halinde düzenlendiği, kültürelleştirildiği noktadayızdır (Baudrillard, 2008: 20). 

Böylece postmodernin üçüncü düzlemi olarak ‘para iktidarı’ altında, sanat, yüksek 

kültür, kitle kültürü, popüler kültür gibi kavramlar hızla karışıp, belirsizleşir. Gündelik 

ve kaba olmaktan kurtulup, yücelmesi” (Aristoteles, 1987: 63) arzulanan sanat, 

Coleridge gibi sınıf ve statüler nedeniyle ‘ortak dil’ olamayacağını; değişmez normlar 

ve estetik değerler olduğunu söyleyenlere karşın popülerle sınırlarını giderek yitirir. 

Strinati (2004:219), yeni orta sınıfın, önemini ispat çabasıyla bireysellik, imaj, 

eğlence ve mutluluk vaaz eden meslekleriyle, geleneksel yüksek kültür veya işçi 

kültüründen farklı, kendi değerlerini ve tüketimciliği içeren bir postmodern popüler 

kültürün doğuşunda rol aldığı iddiasına da dikkat çeker.  

1970’lerde karşı kültür hareketlerinin yenilgisi ve işçi sınıfından kopuşla 

kapitalistleşen, Daniel Bell'in "kültürel kitle" diye adlandırdığı ‘ciddi’ kültürel ürünlerin 

alıcısı ve kamuya aktarıcısı olan, aynı zamanda ‘popüler’ malzemeleri de üreten, 

imaj üretimi ve pazarlaması aracılığıyla üretim-tüketim süresini hızlandırmakta 

uzmanlaşmış insanlardan oluşan bir kültür sanayisi vardır. “Bu sektör, insanların göz 

açıp kapayana kadar meşhur olup unutuldukları, paranın konuştuğu ve her şeyi 

belirlediği, yoğun ve çoğu zaman bireyselleşmiş bir yaratıcılığın seri halinde 

tekrarlanan bir kitle kültürünün dev kazanına aktığı… Modaları ve kısa süreli 

merakları yaratan”, gelip geçiciliği üreten, zaman ufkunun çöküşünün toplumsal 

aracı ve sömürücüsüdür (Harvey, 2010: 381, 324). 

“Her şey edebiyat olabilir ve tartışmasız değiştirilemez bir biçimde edebiyat olarak 
kabul edilen bir şey –örneğin Shakespeare- edebiyat olmaktan çıkabilir” (Eagleton, 
2004: 35) 



40 
 

Çömlek, bahçe düzenleme gibi önemli sanatlar zamanla zanaatleşmişken, fotoğraf, 

sinema ve hatta video sanat olur. Sokak sanatı (graffiti vs.), vücut sanatı (dövme, 

piercing vs.) kavramlaşır. Artık, 1600’lerin Antik klasiklerle modernlerin değerleri 

konusundaki tartışması8 gibi klasiklerin yüksek değeri de, modernin aşağı konumu 

da kesin ikna edicilikle ortaya konamadığı gibi bunu tartışmak bile abesleşir. 

Foucault’ya (2005: 32) göre artık sanatın, güzelin ne olduğu, ne parti, devlet gibi 

somutluklarıyla iktidarın ne de akademisyenlerin, uzmanların tekelindedir. Kitleler 

aydınlara ihtiyaç duymadığı gibi, onlardan daha iyi bilmekte ve ifade etmektedir.  

Bu nedenle postmodern popülist eğilimlidir. Bilim ve din, Shakespeare ve ‘Komser 

Şekspir’ aynı değerdedir. Uzmanlaşma bilgi diktası getireceği ve halk sanatçılarının 

resmi eğitim almadığından hareketle artık herkes sanatçıdır. Hiyerarşinin ölümüyle 

kişi ve kavramlar eşitlenir. Budizm’den Che’ye, seksten dine, paraya çevrilebilen her 

imajı kullanan ‘yeni sanat’ reklam, TV ve dizileri, bilimkurgu, korku ve fantezi türlerini 

kapsayan yeni edebiyat, dijital efektlerin ihtişamıyla parlatılmış sinema ve türküyle 

senfoni orkestrasını birbirine ekleyen bir müzik egemendir. Çağdaş genel kültürün 

sıfır derecesini oluşturan eklektizm ile reggea dinlenip, western seyredilir; öğlen 

McDonald’da yenilip akşam yerel mutfaklar tadılır (Lyotard, 1994: 50). Burger de, 

döner de, suşi de her yere yayılır. Mesaj kaygısı, biçimsel sınırlamalar ve elit 

zevklerden uzak, kitleler için ve onlarla beraber, eşi görülmemiş bir eklektizmle, 

elektronik olarak ‘aslı gibi’ çoğaltılabilen imajlar ve zamanlar, türler, metinler arası 

kolajlarıyla yeni türden metinler üretilir. Charles Newman’ın “mümkün olan en 

basmakalıp karakterlerin mümkün olan en basmakalıp ortamlar içinde mümkün olan 

en basmakalıp ifadeyle anlatılması” (akt. Harvey, 2010: 76) diye tanımladığı 

postmodernin popüler romanının bilinçli derinliksizliği tüm kültürel ürünlere yayılır.  

Postmodern popüler sinemada içerik, anlatı, karakter yerine biçim, teknik, özel efekt 

ve aksiyon öne çıkar. Gişede başarılı filmlerden derlenen formüller sektöre yayılır. 

Sinema ve popüler kültür tarihine hatta devam filmleriyle kendine referansla ‘yeniden 

çevrim’ (recycling) egemendir. Reklam desteği ve gişe başarısıyla Hollywood’da 

yeni dönemin başlatıcılarından Jaws’ın (1975) parodisi Piranha’nın (1978) bile iki 

devam filmi çekilir. 2000’lerde ise havada uçan köpekbalıklarıyla Sharknado (2013) 

‘o kadar kötüdür ki iyidir’ ve bir ‘Twitter fenomeni’ olarak iki devam filmi doğurur.  

                                                             
8 Bkz. ‘The Battle of the Books’ (Jonathan Swift) ve ‘The Dunciad’ (Alexander Pope). 



41 
 

Diğer yandan David Lynch filmlerinde yoğun olan türden bir zaman-mekân duygusu 

yitimi de yaygınlaşır. Zaman, mekân belirtildiğinde bile, ideolojik bir şimdinin siyaseti 

ile yeniden üretilirler. Daimi bir şimdide ‘gönderme yapılan’ olarak geçmiş, arkasında 

metinlerden başka bir şey bırakmayarak, yavaş yavaş gündemden düşer ve 

sonunda tamamen silinir (Jameson, 1994: 79). ‘Retcon’larla9  ölüler dirilir, oyuncular 

değişir, her şey kılıfına uydurulur, tarih yeniden yazılır. Gişe kaygısıyla Antik 

Yunan’da da, Afrika’da da modern İngilizce konuşulur; Osmanlı’da masalarda 

yemek yenir. Star Wars (1977) gibi uzayda geçen kovboy filmleri, Masum Sanık 

Roger Rabbit’inki (1988) gibi animasyon tekniği kullanımı, Günah Şehri’nin (2005) 

çizgi roman estetiği, Walker’daki (1987) anakronizmler veya Schindler’in Listesi 

(1993) ve The Artist (2011) gibi yeniden siyah-beyaz ve hatta sessiz filmlerle türler, 

teknikler, zamanlar birbirine karışır, belirsizleşir.  

Kalitesi artan görüntüleri, büyüyen, değişen ekran boyutlarıyla bir tür sinema estetiği 

kopyalayan TV’nin içeriği ise kendi yarattığı yıldızları ve ‘15 dakikalık’ daha sıradan 

ünlüleri, magazini, dizileriyle hayat imitasyonu elektronik veri parçaları olarak sayısız 

ekranın yüzeyinden akıp durur. Gelir kapısı olduğu sinema artistleriyle, dizilerinde 

giyilen, takılan, yenilip, içilenlerle, söylenen şarkılar ve görülen yerlerle tüketimin 

‘doğru yolunu’ gösterir. Artık ‘yumuşak satış’ yapan reklamlarıysa hiç olmadığı kadar 

gururlu, popüler kültüre referanslarla, oyun, eğlence ve aksiyonla doludur. O, 

sadece ürününü satmaz; hayat tarzları için bir rehber, eğilimlerin göstergesidir.  

Postmodernde, teknoloji bir yandan yereli, özneyi ezerken, diğer yandan ona araçlar 

da yaratır. Kitle kültürü arttıkça yeni biçimleriyle karşı kültürü de tetikler. Fakat dünya 

kaotik, insan da sınırlı ve göreli bilgisiyle belirlenendir. Sanat ve hayatta bütünlük ve 

büyük amaçlar aramak boş; derinlik içinse zaman yoktur. Gerçek, temsil, hiyerarşi, 

kesinlik, homojenlik, uyum gibi kavramlar yerine imge, simülasyon eşitlik, belirsizlik, 

rastlantı, heterojenlik ve farklılık öne çıkar. Doğru-yanlış, iyi-kötü, iktidar ve tâbiler 

sürekli yeniden üretildiğinden ne onama ne reddetme ne de alternatif önerilerle 

topluma müdahale etmek anlamlıdır. Herkes birkaç dakika ünlü olup, sesini dünyaya 

duyurabilir ama köklü değişime dair inanç da arzu da artık yoktur.  

                                                             
9 Retroactive continuity (geçmişe dönük devamlılık): Tefrikalar halindeki popüler kültür 
ürünlerinde (TV dizileri, çizgi romanlar vs.) oluşan mantık ya da devamlılık hatalarını 
gidermek için, geçmişi yeniden düzenleme ve kullanılan açıklamalar. 



42 
 

Bu nedenle, temel kural, yargı ve zevk ölçütü kalmadığını, sanat ve sanat üzerine 

söylemin hızla çoğaldığını ama sanatın ruhunun yok olduğunu yazan Baudrillard 

(2010: 19-20) gibi kötümser olmak da mümkündür; Barthes gibi modern yazarın 

sırtını topluma döndürtmek de. Ya da tam tersine Venturi vd. gibi, madem insanlar 

siyasi düşüncesi, cinsiyeti, milliyeti vs. den bağımsız olarak popüleri seviyor, o halde 

bunlara yönelmeli ve insanlara istediğini vermeliyiz de denebilir (akt. Harvey, 2010: 

77). Belki Kuspit (2005) gibi yetenek ve kavramsal düşünselliği gerektiren, eski 

değerleri de içeren bir sanatının doğacağı da düşünülebilir.  

Bürger’e göre, sanatı, kapalı mekânlardan, müzelerden çıkaran, türlü oyunu, 

mimaride renk ve süslemeyi, resimde figürü, edebiyatta öykülemeyi geri getiren 

‘postmodern’ estetik, sanat ve hayat arasındaki uçurumu kapatmaya çalışmaktadır 

(akt. Zekâ, 1994: 30). Zaten Barthes, Huyssens’in modernist ve burjuva diye 

eleştirdiği bir yaklaşımla basit haz ve yüce mutluluk (jouissance) olarak ikiye ayırsa 

da, yüksek kültür ve sanatla popüler kültür, yaşamla bağları ve izleyenlerin aldıkları 

hazla benzeşirler. Sonuçta kapitalizm paydasında ortaklıklarıyla, modern ve 

postmodern eleştirileri de benzer. Anderson’a (2002: 157-159) göre maddi çıkarlarla 

uyumlu bir “seyir kültürü”nün ideolojisi olarak postmodernizm, entelektüel açıdan 

değersiz “basit bir kavramlar çeşitlemesi” olsa da modernizmi sulandırıp daha geniş 

toplumsal kesimlere yayılmasını da sağlamıştır. Bu nedenle “çağdaş kültürel 

biçimlerin, "pop art" dolayımıyla popüler kültüre özümsenmesi”nin demokratikleşme 

kadar değersizleşmeyi de içerdiği söylenebilir (Harvey, 2010: 74). 

4. Popüler Kültürün İdeolojisi ve İşlevi 

İdeoloji, anlam ve düşünce üretiminin maddi toplumsal süreçleridir (Williams, 1990: 

60). Bakhtin ve Medvedev, ideolojiyi bir bakıma kültür ile eşanlamlı kullanır. Marx’a 

göre ise, burjuvanın konum ve eylemlerini meşrulaştıran, toplumsalı gizemlileştiren, 

çelişkileri gizleyip görünümler dünyasını fetişleştiren yanlış bilinçle gerçekleştirilen 

süreçtir ve bilimselin karşıtıdır (Swingewood, 1998:104, 97). Ama zamanla bir dünya 

görüşü olma anlamı ağırlık kazanır. İdeolojinin bu üst belirleyici konumu onu iktidarla 

ve iktidarını rızaya dayalı sürdürme isteğiyle kültürle ve özellikle popüler kültürle 

ilişkilendirir. Frankfurt Okulu, kitle kültürü ve popüler kültürü eşitleyip, ideolojik 

meşruiyet üretim sistemi olarak ‘kültür endüstrisi’ni tanımlar ve işleyişini gösterir. 

Voloshinov (1986: 21-24), ideolojiyi maddi alana çekip kültürle ilişkilendirir. Sınıf 

çatışmasının arenası işaretler gibi kültürel ürünler de dışsala ait ve ideolojiktir. 



43 
 

Egemenler, dil ve söylemini ne kadar başat yapmaya çalışsa da işaretlerin iki yüzlü 

doğası nedeni ile bu mümkün değildir. Sapma, bozulma ve direniş kaçınılmazdır. 

Gramsci, daima değişen yapısı, ortamı ve cinsiyet, yaş, sınıf, vb. farkları olan alt 

grupların sürekli direnişiyle, bireysel-kolektif yaşamın tüm belirtilerinde örtük olan 

başat olma mücadelesi süreci olarak hegemonya bağlamında yaklaşır (Texier, 1985: 

96). Egemenler, (ekonomik güç) devlet (zor gücü) ve aydınları da kullanarak, yalnız 

zorla değil, kısmi ödün ve uzlaşmalarla ürettiği rızayla da toplumu yönlendirmeye 

çalışır. İçselleşip, doğal, mit, sağduyu olup amacına ulaşır ama devamlılık için 

mücadeleyi sürdürmelidir (Fiske, 1990: 176). Bu yüzden metin veya söylem, 

ideolojik olarak belli okumaları dışlayıp, kimini öne çıkararak sınırlılık yaratır. 

Althusser için hegemonya, tarihsiz ama maddi, bilimden ayrı ama toplumsal pratikle 

iç içe; her yeri kaplayan, içinde yaşanan ortam gibidir. Bireye özgürlük yanılsaması 

verdiği sürece kendini yeniden üretir. Eğitim, din ve kitle iletim araçlarıyla bilinçte 

ideolojik; polis, ordu gibi baskı araçlarıyla da zor kullanarak işler (Althusser, 2006: 

128). Süreçte, meşrulaştırma, gizleme-gizemleştirme, birleştirme, parçalama ve 

şeyleştirme (Thompson, 2004: 60) gibi yöntemleri kullanır. Çağdaş kapitalizmin 

başlıca ideolojik kurumu din ve ailenin yerini alan kitle iletişim araçlarıdır (Hall’den 

aktaran Stevenson, 2008: 70).  

Foucault, hiçbir sınıf veya grubun tüm iktidarı yönetemeyeceği fikrindedir ve hakikat 

‘söylem’ içinde üretildiğinden ideoloji kavramından uzak durur. Eagleton da (1996: 

305) ideolojiyi maddi ama bir ‘söylem’ meselesi diye görür. O, daima çatışan dünya 

görüşlerini içeren karmaşık bir olgudur (aktaran Parla, 2004: 18). Laclau ise 

egemenin ideolojik olarak anlamı geçici şekilde sabitleyebileceğini kabul eder ama o 

da homojen kimliğe itiraz eder (akt. Dursun, 1998).  

Bourdieu’nun ‘Habitus’u, bilinçlilik ve planlar olmadan bireylerin tarihsel olarak 

aktarılan sermayeleri (gücün ve ayrımın kaynağı ekonomik, toplumsal ve kültürel-

simgesel ilişkisellikler) ölçüsünce kazanılmış güçleri oranında sezip, uydukları, 

nesnel şanslarla ayarlanan beklentilerinin diyalektiğini anlatır. Doxa’larla sürekli 

yeniden üretilen, bireyi şekillendirirken bireyin de kendini şekillendirdiği, failin, 

‘alan’da iktidara sahip olma, hiyerarşiyi kurma ve toplum tarafından kabul görme 

arzusuyla pratiğe döktüğü mekanizmadır (Bourdieu, Wacquant 2003:121,125; 

Wacquant, 2003: 25, 27). Düşünceleri, davranış ve beğeni kalıplarını, sınıf farklarına 



44 
 

bağlı ayırt edici farklı tat ve zevkleri içerir. Bourdieu, temeldeki eğitimle, işbirlikçi 

popüler aydın ve uygulayıcıların sessiz suç ortaklığında, maddi/ simgesel 

seçenekleri sınırlanmış bir popüler kültürün sürekli yeniden üretiminden bahseder.  

Bourdieu’ya göre yine de, toplumsal süreçler çok soyut ve karmaşık olduğundan, 

“gündelik hayat, zannedildiğinin aksine medyatik manipülasyonlarla yönetilmez” (akt. 

Çeğin ve Arlı, 2004: 176). Sürekli yeniden üretilen bir oyunda mecburi rollerini 

oynayan bireyler ve ‘zorunluluğun seçimi’dir. Egemen, karizma oluşturup, ‘simgesel 

şiddeti’ uygularken, birey de bunu, sevgi ve özenme ile duygusal bir hoşnutluk 

yaşayarak, gönüllü sömürü ilişkisine çevirir (Bourdieu, 2003: 65; 2006: 43, 186). 

Williams da kâr ihtiyacı, kültür çeşitliliğini sınırlasa da, bu, sonuç ve etkisi tümüyle 

belirlenebilecek bir süreç olmadığından üstten dayatılan fikirleri ve yönlendirmeyi 

reddeder (akt. Stevenson, 2008, 44). 

Veyne’e göre Antik Yunanlılar da, içinde gerçek payı olsa da, mecaz ve alegori 

olarak kullanılan mitlerin uydurma olduklarını bilir ama onları sever (aktaran Akay, 

2002: 115). “Kişi yanlışlığı gayet iyi bilmektedir, ideolojik bir evrenselliğin ardındaki 

tikel çıkarın gayet iyi farkındadır, ama onu yine de reddetmez” (Žižek, 2011: 43-48). 

Dil ve sanatın bir yansıtma pratiği yerine giderek diyalojik yapılı, bağlamla farklılaşan 

anlamlandırmalara konu olan, özne ve nesnesi açık, çoğul kimlikli faillerle kavranışı 

popüler kültüre bakışı da etkiler. Hegemonyanın doğallaşmış, evrensel ve eril baskın 

rolü ile öznenin edilgenliğine karşı itirazlar, demokrasi, yeni orta sınıfın yükselişi ve 

tüketimle ilişkili okunabilir. Böylece hızla, demokratik, çoğulcu, özgürlükçü popüler 

kültür söylemi yaygınlaşarak, popülizme savrulur. İngiliz Kültürel Çalışmaları bir nevi 

sentez önerir: “‘Popüler’ kültür ya da ‘kitle’ kültürü ne sınıf baskılarından bağımsız 

sanatsal bir anlatım, ne de bir egemenliğin saf etkisidir: Uzlaşılmış, ancak egemen 

çevrelerin yararına bir ilişkidir” (Maigret, 2011: 192). 

Bütün bu farklı yaklaşımlar, popüler kültüre ideolojik bakışlar, olumsuz bir çatışma 

değil, popüler kültür analizindeki imkânlar olarak da kabul edilebilir. Marx’ın tarihsel 

ekonomik süreçleri ve mülkiyet yapıları, mesajın üretimi ve dağıtımındaki ideolojiyi 

ortaya çıkarmayı, uzun dönemli etkilerini görme imkânını verir. Metinlerarasılık, yan 

anlam ve mitin kilit rol oynadığı Kristeva ve Barthes gibi yapısalcıların analizleri, 

alternatif açıklamaları dışlayan egemen söylemin ve medya kurumlarının ne kadar 

sınırlı anlam aralığı sunduğunu gösterir (Hall’den aktaran Stevenson, 2008: 70). 



45 
 

Yapısöküm ile metnin biçim ve içeriğinde doğallaştırılıp, görünmezleşmiş sınıfsal, 

cinsiyetçi, ırkçı vb. söylemler açığa çıkarılabilir. Feminist analiz toplumsal cinsiyet ile 

kapsamı genişletir. Ama ürün-metayı fazla ciddiye almasıyla popüler kültür 

çözümlemelerinin, sistemi meşrulaştırma aracı olduğu da öne sürülebilir. 

Sonuçta, bir kuram uyarınca popüleri aşağılamak veya direniş aracı diye kutsamak 

yerine, Fiske’nin (1990: 20-21) iyimserlik ve umutla önerdiği gibi, yere göre iki rolü 

de üstlenebileceği, ara konumlar alabileceğini kabulle eleştirel ve daima dikkatli bir 

bakış düşünülebilir. Kültür, egemen sınıfa göre belirlense de, yönetilen/sömürülenler 

kendi umut ve öfkelerini yansıtan ürünleri popüler ve hatta yüksek kültüre sızdırabilir 

(Oktay,1993: 46). Ana medya propaganda yapıyorsa Zaytung’a, o yasaklanırsa 

dedikoduya, fısıltıya başvurur, duvarlara yazar, grafiti yapar, yürür veya ‘durur’.    

Yereli tetikleyen küreselleşme gibi her iktidar da bir direniş demektir. Ama iktidar tam 

bir homojenlik içinde olmadığı gibi, halkın direnişi ve anlam bozumları da bilinçli ve 

topyekün değildir. Hegemonik ideolojinin, iç tutarlılığının bile asla mutlak olamazlığı 

düşünülürse, sınırları olsa da, daha iyiye evrilme olanağı vardır (Oktay, 1993: 51).  

“Bürokratik yönlendirilmiş tüketim toplumu” giderek yoğunlaşsa da Lefebvre gibi 

gündelik hayatın inanılmaz dinamizmi içerisinde bireylerin, sistemin küçük zaman 

aralıklarındaki eylem kapasitelerini muhafaza ederek potansiyel olarak, her zaman 

verili toplumsal gerçekliği ve var olma koşullarını değiştirme ve dönüştürme gücüne 

sahip oldukları söylenebilir (Köse, 2008: 24). Belki de Marx’ın önerdiği gibi, 

(Jameson yorumu; 1994: 108) “kapitalizmin açıkça kötü olan özellikleriyle olağandışı 

ve özgürleştirici dinamizmini aynı anda tek bir düşünce içinde ve her iki yargıyı da 

hiç zayıflatmaksızın kavrayabilecek bir düşünme tarzına ulaşmamız” gerekir.  

Popüler kültür devrimci ve mülkiyet yapısını değiştirici değildir ama üzerine kopan 

fırtınaların gösterdiği gibi tam da bu imkânı en çok taşıyandır. Gazeteci ve 

medyacıların ‘din adamlığı’nı yaptığı, reklamlarla öğretilen bu sistemde, ‘egemen’ 

karşısında öldürülmesi ceza gerektirmeyen ‘kutsal insan’lara dönüşmüş ortak bir 

şeyleri olmayanların ortaklığı olan kitlenin insanları için, olanağın başladığı yerdir 

(Agamben, 2001, 2012). Ne de olsa bu, her şeyin karşıtından kaynaklandığı bir 

dünyadır (Nietzsche, 2001) ve kötümser bile olsak, daha ‘insanca’, özgür ve eşit bir 

kültürün, oldukça politik olduğu söylenebilecek popüler kültürün de dâhil olduğu bir 

ortamdan evirilemeyeceğini iddia etmenin tutarlılığı olmayacaktır. 



46 
 

“Toplum birçok yüzü ve gizli potansiyelleri olan çok gizemli bir hayvandır... Halkın 
ruhunda uyuklayan tüm potansiyelleri hiçbirimiz bilemeyiz” Václav Havel (akt. Scott, 
1995). 

5. Popüler Kültür Ürünleri ve Genel Özellikleri     

Popüler kültür denince akla önce medya, spor, müzik, reklam, moda, sinema ve 

edebiyat gibi alanlar gelse de o, tatil ve turizm anlayışı, beslenme alışkanlıkları, 

mizah, astroloji, magazin, oyuncak, duvar yazıları, sloganlar, dedikodu ve söylentiler 

benzeri çok geniş bir alana yayılır. Gündelik hayatın tüm bu ürün ve pratikleri kadar 

bunların anlamlandırılması ve değerlendirilmesi ile dilin kullanımını da kapsar.     

a. Teknoloji ve Kitle İletişim Araçları  

Rosenberg, McDonald gibi sosyalist ülkelerde de yaygın bir kitle kültürü olduğunu, 

asıl yaratıcının kapitalizm değil, teknoloji olduğunu iddia eder (Storey, 2008: 29). 

Durkheim, Sombart ve Veblen gibi R. Aron da sanayileşme, modern ilim ve 

teknolojinin ideolojiler üstü konumuyla bütün toplumları benzeştireceği fikrindedir 

(Güngör, 1980: 29). Teknolojinin ana eksen rolü Innis, McLuhan ve Castells’de de 

görülür. Tüm dünyayı kuşatan ağlarıyla en uzak mesafelerle anında bağlantıyı, 

etkileşimi ve geri bildirimi olanaklı kılan, ses, görüntü ve metni birleştirebilmesiyle 

tüm diğer araçları kapsayan internetin ve dijital teknolojinin sivil topluma getireceği 

imkânlara dikkat çekerler. Hakim Bey’in Geçici Otonom Bölge'sinin şiirsel terörizmi 

ve özgür siberuzayına karşı Paul Virilio’nun korku dolu teknoloji karşıtlığını bir yana 

koysak bile, Castells’in de kısmi iyimserliğine karşın belirttiği gibi, ümit edilenin 

aksine net erişiminin toplumsal hiyerarşileri yıkmak yerine “toplumsal elitlerin 

kozmopolit yönelimlerini güçlendirmesi daha muhtemeldir” (Stevenson, 2006:314). 

İdealde medya, ‘kamu gözcüsü’, ‘halkın temsilcisi’ ve ‘bilgi verici’  rolleriyle farklı 

görüş ve çıkarların tartışılabildiği, sorgulama ve yorumlama yapılabilen kamusal bir 

platformdur (Curran, 1997). Uygulamada ise, alıcıya karşı hep üstün konumda, 

örgütlü yapıda, yayın tesislerinden sınırlı ve kontrollü yararlanım sunan, geri bildirim 

imkânı az, halka açık ve aleni ama daima birey olsa da, genellenmiş, belirli 

özelliklere sahip olarak değerlendirilen grup veya topluluğa yapılan bir iletişimdir 

(McQuail; Windahl, 1993: 6-7). Sonsuz sayıda tekrar edilebilen, sembolik yapıdaki 

mesajlar üretir. Süreç değil sonuç ve hüküm, hız, tekrar, duygusal tepki ve bilgi 

yerine kolay iletilen enformasyon esastır. Pasifleştirici ve yabancılaştırıcı olabilir. 



47 
 

Seçme ve çerçeveleme imkânıyla ne hakkında ve hatta nasıl düşünüleceğine de etki 

edebilir. Beğeni yaygınlık ölçümleri, yönlendirici soruları, kimleri ya da neyleri normal 

alıp kimleri dışladığı, bağlamı ve ölçeğiyle temsil niteliği gibi sorunlar barındırır. 

Örneğin izlenirliği düşse de  ‘Avrupa Yakası’ yayından kalkmaz çünkü ‘kaç insan’ın 

izlediği değil, ‘hangi insan’ın izlediği ve onların satın alma gücünün yüksekliği 

belirleyicidir ve reyting sistemleri ‘politik manipülasyona’ açıktır (Atay, 2014). 

İzlenirlik sayı ve oranları izleyicilerin ekran karşısındaki duygularını ve programa 

yönelik tepkilerini göstermemekte, çoğu zaman sansasyonellik reklam gelirlerini 

muhafaza etmeyi sağlamaktadır (Çaplı, 2002: 162-163). 

Kitle iletişim araçları uyarma, hazırlama, duyarsızlaştırma, toplumsal öğrenme gibi 

etkilerle anılır. Bazı araştırmalar saldırganlık ve cinsellik gibi içgüdülerin simgesel 

tatmininin bunları uygulamadan kaçınmayı sağlayabildiğini işaret eder. Diğerleri ise 

aşırı maruz kalmayla oluşan duyarsızlaşmayı gösterir. Böylece şiddet, tüketimcilik 

kötü davranışlar, bencillik, normal davranışlar diye kanıksanabilir. Ama kitle iletişim 

araçlarının uygulamada kötü kullanımla doğan etkileri ispatlansa bile bu araçların 

farklı kullanılma imkânları ve uygulamaları vardır.10 TV programlarının çocukların 

sosyal yeteneklerinin ve yaratıcılıklarının gelişimi, farkındalıklarının yükseltilmesi ve 

toplumsal değerlerin öğrenilmesinde başarılı bir aracı olabileceği de görülür. Ancak 

bu eğitici özelliği aynı zamanda çocuklar açısından tehlikesinin de kaynağıdır. 

Hayata dair bilgilerin yoğun olarak buradan alınması ile medyatik gerçeğin asıl hale 

gelmesi, özellikle çocuklar ve ergenler için önemli bir zararlı etki sayılabilir.   

Entelektüel eleştirmenler kendi toplumunda huzur kaçırıcı bulduğu eğilimler için 

iletişim araçlarını günah keçileri olarak kullanmaya kararlı görünmektedir (De Fleur, 

1984:170). Yazı, gazeteler suça kışkırtıcı, çizgi roman, bilgisayar oyunları, filmler, 

TV, şiddetin, tecavüzün vs. kaynağı diye suçlanır. Gans da benzer bir sonuca ulaşır: 

“Medyanın birincil etkisi, zaten var olan tavır ve davranışları güçlendirmektir, 
yenilerini yaratmak değil, …medyadaki şiddetin düşük gelir grubundan oğlanlar ve 
erkekler üzerinde özellikle etkili olduğu, ancak o etkinin birincil nedeninin medyada 
değil, şiddetin yaygın olduğu yaşama koşullarında bulunduğu sağduyulu bir sav 
olarak görünüyor” (Gans, 2007: 57). 

                                                             
10 Matbaa, dinsel muhafazakârlığa karşı umut (Baldini, 2000), Eco’nun bilimadamlarını 
tembelleştirdi dediği fotokopi makinesi Moskova Darbesi’nde en önemli iletişim aracı olur 
(Rigel, 1993:150). De Gaulle radyo ile askeri darbeden kurtulur; Humeyni’nin ses bantları 
İran’da (Hobsbawm, 2000: 674-676), faks, cep telefonu (Facebook, Twitter) Arap Baharı’nda 
en önemli araçlar olur. 



48 
 

Kısacası kitle iletişim araçları ve genel olarak teknoloji yalnız davranış ve düşünceyi 

değil duyguları da etkiler ama bu araçları icat eden, kullanan, içeriğini belirleyen de 

insandır ve yaşam koşullarından doğarlar.  

b. Modernizm ve Gündelik Hayat 

Modern popüler kültür, sanayileşme ertesi oluşan kente aitlikle sınırlandırılır. Çünkü 

gündelik yaşam kültürü olarak folk kültürle benzeşse de modernleşme sürecinde 

sanayileşme ve kapitalizme bağlı kent yaşamıyla ciddi değişim ve dönüşüm geçirir. 

Kültürü ister yaşam biçimi alalım, ister entelektüel üretim ve sanata konumlayalım 

bu geçerli olacaktır. Kentte zamanın akışından, iletişim ve ulaşıma dek bir bütün 

olarak yaşam biçimi kırsaldan çok farklıdır. Yeni bir temsiliyet sistemine geçiş de 

modernleşme ile bağlantılıdır. Sanatlar, siyaset ve maddi yaşam dünyasının 

altyapısını oluşturan kapitalizmin öğeleri birlikte ortaya çıkmıştır ve popüler kültür, 

daha kapitalizmin ilk aşamalarında şimdikine benzerdir (Akay, 2002: 112).  

Lefebvre’e (1998: 30) göre gündelik hayat, çalışma yaşamı, aile yaşamı ve eğlence 

için ayrılan serbest zamanın tümünde birden karmaşık ilişkilerle oluşur ve insanların 

toplumsal varoluşunun üretilme biçimini belirtir. O, yeni olanı ve yeniliğin işaretini 

taşıyanı anlatan modernlik ile birleşen şeydir. Modern, 

“Parlaktır, paradokstur, teknik ve dünyevilik tarafından damgalanmış olandır. 
Gözüpektir, geçicidir, kendini ilan eden ve kendini alkışlatan maceradır. Modern 
denilen dünyanın sunduğu dışa dönük gösterilerde ve bu dünyanın kendisini yine 
kendisine sunduğu gösteride güçlükle ayırt edilebilen sanattır ve estetiktir. 
Gündeliklik ve modernlik, karşılıklı olarak birbirini belirtir ve gizler, meşrulaştırır ve 
telafi eder”. (Lefebvre, 1998: 31). 

Serbest zaman, iş yaşamı döngüsünden uzaklaşma ile belirlenir ama 19. yüzyılda 

kentsel hayatta gündelikliğin hâkim oluşu (Lefebvre, 1998: 53) ile çalışmayla 

kazanılan bir boş zamanın mutlak yokluğundan dolayı iş yaşamının “cehennemi 

döngüsü” dışına çıkmak da artık imkânsızlaşır (Köse, 2008: 12). Kapitalist ekonomik 

sistemin tüketimci burjuva toplumunda egemenin politik güdümlemesi, kitle iletişim 

araçlarının ayartıcı desteğiyle gündelik yaşamı işgal etmekte ve onun devrimci, 

direnişçi özelliklerini silikleştirmektedir. Özellikle 80’li yıllardaki deregülasyon ve 

iletişim alanında tekelleşme olgusu ile benzeştirici, standartlaştırıcı ve baskın 

karakterde bir popüler kültürün yayılımının hızlandığı söylenebilir. Çünkü sayıları 

azalan tekellerin ters orantılı olarak izleyiciler üzerindeki etkinlikleri ve güçleri (fiyat 



49 
 

biçme, kaliteyi belirleme vs.) artmaktadır (Uluç, 2003: 271). Dünya nüfusunun 

%20’sinin tüm kaynakların %86’sını tükettiğini de unutmamak gerekir (Horn, 2009). 

c. Küreselleşen Bilinç Endüstrisi ile Standartlaşma ve Tektipleşme 

Modern dünyada kentsel hinterland yalnız kent çevresi değil; bir bütün olarak yaşam 

biçimi güçleri toplamı olduğundan İstanbul’un hinterlandı Balkanlardan, Kafkasya ve 

Ortadoğu’ya kadar, New York’unkiyse yaşam tarzları, tüm inanış, düşünüş, ürün ve 

pratikleriyle tüm dünyadır (Tellan, 2008: 33). Bu yüzden popüler kültür, en güçlü 

tekellerin merkezi Batı veya Brzezinski’nin tarihin ilk küresel devleti dediği Amerika 

merkezli sayılabilir. Bu, basitçe oradan gelen ürünlerin tüketimi değil, hangi kültür 

olursa olsun para edeni kullanma, her şeyi kapsayan bir yaşam biçiminin genel 

çerçevesinin çizimi, üst kimlik oluşturma ve insanların tüketim kapasiteleriyle 

değerlendirilmesidir. Ekme kuramı, Kültürel normlar teorisi, S. Hall, Enzensberger’in 

bilinç üretim endüstrisi, vd. hep bu bütünselliğe dikkat çeker.  

Popüler kültür, en yaygın ve tutulan yaşam biçiminin çerçevesini çizip, göstergelerini 

paylaşır. Pepsi Generation veya Kenneth Cole “be evoluation” gibi kampanyalarıyla 

reklam, bir yaşam biçimi, felsefesi, buna dair referanslar ve aidiyet, ortaklaşma, 

paylaşım duygularımızı pekiştirecek çerçeveyi çizer. Örneğin pırlanta ve evlilik, 

sevgi ilişkisi 1938’de başlayan bir reklam kampanyasıyla doğar (Jhally, 2011) ama 

artık evlilik kültürünün vazgeçilmez parçası kabul edilir. Tüm dünyada çocuklar 

benzer oyuncaklarla (süper kahramanlar, Barbiler) oynar. 

Televizyon tüketiminin görece zayıf olduğu yaş aralıklarında TV yerine müzik, radyo, 

sinema ve arkadaşlarla görüşmeye dayalı bir yaşayış görülür (Maigret, 2011: 172). 

Kabaca genellemelere gidersek, özellikle erkek çocuklarda yaygın olan bilgisayar 

oyunları oynamayı, erkeklerde futbolu, kadınlarda TV dizilerini, magazini, parası 

olana popüler turizmi (güneş, deniz, kum veya alışveriş ağırlıklı), gençlik dergilerini, 

vs. eklersek popüler kültürün kapsayıcı çerçevesinin bütünselliğini görebiliriz.  

Heath ve Potter (2012), standartlaşmanın yaygın ve kolay kullanımı, daha ucuz, 

güvenilir ve kaliteli ürün garantisini sağladığı, kültürel ürünlerin toplumsal aidiyet 

arzusuyla daha çok insan arası paylaşılabildiğini, birörnekliğin zorlama olmadıkça 

işlevsel olduğunu savunur. Kapitalizm ya da küreselleşme hızlandırsa da, öncesinde 

vardır. Wollf (1998: 207-208) da küreselleşmenin kültürler arası farklılıkların 

korunmasına yardımcı da olabileceğini savunur.  



50 
 

d. Eğlence: Şimdi ve Burada 

Günlük yaşamın, iş hayatının zorluk ve sıkıntılarından eğlenceye, fanteziye, sanala 

kaçışı, doyumu ertelemeden şimdi ve burada hazlarla tatmini sağlar. Bunu, görsel 

ağırlıklı, gösterişe ve aşırılığa eğilimli biçimde (özellikle cinsellik, şiddet ve dil 

kullanımında) yapar. Aristoteles’den beri popüler kültürün ‘eğlence’ özelliği 

vurgulanır. O, günlük yaşamın kültürü olarak çok ucuza alınabilen ve temelinde 

eğlence olandır (Soygüder, 2003: 17) veya “esas işi eğlencedir” (Marshall, 2005: 

591). Montaigne acı dolu yaşam şartlarından bir kaçış ve rahatlama sağlayan 

eğlenceye, (daha estetik, zihinsel olarak dolu ve öğretici olarak) olumlu bakarken 

Pascal, ahlakı bozucu, dine düşman, aptallaştırıcı olarak görür (Batmaz, 2006: 61). 

Ama eğlence yüksek kültürde de vardır. Mozart, operasıyla insanların neşe ve 

keyifle etrafta zıpladıklarını görüp, büyük mutluluk duyar (Wicke, 2006: 61).  

e. Bir Mücadele Alanı Olarak Parçalı, Çelişkili ve Melez 

Toplumda amaç, beklenti, duygu, düşünce ve ilkeler ayrılığı nedeniyle diğerlerinden 

farklı davranan, eylem yapan bir grup insan veya kesimin benimsediği kültürler 

olarak farklı nedenler ile farklı sentezlere ulaşmış alt kültür alanları hep mevcuttur 

(Erkal, 1998:144). Ama küçük grupların ve yalnız bireyin idaresi de başkaldırdığında 

marjinalize edilmeleri de kolaylaşır. Popüler kültür, farklı grupların ve demokrasinin 

varlığı, uzmanlaşmanın yoğunluğu ölçüsünde parçalı, çelişkili ve melezdir. Alt-

kültürlerden de yüksek kültürden de faydalanır (veya sömürür).  

MTV, reklamını bile bu parçalılık düşüncesini yansıttığı şeklinde yapar (Jhally, 

2011). Bir yandan diyet diğer yandan fast-food popüler olur; sosyal medyada 

Shakespeare ile Nihat Doğan yan yana gelir, en lüks semtteki türkü barda rakı, 

şalgam ve viski yan yana içilir. Tüketeceğimiz üründen, izleyeceğimiz programa 

kadar tercih imkânı sunar. Herkese söz hakkı verir ama çoğu, medyanın seçme ve 

çerçeveleme imkânı ile ‘uç’ düşünce veya ‘renk’ olarak sunulur. Yani benzeştirici ve 

standartlaştırıcıdır. Alt kültürleri orta sınıf değerleriyle evcilleştirip, uzlaştırırken 

medya da ahlak bekçiliği yapar. Bazen denetimden kaçanlar da (kâr arayışıyla yer 

alan, sübap olarak izin verilen veya eğilim yoğunluğuyla engellenemeyen) popülerde 

yeniden üretilir ama bu kez ikili bir tepkiye maruz kalır. Bir yandan piyasa olmakla 

itham edilip alt kültür takipçileri reddeder, diğer yandan yıkıcı, ahlaka aykırı, yoz vs. 

gibi suçlamalarla gelenekçiler reddeder. Yüksek geçişliliğiyle sınırları hep değişir. 



51 
 

Wicke’nin (2006) piyano, vals, ragtime, cakewalk gibi öğeler üzerinden açıkladığı 

üzere en eski örneklerinden bu yana popüler ürünler beden, haz ve erotizmle ilişkili 

olmuştur. Ama kapitalizmin gelişimine koşut bir burjuva ahlakına bağlı olarak Viyana 

valsi gibi soylulaştırılıp, ataerkilliği sağlamlaştırıcı ve bedeni sömürücü bir biçim de 

alabilir; plak gibi bir tüketim ürünü sanatsal üretim aracına da döndürülebilir. Süreç 

tüm popüler kültürde (sinema, TV, müzik, dans, futbol, internet ve hatta graffiti) 

benzer içe katma, denetleme ve direniş kovalamacasıyla işler.  

Mizah, eleştirel, otoriteyi, değer ve anlamları yıpratıcı ve yıkıcı olabilmesiyle popüler 

kültürün direnişi en çok gösteren öğesidir. Baskıyı hafifleten, korkuyu yok eden 

gülme, kahkaha, alay, tüm dünyeviliğiyle tarihin adsızlarının en büyük tehdit edici 

gücüdür (Sanders, 2001: 9). Dolayısıyla ciddi ve saygıya dayalı şaşaalı tören ve 

ritüelleriyle dinin, devletin ve her türlü iktidarın onu denetleme, sindirme, ezme 

arzusu da her daim sürer. Ancak rahatlama sağlayarak veya egemen kültürce bilinçli 

bir sinizmle ‘olumsuzlanmayı olumsuzlayarak’ (Žižek, 2011: 45) mevcut sistem 

menfaatine de kullanılabilir.  

f. Düşük Estetiği ve Formülcülüğüyle Basit ve Kolay Anlaşılabilir 

Görece az kültürel sermayeye sahip gruplara hitap etmesi ve satış baskısı nedeniyle 

kolay anlaşılabilirdir ve var olan değer ve inanışları yeni biçimlerde sürekli yeniden 

üretir. Yüksek kültür ve sanat eleştirmenlerince popülizmi ve yüzeysel estetiği 

nedeniyle dışlanırken popüler de anti-entelektüel bir tavır alır. ‘Entel’ diye bir tip 

mizah ve aşağılama amaçlı tüm popüler alanda kullanılır. Ancak estetik ve düşünsel 

ölçüler belirlemek oldukça güç olduğundan popüler kültürün aşağı estetiği ya da orta 

karmaşıklıkta olması, tekrara ve formüllere dayalılığı tartışmalıdır.  

“Gerçek” insan sorunlarına, içselliğe ve soyutlamaya, mesafeli anlatımsal niteliğe 

eğilen sanatın aksine uyuşturucuyu, aşk kederlerini, aile çatışmalarını ele alan, 

“kolay” anlaşılır TV dizileri, bilimkurgu romanlar, pop müzik vs. iyi beğeninin biçimsel 

ölçütlerini karşılayamadığından seçkinlerce ‘alçak’ ve ‘aşılmış’ diye değerlendirilir 

(Maigret, 2011: 165). Gombrich’e (2007: 36) göreyse beğeniler tartışılabilir, eserler 

karşılaştırılabilir ama bir heykelin veya bir tablonun ne zaman "doğru" olacağına 

ilişkin kurallar bulunmaz ve sanat olanın ‘ne’liği dile getirilemez. 

Sanat kadar popüler ürünler de sağladığı maddi ve manevi imkânlar nedeniyle hep 

formüle edilmeye çalışılır. Faust’da müdür, halkı eğitmek için yararlanmak 



52 
 

gerektiğini söylediği popüler olanı överek, yazması, yapması ve anlaması kolay, 

parçalara bölünmüş, eğlenceli, yaygın inanç, zevk ve düşünceleri yansıtan gibi 

özelliklerle tarif eder (Goethe, 2001: 17-18). 1926 ve 1932 yılında yazılmış iki 

metinde ise en ‘hit’ şarkıların, akılda kalıcı, kolay, dans edilebilirlik, metin ve müzik 

uyumu, aşırı bir duygusallığı ya da banal bir erotizmi içerme, tekrar, piyasa 

koşullarına uygunluk, şans gibi özellikler taşıması gerektiği öne sürülür (Wicke, 

2006: 100-101). Campbell’in Kahramanın Sonsuz Yolculuğu’nu formüle eden 

Vogler, 1985’de hit film yapmanın formülünü ortaya sermeye çalışır. Ancak bu 

formüllerle yapılan çoğu film, şarkı, program, gişe, satış ve reytingde başarısız olur.  

Hiçbir resmi eğitim almamış “sıradan insanların” büyük bir yetkinlikle çaldığı, hatta 

en eğitimsiz ve dar gelirli insanlarla özdeşleşmiş bazı müzik türleri zamanla yüksek 

kültür alanına dâhil edilir. Örneğin plak endüstrisinin çok önemli bir rol oynayarak 

yayılmasını sağladığı ilk popüler müzik türü, cazdır (Wicke, 2006: 155). Basit ve 

popüler diye küçümsenen “Film Noir”, sanat sineması kapsamına alınır. Yasadışı 

duvar yazı ve resimleri müzelere girer. Örnekleri çoğaltmak mümkün olduğundan 

popülerin basitliği de, kötü estetiği de göreceli kabul edilebilir.   

g. Hız, Geçicilik ve Yeninin Döngüselliği 

Popüler kültür, hız, geçicilik ve döngüselliği, tekrarı ve başarılı ürünlerden derlenmiş 

formülleri kullanır. Spor müsabakaları, diziler, albümler, giysi modası vs. haftalık, 

aylık, sezonluk gibi diziler halde döngüsel olarak yeniyi tekrarlar. Farklılığı ve aidiyeti 

(sınıfsal, etnik, cinsel, dinsel, zamansal ve yaşa ait) yansıtmak, dürtüleri dışa aktarıp 

yüceltmek, itibar kazanmak, öncülere, ikonlara öykünme amaçlı ve diğer sektörlerin 

de etkisiyle oluşan modalar (renk, araba, alet, söz, saç, davranış, marka…) belirli 

sürelerle değişir. Geri döner (retro), eskiye yönelir (vintage). Kullanım değerinden 

ziyade verilen anlam önemli olduğundan eziyet verici ve zorlayıcı olabilir (topuklu 

ayakkabı, sevilmeyen içki, saç şekli vs.). Popüler kültür için olduğu gibi modanın da 

sınıf çatışması alanı olduğu kadar kendiliğinden oluştuğu ve hatta demokratikleştiği 

(Davis, 1997:156) ve orta tabakalaştığı da öne sürülür. 

h. İmaj ve Yeni Gerçeklik 

Postmodern durumla birlikte popüler kültürün Baudrillard’ın (2011) iddia ettiği gibi bir 

“simülasyon” haline geldiği, teknoloji ve tıptaki gelişmelerle hem bedenimizi hem de 

imajlarımızı düzenleme, kontrol etme üzerine oturduğu, medyatik gerçeğin yaşam 

gerçeğiyle yer değiştirdiği öne sürülür. Destan, masal ve efsaneleri yeniden üreten 



53 
 

bilgisayar oyunları, zengin görselliğiyle istediğiniz gibi görünüp, yaşayabileceğiniz 

kendi gerçekliğini yaratır. Filmler ışık ve gölgelerden, TV elektronik sinyallerden, 

müzik sanal seslerden oluşur; sonsuz sayıda kopyalanabilir ve üzerinde oynanabilir.  

Kimlik, görünüşler, imajlar ve tüketimle oluşturulur. Hepsi bir sahneleme, oyun içinde 

sanal bir dünyanın geçici, hızla değişebilen görünümleridir. İçeriğin önüne geçen 

imaj ve biçimle ilkel topluluklarda matemdekiler adına ağlayan ağıtçı kadınlar, Eski 

Yunan tiyatrosunda seyirci yerine hisseden ‘koro’ vs. gibi, ‘sitcom’ların gülme 

efektleri de bizim yerimize eğlenir (Žižek, 2011: 49-50). Az sayıda sporcu geri kalan 

halk yerine spor yapar, para kazanır ve gece hayatının tadını çıkarır.  Bir yandan da 

gelişen bahis sektörü ile zengin olma umudu verir. Çocuk ve ergenler içinse 

kazandıkları para ve gördükleri ilgiyle ‘ideal model’ olarak döngüyü devam ettirirler. 

i. Ticari Pazarın Seküler Kutsalları 

Moda, müzik, futbol, sinema, teknolojik aletleri ve dijital platformları da kullanarak 

sürekli birbirini besler, sektörleşir. Kitleleri etkileyen, meta değeri taşıyan ikonları, 

medyayı, geçmişi kullanır ve birbirini besleyerek sektörü büyütür.11 Ancak ticarilik, 

metalaşma ve sekülerleşme, simgesel düzeyde iş gören modern kültürle kutsalın 

yok olduğu anlamına gelmez. Örneğin spor dindışı hale gelmiş ve toplumun organik 

yapısıyla bağlantısı kalmamıştır (Huizinga, 2006: 247) ama spor gibi dinle geçmişten 

gelen bağları olan müzik, dans, masal (öyküleme olarak reklamdan sinemaya kadar) 

benzeri tüm popüler kültür alanları yeni kutsallar üretir. Modern sekülerizm çağıyla 

din, hayattan uzaklaşır ve postmodern sekülerizmle dünyevi olan kutsallaşıp, dinleşir 

(Gellner’den akt. Kaplan, 2004). Bu nedenle Samuel Weber gibi birçok isim, duygu, 

haz ve arzu ile bilinçaltına dönük kültür endüstrisinin kutsallık üretimine dikkat çeker. 

Modadaki gibi gruba yoğun aidiyet duygusu verirler. Televizyon, hayatın anlamına, 

doğru ve yanlışlara dair inanç birliği oluşturması; müzik, sinema ve spor yıldızlarının 

zamanın aziz ve ermişleri olması, ikonalarının (poster, figür vs.) yayılımı, hayranlık 

kültü, zengin ve fakiri yüzeyde eşitleyip, kazanma ve başarı ile temsili tatmin 

sağlamasıyla dinin yeni rakipleridir. Üstelik din gibi hem sisteme payanda olabilir 

hem de halkı sokakta tutarak ya da sokağa dökerek muhalif olabilirler. 

                                                             
11 Geçmişi kullanım döngüsel olduğundan hızla unutulur. Örneğin 1968’deki bir filmin afişinin 
bina yıkım topu, Levis’ın Hindistan ajansınca 2007’deki ‘cling fits’ reklam kampanyasında, o 
da 2013’te Miley Cyrus’un hit video klipinde orijinalmiş gibi yeniden çıkar. Tangodan filmlere, 
tutulan her şeyin temalı ürünleri yapılır ve diğer alanlarda da bu popülerlikten yararlanılır. 



54 
 

C. Türk Popüler Kültürü 

1. Türk Popüler Kültürünün Kökenleri ve Gelişimi 

Türk popüler kültürünün başlangıcını, Osmanlı kent yaşamına çeken Öztürk, yaptığı 

literatür taramasında genelde 20. yüzyıl ortasına referans verildiğini not eder.  

Medyaya merkezi bir rol veren Murat Belge’ye göre, ‘geç kapitalistleşen Türkiye’ bu 

sürece 20. yüzyılın ortalarına doğru girmiştir. Tolga ve Derya Tellan 20. yüzyılın son 

çeyreğinde biçimlendiğini; Ünsal Oskay ise, popüler kültürün “1950’lerin ve 

1960’ların dönüşümleri ile” başladığını savunur. Meral Özbek de, ‘ilk popüler 

ürün’ün, 1960’larda ortaya çıkan arabesk olduğunu iddia eder (Öztürk, 2008: 27). 

Ancak popüler kültür baskın ve homojenleştirici olsa da toplumların asırlar boyu 

oluşan kültürleriyle beslendiğinden, onlarla sürekli bir ilişkidedir. Milletlerin ortak 

yaşam deneyimlerinden, oluşturdukları kurumlardan, eserlerden ve bir bütün olarak 

maddi ve manevi değerlerinin toplamından oluşan bir milli kültürleri olduğu genel 

kabul gören bir görüştür. Milli kültür kavramı bir yanıyla indirgeme ya da genelleme 

olmasıyla sorunlu olsa da, inceleme açısından işlevseldir. Toplumların gündelik 

yaşamının üzerine kurulduğu karmaşık temel olmasıyla da popüler kültürle 

doğrudan ilişkilidir. Bu nedenle kısaca Türkiye açısından bu kökenlere bakılabilir. 

Hollywood’un kurucularından olan ünlü yönetmen Cecil B. DeMille, 1931’de 

İstanbul'da seyrettiği Karagöz hakkında “Sinema galiba sizin Karagöz’den doğmuş” 

der (Gökmen, 1989: 54). Öztürk (2008: 28) de arabesk bağlamında, popüler müziğin 

kaynaklarına dair ozanlık geleneği ve ‘âşık tarzı’na dikkat çeker. Doğal olarak 

bunlara edebiyatı da eklersek, bu üç alan, yani sinema, müzik ve edebiyat, popüler 

kültürün öne çıkan alanlarıdır. Dolayısıyla Öztürk’ün de savunduğu gibi Türk popüler 

kültürünün tarihini, televizyon gibi araçlar dışında oldukça eskilere götürebiliriz. 

Yüzyıllarca dünya siyasetinin önemli figürlerinden olmuş bir imparatorluk olarak 

Osmanlı kültürünün kökenlerinde, bir Türkmen aşireti olmasıyla Orta Asya Bozkır 

kültürü yer alır. Bu kültür de genelde at, kadın ve savaşçılıkla betimlenir. Dili Altay 

dillerinden Türkçe ve dini de bir tür panteizmdir. Ama göç yolları boyu konaklayıp, 

yaşadığı coğrafyanın etkileri görülür. Anadolu’ya gelişle, Mezopotamya Kültürü ve 

burada yaşayan Ermeni, Rum, Kürt ve Süryanîlerin kültürü ile etkileşimler olur.  

Yerini aldığı Bizans’ın hâkim kültürü dışında, İslamiyet’le birlikte zaman içinde Fars 

ve Arap kültürü de, giyimden dile, bu potada güçlü bir yer edinir. Genelde savaşçı bir 



55 
 

toplum denen Türklerin bu niteliğine İslamiyet’in Gaza anlayışı eklenir. Fars kültürü 

ise Farsça ile edebiyat dili olarak güçlü yer edinse de, bir Sünni-Alevi çatışmasının 

konusu da olur. Tasavvuf geleneği ise halkla saray arası köprü vazifesi görür.  

Yaradılış, Ergenekon, Dede Korkut  ve Köroğlu gibi destanlar, mit ve efsanelerle bir 

sözlü halk edebiyatı ve Osmanlıda gelişen Divan edebiyatı geleneği vardır. Kopuz 

ve bağlama gibi sazlarla gelişen bir halk müziği, tasavvuf geleneği içinde gelişen sufi 

müzik ve saray çevresinden gelişme klasik Türk müziği de günümüz müziğinin 

altyapısını oluştururlar. Karagöz-Hacivat, meddah ve Ortaoyunu, gösteri sanatları 

olarak öne çıkar. Ayrıca Ramazan eğlenceleri ve zenne de önemlidir.  

Öztürk’e göre, eğlendirme, bilgi ve haber yayma gibi işlevleri gören halk öyküleri 

kentte yazılı hale gelerek ilk “popüler” eserler olur. Ozanlık geleneğinin yerini alarak 

16. yüzyıldan itibaren kentte üretilen, ama kıra ve saraya da yayılan ‘âşık tarzı’ da 

popüler kültür özelliklerini taşıyan zümreler üstü bir sanattır (Öztürk, 2008: 45, 50).   

18. yüzyılla birlikte duraklama ve gerileme başlayan Osmanlı’da Batılılaşma eğilimi 

görülür. Artan borçlar ve derinleşen sorunlar karşısında dine dayalı İslamcılık, 

millete dayalı Türkçülük ve birleştirici olmaya çalışan Osmanlıcılık gibi düşünceler 

öne sürülmüş ve kısmen yaygınlaşmışlardır. 19. yüzyıldan itibaren ulema, İslâm'ın 

artık yalnız bir din değil, bir kültür bütünü olduğu konusunda fikirler yaymaya başlar 

(Mardin, 2006: 132). Ancak hâkim olan, Batının bilim ve değerleri temelinde laik bir 

Cumhuriyet’in kurulmasıyla hedefe ulaşan Batılılaşma düşüncesidir. 

Önce, Batının teknik üstünlüklerine bağlı süregiden yenilgiler neticesinde Osmanlı 

kurumları Batılılaştırılmaya çalışılmış; kılık kıyafetten eğitim ve kanunlara, önemli 

değişimler görülmüştür. Yüzyıllardır süre gelen muzaffer ve kibirli üstünlük anlayışı 

ağır bir travma geçirerek önce Batı hayranlığına ve giderek bir aşağılık kompleksine 

savrulur. Roman, gazetecilik, Batı müziği, resim ve diğer çağdaş Batı sanatları da 

hızla yayılır. Fransız kültürü ve dilinin yoğun etkileri görülür. Ancak bunların tümüne 

karşı, dönemler halinde yükselip alçalan tepkiler de sürekli mevcuttur. 

Dünya Savaşı, işgal ve büyük acıların yaşandığı kargaşa dönemi sonrası Kurtuluş 

Savaşı ile kurulan Cumhuriyet, siyasi yönetimine uygun yeni toplum inşasına girişir. 

Milli kültür, milli tarih yaklaşımıyla Orta Asya’dan günümüze uzanan yeni tarih bilinci 

oluşturulur. Dil devrimi, laiklik ve tebaadan vatandaş olmaya geçiş, zorlu ve sancılı 

bir süreç olur. Saltanattan tarikatlara, dilden eski kıyafetlere kadar önceye ait her 



56 
 

şeyin yanı sıra, “işbirlikçi” azınlıklar, yani Ermeniler ve “ilkel” Kürtler, “hain” Araplar 

ve 1930 ve 40’larda ekonomiye hâkim Yahudiler, dönemin öne çıkan “ötekileri”dir. 

Ülke genelinde ataerkil, gelenek, göreneklerine, örf ve adetlerine bağlı geniş ailelerin 

olduğu köy yaşamı yaygındır. Tanrı, padişah ve evde de baba otoritesi ve tebaa 

anlayışı, padişahın yerine devletin geçirilmesiyle devam eder. Değişen ekonomik 

şartlar ve daha iyi bir hayat umuduyla kente göçle birlikte, köy ve kent değerleri, 

düşünce ve yaşamı arasında bocalayan geniş kitleler görülür. Hızla değişen 

dünyaya eklemlenmeye ve kendine özsaygısını yeniden kazanmaya çalışan yeni 

Türkiye’nin kafası da karışıktır. Bir yandan ağalık, gelenekler, gerici düşünceler 

“kötü” olmayı sürdürür ama bir yandan da Arapların yerini Ruslar ve komünistler, 

Batılı kapitalistler, yeni zenginler ve onların yozlaştırıcı kötü ahlakı alır.  

1980’lerde tüm dünya gibi Türkiye’de de hızlı bir özelleştirme dalgası görülür. 

Kamuya ait kuruluşlar, zarar ettikleri gerekçesiyle çok düşük bedellerle, üstelik çoğu 

zaman tekelleşme ve haksız zenginleştirmelere yol açarak özelleştirilir. Çoğulculuğa 

hizmet edeceği düşünülen özel televizyon ve radyoların, aslında homojenleşmeye 

yol açtığı kısa sürede fark edilir. Kültür Endüstrisince popülerleştirilen metalaşmış 

ürünler, zihniyetçe tek tipleşmiş üretim, yayın ve dağıtım (reklam, yapım, halkla 

ilişkiler, medya satın alma ve gösterim kanalları) zincirlerinde oluşur.  

80 sonrası Batılılaşma kavramının yerini küreselleşme alır. Batı değerleri temelinde 

bir evrensel devlet düşüncesi dile getirilir. Buna karşın postmodern denen ortamla 

artan mikro milliyetçilikler, yükselen insan hakları mücadeleleri, devlet otoritesine 

karşı artan hoşnutsuzluklar yeni çatışmaları doğurur. Bir diğer çatışma kaynağı da 

sosyal, siyasal ve ekonomik karışıklıklarla yaşanan değer bunalımları neticesi 

giderek görünür hale gelen dinci düşünce ve buna karşıt sert tepkilerdir.  

2. Türk Popüler Kültürü Ürünleri 

a. Modadan Mizaha Türkiye’de Gündelik Hayat 

Belge (1983: 836), günlük hayatı üç farklı ama ilişkili düzeyde tanımlar. Günlük 

hayat, toplum hayatında ekonomik, politik, ideolojik olayların hepsi soyutlandığında 

geriye kalandır. Ancak, zihni bir soyutlama olduğundan, gerçekte bunlarca kısıtlanır 

ve müdahalelere uğrar. İkinci olarak günlük hayat, bireylerin kendi eğilim ve kararları 

uyarınca girdikleri eylemler toplamı olarak kamusaldan farklı özel hayat alanıdır. Bir 

başka açıdan ise, ekonomik, politik, ideolojik, kültürel vb. alanların soyut olarak 



57 
 

tanımladığı kavram ve nesnelerin (konut, beslenme, giyim, ulaşım, sanat, elektrik, 

eğitim, park ve plajlar vs.) genel durumu, niteliği ve yaşanma tarzının, insanlarca 

somut düzeydeki algılanışı ve yaşanışı olan bir “ihtiyaçlar kümesidir.”  

Çavdar’a (1983) göre Osmanlı’dan Cumhuriyet’e durağan bir sosyal ve ekonomik 

yapı ile neredeyse hiç sanayisi ve fiziki-sosyal altyapısı olmayan bir ülke miras kalır. 

Kentle kırsal arasındaki yaşayış her bakımdan yapısal olarak farklı ve birbirinden 

izoledir. Nüfusu 1 milyonu aşan İstanbul ve 200 bine yaklaşan İzmir dışında başlıca 

kentlerin nüfusları bile 40-80 bin arasıdır. Konutlar çoğunlukla ahşaptır ve elektrikle 

toplu ulaşım neredeyse hiç yoktur. Kentlerde yaşayan nüfus dört gruba ayrılabilir: 

 Zadegân Grubu: Osmanlı sarayından türeme, üretken olmayan, memuriyet, miras 

veya iktidarla ilişkileri sayesinde nüfuz ticaretiyle geçinen ve giderek fakirleşenler. 

Tüccarlar Grubu: Levantenler, azınlıklar ve biraz da Türk tüccarlardan (1914 

sonrası İttihat ve Terakki’nin çabalarıyla) oluşan, dışa bağımlı ticaret burjuvazisi. 

Küçük üretici ve Esnaflar: Kaldırılan gedik ve lonca sistemi kalıntısı yapıyı 

sürdüren, kaderci, muhafazakâr ve hatta tutucu kesimler. 

Yoksullar: Kentli nüfusun çoğunluğunu oluşturan, bilinç düzeyi düşük, örgütsüz ve 

düşük ücretli işçiler ve gündelik çalışanlar. 

Kırsal nüfus ise yoksul tarım emekçilerinin sırtından ve tefecilikten geçinen büyük 

toprak sahipleri ve onları destekleyen kendi toprağına sahip orta boy çiftçilerin 

sürdürdüğü feodal yapı hâkimdir.  

Tüm ülkede ataerkil geniş aileler çoğunlukta olsa da hızlı bir çözülme ve yozlaşma 

da görülmektedir. Önce bürokrat ailelerde görülen çekirdek aile tipi de yayılmaya 

başlamıştır ve tarımda kapitalistleşmeyle birlikte 1950’lerde kırsala da yayılır. Ayrıca 

Osmanlı’da çağdaşlaşma yanında, savaşlarla azalan erkek işgücünün ikamesi 

çabası da, özellikle İttihat ve Terakki’nin çabalarıyla kadınların toplumsal hayata 

daha çok katılımı sonucunu doğurmuştur.  

Belge’ye (1983: 839, 845) göre Osmanlı’nın ve ilk dönem Cumhuriyet’in günlük 

hayatının temel karakteristikleri, gelenek ve göreneklere uygunluk, kanaatkârlık, 

durağanlık, süreklilik ve tekrarlarla döngüsellik (kozmik düzene bağlı hasat şenlikleri, 

bayramlar) ve tüketimin bir değer değil zorunluluk olarak kavranmasıdır. Öte yandan 

azınlıkların varlığı ve yaşayışları ile el sanatları, mimari, yemek kültürü vb. alanlarla 



58 
 

Batıyla paylaşılan bir ortak kültür alanı da Osmanlılık potasında kaynaşmıştır. 

Cumhuriyet devrimleri de saat, takvim, kılık kıyafet, hafta sonu tatili vb. gibi asıl 

olarak günlük hayat düzeyinde olduğundan 1934-1946 arası kentlerde Batılılaşma 

hızla yaygınlaşırken, kırsalla farklılık da fazlalaşır. 

1946-1960 arası Batılılaşmada rol model olarak Amerika’nın ağırlığı giderek artar. 

Gramofon ve plaktan sonra radyo da,  eğlence yerleri de yaygınlaşır ve eğlence 

anlayışı dönüşür. Karayollarına verilen ağırlık neticesi kırsaldaki yaşam dönüşüm 

geçirmeye başlar. 1950’ler kent yaşamına basın ve reklamlarla bir göz atarsak: 

“’Artık ev kadınlarının tabii bir ihtiyacı’ haline gelen Hoover süpürgeleri “temizler, 
süpürür, döver”; …Tekel’in piyasaya sürdüğü “cidden nefis” Ankara Purosu’nu 
tüttürür; …“orta şarkın yegâne Amerikan usulü kuru temizleme ve boya fabrikası” 
Ekspres, bizzat evimizden eşyaları alır, temizler ve iade eder” (Dilmener, 2014: 31). 

II. Dünya Savaşı’nın yarattığı karaborsa koşulları ve Varlık Vergisi Kanunu 

sayesinde Anadolu kökenli tüccar ve esnaf sınıfından gelme, düşük eğitimli “yeni 

zenginler” türer (Bali, 2002: 24). “Hacı Ağa” tiplemesiyle karikatürlerden filmlere 

kadar tüm Türk mizahına malzeme olan bu yeni zenginler, 1980’li yılların “zonta ve 

magandalarının” da bir öncüsüdür. Çünkü Metin Üstündağ’a göre sonradan sıradan 

fakir insanların üstünde kalan bu kelimeler, aslında kültür karmaşası içinde kalmış, 

özellikle Özal döneminin ne oldum delisi olmuş, maddi ve manevi olarak dengesi 

şişmiş insanlarını anlatır (aktaran Bali, 2002: 322). 

Kısacası Cumhuriyet’in ilk kırk, elli yılını Ali Akay’dan alıntıyla şöyle özetleyebiliriz: 

1960-70'li yıllara kadar Türkiye'nin siyasî ve kültürel modelini tayin eden, Ankaralı 
bürokrat ve İstanbullu, İzmirli esnaf (burjuvazi) idi. Radyonun, gazetelerin vermiş 
olduğu dil (kitle iletişim araçlarının göstergeleri), yaşam tarzı; Cumhuriyet'in ilk 
yıllarındaki modeller üzerine kuruluydu. Hükümetler de (özellikle Atatürk ve 
sonrasında İnönü dönemi) bu paralelde bir batılılaşma eğilimine sahiplerdi. 
Halkevlerinde halka 'görgü kuralları' öğretiliyordu. Norbert Elias'ın Uygarlaşma 
Süreci adlı kitabında anlattığı "tepeden inme uygarlaşma" modeli, Türkiye'de 
neredeyse aynen uygulanmıştır (Akay, 2002: 50). 

Fakat elitlerin dayattığı yüksek kültür ve uygulanan model halka çok yabancı 

olduğundan, Akay’a göre popüler kültür bunlara “karşı çıkmaya başlamıştır ve bu 

aynı zamanda modernizmin krizi olarak da okunabilir.” 1960’ların sonundan itibaren 

giderek daha fazla Batıdan beslenen bu popüler kültürde, İtalyan fotoromanlarından 

Türkçeleştirilmiş romanlar, Yelpaze, Ses, Hayat gibi artist yarışmalarını, müzik ve 

film listelerini, yıldız sistemini, aşk ve cinayet hikâyelerini,  kısacası tüm popüler 

kültürü inşa eden dergiler, Hollywood uyarlamaları vs. vardır (Akay, 2002: 168).  



59 
 

1970’lerde Kıbrıs olayları, silah ambargosu, öğrenci hareketleri vs. ile hızla gerilen 

ABD ilişkileri, İran’daki Humeyni devrimi, SSCB’nin Afganistan işgali, İsrail’in 

güvenliği, İran-Irak savaşı gibi olaylar neticesi ve 1980 darbesindeki işbirliği ile hızla 

bir stratejik ortaklığa dönüşmüştür. 60’lardan sonra giderek yükselen toplumcu 

anlayış, eşitlik, özgürlük ve bağımsızlık düşünceleri de yerini bireyciliğe bırakır. 

1970’lerde İspanyol paçalar, dar gömlekler ama en çok da Amerikan pazarlarından 

alınma kot pantolonlar, solcu-sağcı fark etmeden gençlerin üzerindedir ve illa ki 

Levi’s markadır. 1980’lerdeyse ithal serbestisiyle birlikte  'Uvvah uvvah muck muck 

Lee Cooper' reklamı ve sloganı etkisiyle de bir çılgınlık boyutunu alır. Ardından da 

yerli rakibi Sabancı’nın “Bossa Indigo Jean kumaş” reklamları gelir. Kot pantolon 

öncesinde de yaygındır ama ceketleri, gömlekleri, üzerine yapıştırılan çıkartmaları, 

taşlanmışı, şalvarı, yarım şalvarı ile artık önlenemez bir yükseliştedir. 

1980’lerdeyse rengârenk kıyafetler, özellikle fosforlu yeşil ve pembeler, dev vatkalar, 

bel çantaları, yüksek bel pantolonlar, sloganlı tişörtler, taytlar, kabarık saçlar, meç, 

perma, röfle ve sarı boya,  kafa bantları ve bandanalar, her yere, her kıyafete takılan 

binbir çeşit rozetler modadır. Ama dikkati çeken, Converse, Puma, Adidas ve Air 

Jordan basketbol ayakkabıları, Tom Cruise’un Top Gun ve Cocktail filmlerinin Ray 

Ban gözlükleri, deri ceketleri ve bahsedilen kotlarda olduğu gibi markacılık devriyle 

tüketim toplumunun ve Amerika etkisinin yerleşmesidir.   

Özal, başta kendisine pek sıcak bakmayan Darbecilerle hızla uyum sağlayarak garip 

bir ucube halindeki arabesk kültürünün, kabul gören ve baskın bir değer haline 

gelmesini sağlar. Özal'ın ithalatı serbest bırakmasıyla, piyasanın en popüler malları 

Çikita muz, Marlboro sigarası ve JB viski olur. Böylece yıllarca “Takunyalılar” diye 

anılan grupta yer alan Özal’ın serbest piyasa ekonomisi ile gündelik hayatta hızla bir 

ithal mal bolluğu ve serbestleşme yaşanır. Ancak bu mallara ulaşabilenler, sonraları 

ayyuka çıktığından üstü örtülemeyen hayali ihracatçılar, naylon faturacılar, Özal’ın 

prensleri, hızla serpilen mafya, kıymeti kendinden menkul şarkıcılar, “sanatçılar” ve 

“işini bilen memurlar” olur. Üst kesimler ve yeni bir orta sınıf da hızla zenginleşirken, 

yüksek enflasyon rakamlarıyla dar gelirlilerle aralarındaki gelir uçurumu artar.  

En kıymetli şey artık para olduğundan, en “iş bitiriciler” olan para sahipleri de en 

popüler figürler ve rol modeller olur. 1960 ve 70’lerde Yeşilçamın en popüler kötü 

adamlarından olan işadamı, patron ve ağa tiplemesi, Özal’lı yıllarda hızla dönüşür. 



60 
 

Darbeyle birlikte ne sendika, ne muhalefet, ne ciddi bir basın, ne de muhalif sanat 

kaldığından, işçi hak ve ücretleri kötüye gitse de patronların imajı zirvededir. Zengin 

patronlara fahri doktora unvanları verilip, medyada sıcak ve sevimli tanıtımlarla 

desteklenerek “merhametsiz komprador patron” imajından saygın işadamlarına 

geçilir (Bali, 2002: 37). Onlar da, siyasetin desteğiyle hızla artan zenginliklerini 

saklamak bir yana halkın gözüne sokarak, gazetelerde keyifle anlatarak yaşarlar. 

Amerikan malları dışında kapitalizmin ve tüketim toplumu oluşun bir göstergesi de, 

80 ortaları başlayıp 1990’larda da süren reklamcılığın yükselişinin, ABD şirketleri 

ortaklığı veya sahipliğinde olmasıdır (Bali, 2002: 31). Böylece Amerikan görsel anlatı 

kodları ve estetiği yerleştirilip, rol modeller sunulur; mizanpajdan, TV programlarına 

yeni bir medya da, reklam çevresinde inşa edilir. 80 darbecilerinin uyguladığı sansür 

ve gazetelerin otosansürüyle “ciddi” basını kaplayan magazinleşme de kanıksanır. 

1980’lerde gazete patronları da artık işadamları olmaya, gazeteleri kamu hizmeti 

yerine bir ticarethane mantığıyla yönetmeye başlarlar. Siyaset, gazete patronları ve 

reklamcılarla birlikte şekillendirilmeye çalışılır. Alınan açık ve örtülü devlet teşvikleri 

ile 1990 başları, kent merkezinden ve insanlardan uzak İkitelli’de yaptırılan plazalara 

taşınan gazetelerdeki zihniyet dönüşümü de yeni bir aşamaya geçer. 

Hürriyet, çok okunsa da bu dönüşümün bayraktarı ve simgesi Sabah gazetesi olur. 

Ama Cumhuriyet ve Milliyet’in “ağır”, Hürriyet ve Sabah’ın fazla “hafif” geldiği kentli 

profesyoneller ve üniversiteli gençler için önce Yeni Yüzyıl, sonra Radikal piyasaya 

sürülür. Çünkü reklamcıların asıl hedef kitlesi, alım gücü yüksek olan bu kesimlerdir. 

Yurtiçi ve dışında gezen, giyim-kuşamına, yediği, içtiğine özen gösteren, sinema ve 

festivalleri, çok satan kitapları takip etmesiyle kültürel tüketimi yüksek, kadın, çevre 

ve kent sorunlarıyla ilgili, bazen “light” solcu diye tanımlanan insanlardan oluşurlar.  

Gazeteler, tüketim toplumunun önde gelen vitrini ve reklama bağımlılıklarıyla güçlü 

savunucularıdırlar. 1980’lerden 90’lara geçerken Türkiye’deki zihniyet değişimi basın 

üzerinden ama haber dışı bir olguyla da takip edilebilir. 1980’lerde oldukça yaygın 

olan kupon biriktirme, genelde ansiklopedi, klasik romanlar ve Kuran verilmesi gibi 

promosyonları içerirken, 90’larda arabalar, buzdolapları, her tür elektrikli ve 

elektronik ürün, makarna, tabak, çanak ve hatta mezar yeri vermeye kadar gider. 

1999’da Star gazetesinin tutundurma kampanyasıysa haber veya yazarlarla değil, 

verilen Pringles cipsleriyle yapılarak bir günde yok satıp, bir efsaneye dönüşür. 



61 
 

Altyapısı Aktüel ve Tempo gibi dergilerce oluşturulmuş kitleye yaşam tarzı satışı 

yapan yeni dergiler de hızla çoğalır. Emre Aköz, Seda Kaya Güler vb., yönettikleri 

erkek ve kadın dergileriyle, kitleye hitap eden gazetelerin tam başaramadığı yabancı 

kaynaklı popüler kültürü ve tüketim toplumu hedefini daha yoğunlaştırılmış şekilde 

okuyucularına sunarlar. Böylece erkeğinizi/kadınınızı baştan çıkarmanın, tatmin 

etmenin, kıskandırmanın, 5 ya da 10 yolu, genç oğlan ve kızların popüler sohbet 

konuları arasında üst sıralara tırmanıp, orada yerleşir. İnsan psikolojisinden, dünya 

klasiklerine, en uygun hediyeden en uygun seks pozisyonuna kadar her şeyin bir 

testi ve 10 maddede öğrenilebilecek bir kısa yolu olduğunu öğreniriz. 

1980’lerde İngilizce, iş dünyasının olmazsa olmazları arasına girer ama yalnız orada 

kalmaz ve gündelik yaşamın da parçası olmaya başlar. Mekân isimleri, reklamlar ve 

köşe yazarlarınca kullanılan İngilizce yamalı Türkçe topluma da yayılır. 1990 sonları 

yapılan “Abe yes, Abe no” gibi şarkılardan, 2000’lerde artık Eurovision’a doğrudan 

İngilizce şarkıyla katılmaya geçilir. İngilizcenin yanı sıra, Anadolu’dan gelen “zonta, 

maganda, kıro” diye tanımlananların dilinin dalga geçerek taklidi de dile yerleşir. 

Zenginliklerini kültürel sermayeyle besleyen Cumhuriyetin ve DP iktidarının “eski 

zenginleri” Anadolu’dan gelen yeni “görgüsüz” zenginlerden kendilerini ayırt ederek 

bir “Beyaz Türk” hegemonyası yerleştirmeye çalışırlar. Basının desteklediği halkla 

ilişkiler çabalarıyla toplumun yeni entelektüelleri olarak konumlanırlar (Bali, 2002: 

55). Ancak yükselen muhafazakâr taşra zenginliği kısa sürede hegemonyayı yerle 

bir eder. Dalga dalga gelen fakir ve işsiz güçsüzleri de “Beyaz Türkler”in isyanlarına 

karşın yalnız İstanbul’un değil bütün büyükşehirlerin hâkim kalabalığı olurlar. 

Sosyal imkânlarının fazlalığıyla bir “yaşam tarzı” olarak sunulan güvenlikli siteler, üst 

düzey seçkinlerin bu Anadolulu “görgüsüz” yeni zenginler dalgasından kaçış yerleri 

olur. Ama orta sınıf da takiptedir ve toplu konut projelerinin kanunlarla desteklenerek 

hızlı artışıyla birlikte uydu kentlerdeki apartman dairelerinde yaşama geçişler başlar. 

Tüm Türkiye’de eski kent merkezleri yerine Yeni Adana, Yeni Antep gibi apartman 

bloklarıyla oluşan yeni merkezler kurulur. Mersin’de Türkiye’nin en yüksek gökdeleni 

yapılırken, 2000’lerde İstanbul’un Levent-Maslak civarı gökdelenler bölgesine döner. 

1990 sonları cep telefonları hızla yaygınlaşır. Ardından DVD oynatıcılar bir endüstri 

standardı kabul edilerek ev sineması kavramı doğar. 2000’lere doğru yaygınlaşmaya 

başlayan bir diğer teknolojiyse dijital kameralardır. 2000’lerde her yere yayılan cep 



62 
 

telefonlarına da kısa sürede giren dijital kameralar, habercilikten günlük yaşama, 

önemli değişimler yaratır. 1990’larda yaygınlaşmaya başlayan İnternet, 2000’lerde 

artık milyarlarca insan tarafından kullanılan bir yaşamın olmazsa olmazı haline gelir. 

Türkiye için 1990’lar ve 2000’ler, yeni orta sınıfların, düzenli bir maaşa bağlı geliriyle 

temel ihtiyaçlarını giderdikten sonra, kalan küçük kısmıyla çoğunlukla taksitli ve 

kredili alışveriş yapan, ne tam fakir ne de zengin olan ama üst tabakanın nakit 

aldığını borçla alıp, onlarla tüketimde eşitlenmeye çalışanların dönemidir. Onlar, 

simgesel değerli konumsal malları tüketerek kendini farklı, ayrıcalıklı hisseder, statü 

kazanır. Bilinçlerini ya hâkim sınıftan ödünç alır ya da kendi farklılıklarının her tür 

hayali işaretine tapınmasıyla moda, yerelcilik, dil, dinsel ve mitik akımlar peşinde 

koşarlar (Harvey, 2010: 381). Bu yüzden medyanın, magazinin pompaladığı asıl 

paralı “Beyaz Türklerin” yaşamlarını taklit etmeye çalışırken helak olup, kredi kartı 

borçları patlaması yaşanır ve nihayet zorunlu yasal düzenlemeler getirilir. 

90’larda reklam ajanslarında verilen brieflerde “Beyaz Türkler” hedef alınır. Halkın 

büyük çoğunluğunun onlardan olup olmamasının bir önemi yoktur çünkü özendikleri 

onlardır. Garanti Bankası’nın Su Satan Çocuk gibi yurt dışından “esinlenen” veya 

yerli oryantalizmiyle “Tık Tık Eyi Günler” diyen reklam kampanyalarından “Özgür 

Kız”a geliriz. Turkcell reklamlarında “Özgür kız”, dağ, tepe Anadolu’yu dolaşır ve bu 

hoş bir fantezi olarak büyük ilgi çeker ama çok eleştiri de alır. Çünkü Batman’da 

kadın intiharları, çocuk gelinler ve kadınların ezilmesi, tecavüze uğrayıp, öldürülmesi 

gibi toplumun başka bir gerçekliği ortadadır. Ama diğer bir gerçeklik de, bu reklamın, 

kadının Türkiye’deki hali üzerine tartışmayı sağlaması gibi popüler kültür ürünlerinin 

bazen sosyal meseleleri de sulandırarak da olsa gündeme getirmesidir.  

Amaç, önce ürün satışı veya marka imajı kurmaktır ama istemeden de olsa önemli 

etkileri olur. Rigel’e (1995: 214) göre TV izleyicisi modeli çekici bulur veya onlar gibi 

olmak isterse onu kendi kimliği olarak yaşamına monte eder. Zaten Nil 

Karaibrahimgil de ardından şarkıcılık kariyeriyle büyük bir genç hayran kitlesi edinir 

ve özellikle genç kadınlara “çocuk da yaparım kariyer de”, “tek taşımı kendim alırım” 

vb. mesajlarla rol model olur. Akademisyeni, politikacısı söylediğinde ilgilenilmeyen 

gerçekler, popüler kültür biçimini aldığında sulandırılarak da olsa tartışılmaya başlar. 

Medya, topçu-popçu tayfasıyla, Türkiye güzelleriyle yatan arabeskçi “kırolarla”, 

devlet desteğiyle dokunulmaz olan karanlık mafya tipleriyle “değerli” rol modellerini 



63 
 

sunmuştur. Türkçeyi doğru dürüst kullanamayan ama ne hikmetse gençliğin talebi 

olan yeni yazarlarıyla bu Amerikan özentiliği özgürlük olur. Rolling Stones, Billboard 

gibi dergiler de bu havaya kanıp, pazardan pay alma sevdasıyla Türkiye piyasasına 

girer ama bu kitlenin pek de öyle matah bir pazar oluşturmadığını batarak öğrenirler. 

Türkiye’nin, Karagöz, Ortaoyunu ve Meddah gibi zengin mizah geleneği vardır ama 

Batılılaşma dalgaları ve bunları çağdışı bulan Namık Kemal, Ahmet Rasim gibilerle 

tiyatro karşısında kaybolup giderler (Cantek, 1998). Yine de daha 1900 başlarından 

itibaren çıkan mizah dergileri (Hâyâl-i Cedîd, Akbaba, Marko Paşa vb.) ve Aziz 

Nesin, Rıfat Ilgaz gibi yazarlarla oldukça zengin bir modern mizah kültürü de oluşur.  

Kapitalizm’in ve Özal’ın yeni Türkiye’sinin traji-komik ortamında Oğuz Aral’ın 

kurduğu Gırgır dergisi, bir dönem 300 bini aşan tirajıyla dünyanın ilk üç mizah 

dergisi arasına girdiği gibi, Türkiye’de 80’li yıllardan başlayarak yeni bir mizahçılar 

kuşağına okul da olur. Karikatür ve mizah dünyasında, Gırgır, Çarşaf, Fırt ve 

Avni’den sonra Leman, Penguen, Uykusuz da gençler arasında büyük ilgi görür. 

Buralardan yetişen mizahçılar televizyon ve sinemayı besler. Bütün gösterileri kapalı 

gişe oynayan, oynadığı ve yönettiği filmler büyük gişe başarısı kazanan, Türkiye’nin 

en popüler reklamlarında oynayan Cem Yılmaz, bir popüler kültür ikonu haline gelir. 

Ama en çok ilgi gören, topçular ve popçulardır. Kapitalizm ve medya yayınlarıyla 

amatör ruhunu hızla kaybeden futbol, holdingleşen kulüpleri, umut dünyasının yasal 

kumarla kesiştiği yerde duran Spor Toto, Spor Loto, İddia gibi “oyunlarıyla” koca bir 

endüstri olur. Topçular, yetenekleriyle dünyanın en kısa sürede aşırı zenginleşen 

insanları olurken, bu oyunlarla da aynı “imkân” yeteneğe gerek olmadan seyirciye 

sunulur. “İnsanların futbol karşılaşmalarına duydukları ilgi, en önemli sosyal, siyasal 

ve ekonomik sorunların önüne geçebilmektedir” (Şentürk, 2007: 35). Ama zaten 

topçu ve popçu popüler şahsiyetler, modadan siyasete her konuda “derin” bilgi ve 

yorumlarını kitleyle paylaşırlar. O yüzden okuma ve araştırma “out” ve gereksizdir.  

Perihan Mağden’e (2014) göre, 90’lar ve 2000’lerin ilk yılları boyu İbrahim Tatlıses 

ve Hülya Avşar’ın öncü kuvvetleri olduğu, bu popüler magazin figürleri, “bizi 

hadsizliğe, densizliğe, hedef şaşırtmacılığa, karartmacılığa, bugün gördüğümüz 

bütün bu araçlara bizi alıştırmışlardır.” 

2000’lerde dünyayı yöneten G8 hegemonyasına ve küreselleşmeye karşıtlık da 

yükselir. Gelir eşitsizliğinin, şirketler iktidarının, işçi, emekçi, memur, esnaf fark 



64 
 

gözetmeden insanı ezen yırtıcı kapitalizmin gerçek yüzünün giderek görüldüğü ve 

halkların sesini yükselttiği bir dönem açılır. Ama bu dönem, 11 Eylül Dünya Ticaret 

Merkezi saldırısını ve terör olaylarını gerekçe gösteren kapitalist sistemin karşı 

tepkisiyle, hızla bireysel özgürlüklerin kısıtlanması ve baskının artışına sahne olur. 

80’lerde Atari, 90’larda Tetris’in kasıp kavurduğu oyun piyasası 2000’lerde oyun 

konsollarıyla yeni bir döneme girer. 90 sonları popüler kültürün önemli ikonlarından 

biri olan Pikaçu’lu Pokemon ise çocuk ölümlerine de yol açmasıyla kısa sürer. Fakat 

dev bir endüstri haline gelen oyuncak sektörü, Pokemon’u, süper kahramanları ve 

hatta deli dana hastalığına nazire yapan oyuncaklarıyla büyümeye devam eder. 

Türkiye’de yükselen popüler bir olgu da dindir. MSP’den Refah ve Fazilet Partisine 

oradan AKP’ye, siyasal karşılığı da görülür. Toplumdaki muhafazakârlaşma eğilimi 

siyaset kadar açık bulunmayıp tartışılsa da, sosyolog Göle (2014) gibi isimlere göre 

İslamcılık, yükselen bir toplumsal harekettir. 1994’te büyükşehirlerde belediyeleri 

kazanan Refah Partisi ve sonra AKP ile dini söylemler ve İslam’ın, gündelik hayatta 

popülaritesi de artar. Ama muhafazakârlaşmanın, modernleşme, sekülerleşme ve 

kapitalizmin getirdiği değer bunalımı ve tatminsizlikler kadar, dinlerin, kapitalizm, 

tüketim kültürü ve küreselleşme koşullarına uyum sağlayarak “modernleşmelerine” 

bağlanması da (Perşembe, 2003:173) popüler kültür açısından önemlidir.  

b. Popüler Türk Müziği 

Popüler kültürün en uzun soluklu ve en önemli parçalarından biri popüler müziktir. 

Wicke’ye (2006: 15-27, 155) göre eskiden belli yer, zaman ve koşullara (dinsel, zirai, 

sanatsal) bağlı olarak topluca üretilip tüketilen dans ve müzik, hayatın her an ve 

konumuna hazla eşlik etmeye başlayarak bireysel ve popüler olur. Sansasyonel, şov 

nitelikli, hazcı, neşeli karakteri ve sanayileşmeye uygun hızlı ritmi, litografla nota 

basımı tekniği, ritim ve melodinin ayrılması ve moda enstrümanlar, müziğin mekanik 

olarak kaydı, iyi para kazanma yolu olması ve burjuvaların aristokrasiyi, halkın onları 

taklidiyle hızla yayılıp, estetik eleştirileri alt eder. Plak endüstrisinin çok önemli bir rol 

oynayarak yayılmasını sağladığı ilk popüler müzik türü, yüksek kültür içerisinde 

sayılan caz olur. 2.Dünya savaşı ertesiyse Amerikan ağırlıklı bir popüler müzik, 

paranın ve medyanın gücüyle dünyaya yayılarak başat hale gelir.  



65 
 

Popüler kültür, kitle toplumu, küreselleşme ve Amerikan hegemonyası bağlamında 

ele alındığından genelde kitle iletişim araçlarıyla ilişkili düşünülür. Bu nedenle, daha 

önce bahsedildiği gibi bir başlangıç noktası sorunu ortaya çıkar.  

Öztürk (2008: 50), Türk popüler müziğinin ilk örneği olarak, 16. yüzyıldan itibaren 

kentte üretilen ama kıra ve saraya da yayılan; melezlik, gerilim, hegemonya, 

uymazcılık, müphemlik, denetim ve çelişki gibi popüler kültür özelliklerini taşıyan 

zümreler üstü bir sanat olarak ozanlık geleneğinin yerini alan “âşık tarzı”nı verir.  

Dilmener (2014: 21), 1826’da II. Mahmut tarafından kurdurulan “Muzika-yı 

Humayun”u, “ülkemiz pop müziğinin geriye doğru dayanabileceği en uç nokta” 

olarak anlatır. Murat Belge’ye göreyse Türkiye’de popüler sanatın ilk ürünleri 

kantolardır ve yeni şirketlerin daktilocu kızlarını, Şirket-i Hayriye vapurlarında artık 

yan yana, birbirine sürtünerek ilerleyen kadınlar ve erkekler arası erotizmi, kısacası 

günlük hayatın tüm yenilik ve değişimlerini aksettirirler (Belge, 1983: 861):  

“Kanto, bir çeşit magazin gazetesi gibi, günü gününe, İstanbul halkının her an 
değişen hayatının şoklarını mizahileştirerek, kadın şarkıcı yoluyla cinselleştirerek 
işler. Dansa uyan hızlı tempo, Türkiye’nin ilk şehirli hafif müziğinin örneğidir.” 

Bu sıralarda dünyada, yerel kültürlerden yayılan çeşitli müzik ve danslar kitlelere bir 

salgın gibi yayılır. 1905 yılında notası yayınlanan "El Choclo" ile Arjantin tangosunun 

en parlak dönemi başlar. 19. yüzyılda Afroamerikan dansları olarak çeşitli adlar 

altında tanınan danslardan biri de Çarlistondur ve 1920’lerde bir dalga gibi 

Amerika’dan tüm Avrupa’ya yayılır (Wicke, 2006: 121, 151). 

Türkiye’de yönetici elitlerin düzenleyip, yaygınlaştırmaya çalıştığı Batı tarzı etkinlikler 

ve Cumhuriyet Baloları ile vals gibi salon dans ve müzikleri de bir ölçüde kentlerde 

popülerleşir. Özellikle, ülkemizde büyük bir popülerliğe ulaşan tangonun, Necip 

Celal, Fehmi Ege, İbrahim Özgür ve Seyyan Hanım gibi sanatçılarla yerlileşerek, bir 

“Türkçe tango” alt türü oluşturduğu bile söylenebilir (Belge, 1983: 862). 

Ancak müzik açısından Cumhuriyet’in en önemli hedefi, durağan, geçmişe ait ve 

uyuşturucu olarak görülen klasik Türk müziği yerine klasik Batı müziğinin 

popülerleştirilmesidir. Temelde, Eski Yunan ve kilise müziğine dayanan bu müzikte, 

19. yüzyıl ortalarından itibaren yerel ve folklorik öğelere de yer verilmeye başlanmış, 

bizde de başlangıçtan itibaren bu özelliğiyle halka sevdirilmeye çalışılmıştır.  



66 
 

Tatar’a (2009: 61) göre müzik hep, dini, ideolojik, kültürel, felsefî yapılarda oluşmuş 

anlamların aracısı diye görülür. Osmanlı ve Cumhuriyet’de müziğin bir modernleşme 

sorunu ve konusu olarak ele alınması da, “her şeyden önce müziğin ‘dil veya söze 

tabi olması gereken bir şey’ olarak anlaşılmasından kaynaklanmaktadır.”   

Bağımsız bir sanat kimliğine ancak Rönesans’la kavuşan müziğin, giderek çalgılara 

dayalı hale gelmesi ve bireyselleşmesiyle, kendiliğinden anlam kaynağı mı olduğu 

yoksa oluşmuş anlamların aracısı mı olduğu daha çok tartışılsa da konu çok eskidir. 

Çünkü hem Antik Yunan’da hem Ortaçağ’da yaygın olan anlayış müziğin dünyevi 

olana ve hazza yönlendirmekle tehlikeli, paganist ve kötücül olduğudur. Bu yüzden 

Eflatuncu ve Aristocu anlayışta siyasî kontrol mekanizmalarıyla sınırlandırılması 

gereken bir faaliyettir ve Augustine, Fârâbî, İbn Sînâ, Hegel ve Adorno gibi filozoflar 

da müziği,  din, felsefî düşünce, ideoloji eleştirisi vb. tarafından kontrol altında 

tutulması gereken bir araç biçiminde ele alırlar (Tatar, 2009: 61). Önceden “söz’e 

tabi olan formlarla yetinen müzik, Batı ve İslâm dünyasında salt enstrümantal müzik 

olarak ancak 18. yüzyıl ve sonrasında kendi başına bir müzik formu hâline gelir. 

Fakat özellikle popüler müziğin “kötü aracı” rolü algısı ve jakobenlik hâkim kalır.  

Örneğin 1990’larda Refah Partisi’nin büyükşehirleri ve iktidarı da almasıyla siyasal 

İslam’ın yükselişi üzerine klasik müzik, caz ve Goran Bregoviç çağdaşlığın simgesi 

olarak söz ve ideolojinin aracı olur. Güneri Cıvaoğlu, asker baskısıyla düşen Refah-

Yol hükümetiyle Bregoviç konserini şöyle birleştirir (akt. Bali, 2002: 201):  

“Cuma gecesi, İstanbul’u ayağa kaldıran konserinde, hem Refah-Yol’un defin 
müziğini… Hem de Kurtuluş’un ve laik hükümetlerin kutlama şölenini yapar gibiydi.” 

Aslında kentli, laik kesimlerin müziği, edebiyatı vs. bu aracı kılma durumları bir 

klasiktir. Eyvah, elden gidiyor diye koşulan klasik müzik konserleri, opera ve bale 

gösterileri kısa sürede eski hallerine terk edilir. Sanki bu kesimler için “gitmesek de 

görmesek de orada dursunlar” isteği daha baskındır. “Kaliteli ve çağdaş” müziği biz 

dinlemesek de dinleyenler vardır; lüks tüketimi biz yapamasak da bolca yapanlar 

vardır ve onlara bakarak, yutkunarak da olsa tatmin ve mutlu olmamız “gerekir”. 

Zaten 1992’de Sabah’ın başındaki Zafer Mutlu, pahalı araba ve saatleri, haute-

couture’ü, şık restoranları halka anlatan sayfalarıyla yaptığı hizmeti şöyle anlatır: 

“On yıl önce böyle şeyleri koysanız insanlar dalga geçerlerdi. Şimdi insanlar okuyor. 
Çünkü özeniyor. O lokantada hiç yemeyecek olsa bile, öyle bir lokantanın var 
olduğunu en azından öğrenmek istiyor” (akt. Bali, 2002: 208). 



67 
 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında ise bu özenme ve tüketim kültürü henüz yerleşmediğinde 

tepki ve hoşgörüsüzlük daha fazladır. Devlet eliyle Batı müziği popülerleştirilmeye 

çalışılır ama halk gizlice geleneksel Türk musikisini ve komşu Arap ülkeleri 

radyolarını dinlemeye devam eder. Demokrat Parti iktidarıyla birlikte İslami düşünce 

üzerindeki baskıların gevşemesi ve 2. Dünya savaşı koşullarının zorunlu sonucu 

olarak ülkeye bolca giren Mısır filmleri, hem klasik Türk müziğini hem de Arap 

müziği ve ona bağlı bir melezleşmeyi popülerleştirir.  

Müzik-sinema ilişkisi açısından bakıldığında müzikallerin ve bizdeki uyarlamasıyla 

şarkıcı türkücü filmlerinin kökeninde de Batıdaki operet, kabare ve revüler ve 

onlardaki, basit bir konu etrafında oluşan olayların, şarkılar ve danslarla bazen 

uyumlu bazen de uyumsuz bir şekilde sergilenmesi vardır (Wicke, 2006: 189, 193). 

Popüler müzik ve sinema birbirlerini beslemektedirler. Wicke’ye göre “Bu filmlere 

gösterilen aşırı ilginin bir nedeni de, bu filmlerin, o zamana kadar ancak büyük 

kentlerin seçkin eğlence tiyatrolarında seyredilebilen tiyatro yıldızlarının, her yerde 

ve herkes tarafından hayranlıkla izlenebilir bir duruma getirmesidir.” Yani Muhsin 

Ertuğrul’dan Zeki Müren’e, Orhan Gencebay’dan, Erol Büyükburç’a, sonraları da 

Emel Sayın’dan İbrahim Tatlıses’e bütün yıldızlar artık ayağınıza gelmektedir. 

1950’lerden sonra giderek hızlanan günlük hayata ve kapitalist piyasa ekonomisinin 

işleyişine paralel olarak moda vasıtasıyla hızla birbirinin yerini alan müzik akımları 

popüler olur. Ülkemizde 1950’lerde LP (Long Play), 1962’den sonra da 45’lik plaklar, 

taş plakların yerini almaya başlayarak (Dilmener, 2014: 26) bunda oldukça etkili olur. 

“İstanbul ve Ankara Radyosu, imkânlar ve kaynaklar artınca; şarkılar, türküler, oyun 

havaları ve saz eserlerinin arasına, daha fazla dans müziği, caz, rumba, samba, 

tango ve hafif gece müziği sıkıştırmaya başlar” (Dilmener, 2014: 29). Zaman içinde 

Münir Nurettin Selçuk, Safiye Ayla, Müzeyyen Senar, Hamiyet Yüceses, Şecaattin 

Tanyerli, Celal İnce, Mustafa Çağlar, Sevinç Tevs, Yaşar Güvenir, Tülay German 

gibi isimler kendi müzik türlerinin popüler yıldızları olur. Dilmener’e göre (2014: 31), 

Türk popunun ilk yıldızlarından olan Ayten Alpman’ın da etkisiyle 50’li yılların 

tamamı, caz müziğimizin altın yılları olarak kabul edilebilir. 

Kentleşmenin hız kazanmasıyla birlikte birbirinden izole haldeki kent ve kırsal kültür 

artık şehirlerde yan yanadır. Klasik Türk müziği, Arap müziği ve giderek Arabesk 

halkça çok tutulurken, kentli yenilikçiler kendilerini, 1950’ler ve 60’lar dünyasının 

“rock'n roll” çılgınlığına ve Batı pop müziğine kaptırır. Önceleri evlerdeki arkadaş 



68 
 

toplantılarında pikaptan moda müzikleri dinleyen, Avrupai davranan bu kızlı erkekli 

gruplar zamanla sokaklara taşmaya başlar. Dünyada ve özellikle Amerika’da ne 

varsa, Fecri Ebcioğlu gibi isimlerce Türkçe söz yazılarak onun yerli versiyonları olan 

“aranjmanlar” yapılır. Taklitler, Ajda Pekkan’ınkiler gibi bazen çok başarılı bazen de 

başarısız olur ama şarkıcı, yönetmen yerli de olsa popüler müzik ve film türlerinin, 

giyim ve alışkanlıkların yayılımı hızlanır.  

“Aranjmanlar, insanların dünyaya bakış açısını bir yanıyla sınırlarken, diğer yanıyla 
yeni ufuklar açma, derinleşme boyutunu da kendi estetiğinde barındırıyordu. Pop’un, 
toplumsal nabzın direkt değil dolayımlı bir simgesi olduğunu vurgulamak gerekir” 
(Kahyaoğlu,1994: 69). 

Kahyaoğlu’na (1994: 57) göre popüler müzik içerisinde yer alan, Batı müziği 

formlarından hareketle ortaya çıkan pop müziğin ilk oluşum evresi 1960-70 arasıdır. 

1960’larda Elvis Presley’i taklit eden Erol Büyükburç ise, tıka basa dolan konserleri, 

kapalı gişe oynayan filmleri ve uğruna kendini parçalayan genç kızların sevgilisi 

olmasıyla ilk büyük pop yıldızlarımızdan olur (Meriç, 1999:197). Timur Selçuk, Tanju 

Okan, Berkant, Ertan Anapa gibi isimler de oldukça popülerdir. 

Aslında Batılı orijinalin orijinalliği de oldukça şüphelidir. Rock'n roll, 1953'te Bill 

Haley’in başlattığı ve 1956'da Elvis Presley’le devam eden şekilde, "cover versiyon" 

adı altında Afroamerikan rhythm&blues müziğinin apaçık taklidine dayalıdır (Wicke, 

2006: 202). Ama orijinalin bile yerini alan taklitler, melezlik, orada zenci getto 

müziğinin, burada gerek Batının gerekse de Türk halk müziği ezgi ve formlarının 

yağmalanıp “sentez” diye sunulması popüler müziğin bir gerçeğidir. Yine de Tülay 

German’ın “Burçak Tarlası” gibi hem popüler hem kaliteli olanları da vardır.  

1960 sonu 70 başları Cem Karaca ve grupları “Kardaşlar” ile “Apaşlar”, Moğollar, 

Erkin Koray ve Üç Hürel ile “Anadolu Rock veya pop”, dönemin ruhuna da uygun 

olarak sola yatkın çizgide popülerleşir. Selda Bağcan, Arif Sağ, Ruhi Su, Rahmi 

Saltuk gibi isimler halk geleneğine dayalı aşık tarzları ve muhaliflikleriyle kitlelerce 

takip edilirler. Öte taraftan Barış Manço, Modern Folk Üçlüsü ve Ersen ve Dadaşlar 

da Türk halk müziği ve kültürünü başka bir açıyla sunarak büyük başarı kazanırlar. 

Âşık Veysel’i de modernize eden Fikret Kızılok ve deneysel çalışmalarıyla Özdemir 

Erdoğan da pop müzikte önemli köşe taşlarıdır (Kahyaoğlu, 1994: 67). 

1970’ler ve 80’lerin popüler mekânlarından biri de diskolardır. Amerika’da “müzik, 

moda, lifestyle, seks ve uyuşturucunun bir araya gelmesiyle ortaya çıkan bu kültürü, 



69 
 

çeşitli yanlarıyla bir çeşit dans kültü ayakta tutmaktaydı” (Wicke, 2006: 286). Doğal 

olarak “küçük Amerika” olan Türkiye’de de benzer bir ortam popülerleşir. Ama 

müzikte ve ahlakta bir yozlaşmanın, Nuri Alço gibi isimlerle de cinsi sapıklığın 

mekânı olarak simgeleşirler. Medya ise tutucu ve ahlakçı tavrıyla bunları kötülerken 

bir yandan da giderek açılıp saçılan bir erotizmi pazarlar. 

Bu yıllarda kırsal kültürün kente hâkimiyeti iyice yerleşmektedir. Orhan Gencebay ve 

özellikle, ötekileştirilmiş, toplumun uçlarındaki ezilenlerin “baba”sı Müslüm Gürses 

ve diğerleriyle arabesk müzik ve yaşam tarzı oldukça popülerleşir.  

“Arabesk, türkü geleneğinden gelip kentin yüksek kültürüne ait müzik aletleriyle taşra 
ya da kırın kültürüne ait duygu ve sözler birleştirildiğinde ortaya çıkmıştır. Bu bir 
sentez müziğidir; doğu-batı sentezi (kemanlar batıya, Hint ezgileri, melodi ve sözler 
doğuya ait). Kentin yeni kültürü kendini böylece temsil etmeye başlar. Bu kültür, otuz 
sene içinde homojenleşen bir kültür haline gelmeye başladı” (Akay, 2002: 46). 

Önceleri kentli elitlerce yoğun bir reddediş ve aşağılamaya uğrasa da, Özal’la birlikte 

arabesk, kabul gören, hatta baskın bir popüler burjuvazi kültürü haline gelir. 1980 

ortalarında dünya diskolara ve kulüplere koşarken Türkiye,  kendi melezlerini yeni 

teknolojilerle yaratır. Bunlardan 1990’larda iyice popülerleştirilen birisi, adı gibi 

‘fantezi’ müziktir. Orglarıyla tek kişilik dev orkestra olan ‘piyanist şantörler’, hem 

maliyeti düşürür, hem de her türden müziği kendi tarzlarıyla söyleyerek kendi melez, 

fantezi müzik kültürlerini yaygınlaştırırlar. 

1980’lerde yeni teknoloji olan kasetler ve medya desteğiyle Michael Jackson, 

Madonna gibi şarkıcılarıyla yabancı pop müzik de artık her yerdedir. Fakat 1983’te 

“Zaman Zaman” ve 1990’da “Yana Yana” adlı çalışmalarıyla Fikret Kızılok ve MFÖ 

grubu da popüler müzikte yeni ve kaliteli bir akımın geniş kitlelerle buluşmasını 

sağlarlar. Nükhet Duru, Nilüfer ve Kayahan da kitlelerce tutulan şarkıcılardır. Ancak 

1980’li ve 90’lı yıllarda Türk halkının duygu dünyasında yer eden en önemli pop ikon 

Sezen Aksu olur. Şarkı içerikleri ve müzik tarzıyla bir çeşit arabesk pop yaptığı da 

öne sürülen Aksu, her şeye karşın yetiştirdiği veya el verdiği söylenebilecek Aşkın 

Nur Yengi, Sertab Erener, Levent Yüksel gibi genç şarkıcılarla yeni bir pop müzik 

dalgasına öncülük ederek bir ekol olur. Bu yıllar pop müzikte bir patlama yaşanır. 

1980 ve 90’ların Türk popüler müziğinde adına “özgün müzik” denen bir akım da, 

arabesk ve halk müziğiyle etkileşimi ve oldukça muhalif söylemiyle öne çıkar. Kırdığı 

satış rekorlarıyla Ahmet Kaya ile simgeleşen özgün müziğin kurucuları arasında 

Fatih Kısaparmak gibi diğer ideolojik uçtan popüler sanatçılar da vardır.   



70 
 

Türk popüler müzik alanında zıt uçlara ve çelişkilere de yer vardır. Elbise giyip şarkı 

söylese de filmlerde kadın peşinde koşan, çapkın Zeki Müren bir ara yol bulmaya 

çalışır. Bülent Ersoy ise cinsiyet ameliyatı olur ama ağzından dinsel söylemi 

düşürmeyerek başka bir örtünün altına sığınır. 90’lı yıllardan sonra Fatih Ürek, Aldo, 

Dr. Bilal, Yılmaz Morgül vs. gibi isimler, çok göz önüne çıkmışlardır ama neşe ve 

eğlence yanında “queer” kelimesinin ‘garip’ anlamını karşılamak istercesine garip 

şahsiyetler olarak piyasada var olurlar. Geceleri onlarla beraber göbek atanlar ise 

ertesi gün İsmail Türüt gibilerle homofobik söylemlerine aynen devam ederler. 

1990'lı yıllarda Yonca Evcimik, Tarkan, Nazan Öncel, Burak Kut, Serdar Ortaç, 

Mirkelam, Yaşar ve Candan Erçetin gibi isimler öne çıkarken, 2000’lerde bunlara 

Demet Akalın, Hande Yener, Teoman, Duman, Yalın, Hadise benzeri isimler eklenir.  

Çoğunlukla sıralamaya dahi girilemeyerek bir aşağılanma ritüeline dönüşse de, on 

yıllardır bütün yurtta bir heyecan dalgasıyla çokça seyredilen Eurovision şarkı 

yarışmasında ilk kez 2003 yılında birinci olunur. Ama birincilik, Sertab Erener’in 

İngilizce şarkısıyla geldiği için, artık aranjmanlar yerine doğrudan sömürgeler gibi 

yabancı dile geçildiği gerekçesiyle oldukça eleştiri de gelir. 

Dünyadaki popüler müzik akımları, Türkiye’deki popüler müziği hep olduğu gibi, 

90’larda Rock müzik, 2000’lerde ise elektronik müzik ile etkilemeye devam eder. 

Genç kız ve oğlanlardan kurulu gruplar (New Kids on the Block, Spice Girls vs…) 

90’larda müzik piyasasını ve gençlerin giyim kuşamından tüm yaşayışına yayılan 

etkisiyle popüler kültürün en önemli olgularından biri olur. Etkisi tüm dünyaya yayılan 

bir başka müzik dalgası ise Ricky Martin, Jennifer Lopez gibi şarkıcılarıyla Latin 

Pop’un önlenemez yükselişidir. Zenci alt kültüründen yükselerek popüler müziğe ve 

kültüre eklemlenen diğer müzik akımı, önce suç dünyasıyla ilişkisiyle “Gangsta Rap” 

denen rap müzik ve 2000’lerde Eminem, 50 Cent gibi isimlerle tüm dünyada takip ve 

taklit edilen Hip hop olur. Benzer şekilde Türkiye’de de muhalif ve isyankâr 

söylemiyle alt sınıflar arasında hızla yayılan, bazısı milliyetçilikle de ilişkilendirilen 

gruplar ve Ceza, Sagopa Kajmer gibi isimlerle bu müzik de popülerleşir.  

1963 yılında Beatles, üst tabakalara ve Kraliyet ailesine kafa tutarken, yapımcısının, 

yaptıkları müziği ancak gençliğin büyük ilgisini gördükten sonra plak yapmaya razı 

olması (Wicke, 2006: 268), bu müziğin veya tüm popüler kültürün, üst sınıfın, 

yozlaşmış zevklerle halkı yönlendirdikleri fikriyle pek de örtüşmez. Lennon, “Bana 



71 
 

kalırsa bizim şarkılarımızın metinlerinin hiçbir derin anlamı yoktu. Onlar sadece bir 

şakaydı" diyordu ama Bakhtin’e bakarsak bu ‘şaka’ popüler kültürün bir direniş aracı 

olarak en büyük güçlerinden biriydi. Onların kendilerini devrimci görüp görmemeleri 

hiç de önemli ve alakalı değildi. Sonuçta yetişkinlere, onların yaşamına, değerlerine, 

kurumlarına isyan, onları tanımayıp, reddetme, bunları yaparken de yaşamdan zevk 

almak ve eğlenmek derdindelerdi.  

Oysa devrimciler, solcular devrimin ciddi bir iş olduğunda ısrarlı olduğundan kültür 

ve sanatı da ciddi, yüksek sanat düşüncesiyle paketlenmiş bir halk kültürü ile 

yapmak istiyorlardı. Hâlbuki Dadaşlar, Barış Manço, Ersen ve Dadaşlar, Cem 

Karaca ve Apaşlar vs. vs. bir yandan uzun saçları ve gitar ritimleriyle toplumun 

yerleşik anlayışına ne kadar yabancıysa, Âşık Veysel’den, Karacaoğlan’dan sözleri 

ve müzikleriyle o kadar da bu toprakların halk kültürünü dillendiriyorlardı.  

Kısacası kaynağı Batı olsa da kendi estetik tavrını ve geleneğini oluşturan Türk pop 

müziği, zengin gelenekleriyle halk müziği ve klasik Türk müziği ile Türkiye’deki 

popüler müzik oldukça zengin bir çerçeve sunar. Özellikle son yıllarda şarkıların 

ritmik ögelerinin daha çok ön planda olması, ezgilerin minimalize edilmesi ve 

teknolojinin baskınlığıyla genel kalite düzeyi tartışmaya açık olmakla birlikte, 

sınıfsallığı, halk müziği olmadığı vs. gibi ölçütler oldukça görecelidir. Dünyaca ünlü 

yıldızların da takip ettiği Selda Bağcan (2015), pop müziği, Demet Akalın, Gülşen 

gibi isimleri, son dönemin hit’lerini beğeniyor musunuz sorusunu şöyle cevaplar:  

“Beğeniyorum vallahi. Çok abartmayalım ama beğeniyorum. Mesela Gülşen’in ‘Of 
Of’ diye bir şarkısı var, çok güzel. Nazan Öncel’in de güzel şarkıları var…”  

c. Popüler Türk Edebiyatı 

Popüler, çok-satan, ticari, piyasa gibi çeşitli ön eklerle nitelenen bir kısım edebiyat 

ürünleri, ciddi, elit veya sadece gerçek edebiyat olarak nitelenen ürünlerin karşıt 

ucuna yerleştirilir. Çok-satan olmakla ilişkilendirilen bu alanın, diğer bir açıdan aşk 

romanları, tarihsel macera romanları, polisiye, bilimkurgu, fantezi ve mizah gibi 

türleri içerdiği de genel kabul görür. Ancak daha önce de yüksek kültür ve popüler 

kültür ilişkisinde tartışıldığı gibi düşünsel ve estetik kalite kadar niceliksel yani belirli 

sayısal değerler de bu ayrımı kesinleştirebilmekten uzaktır. Ciddi edebiyat görülen 

ürünlerin zamanla değer yitirdikleri veya piyasa romanı diye değerlendirilenlerin 

sonradan yüksek kültür alanına dahil edilip, “klasik”  olarak nitelenmeleri sıklıkla 

karşılaşılan durumlardır. Ayrıca Bourdieu’nün dediği gibi, eleştirmenlerin zevk ve 



72 
 

değer yargıları, dönem koşulları ve ruhu gibi etkenler ayrımlarda belirleyici 

olmaktadır. Yüksek kültür, ekonomik, toplumsal ve siyasi dinamiklerle ilişkili 

konumlara bağlı oluşan beğenilerle hiyerarşide üst konuma yerleşir (Bourdieu, 1984: 

5-6). Konumunu koruma isteği nedeniyle de bir ölçüde tutucudur. 

Öte yandan popüler kültür, giderek hızlanan hayata uyum sağlayabilmek, ilgiyi ve 

satışı sürekli kılmak için esnek yapılı olmalı, çok çeşitli içerik ve formlar sunmalıdır. 

Oysa popüler edebiyat için sayılan özellikler, önceden belirlenen normlara göre 

üretilme, popülistlik, eyleme, maceraya ve öyküye asıl rolü verme, tek yönlü ve 

hazcı olma, kapitalist üretim ve dağıtımla kâr ve propaganda amaçlılık gibi, genelde 

olumsuzdur. Rollin’e (1975: 358) göreyse, bir popüler kültür ürününün güzel, iyi, kötü 

vs. olduğu kararını verecek bağımsız ve yeterli estetik değerlerin belirlenmesi 

imkânsız olduğundan, tek belirleyici halktır ve buna, “demokratik estetik” denebilir.   

Türkiye açısından bakıldığında popüler edebiyatta iki önemli alan dikkat çeker. Birisi 

okuma yazma oranının düşüklüğüne bağlı olarak kahveler gibi kamusal alanlarda 

okuma-yazma bilenlerce kitlelere okunan halk hikâyeleri ve diğeri tefrika romanlar 

yayınlayan gazetelerdir. Öztürk’e göre (2008: 45), eğlendirme, bilgi ve haber yayma 

gibi işlevleri gören ve Cumhuriyet sonrası da (1960’lı yıllar) etkinliğini koruyan halk 

kitapları, ilk “popüler” eserler arasındadır. Bir okuyucu tarafından halka aktarılan bu 

eserler, daha sonra ayıklansa da 19. yüzyıla kadar, müstehcen, paganik ve mitsel 

öğeler içerirler. Ayrıca Osmanlının son döneminden itibaren Ahmed Midhat, Mehmet 

Celâl, Hüseyin Rahmi, Ahmed Rasim vb. popüler romancılardır. 

Tefrika romanların çıkışıyla günlük olay ve sıradan insanların konu edilmesi gibi 

gelişmelerle orta sınıfın beğenisi, eğlence anlayışı ve ahlakı sanatta etkin olur; 

sanatçı sanatını meta gibi sunmaya başlar (Bourdieu, 2006: 125). Bizde de “gerçek 

edebiyat” içinde değerlendirilen Halide Edip, Sabahattin Ali, Peyami Safa, Yakup 

Kadri, Sait Faik, Hüseyin Rahmi, Kemal Tahir, Yaşar Kemal vs. gibi neredeyse tüm 

isimler tefrikalar yayınlarlar. Bu açıdan gazetelerle ulaşabildikleri kitlenin de görece 

büyüklüğü ölçüsünde popülerdirler. 

Ancak bir de, gazetelerde tefrikaları yayınlansa da, sayılan isimlerin dışında kabul 

edilen yazarlardan oluşma “popüler yazın” vardır. Ahmet Oktay (akt. Uluğtekin, 

2010: 17), “Cumhuriyet Dönemi Edebiyatı 1923-1950” adlı kitabında onları, “aşk ve 

macera romanlarından tarihsel romana, çok değişik türde ürün vermiş olan” ve 



73 
 

“kendilerini yazmaya adamış, her yaştan genç ihtiyar, geniş bir okur kitlesine 

ulaşmayı başarmış” yazarlar diye anlatır. Edebiyatımızın ayrılmaz parçaları diye bir 

alt başlıkla onları ansa da, yazınsal açıdan eksikleri olduğu gerekçesiyle ne yaşam 

öykülerine ne de yapıtlarından örneklere yer verir. Uluğtekin’e (2010: 20) göre, 

özellikle “romantik”, “kadınsı”, “hafif” gibi sıfatlarla anılan kadın yazarların yapıtları, 

popüler edebiyat ürünleri olarak değersizleştirilir. Gayrimüslim, kadın ve genel olarak 

popüler edebiyatçılar, “edebî açıdan zayıf” olma gerekçesiyle yok sayılırlar. 

Oktay, popüler edebiyatı, içerik ve biçimlerinde şematik kurgulara yaslanması, 

“santimantal aşk” kavramı çevresinde oluşması, okuru stereotiplere alıştırması ve 

“magazinlerde, santimantal yazında, polis ve casusluk romanlarında karşımıza çıkan 

hep egemen sınıfın bakış açısı”nı sunması nedeniyle eleştirir. Ancak okurun aktif 

rolü nedeniyle tamamen “aldatım ve yönlendirim”e yol açmadığı ve popüler 

edebiyatın tümüyle “zararlı” olmadığı sonucuna varır (akt.  Uluğtekin, 2010: 22-25). 

Yine de özellikle sol-marksist eleştiride görülen, popüler müziğin “söz”e bağlılığı ile 

aracılık işlevi gördüğü fikri ve popüler edebiyatın ideolojinin yansıması, mevcut 

sistemin yeniden üretimi olarak görülmesi benzerdir. 

1960’lara dek edebiyat, kitaptan çok tefrikalarla popülerleştiğinden, günlük hayatla 

da iç içedir. Suat Derviş, Peride Celâl, Ercüment Ekrem, Nizamettin Nazif, İskender 

Fahrettin, Abdullah Kozanoğlu, Ethem İzzet Benice, Selami İ. Sedes, Güzide Sabri 

Aygün, Mükerrem Kamil gibi isimler çok popülerdirler. Okuyucu ilgi ve talebi öyle 

yüksektir ki, tefrikalar gazete satışlarını bile doğrudan artırabilmektedir (Uluğtekin, 

2010: 40). 1960’lardaysa köy edebiyatının oldukça popüler olduğu görülür.  

Türk sineması da Türk roman, öykü ve oyunlarından, özellikle de popüler olanlardan 

yararlanıp, yaygınlıklarını artırır. İlk dönemde Pençe (Mehmet Rauf), Binnaz (Yusuf 

Ziya), Ateşten Gömlek (Halide Edip), Nur Baba (Yakup Kadri), Sözde Kızlar (Peyami 

Safa) gibi örnekler vardır. 1960’lara kadar Necati Cumalı, Haldun Taner, Hüseyin 

Rahmi, Reşat Nuri, Refik Halit gibi birçok ismin popüler kitapları sinemaya uyarlanır. 

Ama Özön’e (1995: 100-101) göre 1939-1960 arası en çok, Esat Mahmut Karakurt, 

Kerime Nadir, Muazzez Tahsin Berkand benzeri isimlerin, halkın çok tutup, okuduğu 

ama “yazınsal değer taşımayan” “piyasa romanları” uyarlanır. Özön (1995: 103), 

bizim çok-satan romanlarımızı, “yaşamdan bütün bütüne uzak, uydurma, yalancı bir 

dünya, gerçekdışı kişilerden söz aç[an]” tehlikeli ve sakıncalı kitaplar diye görür:  



74 
 

“1950 ve 60’lı yıllarda Türk sineması için geçim derdi yoktur, ev sıkıntısı yoktur, 
gecekondu yoktur, karaborsa yoktur, evli bir çiftin karşılaşacağı sorunlar yoktur. 
İnsanlar, yaşadıkları yer, çevre ve zaman ne olursa olsun; Mükerrem Kâmil 
romanına göre tanışır, Esat Mahmut romanına göre sevişir, Kerime Nadir romanına 
göre verem olup ölürlerdi.”  

Aslı Güneş, Yeşilçam melodramlarına kaynaklık eden popüler aşk romanlarını 

Kemalizm’in “adab-ı muaşeret romanları” ve bunlardaki evlilikleri de, “romantizm” 

değil, mülkiyet ilişkileri temelinde biçimlenen endogamik ilişkiler olarak değerlendirir 

(akt. Uluğtekin, 2010: 26). Bunlar, kadınların geleneksel rollerinin pekiştirilmesi işlevi 

görür. 1960 ve 70’lerde de, beyaz veya pembe diziler denen Barbara Cartland gibi 

yazarların, namuslu bakirelerin, mükemmel adamları ve ideal dünyayı arayışını 

anlatan romanları genç kadınlar arasında popülerdir. Yerli uyarlamaları ve bu 

topraklar için yapılmış çeşitlemeleri de hep çok satarlar. 1980 sonları ise cinselliğin 

de cesurca yer aldığı kitaplarıyla feminist yazar Duygu Asena ile şerit değiştirilir.   

Bir diğer popüler edebiyat türü polisiyelerdir. Mandel’e göre, “Bu edebiyat, burjuva 

toplumunda çalışmanın artan tekdüzeliği ve standartlaşmasını aşmak ihtiyacına, 

günlük hayata macera ve dramın yeniden zararsız biçimde sokulmasıyla bir cevap 

vermektedir” (akt. Atalay, 2014: 20). Böylece toplum düzeninde sıkışan, sistemden 

kaçış arayan okuyucular, önce küçük bir doz heyecan ve endişeyi, çözümle de bir 

tür rahatlamayı yaşamaktadırlar. Kurthan Fişek (1985: 3-4) ise polisiye romanların 

kötü yazıldığına da, bir kaçış olduğuna da karşı çıkar. “İyi polisiye iyi edebiyattır” adlı 

makalesinde, nasıl “ciddi edebiyat” içinde kötü ve zevksizler varsa, polisiyede de iyi 

yazılmış, değerli eserler olduğunu savunur. 

Padişah II. Abdülhamit’in de meraklısı olduğu bu türün yabancıları taklit eden ilk yerli 

örnekleri arasında, Ebüssüreyya Sami’nin 1913’teki “Amanvermez Avni”, 1922’de 

çıkan Hüseyin Nadir’in “Fakabasmaz Zihni” ve 1924’te çıkan Peyami Safa’nın 

(Server Bedi adıyla) “Cingöz Recai” dizilerinden bahsedilebilir. Bunların hepsi de 

popüler olup, yıllarca yayınlanırlar. Vâlâ Nureddin'in “Yılmaz Ali” (1940) ve sonra da 

“Cingöz Recai” (1954) sinemaya da uyarlanıp, başarılı olur. 

1960’lara kadar Hamdi Varoğlu, Rıza Danişment, İlhami Safa, İskender Fahrettin, 

Cahit Gündoğdu, Hüseyin Rahmi Gürpınar, Kemal Tahir ve Ümit Deniz gibi isimler 

bu türde çok tutulan eserler vermişlerdir. 1980’lerde Erhan Bener, Ümit Kıvanç ve 

Çetin Altan'ın başarılı çalışmaları vardır. Ama türün ülkemizde yeniden geniş 

kitlelere ulaşması Osman Aysu ve Ahmet Ümit’in çok-satan polisiyeleriyle 1990’larda 



75 
 

olur. Pınar Kür de ayrıca ilgi görür. 2000’lerde ise Orhan Teoman Özdemir, Ferhat 

Ünlü, Emrah Serbes ve Mehmet Murat Somer gibi birçok isim eklenir. 

Ana akım tarafından bazen “kötü çocuklar” olarak yok sayılsalar da Mehmet Akif, 

Necip Fazıl, Sezai Karakoç, Nuri Pakdil, Cahit Zarifoğlu, Tarık Buğra, Hekimoğlu 

İsmail gibi edebiyatçılar dindar denilen kesimlerin popüler edebiyatçılarıdır. Bir kısmı 

zaten herkesçe okunan bu yazarların kalanları da giderek daha çok tanınır. Yakın 

dönemde Emine Şenlikoğlu ve Halit Ertuğrul da türban, yozlaşmış çağdaş yaşam, 

laiklerin baskısı gibi izlekler kullanan kitaplarıyla yüksek satış rakamlarına ulaşırlar. 

Kemalettin Tuğcu, Arabesk ve “hastalıklı” olduğunu söyleyenlere karşın bir çocuk 

romancısı olarak en çok-satanlar arasındadır. Aynı alanda sonradan popüler olan bir 

isim de Gülten Dayıoğlu’dur. İpek Ongun ise özellikle gençlerden büyük ilgi görür. 

1990’larda kendileri de popüler bir ürün haline gelen Kürşat Başar, Ahmet Altan, 

Ayşe Kulin, Elif Şafak, Can Dündar ve 2000’lerde eklenen Tuna Kiremitçi, Canan 

Tan, İclâl Aydın,  Sinan Akyüz vb. isimler kentli bireyin özlemlerine dair, romantizm, 

mistisizm ve cinsellik de içeren kitaplarla büyük satış rakamları yakaladılar. Fakat 

tanınırlık ve yüksek satış rakamlarının nitelikli eserle buluşması da sayılan Ayşe 

Kulin ve Elif Şafak’ı, Orhan Pamuk, İhsan Oktay Anar, Zülfü Livaneli, Buket Uzuner 

benzeri isimlerin yanına koyup, popülerleştirilmiş edebiyat da sayabiliriz.  

Abdullah Ziya Kozanoğlu ve Murat Sertoğlu gibi tarihsel macera romanları 

yazanların yiğitlik hikâyeleri de, 1990’lar sonrası Safiye Sultan, Nurbânû Sultan vs. 

gibi romanlarla Osmanlı’yı ve Haremini anlatan çok-satan kitaplara evrilir. TV dizileri 

ve popüler siyasi söyleme egemen olan muhafazakârlık, popüler tarihi romanlara, 

özellikle de Osmanlı’ya ilgiyi körükler. İskender Pala türün öne çıkan isimlerindendir. 

Tartışmalı şekilde Hüseyin Rahmi’nin “Gulyabani”sine dek gidebilecek korku 

türünde, Hulusi Koray'ın “Bahar Hikâyeleri” ve Kerime Nadir’in “Dehşet Gecesi” gibi 

az ama başarılı örnekler vardır. 1990’lar önemli sıçrama yılları olur. Levent Aslan'ın 

“Karanlığın Gözleri”, Tanseli Polikar'ın “Deccal”,  Sadık Yemni’nin “Muska” ve “Öte 

Yer”, Farah Yurdözü'nün “Yaşam Bir Korku Filmidir” eserleri yayınlanır. 2000’lerde 

ise Levent Aslan, Hakan Bıçakçı, Orhan Yıldırım, Evren İmge, Nefrin Tokyay ve 

Sibel Atasoy bu türde okunan yazarlar olur. 



76 
 

1990’lar sonrası bilimkurgu da canlanır. Aşkın Güngör'ün “Gohor: Kıyametten 

Sonra”, Semih Arıcı’nın, “Uluğ Bey: Ganimid Savaşçıları” ve Zühtü Bayar’ın “Sahte 

Uygarlık” eserleriyle, Özlem Alpin Kurdoğlu'nun “Son Cephede Şafak” dikkati çeker. 

Yerli fantastik türündeyse, “Zülfikarın Hükmü” ve “Erbain Fırtınası” kitaplarıyla 

Saygın Ersin, “Perg Efsaneleri” serisi ile Barış Müstecaplıoğlu ve daha dini temalı 

“Mehdix” ile Turgay Güler'den bahsedilebilir.  

AKP hükümetine tepkiler, ABD’nin Irak işgali ve Türk askerinin başına çuval 

geçirilmesiyle iyice tırmanışa geçen Amerikan karşıtlığı ve milliyetçilik çok satan 

kitaplar listelerine de yansır. Önce faşist Hitler’in “Kavgam” kitabı, sonra 2004 

sonunda Orkun Uçar ve Burak Turna’nın ABD’nin Türkiye’ye saldırmasını konu alan 

“Metal Fırtına” adlı politik kurgu fantezisi ve 2005’te de Turgut Özakman'ın “Şu 

Çılgın Türkler”i satış rekorları kırar. Daha yakın tarihlerdeyse Pucca gibi “internet 

fenomenleri” çok satanlar arasına girer. 

d. Televizyon  
Teknoloji ve kitle iletişim araçları kısmında bahsedildiği gibi çağdaş kent toplumunda 

en etkin ve yaygın kültür üretim ve vasatileştirme aracı televizyondur.  

“Popüler kültür zihinleri birleştirmeyi, tek lisanla ve kültürle düşünmeyi 
amaçlamaktadır; bunun için de yerel ve ulusal bütünlükteki zihniyetleri parçalayarak 
kodsuzlaştırmak zorundadır. Yeni kodlar, birleşik kodlar olacaktır; birleştirmeciliği… 
…zenginlerinkinden başlayarak gelişecektir… …dünyanın sermaye akışkanlığında, 
finans ve teknoloji işçileri, "devrimci" ve "ilerlemeci" rolleri üstlenenlerinkinin failleri 
haline gelmişlerdir. Popüler kültür o halde, günümüzde faillerin "tekno-kültürü" 
olacaktır” (Akay, 2002: 193-194). 

Eagleton’a göre O, “ideolojik bir aygıttan çok, toplumsal denetim biçimidir” (aktaran 

Stevenson, 2008: 149). İnsanlar ise “sadece tek bir amaçla değil birçok ihtiyaçlarını 

gidermek için televizyon izlemektedirler” (Postman, 1994: 94). Televizyon, ülkemize 

geldiğinden bu yana, bazen süslü ahşap dolaplarda, üstünde dantel örtüleriyle bir 

süs; bazen izlemeye gelen komşularla sosyalleşme aracı; evlerin başköşelerindeki 

konumuyla iktidar; LCD, düz veya dev ekranları ve markalarıyla statü sembolü ve 

yılbaşı dansözleriyle bir gazino işlevi görür. Bu yüzden hakkında yapılan yorumlar 

da oldukça çeşitlidir. Postman’a göre, izlemesi hiçbir yetenek gerektirmediği gibi, 

hiçbir yetenek de geliştirmeyen televizyon, yazınsal bir eğitimin ağırlığını uyumsuz 

kılmaya yönelir (akt. Maigret, 2004: 37). Mutlu’ya (1999: 80) göre: 

“Toplumsal hayata farklı bir giriş kapısı açan televizyon, hayatımızın biçiminin ve 
içeriğinin ne olması gerektiğine de karar vermektedir. Televizyon evimizin içinde, 



77 
 

odamızda konuşma, söyleşme için bir ortak konu sağlar, bizi yerel, ulusal ve küresel 
ilişkilerin içine konumlandırır ve eğlendirir, bilgilendirir.”  

Nurdoğan Rigel’in “Elektronik Rönesans” (1991:141 vd.) isimli çalışmasına göre 

ülkemizdeki ilk televizyon yayını 9 Temmuz 1952’de İTÜ’de yapılır. 1964’te TRT 

yasası yürürlüğe girer ve 1968 yılında da yalnızca Ankara’ya, düzenli yayınlara 

başlar. Yayınların öncelikli amacı, eğitim ve merkezi yayınların halka ulaştırılmasıdır. 

1971 yılında Akdeniz Olimpiyatları ile ilk şehirlerarası canlı yayın, 1976 yılında da bir 

futbol maçıyla ilk renkli yayın yapılır. Aynı yıl, ülkenin üçte biri yayın alanındayken, 

sadece dört yıl sonra, ülkenin üçte ikisi ve nüfusun büyük çoğunluğu yayın alanına 

girmiştir. 1983’te haftada 31 saat olan yayın süresi de, 1988 başında 141 saati aşar.  

Sinemada seks furyasının başlaması, terör olayları nedeniyle sokakların tehlikeli 

olması ve birkaç büyük şehir dışında fazla bir eğlence mekânı olmaması, üstelik de 

televizyonun bir kez aldıktan sonra bu eğlenceyi parasız sunması televizyonun hızla 

yaygınlaşmasını sağlar. Türkiye’de renkli yayınlarsa, resmi olarak ancak 1984’te, 

tüm komşu ülkelerden sonra başlar. 6 Ekim 1986’da kültür-sanat ağırlıklı ve daha az 

resmi bir anlayışla yayın yapan ikinci kanal TRT 2, yayına girer. Perihan Abla dizisi 

de ilk kez bu kanalda yayına başlayıp sonra TRT 1’e geçer.  

Raymond Williams iletişim sistemlerini, otoriter, vesayetçi, ticari ve demokratik 

olarak dörde ayırır (akt. Stevenson, 2008: 31). Türkiye’nin TRT ile kamu hizmeti 

yayıncılığı modeli olarak BBC’nin uyguladığı vesayetçi sistemi örnek aldığı görülür. 

Bazı dönemler otoritere de kayan sisteme, özel televizyonların açılışıyla ticari olan 

da eklenerek karma bir görünüm alır. 

Ana haber bülteni, yabancı sinema filmleri ve özellikle futbol olmak üzere spor 

yayınları büyük ilgi çeker. 1969’da astronotların Ay’a ayak basmaları, Zeki Müren’in 

Ankara konseri, 1973’te Cumhurbaşkanı İsmet İnönü’nün cenaze töreni,  1974’te 

Kıbrıs Barış Harekâtı gibi önemli olaylar kitlelerce ekrandan takip edilir. Eurovision 

Şarkı Yarışması yayınları da 1975’te başlar ve sürekli alınan başarısız sonuçlara 

karşın her dönem popüler kültürün önemli bir gündem maddesi olur. 

Fakat Amerikan dizileri, belki de hepsini aşan bir ilgi görür. 1970’lerden itibaren ve 

80’ler boyunca, Kaygısızlar, Kökler, Zengin ve Yoksul, Bonanza, Dallas, Santa 

Barbara, Flamingo Yolu, Şahin Tepesi, Aşk Gemisi, Hanedan, Küçük Ev, Shōgun 

gibi diziler, milyonları ekran başına toplar. Cosby Ailesi ve Webster, Türk halkını 

zencilere ısındırır; Beyaz Gölge, basketbolu sevdirir; Uzay Yolu ile Evren keşfedilir.  



78 
 

Baretta, Görevimiz Tehlike, San Francisco Sokakları, Komiser Columbo, Magnum, 

Kara Şimşek, Mavi Ay,  A Takımı, kovalamacalarıyla heyecan dalgaları estirir. 

Köle Isaura ve daha sonra yayınlanan Zenginler de Ağlar (Marianna) ile yıllar boyu 

sürecek pembe dizi çılgınlığı başlar. Yalan Rüzgârı,  Cesur ve Güzel, Hayat Ağacı 

gibi yapımlarla devam eder. Çocuklar ise, Tom ve Jerry, Donald Duck gibi klasiklerin 

yanında Heidi, Tonton Ailesi, Vikingler, Yakari, Şeker Kız Candy, Değerli, Taş Devri, 

Şirinler, Tweety, Pembe Panter, Temel Reis, Clementine, He-Man, Voltran, Red Kit, 

vb. izler. Ama Karınca Ailesi ve Az Gittik Uz Gittik gibi yerli çizgi filmler de seyredilir.  

TRT, ilk dönemlerde tekel konumda olduğundan ve üstte bahsedilen sebeplerden 

dolayı televizyonda ne varsa herkes onu seyretmektedir. Resmi ve sağlıklı bir 

izlenirlik ölçümlemesinin olmamasından dolayı popüler olanları ancak basının 

araştırmaları ve tanıklıklardan belirleyebiliyoruz.  

Şekil 1 : Milliyet - DATA Kamuoyu Araştırması 

 

 

 

 

 

 

 

Kaynak: Milliyet Gazetesi, 14.05.1987, (http://gazetearsivi.milliyet.com.tr) 

Şekil 1’de yer alan araştırmanın sonuçlarına göre, izleyicilerin % 55,9’u yerli, %33,8’i 

yabancı dizileri izler ama “dizileri izlemiyorum” diyen hiç çıkmaz. Nüfusunun önemli 

bölümü kırsaldan kentlere göç eden Türkiye’nin ilk yerli dizisi Anadolu'dan İstanbul'a 

göç eden sonradan görme Nuri Kantar ve ailesinin, “sosyete” dünürleri ve kentle 

yaşadıkları kültür çatışmasıyla güldürmeye çalışan Kaynanalar (1974) dizisidir.  

Yerli dizilerin kimi uzun kimi kısa sürer ama televizyonun günlük hayatta baskın 

konumuyla o zamanlar da uzun süre konuşulur ve günlük sohbetlerin parçası olurlar. 

Halit Ziya’nın Aşk-ı Memnu, Hüseyin Rahmi’nin Şıpsevdi, Aziz Nesin'in Yaşar Ne 

Yaşar Ne Yaşamaz, Yakup Kadri’nin Kiralık Konak, Tarık Buğra'nın İbişin Rüyası, 



79 
 

Muzaffer İzgü'nün "Halo Dayı ve İki Öküz" romanından uyarlama İki Öküz gibi birçok 

Türk edebiyatı klasiği dizi olarak izleyicilerle buluşur.  

Altan’a göre ilk dönemde TRT tarafından hazırlanan yerli diziler, “hem renkli yayına 

geçildiğinde kullanmak, hem de dış ülkelere satışta, rahat bir pazar elde edebilmek” 

için renkli çekilirler (akt. Rigel, 1991: 150) ama çoğu siyah-beyaz yayınlanır. 

1980’lerde de yerli diziler hız kesmez. Uzun yıllar sürecek olan Kuruntu Ailesi ve 

senaryosunu Atilla İlhan'ın yazdığı Kartallar Yüksek Uçar büyük ilgi görür. Peyami 

Safa’nın Dokuzuncu Hariciye Koğuşu, Cevat Şakir’in Parmak Damgası, Refik Halit 

Karay’ın Bugünün Saraylısı gibi uyarlamalar da devam eder. Ancak bunların 2000’li 

yıllardaki yeniden çevrimlerinden en önemli farkı, onlarca bölüme sündürülmeden, 

orijinal esere olabildiğince sadık kalınarak mini diziler şeklinde çekilmeleridir.  

1980’lerde Seden Kızıltunç’un bilimkurgu-komedi dizileri Zaman Mekân Makinesi ve 

Uzaylı Zekiye gibi enteresan örnekler de görülür. Özellikle Zaman Mekân Makinesi, 

Barış Manço ve Neco gibi şarkıcıların da konuk oyuncu olarak yer almalarıyla 

popüler kültürün bütünselliği açısından ilginç bir örnektir.  

Ahmet Gülhan’ın Mesela Muzaffer’i gibi komedi-aksiyon ve Mehmet Aslantuğ’la Erol 

Taş’ın da yer aldığı uzun soluklu aksiyon-polisiye İz Peşinde gibi diziler de, yine 

farklı türlerden çok ses getiren yapımlar olur.  

1986’da Perihan Abla, 1989’da “Bizimkiler”, 1993’te “Süper Baba” ise, Yeşilçam’ın 

mahalle olgusunu bu kez TV ekranlarında yeniden canlandırır. Çok yüksek izlenme 

oranları yanında gerek karakterleri, gerekse de eski değerlere özlemi yansıtmasıyla 

Türk popüler kültüründe yıllarca sürecek bir etki yaratırlar. 

1980’ler televizyonlarında elbette sadece diziler yoktur. O yılların belki de en popüler 

televizyon programı Özal’ın hükümetinin propagandasını yaptığı “İcraatın İçinden” 

programıdır. Elindeki altın Cross marka kalemi, trafiğe kapatılmış köprü ve yollarda, 

arabesk dinleyerek sürdüğü Mercedes’i ile halka ulaşmaları gereken hedefi gösterir. 

Adile Naşit’in Uykudan Önce isimli çocuk programı, Cenk Koray’ın Tele Kutu 

Yarışması, Barış Manço ile 7’den 77’ye, arabesk şarkıcıları ve dansözlerin yer 

alması nedeniyle heyecanla beklenen yılbaşı programları da bu dönemin çok ilgi 

gören yapımları olarak hatırlanabilir.  

Cumhurbaşkanı Özal ve hükümetin yasalara aykırı olmasına karşın göz yummasıyla 

7 Mayıs 1990’da Ahmet Özal ve Uzan ailesine ait Rumeli Holding tarafından kurulan 



80 
 

Star-1’in, Almanya’dan uydu üzerinden yayına girmesiyle yeni bir dönem başlar. 

Önceleri ancak uydudan izlenebilen kanal, 90 sonu antenlerden de izlenmeye 

başlayarak 1991 Nisanında %27, 91’lik izlenme oranına ulaşır ve dünyanın ilk canlı 

ya da “canlıymış gibi” yayınlanan savaşı olan Körfez Savaşının yayınında da CNN 

anlaşması sayesinde ilk saatler TRT’nin önüne geçer (Rigel, 1991, 165, 190).  

1990’larda televizyon haberciliği de önemli bir dönüşüm geçirir. 1980’lerde milliyetçi, 

militarist ve eril söylemiyle TRT’nin, önce 'Haberden Habere' sonra değişen adıyla 

“Perde Arkası” programı ve yapımcısı Ertürk Yöndem, İşte Hayat, Olay ve Hodri 

Meydan gibi programlarla Uğur Dündar ve 32. Gün’le Mehmet Ali Birand öne çıkan 

isimlerdir. 1990’larda CNN’le birlikte güvenilirlik yerine hızın ön plana geçtiği 

haberciliğe, duygular ve magazin de yoğun olarak katılmaya başlar. Türk 

televizyonları açısından bu dönüşümün simgeleri, Ateş Hattı programı ve haber 

bültenleriyle Reha Muhtar ve bir futbol-magazin olarak başlayan Televole 

programıdır. Cinsellik, eğlence ve lüks tüketimi pompalayan Televole, televizyonu 

çok aşan bir yeni değerler ve kültür sisteminin de adı olur. 

“Televole kültürü, 1980 sonrası Türkiye’sine hâkim olan bireycilik, rekabet, kolay 
yoldan para kazanma, hızlı bir şekilde yükselme vb. kimi değerlere; teşhircilik ve 
röntgenciliğe ve beraberinde belli bir toplumsal kesimin yaşam tarzlarına (boş zaman 
kullanımı, tatil, eğlence, moda, kısa süreli birliktelikler, şöhret olma vb.) vurgu 
yapmaktadır” (Dağtaş, 2009: 161).  

Televizyonların diğer popüler programları, yarışmalar, haber programları ve kadın 

programlarıdır. MTV Türkiye, Number One TV, Kral TV gibi müzik televizyonları da, 

klipler aracılığı ile müziği görselleştirmeleriyle yaşam tarzı satışı açısından önemli 

reklam mecraları olarak yerleşirler. Hızla büyüyen reklam endüstrisi ve yeniden 

canlanan yerli sinema ile TV dizilerinin yükselişi de paralel gider. 

Televizyon, teknik donanım, kadro, oyuncu ve konularla canlanan yerli sinema 

endüstrisinin itici gücü olur. Hanımın Çiftliği, Asmalı Konak, Sıcak Saatler, İkinci 

Bahar, Bir İstanbul Masalı, Kim Bunlar, Şehnaz Tango, Çılgın Bediş, Mahallenin 

Muhtarları, Ezel, Avrupa Yakası vb. dönemin popüler dizileridir. Bazen diziler görece 

azalsa da, televizyonun en önemli ve ilgi gören gelir kapısı olmayı artarak 

sürdürürler. Günümüzde de en çok reklam alan programlar arasında yerli dizilerin 

üstünlüğü vardır ve kanalların en büyük gelir kalemini oluştururlar. 

“Bir Demet Tiyatro”,1995’ten itibaren yıllarca sürecek bir televizyon oyunu olur. 

Yılmaz Erdoğan, Demet Akbağ ve Altan Erkekli gibi isimler bu oyun sayesinde geniş 



81 
 

kitlelerce tanınır ve sonraki yıllarda popüler Türk sineması için önemli oyuncular 

olarak öne çıkarlar. Aynı dönemde Okan Bayülgen, ATV’de yayınlanan “Gece Kuşu” 

programıyla o yıllar için oldukça farklı bir gece şovuyla önce bir TV “fenomeni” sonra 

da “ZAGA” programıyla yıllar boyu Türkiye’nin en meşhur şovmeni olacaktır. Bir 

diğer şovmen, hızla büyük kitlelere ulaşan özel radyolardan yükselen ve çok uzun 

yıllardır yaptığı "Beyaz Show"u hala aynı şekilde sürdüren Beyazıt Öztürk’tür. 

Önce Reality şovlar, ardından 2001’de dünyayı saran “Big Brother” adlı dikizleme 

üzerine kurulu yarışmanın yerli versiyonu “Biri Bizi Gözetliyor” izlenme rekorları 

kırar. Arkası ise “Dokun Bana”, “İyi Geceler Öpücüğü”, “Survivor”, “Gelinim Olur 

musun?” gibi izleyici kadar tepki de çeken yarışmalarla çorap söküğü gibi gelir. 

“Popstar” ve “beni baştan yarat” türü yarışmalar yoğun ilgiyle karşılanır. Eğlenceyle, 

yaşama dair gündelik bilgilerin verildiği, kadınlara ev işlerini yaparken eşlik eden 

kadın ve evlilik programları da uzun yıllardır popülerliklerini korumayı başarmışlardır.   

Gerek yetenek yarışmaları, gerekse evlilik programlarıyla kadınlar kadar erkekler de  

“pazarlama malına” dönüşürler. Ama Çocuklar Duymasın dizisinin “taş fırın erkeği” 

Haluk, “Light erkek” Selami ve karısını döven “cüce” kapıcısı ile erkek temsilinin, Taş 

Devri çizgi filminin Fred ve Barni’sinin çok da ötesine geçilemediği görülür. Light 

erkekle mücadeleleri hep kazanan “taş kafalı” taş fırın erkeği, karısına karşı da hep 

mağluptur.12 Öte yandan popüler kültürün sonsuz çelişkisiyle medyada çalışan kadın 

sayısının artması ve konumunun yükseltilmesi de mesajlardaki cinsiyetçi dilin 

dönüştürülmesi için yeterli olmaz (Timisi, 1997: 54). 

2007 başları dönemin siyasetine uygun mistik, veya ruhani denen tarz ve söylemde 

programlar, diziler hızla yayılır. 2000’ler boyu diziler, 2 saate kadar çıkan süreleriyle 

neredeyse tüm akşam kuşağını kaplarlar. Medya takip ajansı Interpress'in yaptığı bir 

araştırmaya göre 2010-2013 arası 7 kanaldaki 263 yerli dizinin 236'sı, ya final 

yapmış veya yayından kaldırılmış. Ezel Akay’a (2014) göre de, dizilerin yalnız yüzde 

10'unun devam ediyor olması, “televizyoncuların bu işten anlamadığını gösteriyor!" 

Son yıllarda yayına giren Kurtlar Vadisi (2003), Behzat Ç. Bir Ankara Polisiyesi 

(2010) ve Leyla ile Mecnun (2011) dizileriyse gündelik hayattan siyasete, her alanla 

                                                             
12 Amerikan dizilerinde de çok sık gördüğümüz bu yeni orta sınıfın kaba saba, yarı cahil 
‘buffoon’ tipi (Homer, Everybody Loves Raymond, Kings of Queen vs.) bizim erkeğimizde 
Haluk gibi mühendis olsa da sürekli tekrar etmesiyle ilginç bir sürekli yeniden inşa gibidir. 



82 
 

ilişkilendirilerek popüler kültür açısından gerçek bir “fenomen”e dönerler. İşler Güçler 

(2012) de, sayılan diziler gibi sinemaya da uzanan başarısıyla dikkat çeker.  

Aile, suç ve tarihi dramaların yoğun olduğu dizilerle, yarışmalar hâkimiyetindeki Türk 

televizyonları, Arap ülkelerine ihraç ettiği bazı dizilerle ve teknik yeterliliğiyle övünse 

de pek parlak bir görünüm çizmez. Ama tek adamların güdülediği, muhafazakâr, 

dindar, kadın intihar ve cinayetlerinin yaygın, sokakların hala erkeklere ait olduğu bir 

toplum panoramasını da gözden kaçırmamak gerekir. Reklam ve kâr hırsının 

kontrolündeki televizyonlar, diğer iletişim araçlarını bir yandan sömürürken onları 

olumsuz etkilemeye devam eder. Dijital teknoloji ve internet de televizyonlarımızı 

yapısal olarak geliştirse de, henüz içeriksel bir dönüşümden bahsetmek zordur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

II. BÖLÜM 

POPÜLER SİNEMADA DRAMATİK YAPI VE KARAKTER 

A. Düşman Kardeşler: Popüler Sinema - Sanat Sineması 

 “İki tür yönetmen vardır: Filmlerini tasarlayıp üretirken halkı aklında tutanlar ve halkı hiç 
hesaba katmayanlar. İlk türdekiler için sinema bir gösteri (şov) sanatı; ikinciler içinse 
kişisel bir maceradır. Öz itibarıyla birbirlerinden daha iyi bir tarafları yoktur; bu yalnızca 
farklı yaklaşım meselesidir”. — François Truffaut (akt Bordwell ve Thompson, 2008: 3) 

Farklı film teorileri sinemayı ve filmleri sınıflandırmak için farklı ölçütler kullanır. 

Temaları, konuları, teknikleri, yönetmenleri, yıldız oyuncuları vs. kullanarak sanat 

sineması, popüler (ticari) sinema gibi üst ayrımlar veya komedi, drama, macera, 

bilim-kurgu, korku, romantik komedi, tarihi film (veya dönem filmi) gibi tür ayrımları 

yapılır. Kodların kullanımı ve ihlali, anlatı, teknik ve biçim yönlerinden olduğu kadar 

ideolojik işleviyle de benzerlikler ve farklılıklar belirlenerek tür, alt tür ve karma tür 

(hibrid) çerçeveleri çizilmeye çalışılır. Fakat ayrım ve türlerin ne kadar gerçek ve ne 

kadar eleştirmenlerce inşa edilmiş sınıflamalar olduğu, sınırlarının kesinliği, kaç tane 

oldukları, ölçütleri ve belirleyici özellikleri halen süren ciddi bir tartışma konusudur. 

Önüne popüler, ana akım, ticari gibi adlar eklenen sinema, aynı popüler kültür gibi 

çeşitli şekillerde tanımlanır. Bir kısım, onu sinema sanatından ayırıp, kitle eğlencesi 

diye görürken, diğerleri sinema sanatı içinde ama sanat sinemasından ayrı bir olgu 

olarak değerlendirir. Başka bir kesimse, her sanat gibi sinemanın da az ya da çok 

tüm filmleriyle, bireysel ve toplumsal duyuş ve düşünüşlerin, ortak bilinçdışının, 

yaratıcının imgelemiyle ifade bulması olduğundan hareketle ayrımı anlamsız bulur.  

Ayrımlar sinemanın bir sanat olarak benzersiz konumuyla da ilişkilidir. Fransız sanat 

eleştirmeni Elie Faure’nin (1993: 263) özgün bir şekilde “sineplastik” dediği sinema 

sanatı, çerçevesi ile resme, sözüyle tiyatroya, yazıyla edebiyata (mekânla mimariye, 

kurguyla şiire, ayrıca dansa ve tabii müziğe) doğrudan bağlanırken bir yandan da 

kendi karakteristiği ile hepsinden farklıdır. Diğer sanatlarda sanatçı, sanatı (ve 

aletlerini) yaratırken, sinemada sanat, sanatçısını yaratmıştır. Sinemada sanattan 

önce sadece bilim yani icat edilen kamera ve gösterici vardır. Teknik bir sihir ve bir 

halk eğlencesi olarak doğan sinema, yavaş yavaş hayal gücü tarafından işgal edilip, 

ele geçirilmiş, yeni bir düşünce imajı ve kendi sanatçısını yaratmıştır. 

1911’de T.H. Ince günümüze dek gelen büyük stüdyo üretim hattı sistemini kurar. 

Florence Lawrence, Asta Nielsen, Chaplin ve Mary Pickford gibi adları jeneriklere 



84 
 

giren oyuncularla yıldız oyuncu sistemi yerleşir. Hollywood 1915 sonrası artık ABD 

piyasasına egemen olur. Photoplay vb. ile başlayan hayran dergileri hem film ve 

karakterlere hem de oyuncuların özel hayatlarına yer vermesi, oyuncuları ve filmleri 

popülariteleri ile ödüllendirmesiyle hayranlık kültünü yerleştirir. Ayrıca daha sonra 

stüdyo ve yapım şirketlerince çok kullanılan uydurma bir reklam kampanyası ile 

doğan Theda Bara ile ticari sinemanın en meşhur karakterlerinden seks sembolü 

femme-fatale ya da ona verilen adla ‘vamp’ uzun yolculuğuna başlar.  

1920’li yıllara kadar süren sanat olma veya sanatlığını ispat sürecinde ticari sinema, 

çeşitlenen türleri (komedi, melodram, western vd.) anlatı yöntemleri ve yerleşen 

uylaşımları (film grameri) kadar yapım şirketleri, dağıtım ağları, salonları ve önce işçi 

sınıfı ve giderek orta sınıf izleyicilerine sunduğu ucuz eğlenceyle bir sektör olarak 

iyice kurumlaşır. Dünya sinemalarından topladığı başarılı uygulama ve teknikleri 

kendininkilerle birleştiren Hollywood stüdyo sisteminin temsili klasik anlatısı tümüyle 

yerleşir ve 1. Dünya Savaşı koşullarıyla, ucuzluğunun da yardımıyla Hollywood 

filmleri ve yıldızları tüm dünyaya yayılarak dünya film piyasasına egemen olur. 

“Hollywood, birtakım muhasebeciler tarafından ele geçirilmeseydi yepyeni bir 
görüşün, anlayışın odak noktası olabilirdi. –David O. Selznik” (akt. Tamer, 1989: 49). 

Thompson ve Bordwell (1994: 73), hâlâ süregelen uluslararası başarıda önemli payı 

olduğunu düşündükleri ve günümüze dek çok az değişen, anlaşılabilir olaylar dizisi 

yaratmanın sıkı kurallarıyla klasik Hollywood anlatı yapısını şöyle özetler: 

“Çoğunlukla karakterin psikolojisiyle ilişkili (toplumsal-doğal etkene karşıt olarak)  
açık neden – sonuç zinciri içerir. Her karaktere makul ve istikrarlı özellikler verilir. 
Hollywood kahramanı tipik olarak hedef odaklıdır ve işte, sporda ya da başka bir 
aktivitede başarıya ulaşmaya çalışır. Onun hedefinin diğer karakterlerin arzularıyla 
çatışmasından da ancak filmin sonunda çözülecek  -genelde mutlu bir şekilde- bir 
mücadele doğar. Hollywood filmleri ilgiyi artırmak için iki bağımsız olaylar dizisi sunar 
ama neredeyse kaçınılmaz şekilde birisi aşk macerası olur ve kahramanın hedefe 
yolculuk macerasıyla birlikte örülür. Olaylar dizisi, zamana karşı yarışta gerilimli 
bekleyişler yaratır; yükselen çatışmaları ve son dakika kurtuluşlarını kullanır.”   

1920’lerde Dulac’ın yorumuyla “ticari olmayı isteyen ama yeterince olmayan” bir film 

kategorisi olarak sanat sineması, dağıtım ağları ve salonlarıyla ticari sinemadan 

ayrılıp uzmanlaşmaya, giderek festivalleri, kitap ve dergileri, eleştirmenleri, meslek 

birlikleri, tür ve stilleri ile gelişmeye ve sağlanan devlet destekleriyle 1950’lerin 

ortalarında kurumlaşmaya başlar (Kovács, 2010: 24-26). Böylece 1960 sonrası, 

Lumiere geleneğinden gelen kurmaca-olmayan sinema; yerleşik kodların ihlalini, 

teknik ve biçimde yeni arayışları, şiirselliği, politikliği içeren, anlatısal ve ticari 



85 
 

olmayan ama kişisel olan avangard sinema (deneysel, underground); ana akım 

tecimsel sinema (popüler) ve sanat sineması gibi ayrımlar yerleşir.   

Bu, aynı zamanda ticari sinemayla, sanat sineması ve avangard arası düşmanlığın 

da kurumlaşmasıdır. Biçimle içerikten çok, teknik ve sanat arası bir ayrımlamadır. 

Örneğin Lewis Jacobs’a (1987: 43) göre Hollywood, işini bilen teknisyenleri, her türlü 

parlak zanaatkârı ve ustaları olmasına karşın, çok az sanatçısı olan bir yerdir. 

Oysa sanat sinemasının erken örnekleri denen Rus Fütürizmi, Fransız İzlenimciliği 

ve Gerçeküstücüler, Hollywood sinemasını ve anlatı yapısını birçok açıdan beğenir, 

örnek alır ve o, Yeni Dalga’nın da esin kaynağıdır (Kovács, 2010: 16-18). Alman 

Dışavurumculuğu popüler Hollywood tür ve anlatı tarzlarının rol modelidir. Faure’ye 

göre, Amerikalılar uzam, hareket ve aksiyona sevgileriyle görsel tasavvurlarına 

vermeleri gereken yönü anlamıştır. Fransız filmleri “yozlaşan bir tiyatronun piçi” iken 

Amerikan filmleri “büyük gelecek vaat eden yeni sanattır” (Faure, 1993:264, 262).  

Ticari sinemaya ve anlatısına karşı çıkış, kültürel bir emperyalizmin etkili taşıyıcısı 

olması gerekçesiyle bir yanıyla ideolojik boyutludur: 

“Ana akım tecimsel sinema, anlatımsal ve temsili olan sinemadır. …Hem herkes 
adına konuşur, gösterir ve anlatır; hem de hâkim ideolojinin ve hegemonyanın 
devamı için, toplumu bir arada tutabilmek için çatışma ve çelişkilerin tehdidine 
rağmen birliği, bir arada olabilmeyi sağlayacak bir dünya algısını yeniden ve her gün 
üretmek zorundadır” (Süalp, 2011: 16). 

Karşı çıkışın, sinemanın ticari boyutu ölçüsünde ekonomik yanı da güçlüdür. Bu 

amaçla ilk olarak Almanya’da daha 1920 yılında ve sonra diğer ülkelerde de kotalar 

getirilir. Ulusal bir film endüstrisi ve sinema kültürü yaratmak isteyen ülkeler önce 

Hollywood’a ve evrenselleşen anlatısına karşı çıkarlar.  

Onunla mücadele edebilmek için farklılıklarını belirlemelidirler ve sanat sineması 

kendini Hollywood’da olanlara karşıtlık temelinde konumladığı için özellikleri de 

sürekli değişir (Neale,  2010: 86, 105-106). Hollywood’un ve ticari sinemanın önemli 

suçlanma gerekçelerinden biri olan şiddet ve özellikle cinsellik, Hollywood’daki 

üretim (Hays kodları) ilkelerinin de sonucu olarak uzun süre Avrupa sanat 

sinemasının özelliğidir. Zaten sonradan ticari sinemanın muhafazakâr eğilimlerine 

ve sistemi meşrulaştırmasına örnek gösterilen kötülerin mutlaka cezalandırılması, 

ailenin yüceliği, karakterlerin sistemle uzlaşması gibi genel zorunluluklar da bu 

ilkelerin, özellikle bir dönem katı uygulanması sonucu, yerleşir. 



86 
 

Tüm bunlara karşın nitelik, ayrımda öne çıkarılır.  Entelektüeller görevlerini, sinema 

sanatını işadamlarının ürettiklerinin üstüne çıkarmak için mücadele diye açıklarken, 

Desson, sanat filmlerinin en temel özelliği nitelik olmalıdır der (Neale, 2010: 90, 92). 

Ama Neale’in altını çizdiği gibi yüksek kültür ve sanat vurgusu ve buna dönük devlet 

desteği Fransa’da seyircide ciddi düşüş getirir. Nihayet, Yeni Dalganın kendi kültürü 

ile beslenirken, Hollywood öğelerine de yer veren anlayışı krizden çıkışı sağlar. 

Sanat sineması, modern edebiyat (‘yeni roman’ akımı), Brechtien politik tiyatro ve 

soyut resimle etkileşim içerisinde oluşan modern anlatıyı kullanması ile ticari 

eğlence sinemasından ayırılır. Yönetmenin iç dünyasının yansıması olarak görülen 

kişisel stille tanımlandığından auteur kuramıyla ilişkilendirilir. Neden-sonuç zincirinin 

gevşemesi, soyutlama ve simgesel imajlar, eylem yerine karaktere ve iç dünyasına 

yoğunlaşma, belirsizlikler, zamanın farklı kullanımı, öznellik, özbilinç (film olmanın ve 

stilinin farkındalık), epizodik yapı gibi özellikleri olduğu kabul edilir (Bordwell, 2010: 

126). Ancak auteur yönetmenler, dönemlerinin üretim ortam ve koşullarıyla (halk 

beklentisi, tür kuralları, sosyo-ekonomik durum vs.) mücadele ederek veya kısmen 

uzlaşarak ticari sinemada da var olmuştur. Bahsedilen anlatı özellikleri ise 80’lerden 

bu yana ana akım popüler sinema içinde yaygın olarak kullanılmaktadırlar.  

Sinemanın sanat olarak kullandığı çoğu unsur bir kitle eğlencesi olduğu zamanlarda 

üretilmiştir. Popüler filmler yeni ile olan bağları ve endüstriyel bir üretim özelliği 

göstermeleriyle teknoloji ile oldukça iç içedir. İzleyici ilgisini sağlamak ve zengin bir 

gösteri sunmak için çoğunlukla yeni teknolojiler geliştirir ve bunları kullanırlar. Görsel 

ve işitsel öğelerdeki herhangi bir yenilik anlatımını da etkiler ve yeni anlatım biçimleri 

ve uygulamalarla sürekli geliştirilir. Önceki bölümde bahsettiğimiz gibi sanat-zanaat 

arası ayrım da, popüler-yüksek kültür ayrımı da oldukça geçişli ve muğlak 

olabilmektedir. Bir meslek olarak hayatını kazanma aracı olduğu ölçüde, sanat filmi 

veya ticari olması fark etmeden, film üretimi kaçınılmaz bir ekonomik boyut taşır. 

Ama popüler filmler endüstriyel ortamda üretilmeleri ve yüksek maliyetli yeni 

teknolojileri kullanmalarıyla izleyicinin yoğun ilgisine daha çok gereksinim duyarlar. 

Kısacası sanat filmleri bir dizi karakteristik niteliği olmasına karşın “hiçbir biçimde 

belli metinsel nitelikleri olan filmlerle ilgili bir mesele değildir” (Neale, 2010: 85). 

Örneğin “Film noir” aşağı görülen bir popüler sinema biçimi olarak başlasa da otuz 

yıl içinde bir sanat sineması olur (Storey, 2003: 10). Popüler filmler, sanat 

filmlerinden estetik niteliklerle ayrılmaz; “sanat filmleri nitelik gereği değil tutku 



87 
 

nedeniyle ‘sanatsaldır’, tıpkı ticari eğlence filmlerinin çoğu kez ticari olarak başarısız 

olabilmesi ve hiç de eğlendirememesi gibi” (Kovács, 2010: 22). 

Gerçekliğin, sanatın ne olduğu ve zanaattan ayrımı, yapıtı sanatçının mı alımlayanın 

mı (yeniden) ürettiği, endüstriyel sinemanın yerini yaratıcı yönetmenin veya 

bağımsız sinemanın mı alması gerektiği gibi sorular popüler sinemaya tavrımızda 

etkili olacaktır. Popüler sinema, var olanı belli kalıplar içinde sunması; eğlenceyi ve 

açıktan ya da söylemsel olarak sisteme uyumu vaaz etmesi, kâr güdümlü oluşu ve 

alt kültürleri hoyratça kullanmasıyla ideolojik ve estetiğiyle niteliksel eleştiriler 

almaktadır. Bu eleştirilerin haklılık payını da, oldukça tartışmalı taraflarını da bir 

kenara atmadan, ‘kötü’ sanat filmi gibi ‘iyi’ popüler film de olabileceğini düşünerek 

sanat filmi-popüler film ayrımına dikkatli yaklaşmakta fayda vardır.  

B. Klasik Anlatı Sinemasında Dramatik Yapı ve Unsurları 

Dramatik yapı, bir olay, olayla ilişkili karakterler, olayın geçtiği yer ve zamanın 

düzenlenmesiyle oluşur. Bu düzenlemeyse önceki bölümde değindiğimiz klasik 

Hollywood anlatısına atıfla formülcü yaklaşım (kapalı yapı) ve çağdaş sinemanın sık 

kullandığı modern anlatının biçimi olan açık yapı olarak ikiye ayrılır.  

Farklı anlatım biçimleri, yaygın ve uzun dönemli ortaklaşmalar olarak klasik anlatı, 

sanat sineması, tarihsel materyalist gibi ayrılır. Popüler, ana akım ya da ticari denen 

sinema, popüler kültürün genel bir özelliği olarak diğer anlatım biçimlerini de işlevsel 

olduğu ve anlaşılırlığı arttığı ölçüde çeşitli klasik türlerde kullanagelmiştir ve giderek 

de daha çok kullanır. Gerçi klasik anlatı biçiminin aslında Hollywood’a ait bir 

biçimden ziyade sinemanın “normal ve evrensel” anlatım dili olduğu da savunulur.  

Karşı görüş ise bu anlatımın kapitalist, burjuva yapının, kitle kültürünün dili olduğu 

ve sisteme meşruiyet ve evrensellik yanılsaması sağladığını savunur. Hatta bu 

şekilde sanat değil ancak bir ticari gösteri yapılmasını mümkün görür. 

Ayrımın bazen çok belirsiz ve dönemsel olması, niteliksel ayrımın güçlüğü ve sanat 

sinemasının Hollywood’a karşıt olma üzerinden gelişmesi, ayrımın, yapanın niyet ve 

tutkusunda olduğuna işaret eder ama bu da oldukça muğlaktır. Hem izleyiciyi bir 

ölçüde önemsizleştiren bir bakışa dönebilir hem de toplumsal, kurumsal arka planı 

silikleştirir. Klasik anlatı, binlerce yıllık geleneksel dramatik yapıyı kullanmasıyla en 

yerleşik ve bilindik kodlara sahip olduğundan popüler sinemanın tercihidir. 

Yaygınlaşıp, anlaşılır oldukça diğer strateji ve teknikleri de içe alır. Bu yüzden üstteki 



88 
 

önemli itirazı aklımızda tutarak karakterler konusuna geçmeden önce dramatik 

yapıyı ve düzenlenişini klasik anlatı sineması temelinde kısaca toparlayabiliriz. 

Şekil 2: Klasik Dramatik Yapı 

Kaynak: McKee,  1997: 45 

Aristoteles’in (1987: 23) tragedya için vurguladığı gibi, klasik dramatik yapının da 

öğeleri arasında en önemlisi, olayların uygun şekilde, yani tutarlı ve inanılır neden-

sonuç zinciriyle birbirleriyle bağlanmasıdır. Bu aynı zamanda Propp’un (2001) 

olağanüstü masallara dair yapısıyla da örtüşür. Kişinin eylemi olan sınırlı sayıda 

işlev, bir ‘başlangıç durumu’ndan mutlu sona doğru mantıki ya da estetik bir neden-

sonuç ilişkisiyle sıralanır. Klasik anlatı sinemasında da her sahne bir öncekinin 

sonucu ve cevabı olurken, sonraki sahnede verilecek cevabın da sorusunu ya da 

nedenini ortaya koyar. Böylece zaman, mekân ve eylemlerde birlik ve devamlılık 

sağlanarak görünmez bir akış oluşturulur. Klasik dramatik yapı hareket ve eylem 

temelli; belli bir motivasyona sahip ana karakteri de hedef odaklıdır. 

Film belli bir gösterim süresine sahiptir ve aktarılmak istenen (tema) mesajı, 

sorgulamak istenen düşünceyi, bir fanteziyi veya sadece izleme zevkini verebilmek 

için zamanı uygun şekilde kullanmalıdır. Bu yüzden klasik anlatıda çizgisel şekilde, 

belli bir kişi ya da olay çevresinde olabildiğince sınırlı sayıda olay ve karakter 

kurgulanarak yoğunluk, birlik ve bütünlük kurulur ve dikkat ile ilginin devamlılığı 

sağlanmaya çalışılır. Ama genelde ikinci bir olay örgüsü olarak heteroseksüel 

romantik aşk ilişkisi de işlenir  (Bordwell, 1985: 157). İlişki çeşitli zorluklardan 

geçerek gelişirken, kahramanın başına türlü olaylar gelir ve bazen de destekleyici 



89 
 

roldeki kadın karakterle birlikte bunlarla mücadele ederler. Filmin sonu da çeşitli 

şekillerde başlangıca bağlanarak iyi veya kötü çözüme ulaşır.  

Gereksiz öğelere yer ve zaman yoktur. Tiyatronun “iyi kurulmuş oyun” kavramından 

esinle klasik anlatı, işleyen bir makine gibi çoğunlukla tahmin edilebilir sona doğru 

temposu yükselerek akar. Kullanılan simge ve eğretilemeler oldukça yüzeysel ve 

tanıdık olduğundan anlaşılırlık da fazlasıyla yüksektir.  Film, aktığı zamanı ve 

mekânları net biçimde verir. Ayrıca film boyunca belli motif ve bilgilerin çokça 

tekrarlanması da anlaşılırlığı artırır. Bunlar belli karakter özelliklerini ve karşıtlıkları 

vurgulayan öğeler (simgeler gibi) olabildiği gibi yönetmenin yarattığı biçimsel (bir 

oyuncunun hep belli açıdan çekilmesi, belli bir ses, müzikle eşleştirilmesi, farklı 

olayların aynı biçimde gösterilmesi gibi) vurgular da olabilir. Bütün bunlar ‘yeni’ 

görünmelerine karşı, tanıdık ve bildik bir dünya sunmalarıyla gişede de karşılık 

bulduğundan yapımcı ve izleyiciyi ortak paydada buluşturarak yaygın üretimi sağlar.  

İşlenen konular, ilgiyi çekmesi amacıyla güncel olabildiği gibi aşk, özgürlük, savaş 

ve kahramanlık, rekabet, kıskançlık vb. evrensel temaların temel karşıtlıklarla 

işlenmesi de olabilir. Ancak konuya yeni açılımlar getirilmesinden ziyade oyuncu, 

zaman ve mekânda farklılıklar yaratılması suretiyle anlatılır. Ayrıca ideolojik bir bakış 

olarak zıtlıkların ve sorunların genelde bireysel ölçekte, yani kişisel ihtiras ve 

yanlışlar üzerine kurulduğunu, toplumsal ve siyasal geniş çerçeveyi, yapısal 

sorunları işlemediğini de ekleyebiliriz.   

Klasik dramatik yapıda gösterimle taklit (mimesis) asıl olduğundan şimdi ve burada 

gerçekleşen bir olaya tanık olunduğu yanılsaması ile bir gerçeğe benzerlik duygusu 

uyandırılır. Duygular düzeyinde, izleyicinin duygularının yönlendirilmesiyle iş görür 

ve özdeşleşme güçlüdür. Korku, acıma gibi duygularla kahramana karşı bir sempati 

hissedilmesi ya da empati duyulması sağlanır. Anlatıcının gözlemci veya 3. Tekil 

şahıs bakış açısına sahip olmasının yaygın kullanımı da buna yardımcı olur.13  

Aristoteles’e göre (1987: 22), "Tragedyanın ödevi, uyandırdığı acıma ve korku 

duygularıyla ruhu tutkulardan temizlemektir." Bu arınma duygusuna ulaşabilmek 

içinse dramatik yapı sürekli yükselen bir merdiven gibi kurulur. Merdivenin yani 

dramatik yapının kaç bölümden oluştuğu hakkındaysa farklı iddialar vardır. Genelde 

                                                             
13 Gözlemci bakışta olayların nesnel - tarafsız gözlemci tarafından gösterimi yanılsamasıyla 
sunum yapılırken, 3. Tekil şahıs bakış açısında sıklıkla her yerde olan, her şeyi gören, 
karakterlerin duygu ve düşüncelerini de bilen tanrısal bakış açısına eğimli olma görülür. 



90 
 

Syd Field, Robert McKee, Linda Seger vb. kuramcılar gibi klasik olarak üçlü bir 

ayrım yapılır ama ayrım yirmilere kadar çıkabilir ve bunları belirlemek çoğu zaman 

güçtür. Geçmişe dair bilgiler film boyunca verilebileceği gibi çatışma da ilk girişte 

yaşanabilir. Örneğin Freytag, serim, gerilim/aksiyonda artış, doruk noktası, 

aksiyonda azalma ve sonuç olarak beşli bir ayrım yapar. Yine de yapının genel 

çerçevesini çizebilmeyi sağlamasıyla üçlü ayrım işlevseldir. 

1. Dramatik Yapının Bölümleri 

a. Serim ya da Giriş 

Başlangıçta bir olay ve ana karakter, ana karakterin arzu, görev ve ihtiyaçlarına 

bağlı ana amacı vardır. Bunlar ne kadar güçlü ve dramatikse izleyicinin ilgi ve 

dikkatini o oranda çeker. Girişte karakterleri tanıyıp durum hakkında genel bir bilgi 

edinir; olayın ve karakterlerin geçmişlerini ve birbirleriyle ilişkilerinin niteliğini 

öğreniriz. Filmin kurgu evrenini ve atmosferini zihnimizde kurarız.  

Klasik anlatı yapısı eylem temelli olduğundan Vale’e göre “öykünün devingenliği, 

‘kişilerin içinde bulundukları koşulların bozulması’ üzerine kurulur” ve başlangıç, 

denge halini, dengenin bozulmasını veya buna karşı mücadeleyi göstererek 

başlayabilir (aktaran Chion, 1992: 157). Başta görülen olay öykünün sonu ya da 

ortası da olabilir ve bu durumda olay örgüsü geriye-ileriye atlamalarla düzenlenebilir.  

Girişte yoğun bilgi yanında duygular da verilir ki özdeşleşme sağlanabilsin. Bu 

sayede sorunun nasıl çözüleceğini, amaca ulaşılıp, ulaşılamayacağını, sorumluları 

ve cezalarını bulup bulamayacaklarını veya karakterin içsel çatışmasını çözüp 

çözemeyeceğini, çözecekse nasıl çözeceğini merak ederiz. İzleyici film izleme 

deneyimleri sayesinde filmin bir sonu olduğunu ve öyle veya böyle olayların birbirine 

bağlanacağını bilir ve bunu bekler. Çözülmesi beklenecek bu sorun filmin ana 

düğümüdür ve film boyunca daha küçük başka düğümler ona eklenir ve çözülür. 

b. Çatışma 

Çatışma, bireysel veya toplumsal düzeyde aynı veya karşıt yönde amaç, arzu ve 

isteklere sahip güçlerin rekabetiyle ortaya çıkan ya da çeşitli engellerle girişilen 

mücadeledir. Ana karakterin arzu ve amacıyla doğrudan ilişkilidir. 

Dış çatışma (dışsal bir hedefin arayışında engel ve rakiplerle yapılan mücadele) ve 

İç çatışma (karakterlerin ahlaki veya duygusal ikilemleri) gibi iki şekilde yaşanabilir. 



91 
 

Bunlara bağlı olarak da melodram ve macera filmlerinde çoğunlukla “dış aksiyon”, 

karakterler arası ilişkileri gösteren filmlerde “kişilerarası aksiyon” ve karakterin iç 

çatışmalarına dair olanlarda “iç aksiyon” görülür (Miller, 1993: 57). Bir filmde sadece 

biri yoğun olabileceği gibi, farklı oranlarda üçü beraber de kullanılabilir. 

Öykünün başlatılmasında önemli olduğundan senaryonun hemen başında yer alır ve 

çözümünün kuşkulu olmasıyla ilgimizin sürekliliğini sağlar (Miller, 1993: 49, 41). İyi -

kötü, doğa-kültür, kent-köy, aşk-iş, eğlence-ciddiyet, insan-makine, toplum-birey 

benzeri karşıtlıklar bu güçleri tanımlayabilir.  

Bir arzunun tatminine yönelik eylem çatışmayı başlatsa da, seyir zevkini veren 

neden-sonuç zinciri içinde yükselerek ilerleyen akışıyla çatışmaların yaşandığı 

gelişme bölümüdür. Burada yola engeller çıkar; fiziksel-duygusal yetersizliklerle 

küçük yenilgilerin yaşandığı ve kahramanın çaresizliğe düştüğü, hatta küçük 

düştüğü kriz anları yaşanır. Yalanlar, yanlış anlamalar, küçük başarılar, rastlantılar, 

beklenmedik olaylar görülür. Romantik bir ilişki girişte ya da burada ana öyküye 

eklemlenir ve geliştirilir. Çözüme ulaşılır ya da kaybeder gibi olma ardından çatışma 

daha da şiddetlenip yoğunlaşır ve gerilim sürekli yükselir. İzleyici de giderek artan 

bilgisi ve temposu artarak şiddetlenen olayların heyecanıyla doruk noktasına dek 

yükselen filmi aynı ilgiyle takip edip tahminler yapar. 

Bahsettiğimiz türden çatışmaya “yavaşça yükselen çatışma” diyen Lajos Egri (2004: 

177), bunu ve “ima edilmiş çatışma”yı (foreshadowing) iyi yazılmış bulur. Kötü 

yazılmış bulduğu diğer iki tür çatışma ise hep aynı seviyede kalan “durağan” ve 

karakterin bir duygusal uçtan diğer uca atladığı “zıplayan çatışma”dır. 

Şimdilik anlatı açısından genel hatlarıyla değindiğimiz çatışma kavramını ileride 

karakter açısından daha ayrıntılı ele alacağız. Ayrıca kötü karakter ve incelenmesi 

bağlamında kişiler arası çatışmalardan ve türlerinden ayrıntılı bahsedeceğiz. 

c. Doruk Noktası 

Filmin ana düğümünün çözüleceği, gerilimin en yoğun olduğu andır. Film boyunca 

olan olaylar, verilen bilgiler ve duygular, karakterlerin yaşadıkları izleyiciyi hep bu 

ana hazırlar. Saygın bir Hollywood önermesine göre “filmler, son 20 dakikaları 

hakkındadır” ve bu bölüm en yüksek tatmini sağlamalıdır (McKee, 1997: 107). 

Bilinen ya da açığa çıkan en zor mücadele, engel, en kötü düşman, en büyük ikilem 



92 
 

bu noktada görünür ve ana karakter onunla karşılaşır. Doruk noktasında sorunun 

çözüldüğünden artık emin oluruz. Yani ana karakter amacına ulaşır veya ulaşamaz.  

d. Sonuç 

Klasik anlatı filmleri doruk noktada bitebileceği gibi, arayış ya da yolculuğun son 

bulduğu, zafer ya da yenilginin açığa çıktığı andan sonra bir rahatlama bölümü 

olması da yaygındır. Gerilimin yerini rahatlamanın aldığı, film boyunca oluşan 

çelişkilerin açığa kavuştuğu, açık uçların kapatıldığı kısa bir bölümdür. Klasik anlatı 

sinemasının sürekli kullandığı ‘kapalı biçim’ yenilgi ve kayıpla da bitebileceği halde 

neredeyse her zaman bir mutlu sonla, arayışında olunan arzuların tatmin edildiği, 

ihtiyacın giderildiği, görevin tamamlandığı ve aşkın elde edildiği şekilde biter.  

Bu, hedefe varılması şeklinde olabileceği gibi en başa dönülerek bir çevrimsellik ile 

dairesel bütünlük kurularak da olabilir. Çevrimsellik illa aynı mekâna dönülmesi 

değildir. Baştaki bir motifin, söz, davranış ya da kişilerin gösterilmesi veya 

hatırlatılmasıyla da izleyici dengenin kurulduğundan emin olur ve rahatlar.  

Klasik anlatının, amaca ulaşılmış, kötüleri cezalandırılmış, kısacası hayatın ‘normal’ 

akışı ve dengesi yeniden kurulmuş sonlar kurgulaması izleyicinin yaşadığı her türlü 

korku ve heyecana karşın güvenli bir fantezi dünyası kurmasını da temin eder. Konu 

ne kadar ‘ciddi ve yetişkin işi’ olursa olsun, dipte çocuksu bir masal dünyasının 

kazanan iyileri kurgulanır. İşlevselci bir bakış ve geleneksel kurum ve değerlerin asla 

eleştirilmemesiyle de sürekli yeniden üretimleri vardır. Tabii bu aynı zamanda klişe 

olma ve sisteme meşruiyet ve uyumu sağlama eleştirisini de getirir. 

2. Zaman ve Dramatik Yapı  

Neden ve sonuçlarıyla eksiksiz bir eylemin aktarımının harcı zamandır ve anlatının 

temeli olan seçme ve düzenleme zaman boyutunda gerçekleşir. Tüm kurmaca 

anlatılar gibi sinemada zamandan metin dışı ve metin içi olmak üzere iki boyutta 

bahsedebiliriz. Metin dışı, filmin üretimi ve sinemada seyri sırasında geçen zaman; 

metin içi de öykü ve olay örgüsünün geçiş süresi olan kurmaca zamandır. Ricœur’a 

(2007: 23) göre “…Anlatı ancak zamansal deneyimin özelliklerini gösterdiği ölçüde 

anlamlı hale gelir”  ve her anlatı, mimesisin üç farklı boyutta düzenlenmesiyle üç 

mimetik bağıntı içerir (Rifat, 2007: 9). Sinemaya uyarlarsak:  



93 
 

• Eylemde bulunulan ve yaşanılan zamanla olan bağıntı: Filmin, gerçek dünyanın 

bilgisinin kavranması ile tasarlanması (senarist, yönetmen vs. yaratıcı/lar), 

• Öykülemenin kendine özgü zamanıyla olan bağıntı: Öykünün görsel-işitsel bir 

hale getirilmek üzere bir bütün olarak biçimlendirilmesi (filmin üretimi), 

• İzleme zamanıyla olan bağıntı: İzleyicinin film ekibine, oyunculara ve filme dair 

önbilgileriyle izlediği filmi alımlaması ve onu yeniden biçimlendirmesi. 

Metin içi zamana dair ilişkileriyse Genette sıralama, süre ve sıklık olarak üç kategori 

altında inceler (aktaran Chatman, 2009: 58).  Bunlara göre sinemada öykü içi 

zaman, sıralanışı, imajların görünme süresi ve tekrarlanma sıklığı gibi unsurlarla 

algımızı yani neyi gördüğümüzü ve nasıl gördüğümüzü belirler. Zamana bağlı olarak 

seçici bir şekilde algılar, bazı ayrıntıları görmemeyi seçer, bazılarına daha çok dikkat 

eder ve karakterlerle eylemleri uzamda buna göre konumlarız. 

Zaman, merak, gerilim ve heyecan yaratma, ilgiyi sürekli kılma gibi çeşitli işlevler 

görebilir. Amaca giden yolda yapılması gerekenlerin belli bir zaman kısıtlamasının 

olması zamana karşı yarışmayı getireceğinden hem güçlük hem de heyecan ve 

gerilim artar. Zamanda atlamalar sebeplerini bilmediğimiz durumlar yaratarak 

merakımızı kamçılar ve yanlış çıkarımlar yapmamıza yol açarak beklentilerimizi 

manipüle eder. Geçmişe doğru atlamalarla ek bilgiler alabilir; mevcut duyguları 

anlayabilir ya da onları daha güçlü hissedebiliriz. İleriye atlamalarsa karakterlerin 

geleceğe dair tahminlerini veya umut ve beklentilerini gösterebilir ama izleyici için 

geriye dönüşlerin aksine gerçeklikleri hep şüphelidir. Bu yüzden filmin kurmaca 

olduğunu da açık eder ve bu klasik anlatı sinemasında istenmeyen bir etki olduğu 

için kullanılmazken sanat sinemasında aksine sık kullanılır (Bordwell, 1985: 79).  

Deleuze’ye göre 1945 sonrasında klasik sinemanın hareket-imgesi yerini doğrudan 

zaman imgeye bırakmıştır. Aksiyonlar ve bunların birbirlerine bağlantısının süreleri 

sonucu oluşan zamanın yerini hareketten bağımsız, kendi zamanına sahip imge 

dizgeleri alır. Modern sinemada artık zaman, harekete değil hareket, zamana bağlı 

hale gelmiş ve zaman-imge vücut bulmuştur (Deleuze, 1997: xi, 41-42). 

3. Uzam – Mekân ve Dramatik Yapı  

Merleau‐Ponty’ye göre, varoluş mekânsaldır ve ruhsallığın etkisiyle uzam içeriği, 

mekân ise biçimi temsil etmektedir” (akt. Çetindoğan, 2012:109). Filmler belli fiziksel 

mekânlarda çekildiklerinden gerçek veya kurgulanmış film mekânlarından bahsedilir. 

Fakat sinema fiziksel boyutta iki boyutlu bir ışık gösterisi olmasıyla varoluşsal olarak 



94 
 

mekândan ziyade uzamla ilgilidir. Perdede görülen nesnelerin gerçek mekânları 

olmadığı gibi tamamen dijital olarak da oluşturulabilirler. Perde gerçek bir 3. boyuta 

sahipken üstündeki görüntü iki boyutludur ve üçüncüye ancak sanalda sahip olabilir.  

İnsan algısı zamanda ve uzamda gerçekleşir. Çekim ve ayrım gibi, bu iki boyutlu 

sinematografik uzamda yer kaplayan ‘parçasal’ birimler ve renk, alıcı, devinimleri, 

geçişler gibi yer kaplamayan parçaüstü birimler vardır (Metz’den aktaran Büker, 

2010: 56). Sinematografik uzam, perspektifi ve alan derinliğini de üreten objektif, 

çerçeve, ses ve 3. boyut yanılsaması gibi yapısal ve bunlara bağlı ortaya çıkan renk, 

‘iç ışık’, kompozisyon gibi öğelerle oluşturulur. Sinemada uzam, zamanın bazen 

nesnesi bazen de öznesi olarak kurgusal dünyada var olur. Yücel’e (1995: 17) göre 

Dünya, nesnel ve değişmez değil; algılama ya da tasarlamamıza bağlı olarak 

belirlenen dinamik bir uzamdır. Uygulamada bir söylemi anlatı düzeyine kişi, zaman 

ve uzama dair bilgiler eriştirir. 

Sinemada uzamın felsefesini bir kenara koyarsak, kabaca filmin öyküsünün geçtiği 

alanların bütünü yani öykünün fiziksel boyutu filmin mekânıdır. Bir ev, sokak, 

mahalle, şehir, ülke, gezegen vs. gibi farklı boyutta coğrafi alanlar ve bunların 

arasındaki uzamlar filmin fiziksel boyutunu verir. Derek Jarman’ın Wittgenstein 

(1993) ya da Lars Von Trier’nin Dogville (2003) filmleri gibi mimari öğelerin minimum 

kullanıldığı filmler olsa da bunlar oldukça uç örneklerdir. 

Uzam, aynı zaman gibi özgürce kurulabilir. Gerçekçi bir yaklaşımla, gerçek fiziksel 

mekânlarda, insanın normal kabul edilen algısına en yakın şekilde ışık, kamera, 

mizansen ve kurgu düzenlemeleriyle oluşturulabildiği gibi tümüyle stüdyoda da 

çekilebilir. Farklı iç ve dış mekânlar kurgu yoluyla bağlanabilir; var olmayan 

mekânlar stüdyoda ya da 3 boyutlu olarak yaratılabilir.  

Mekânın kurulumundaki bu özgürlük tutarlı bir bütünsellik içerisinde yapılanmasına 

bağlıdır. Sınırlı bir bakış açısından sınırlı bir çerçeve içerisinde görülebilen 

mekânların görünmeyen kısımlarıyla birlikte izleyici zihninde doğru ve bütünsel 

biçimde oluşturulabilmeleri gerekir. Bu da klasik anlatı sinemasında klasik devamlılık 

kurgusu denilen ve mekânsal devamlılığı sağlayan bazı temel prensiplere 

uyulmasıyla sağlanır. Bakış ve aksiyon uyumu, 180° kuralı, ‘kurucu çekim’  ve açı-

karşı açı çekimi benzeri tekniklerle film, izleyicinin karakterleri ve olayları sorunsuzca 

belli bir coğrafyaya yerleştirmesini sağlar. 



95 
 

Film, izleyicinin eylemlere odaklanıp, onları takip etmesini sağlama amaçlı mekânları 

görünmez ve belirsiz hale getirebileceği gibi onlara dramatik yapı içerisinde önemli 

roller de verebilir. Mekânlar, karakterler ve olaylar hakkında toplumsal ve fiziksel 

açıdan çok hızlı bir şekilde izleyiciyi bilgilendirebilir. Bir ofiste, madende, İstanbul ya 

da Brezilya’da geçtiğini anladığımız film veya sahne izleyicide filmin geçtiği dönem, 

karakterin sosyal sınıfı, geliri ve yaşanacak çatışmanın bireysel - toplumsal boyutu 

vs. hakkında duygu, düşünce ve beklentiler yaratır. Ayrıca sembolik biçimde 

kullanılan mekânın, örneğin aydınlık ya da karanlık atmosferi,  karakterin psikolojik 

dünyasıyla ilgili de izleyiciye bilgi sağlar. Mekânın ya da mekândaki bir nesnenin 

anlamı veya yaptığı çağrışımlar izleyiciyi başka bir zamana, o zaman yaşanan 

olaylara veya karaktere göndererek zamanda kırılmalar da yaratabilir. 

C. Karakter 

Filmlerin yansıtma, yanılsama ya da nesnel gerçekliği olmayan düşler oldukları, film 

karakterlerinin temsilden uzak fanteziler olduğu veya gösterildikten sonra gerçeklik 

kazandıkları gibi farklı iddialar öne sürülür. Ama gerçeğe ister yakınlaşmaya çalışsın 

ister uzaklaşmaya, sinema onu referans almasıyla öyle veya böyle gerçeğe bağlıdır. 

İçeriği, dışsal gerçeklik veya en azından onun izidir. Kullandığı dili, karakterleri ve 

mekânı istediği kadar çarpıtsın, izleyenin zihnindeki bu bağla iş görür. Bu yüzden bu 

kısımda ilk önce bu gerçeklik ve temsil bağına göz atacağız. 

1. Gerçeklik ve Temsil Bağlamında Karakter 

Gerçeğin, evrensel ve tarihdışı bir ideası olup olmadığı tarih boyunca felsefecilerce 

çok tartışılmıştır. Günlük hayatta gerçek-kurmaca ayrımı sıradan bir rahatlıkla yapılır 

ama sinemada durum göründüğünden karmaşıktır. Bazin ve Kracauer gibi 

kuramcılar dışsal gerçekliği temel alarak, onun sadık şekilde yansıtılmasını, içindeki 

gizli anlamların ortaya çıkarılmasını savunurlar. Onlar, İtalyan Yeni Gerçekçiler’inin 

gerçekçi estetiğini yeğlerler ve gerçeğin ötesine geçilmemesini savunurlar.  

Fakat fotoğraf makinesi ve kameranın göz yapısına, ışık, renk ve perspektif algısına 

uygun üretilmesi bir yana, artık iyi kötü var olanın izini tespiti eden bu aletlerin 

durumu daha da tartışmalıdır. Dijital teknolojinin manipülasyon boyutunun inanılmaz 

derecede (ya da fazlasıyla inanılır) yetkin hale gelmesiyle, orada olmayan veya 

nesnel varlığı bile olmayan şeyler capcanlı karşımızda durur olmuştur.  



96 
 

Gerçek olaylardan alınma denen birçok filmde kurgulanmış aşk hikâyeleri, yazanın 

veya yaşayanın o anda bilemeyeceği ayrıntılar, dilsel ve görsel süslemeler vardır. 

İnsan bile görünmeyen birçok animasyon film karakterleriyse etrafımızdaki birçok 

insandan daha ‘gerçektir’. Ya da birçok ünlü insan filmlerde kendileri olarak 

gözükürler ama filmin kalanı kurmacadır. Bazı filmlerdeyse yönetmen bizzat 

görüntüye girerek kendi kurguladığı dünyanın içerisinde bir gerçek-kurmaca olarak 

yer alır. Tamamen tarihi şahsiyetlerden kurulu bir filmin anlattığı her şey uydurma, 

ya da tek bir tarihi isim geçmeden anlatılan her şey belgelere dayalı olabilir. “Yani bir 

şey aynı zamanda hem gerçek hem kurmaca olabilir” (Eagleton, 2012: 125). 

Yeni Gerçekçiler’de olduğu gibi işsiz bir bisiklet hırsızını gerçek bir işsiz oynayabilir 

ama gerçeğe bire bir sadakat yüzünden filmlerdeki bütün sevişme sahnelerini 

kaldırmak ya da oyuncuları gerçekten seviştirmek zorunda da kalabiliriz. Kızgın bir 

insanı göstermek istediğimizde sinirden küplere binmiş dahi olsa, kültürel olarak inşa 

edilmiş tepki biçimini ve davranışları göstermediği sürece filmde tek göreceğimiz 

çerçeve içindeki bir insan olacaktır. Belki iç sesini verebiliriz ama gerçek hayatta 

kimsenin iç sesini falan duymadığımız için gerçekliğe de elveda deriz. 

Gerçekçiliğin etik tarafı da diğer bir boyutudur. Gerçek, doğru gibi kavramları bir 

değer olarak bire bir uygulama noktasında film zaten iki anlamda da gerçek değildir. 

Yani ne elle tutulabilir somut bir varlığı vardır ne de var olanı kesin doğrulukla 

aktarabilir. Örneğin yüzyıllar süren olayları iki saatte anlatan bir filmin zaman 

atlamaları nedeniyle gerçekliği yiter mi? Peki o halde saatlerce aynı noktadan, aynı 

binayı çeken Warholl’un sinemada gösterdiği şey (Empire, 1964) saf gerçek midir? 

Sinemada gerçek, karmaşık bir mevzudur. Bakhtin (2004: 98) romanda kahramanın 

basit ve ayırıcı bir niteliğine odaklanıp, tek kişilik özelliğiyle tanıtmaktansa bütüncül 

görme ve karakterize edebilmenin onu daha gerçek kılacağını savunur. Ama sinema 

sürekli bir devinimle, gerçekliği anlara bölerek parçaladığından, hakikatle çarpık bir 

ilişki içindedir. Yani Realizm ve gerçeklikle eşitleme yanılsaması sorunludur. Çünkü 

nedensellik, tutarlılık ve kapalılık gibi nitelikleri kullanıp güçlü bir yanılsama 

yaratarak “aktör ile karakter, sahne ile dünya arasındaki ilişkiyi doğallaştırarak 

ideolojiyle uyum içinde çalışır” (Diamond’dan akt. Altun, 2008:148). 

Sinema kuramcısı Arnheim’ın yüzeyde görünen doğallığa ve renge karşı sinemada 

siyah-beyaz filmi tercih etme sebebi, nesnel olandan uzaklaşıp, sinemanın mevcut 



97 
 

sınırlılıklarından sanatı ve altta yatan hakikati ortaya çıkarmaktır. Münsterberg, 

Balàzs ve Arnheim, dışsal gerçeğin bir şekilde işlenmesini isterler. Antonioni ve 

Tarkovski gibi yönetmenler de bunun bir uygulamasını yaparlar. Eisenstein gibi Rus 

biçimcileri ise aynı şeye kurgu gibi başka yöntemlerle ulaşmayı denerler.  

Filmlerin gerçekliği, hayatın gerçekliğiyle kıyaslandığında içinde gerçeklik parçaları 

olan bir düşe ve fanteziye daha yakındır. Onların, kendi kurmaca evreninin tutarlılığı 

içinde koşulları üretilen ve işleyen bir kurmaca gerçekliği vardır. Dışsal gerçekliği, 

malzeme olarak kullanan, bir yönüyle onu etkileme ve biçimlendirme imkânı da 

taşıyan fanteziler olarak filmler gibi karakterler de gerçek değil gerçekçidir.  

Fakat “gerçekçi kurmaca büyünün gelişmiş bir türüdür.” Kenneth Burke’un, sanat 

eserlerinin tutumları ve yaradılışları nasıl değiştirebildiğinden bahsetmesi gibi önemli 

bazı kuramcılar sanat ve medyanın bu etkisinin gücünden, gerçekliği inşasından söz 

ederler (Eagleton, 2012:163, 166).  

“Bir karakter, Venus De Milo heykelinin gerçek bir kadın olmasından daha fazla 
gerçek bir insan değildir. Karakter, sanatsal bir yaratım işi, insan doğasının bir 
metaforudur. Karakter gerçekmiş gibi onunla bağ kurarız ama onlar gerçeklikten 
üstündürler” (McKee, 1997: 375). 

Yazar ve yönetmen, karakterlerini istediği gibi yoğurup, onu gerçek bir insanla asla 

mümkün olmayacak şekilde çok net tanımamızı sağlayarak gerçekliği aşar. Ne de 

olsa hayal gücü sonsuz ve sınırsızdır. Ama Coleridge’in kuşkunun askıya alınması 

fikri gibi kurmaca gerçekliğe inanmaya hazır da olsak dış gerçeklik bağı hep ordadır. 

Çünkü “tür, dil, tarih, ideoloji, anlamsal şifreler, bilinçaltındaki arzular, kurumsal 

normlar, günlük deneyimler, üretimin edebi biçimleri, diğer edebi eserler”, filmler vb. 

karakter yaratımını etkiler, hayal gücümüzü sınırlar (Eagleton, 2012:119, 145).  

“Bir tür maddi dünyada yaşayan maddi varlıklar olduğumuza göre, prensipte hayal 
bile edemeyeceğimiz bazı koşullar vardır. …Dahası, kurmaca bir dünyanın içine 
girdiğimizde, bir gramerin ya da satranç oyununun içinde olduğumuz gibi, düşünce 
ve eylem özgürlüğümüz zorla azaltılmıştır” (Eagleton, 2012:170). 

Dolayısıyla sinema, dışsal gerçeklikle zorunlu bağlarıyla hem yaratıcılarını kısıtlar 

hem de izleyicisini kısıtlayıp, beklentiler içerisine sokar. Bu nedenle karakterin ve 

filmin gerçekliği ve başarısı bir başka kavramla da ilgilidir: 

“İnanılırlık, büyük ölçüde karakterlerin kişiliklerine uygun davranmalarına, onları 
yönlendiren şeylere, içinde bulundukları koşullara ve ilişkilere bağlıdır. Karakterler 
zorlanmadan, kendilerine verilen eğilimler ve yetenekler doğrultusunda, öykünün 



98 
 

çizdiği çerçeveye uygun şekilde inandırıcı davranışlar sergilemelidirler” (Miller, 
1993:102). 

Önemli olan bir film karakterinin tarihsel bir kimlik olarak gerçekliği veya var olup 

olmaması değildir. O kişiliğin, duygu, düşünce, tutum ve davranışların var olabilirliği; 

hatta konumuz olan kötü karakterleri düşündüğümüzde, bazı ruhsal bozuklukların 

varlığıdır. Evrensel arketiplere, dipteki ideaya yakınlaştıkça onu istediğimiz gibi 

işleme, kişileştirme özgürlüğü kazanırız: 

“Ahab var olmadığından ama takıntılı psikoz var olduğundan, onun Moby Dick 'teki 
tasviri, o ruh halini daha becerikli bir şekilde düzenlemek için gerçek yaşam 
sınırlamalarından kurtarılabilir” (Eagleton, 2012: 168). 

Plato, mimesisi taklit olarak bile değil, taklidin taklidi olan bir “sahte temsil” olarak 

betimler. Karakterlerin gerçek insanları yansıtma ya da simgeleme anlamında bir 

yeniden sunum olarak temsil kabiliyetleri tartışmalıdır. Bir film karakteri fiziksel, 

psikolojik ve toplumsal tüm özellikleriyle, aynı zamanda ötekileştirip dışarıda tuttuğu 

bütün özelliklerin ve kimliklerin sınırında kurulur.  Karakterlerin en gerçekçi ya da 

doğal olduğu iddia edilenlerinin bile kültüre ve ilişkisellikleriyle bağlama bağlı bir 

anlam yaratımı ve kaçınılmaz bir yeniden inşa oldukları görülür. Senarist-yönetmen, 

en yaygınlaşmış ortak kodları kullanarak anlamı kapatmaya çalışsa da, nihayetinde 

izleyicinin de katıldığı bu süreçte her zaman için anlam uçucu ve elle tutulamaz kalır.  

Bakhtin’e göre, temsil ne denli gerçeğe sadık olursa olsun gerçek dünya ile zaman-

uzamsal olarak özdeş olamaz. O, romanı, bir söylem, hatta söylemin temsili olarak 

niteler (Irzık, 2001: 16). Ve bu, daha çok “gerçekmişgibi” (verisimilitude) olan sinema 

için daha fazlasıyla geçerlidir.  

Karakterleştirme açısından hayal gücünün de temsilin de sınırları vardır ama önemli 

olan insanın, insan olmanın temelindeki o ortak çekirdekteki duygu ve düşüncelerin 

iyi niyetle perdede can bulmasıdır. Ardından da izleyicinin özgür ve düşünsel çabası 

ile katılımı gelir.  Borges (2010: 9), “okuma, elbette yazmadan sonra gelen bir 

etkinliktir; daha gösterişsiz, daha özgür, daha düşünseldir” der. Çelişik gibi gözüken 

bu ifadenin, “iyi okur” için olduğu kadar iyi izleyici için de geçerliliğini öne sürebiliriz.  

2. Karakterin Evrimi: Tiyatro ve Yazın Alanında Karakter 

Sinemanın icadından çok önce tiyatro ve yazın alanında karaktere, önemine ve bir 

karakterleştirmenin nasıl olması gerektiğine dair önemli bir birikim oluşmuştur. Sözlü 

anlatı geleneğinin kaynağına bakarsak bir taklit eylemini gerçekleştiren ilk 



99 
 

karakterlerin aynı zamanda anlatıcı olduğunu varsayabiliriz. Antik Yunan ise 

dithyrambos korosundan devşirdiği malzemeyle gelişmiş dramanın biçimlendiği 

yerdir. Thespis bu korodan bir kişiyi ayırarak ‘ilk oyuncuyu’ meydana getirmiş, 

ardından Aiskhylos ise, korodan ‘ikinci oyuncuyu’ ayırmış ve gerçek hayatın güçlü 

bir yanılsamasını yansıtan karakterler can bulmuştur (Ünal, 2002). 

Poetika’ya göre eylemin taklidi olarak öyküden sonra tragedyanın ikinci önemli öğesi 

karakterdir ve “karakter deyince, eylemde bulunan kişilere kendisi bakımından bir 

özellik yorduğumuz şeyi anlamalıyızdır” (Aristoteles, 1987: 23-25).  Yani dramda 

eylemin taklidi (öykü) ilk sıradadır ama Eco’nun da dediği gibi bir anlatı yapıtı belli 

eylemleri gerçekleştiren insanları anlatır.  

Lukacs’a göre klasik epikte kahraman, epiğin doğal sınırları içinde eylemde bulunur 

ve diğer karakterlerle diyalojik bir etkileşim halindedir. İçselliği ve dışsallığıyla insan 

gerçek yaşamla bütünsellik içindedir ve karakterde bunu böyle kavrar (Çolak, 2011). 

Tragedyada kahraman tüm çabasına karşın Tanrısal yazgı dışına çıkamaz ve kendi 

trajik sonunu kendi tersine dönmüş eylemiyle hazırlar.  

Ama “Platon'un diyaloglarındaki insan etik'in içinde sıkışmış edilgin "kahraman" 

değil; gerçekliği, etik'i de sorgulayarak anlamaya çalışan dramatik olmayan 

insandır.” Böylece akıllı, basiretli, tutkularına tutsak düşmeyen kahramanıyla Grek 

tiyatrosundaki gelenekten kopan Platon’un diyaloglarının çizgisi Euripides'in 

rasyonalist drama anlayışında devam eder ve trajik-olmayan dramanın başlangıcı 

olur. Benjamin'e göre, Brecht'in heroik-olmayan nitelikte kişiler olan kahramanlarıyla 

Epik tiyatro, Platon ve Euripides'in çizgisini geliştirmiştir (Oskay, 1984). 

Epik tiyatrodan önceki bu gelişim çizgisinde 17. ve 18. yy. tiyatro oyunlarında ve 

özellikle de Moliere’in komedilerinde giderek artan bir şekilde karakterlerin 

tipleştirilmesi (cimri, çapkın, fedakâr, sadık vs.) olgusu da görülür.  

Yazında karakter, önemli önemsiz fark etmeden olay örgüsünün vazgeçilmez bir 

parçası, anlatıda karşılaşılan kişilerdir (Boynukara, 2005: 176). Karakterin önemi 

açısından akla ilk gelen tür romandır. Çünkü destan gibi çokça adını kahramandan 

alan türler olsa da bunlar topluluğun kaderini anlatır. İlk roman kabul edilen 

Cervantes’in Don Kişot’undan bu yana romanlar karakter temelli arayış öyküleridir. 



100 
 

18. yy’den itibaren roman kişileri verili dünyanın direncini kırıp, kendine yol çizmeye 

kendini gerçekleştirmeye çalışan “kahramanlar” olarak betimlenir (Savaşır, 1988). 

19. yy’in klasik gerçekçileri, kişileri, karakterlerinin oluşumunda hem ailesinin, hem 

de doğup büyüdüğü ortamın çok etkili olduğu fikriyle dışarıdan içeriye doğru uzun 

uzadıya ve çevresiyle denge içinde betimler. Öte yandan Doğacı romancılara göre 

karakterlerinin oluşumunda biyolojik faktörler daha baskındır (İşler ve Türkyılmaz, 

1997). Goethe, Schiller, Baudelaire gibi dönemin romantikleri ise gerçeklikten kasıtlı 

bir kaçışla zaman zaman karakterlerini muhalefet amaçlı ‘iç’e döndürebilmektedir. 

19. yüzyılın ikinci yarısına dek daha çok tip özelliği gösteren kişiler, bu dönemle 

beraber karakter özelliği kazanır; anların ve durumların derinleştirildiği, biçimin 

anlatılanların önüne geçtiği görülür (Özdemir, 2013). 

Lukacs’a göre 20. yy’de ileri modernizm, Joyce, Beckett, Kafka, Proust, Döblin gibi 

yazarlarıyla doğuştan yalnız, toplumdışı, diğer insanlarla ilişki kuramayan bir insanı 

anlatmasıyla kahramanla dış gerçeklik arası dengeyi kahraman lehine bozar (Çolak, 

2011). Romanlar yine bireyin öyküsünü anlatır ama artık karakterler daha sıradan, 

derinliksiz, donuk ve tarih dışıdır. Ona göre “kişilik parçalanmış, dıştan koparılıp iç’e 

hapsedilmiştir” ve 20. yüzyıl romanında "durmuş-oturmuş, biçimlenmesini 

tamamlayabilmiş karakterler yoktur (Oskay, 1984). Korku ve endişe karakterlere 

hâkimdir. Kısacası karakterlerin psikolojileri dış dünyaya baskın hale gelir. 

Öte yandan Benjamin, Brecht ve Adorno, Lukacs’a katılsa da bahsettiği yazarların 

dönemlerinin ruhuna uygun, yeni teknikler getiren, gerçekçi ve eleştirel karakterler 

içerdiği fikrindedir (Çolak, 2011). Ayrıca Brecht’e göre birey, romanda da, gerçek 

hayatta tuttuğundan daha fazla yer tutmamalıdır. Buna uygun şekilde 1940 

sonrasının “Yeni roman” anlayışında kahramanlar bir figüre dönüşür ve kişilerin 

anlatımında psikolojik çözümlemeler çok seyrekleşir (Özdemir, 2013: 1284). 

Yakın dönemli veya postmodern metinlerde anti-kahramanlar çoğalır, karakterlerde 

metinlerarasılık, anlam arayışı, yüzeysellik, parçalılık gibi özellikler dikkat çeker.  

3. Karakter, Tip ve Diğer Temel Kavramlar 

Bir anlatıda karakter denildiği zaman bağlantılı olarak belli kavramlar akla gelmekte 

ve zaman zaman bunlar birbirine de karışmaktadır. Karakter, tip, kahraman, arketip, 

klişe tip, eyleyen, kötü adam/kadın, karşıt-kişi, veya daha az kullanılsa da 

Protagonist-Antagonist gibi terimler karakter kavramıyla yakın ilişkilidir. 



101 
 

Aristoteles’te, Rus Biçimcileri ve Yapısalcılar da eylem öncelikli olduğundan karakter 

bir fail (eyleyen) olarak ikincildir ama karakterle fail aynı şey değildir. Dolayısıyla 

öykü kişileri açısından ilk ayrım belli eylemleri gerçekleştiren bir tip olarak fail ile 

karakter arası ayrımdır (Chatman, 2009: 108-109).  

Öykü, çatışma içindeki karakterlerin eylemlerinden doğar (Miller, 1993: 109). Tutum 

ve davranışlarla eylem, karaktere öncelikli olmasa bile izleyicinin karakteri tanıyıp, 

anlamasının temelidir. Bir anlatıda kişilerin oluşturulmasına karakterleştirme ya da 

kişileştirme denir. Tipleme ise, dış görünüşüyle belli bir tipi en iyi biçimde yansıtan, 

görüntüde görünür görünmez izleyicinin kafasında belli bir tipin görüntüsünü 

uyandıran kimsenin oyuncu olarak kullanılmasıdır (Özön, 1990: 74). Kişinin anlatıda 

ne kadar ‘göründüğü’ değil; ne kadar derinlikli işlendiği, anlatı boyunca dönüşüm 

geçirebilme kapasitesi ve sonuçta ortaya çıkanın ne kadar özgün kişiliği olduğu tip 

ve karakter arası ayrımı belirler. Nutku (1998:100-101, 103, 174), Gösterim Terimleri 

Sözlüğünde karakter ve ilgili kavramları şöyle açıklar: 

Karakter, kişileştirme işleminde derinlemesine ele alınan, kendine özgü nitelikler 

içinde ruhsal gelişimi olan oyun kişisidir.  

Tip, kişileştirme işleminde genellemesine ele alınan oyun kişisidir. Derinliği ve hiçbir 

ruhsal gelişimi yoktur ve seyirci tarafından özellikleri bilinen kavramları akla getirir. 

Her oyunda aynıdır ve aynı şekilde hareket eder (Şarlo, İnek Şaban, Turist Ömer)  

Kahraman (protagonist-baş karakter), bir oyunun gelişiminde, seyirciyi kendisiyle 

özdeşleştiren, en önemli oyun kişisidir.  

Karşıt kişi (Antagonist), baş oyun kişisinin (protagonist) karşısında bulunan, onunla 

çatışan oyun kişisidir.  

Başol (2010: 245), başkarakteri “filmde en çok iç ve dış çatışma yaşayan ana 

karakter” olarak tanımlar. Fakat çatışan birden fazla kişide eşitlik varsa “en sempatik 

amaca” sahip ve “amacını ilk belirlemiş olan” kişi olmasıyla belirlenebilir. Ayrıca 

Başol, The Godfather, Amadeus gibi filmlerde olduğu gibi her zaman kahramanla 

başkarakterin aynı kişi olmayabileceği uyarısını yapar. 

Miller (1993: 115-116), klişe tipleri, özgün tip ve stok karakter şeklinde ayrımlar. 

Yaratması kolay ve cazip olan klişe karakterler basit, tek boyutlu, yapmacık ve 

belirgin özelliklere sahiptir.  Bir zamanlar sahip oldukları gerçekler aşırı teşhir edilip 



102 
 

basmakalıplaştırıldığından izleyici görür görmez onları tanır. Fakir ama gururlu genç 

adam, yoksul sanatçı, kıro, altın kalpli fahişe vb. Stok karakter, klişe olayların 

ürünüdür ve çok yaygın kullanılmasıyla klişe tip haline gelerek gerçekmiş gibi kabul 

edilir. Fakat gerçek bir kişiliğe sahiptir ve tek boyutlu değildir. Kadın kahramanın sert 

ve ahlaksız kız arkadaşı, erkek kahramanın yakışıklı olmayan komik arkadaşı olarak 

ancak ‘ikinci kızı’ alabilen ‘ikinci adam’ vb. Özgün tipler ise, kökleşmiş bir kültürel 

tipin ilk örneğidir. Biricikliği ile tipi temsil eder ve diğerleri onun taklididir. Faust, 

Othello, Don Kişot, Shylock, James Bond, Frankenstein, Drakula vb. 

Miller’ın özgün tipleri arketip olarak anlaşılsa da bunlar, arketiplerden türeme, 

mitleşmiş özgün kültürel karakterler gibidir. Jung’un arketipleri anne, yaratıcı, asi gibi 

daha genel, idea düzlemindedir. Arketip, her psike'de mevcut, duygu, düşünce ve 

eylemlerimizi içgüdüsel olarak önceden biçimlendiren ve etkileyen; her tür 

fenomenin öncesinde ve üstünde olan Platon'un "idea"sıyla eşanlamlı bir kavramdır 

(Jung, 2005: 17-21). İnsanlığın kolektif bilinçdışındaki ilksel imgeler; evrensel 

düşünce ve ruh kalıplarının ilk örnekleridir. Anlatı açısından somutlaştırırsak 

arketipin maddi bir varlığı yoktur ama özgün bir karakterin yere, zamana, kültüre 

göre değişerek, sınırsız çeşitlilikte olabilmesini sağlayan biçimsel yapıdır. 

Görüldüğü gibi tek boyutlu ama belirgin özelliğe sahip olmasıyla özgün karakterin bir 

karikatürü gibi olan klişe tipler, aynı zamanda her izleyici tarafından en hızlı şekilde 

tanınan kalıplardır. Tipler hep hazır ve değişmezdir. Olaylar karşısında pek de içsel 

çatışmalar, dramatik dönüşümler yaşamazlar. Böylece zaman ve para ekonomisi 

anlamında büyük imkânlar da sağlarlar. Dolayısıyla popüler filmlerde tip kullanımının 

çok yaygın olmasının, zorunlu olmayan ama doğal bir sonuç olduğu öne sürülebilir.  

Öte yandan karakter yaratımı hakkında yazılan kitaplarda, baş karakterin daha 

derinlikli ve gizemli olabilse de, o da dâhil tüm karakterlerin bir ana ayırt edici özelliği 

olmasından bahsedilir. Dolayısıyla bu anlamda karakter de bir yönüyle tip sayılabilir. 

Tersinden bakıldığında da belirgin ve değişmez özelliği olan bir tipin gerek işlevi 

gerekse de izleyici de yarattığı etkiyle bazen karakterleşebildiği görülür. Yani ikisi 

arası sınır kimi zaman oldukça belirsiz hale gelebilir.  

Son olarak karakterin psikolojik tanımındaki belli düşünüş ve davranış özellikleri 

olma tarafının sinema açısından önemine dikkat çekebiliriz. Çünkü kişi yerine 

karakter dediğimizde destan ve masalların canavarlarını, peri kızlarını ve devleri de, 



103 
 

sinemada karşılaşıldığı gibi insan dışı (hayvan, araba, robot, bilgisayar vs.) 

eyleyenleri de işaret etmiş oluruz. Ayrıca aynı arzuyu, amacı ve özellikleri paylaşan, 

çatışmaları yaşayan birden fazla kişiyi, bir grubu, sosyal sınıfı etnik grubu veya 

milleti de başkarakterler ya da kahramanlar olarak konumlayabiliriz. Ama genelde bir 

başkişi olduğu veya birden fazla iseler de birinin diğerlerinden öne çıktığı görülür. 

4. Sinemada Karakter ve Karakterleştirme 

İlk dönemde belgesel nitelikli olan sinema filmlerinde karakter ve tipler yer almasa 

da kısa sürede öykü anlatımının başlamasıyla tip ve karakterler gelişmeye başlar. 

Ancak farklı yönetmenlerin oyunculara ve karaktere bakışları da farklıdır. Bazıları 

doğal temsili tercih ederken diğerleri tiyatro oyuncularını ve teatral olanı tercih eder. 

Kimileri karakterleri de diğer yapı elemanları gibi plastik bir öğe olarak eşit 

değerlendirirken, diğer bazı yönetmenler onu asıl kurucu öğe olarak görür.  

Kurmaca film, olay örgüsü veya karakter merkezli, popüler veya sanat filmi, Türk 

veya Amerikalı, komedi veya bilim kurgu olması fark etmeden karakterlere yer verir. 

Fakat karakterin mi olay örgüsünün mü önce geldiği konusunda bitmez bir tartışma 

da süregider. Aristoteles’te ve genel olarak Antik Yunan tiyatrosunda eylem öncelikli 

olduğundan karakter bir fail (eyleyen) olarak ikincildir. Benzer şekilde Rus Biçimcileri 

ve Yapısalcılar da bu konumu benimserler.  

Propp, önceliği işlevlere (yasağı çiğneme, izleme, güç işi yerine getirme, gidiş vs.) 

verir ve bunlar değişmezken, gerçekleştiren karakterlerin değişebileceği 

gerekçesiyle karakteri ikinci sıraya koyar. Ama bu ikincil konum daha sonra karakter 

lehine değişir. McKee (1997: 100) bu değişime karşın sanat kadar eski olan öncelik 

tartışmasının iki tarafın da ikna edici kanıtları olmasa da sürdüğünü ama anlamsız 

olduğunu yazar. Ona göre “yapı, karakter, karakter de yapıdır.” Egri (2004: 138) ise 

karakterin olay örgüsünü yarattığını yazar. 

Todorov (akt. Chatman, 2009:113) anlatıları olay-merkezli ve karakter merkezli 

olarak ikiye ayırır. Bu tartışma ve ayrım sinemaya da aktarılarak bir sınıflandırma 

ölçütü yapılır. Örneğin Herman’a göre (akt. Chion, 1992: 115) Amerikan filmleri olay 

örgüsüne, Avrupa filmleri karaktere dayalıdır. Aslında Herman coğrafya belirtse de, 

Todorov ve Herman’ın bu iki anlatıya dair verdikleri özelliklere baktığımızda ayrımın 

biraz da popüler film-sanat filmi ayrımı olduğu açıktır.  



104 
 

Benzer şekilde Deleuze (1997) de hareket önceliğini, karakterlerin olaylara tepkileri 

veya eylemde bulunmalarıyla ortaya çıkan, dışsal gerçekliğin temsili olarak organik 

öyküleme diye adlandırır. Ona göre bu, hareket imgesine bağlı klasik sinemanın 

tarzı olarak geçmişe aittir. 

Chatman, karaktere verilen bu ikincil konumu şiddetle eleştirir. Onu faile veya belli 

işlevlere indirgemeye çalışmak doğru değildir; çünkü karaktersiz olmaz. MacKee ve 

Vale gibi Field da, “hareket karakterdir” ya da kişiyi belirleyen, tanımlayan, harekettir 

gibi bir formülleştirmeye gider (akt. Chion, 1992: 116). 

McKee’ye (1997: 100, 376, 379) göre karakterleştirme, insanın gözlemlenebilir tüm 

niteliklerinin toplamı, kalıtsal ve deneyimsel niteliklerin bir araya toplanmasıdır. 

Gerçek karakterse kişinin baskı altında yaptığı seçimlerle ortaya çıkan öz doğasıdır 

ve güçlü, zayıf, yalancı, dürüst, zalim vs. gibi bir sıfatla tanımlanabilir. Gerçek 

karakterin anahtarı arzudur ve arzunun ardında motivasyonlar (güdüler) vardır. 

Baskı altında yapılan seçimler neticesi oluşan çelişkiler ise tutarlı ve inanılır olduğu 

sürece karaktere boyut kazandırır. 

Swain’in tanımına göreyse kişilik, filmde rolü olan kişilerin görünüm ve davranışlarını 

oluşturan ayrıntıların tümüdür (akt. Chion, 1992: 212). Görünüm ve davranışları 

oluşturan ayrıntıların, yani McKee’nin görünürdeki maske dediği karakterleştirmenin 

bir araya getirdiği karakter özelliklerini şöyle sıralayabiliriz (Miller, 1993: 129-133): 

Fiziksel/ Biyolojik Özellikler: Yaş, cinsiyet, boy ve kilo, saç, göz, deri rengi, fiziksel 

görünüşü, tavırları, duruşu (doğal, gergin, rahat, vs.), kusurlar (sakatlık, özürlülük, 

bozukluk, anormallik), vücut yapısı ve tipi (atletik, piknik vs.), hareketlerinin ritmi ve 

yürüyüş tarzı gibi. Ayrıca yüz ifadeleri, karakteristik jestleri ve sözleri (deyimler, argo 

konuşma, belli kalıplar), sesi, konuşma biçimi, giyim tarzı, görünüşü (çekici, zarif, 

bakımsız, dağınık, modern, temiz vs.), cinselliği ortaya koyuş biçimi. 

Psikolojik özellikler: Zêka düzeyi, yetenekleri, içe veya dışa dönük olma, huyu 

(iyimser, kötümser, rahat, isyankar), kompleks ve uyumsuzluklar (zaaflar, fobiler, 

önyargılar, batıl inançlar, sabit fikirler) hayal kırıklıkları, hayata bakış açısı 

(saldırgan, sinirli, rahat, boş vermiş) gibi. Ayrıca karakterin kendine yönelik hissiyatı, 

kendinde beğendiği ve beğenmediği özellikler, rahat veya rahatsız olduğu duygular, 

diğer kişilere yönelik duyguları, karar verme yeteneği, hayal gücü, dikkatli, duyarlı ve 



105 
 

kültürlü olma gibi diğer nitelikleri, zevkleri ve kişiliğindeki gizli yönler (sakin görünen 

birinin aslında heyecanlı olması; muhafazakar görünenin gizli âlemlere katılımı vb.). 

Kişilerarası Özellikler: Aile ve aile geçmişi, arkadaşları ve sevgilileri, iş arkadaşları, 

işverenleri (bunlarla ilişkileri), ilişkide olduğu diğer kişiler. 

Kültürel Özellikler: Doğum yeri ve büyüdüğü yer, ulusal, etnik ve ırksal geçmişi, 

eğitimi, mesleği (işiyle ilgili duygu ve düşünceleri), sosyoekonomik durumu, çevresi 

(oda, apartman dairesi, mahalle, şehir gibi yaşadığı yer ve bunun üzerindeki etkileri, 

komşuları, arabası vs.), öykünün geçtiği tarihsel dönem ve özellikleri.  İlgi, uğraş ve 

hobileri, özel yetenekleri, dinsel inançları, politik eğilimleri, değer yargıları, yaşam 

tarzı (sokak, sosyete, varoş, hippi) ve önemli özellikleri. Yaşamındaki psikolojik, 

sosyolojik, kültürel, kişilerarası önemli olaylar, amaç ve tutkuları. Ayrıca kişiliğine ve 

çevresine etkisine göre çeşitli sıfatlarla tanımlanması (aktif, saldırgan, hırslı, otoriter, 

kaba, dönek, cesur, iyimser, aptal, yalancı, sıkıcı, bencil, hain, neşeli, güvenilir vb.). 

Bir film karakterinin tüm bu özelliklerinin seçilmesi ve bir araya getirilmesi sırasında 

yapısal olarak belirleyici olan ya da işleyişi ve karakterin etkili olmasını kolaylaştırıcı 

özellikler de vardır. Aristoteles’e (1987: 43) göre bunlar, ahlaki iyilik, uygunluk, 

benzeyiş ve tutarlılıktır. Miller (1993: 109) kişilik duygusu, gelişim ve değişme, güç 

ve varlık, belirsizlik vs. gibi başka özellikleri, Vale, karakterin gizlenebilen geçmişini 

ve diğer kişilerin karaktere davranışlarını vb. ekler (akt. Chion, 1992: 212). Bunlar 

karakterin fiziksel, toplumsal ve psikolojik nitelikleriyle hayat bulmasını sağlar. Ama 

temelde karakteri belirleyen, McKee  (1997: 137-145) ve Başol’un da (2010: 430) 

üzerinde durduğu gibi amaç (arzu ve istekler), çatışma ve eylemdir.  

a. Amaç 

“Bir konulu filmde baş karakter mutlak surette, elle tutulur, sağlam bir amaca sahip 
olmalıdır. Amaç konusu bir dramatik filmdeki temel elemandır” (Başol, 2010: 256).   

“Özellikle ticari [popüler] diye adlandırılan filmlerde bir öykünün oluşabilmesi için baş 

kişilerin bir amacın peşine düşmesi gereklidir” (Chion, 1992: 159). Başkarakterin 

mutlaka bir iradesi vardır ve bu, onu mutlaka bilinçli bir arzuya, amaca, ihtiyaca ya 

da arzu nesnesine yönlendirir. Ama baş kişiyi daha da zengin bir hale getiren onun 

tam da bu bilinçli arzu ve amacının zıttı olan, onunla çelişen bilinçdışı arzu ve 

amacıdır (McKee, 1997: 138).  



106 
 

Her amacın ardında bilinçli ya bilinçdışı bir nedeni ve motivasyonu vardır. 

Psikolojik istek, arzu ve ihtiyaçlardan kaynaklı bilinçdışı güdülerle, bunların 

yansıması olan, duruma bağlı, dışsal ve bilinçli hedefler vardır. Neden ve amaç ne 

kadar inanılır ve güçlüyse karakter ve motivasyonu da o kadar güçlü olacaktır. 

Amaçlar, dünyayı, vatanı, sevgiliyi vs. kurtarmak, para kazanmak, katili bulmak, maç 

ve savaş kazanmak gibi somut, sevgi ve güven arayışı gibi içsel soyut olabilir. 

Başkarakter birbirine bağlı amaçlar peşinde koşabilir, amaçları birbiriyle çelişebilir 

(ikilemler), amacına ulaşmak için farklı gerekçeleri olan kişilerle ortaklık yapabilir ve 

ana amacına giden yolda ikincil amaçlara ulaşmaya çalışabilir. 

b. Çatışma 

Öykü, çatışma içindeki karakterlerin eylemlerinden doğar (Miller, 1993: 109). 

Çatışma, aynı hedefe yönelmiş ya da karşıt yönde amaç, arzu ve isteklere sahip 

iradelerin karşılaşması ve rekabetiyle ortaya çıkan ve amaç yolunda çeşitli iç ve dış 

engellerle girişilen mücadeledir. Öykünün başında ortaya konulan sorunun çözümü 

ve/veya başkarakterin amacına ulaşması yolundaki (eksikliğin giderilmesi, bir karar 

alınması, bir engelin aşılması, rekabetin kazanılması vs.) mücadeleler olmasıyla 

dramatik bir filmin izlenme zevkini doğuran en önemli unsurlardandır.  

McKee’ye (1997: 146) göre aralıksız devam eden çatışma “öykünün ruhudur” ve o 

olmadan öyküde hiçbir şey ilerlemez. Örneğin film için kilit önemde olan karakterin 

değişimi iç, eylemlerin akışı ise dış çatışmalarla ilerler. Çatışmalar üç çeşittir:  

• İç çatışmalar 

• Kişisel (aile, yakın arkadaşlar gibi kişiler arası) çatışmalar 

• Dış çatışmalar 

Freud’a (1998: 350) göre çatışmalar cinsellik ve saldırganlık gibi iç dürtüleri 

reddeden egonun gelişiminden doğar. Genel olarak çatışmaların, kişilerin kendi 

içindeki veya çevresine karşı duygu, düşünüş, tutum ve davranışlarındaki 

farklılıklardan kaynaklandığı söylenebilir.  

(1)  İç çatışmalar: Bu çatışmalar 2 ana grupta toplanabilir (Dökmen, 2005: 22): 

İlki, bazı davranışlara da yön verebilen bilinçdışında baskıda tutulan çatışmalardır. 

İnsanın aynı anda farklı güdü ve ihtiyaçlara sahip olmasıyla çıkan ve yanaşma-

yanaşma, yanaşma-kaçınma veya kaçınma-kaçınma şeklinde görülen çatışmalardır. 



107 
 

İki kadın veya erkek arasından seçim yapma; sevdiğini kurtarırsa hapse düşme veya 

sevdiklerini bırakıp kaçmakla yakalanmak arasında kalma gibi durumlardır.  

İkinci türse kişinin sahip olduğu bilgiye/tutuma aykırı davranışta bulunmasıyla ortaya 

çıkan bilişsel çelişkidir. Festinger’e göre bu durumda kişi ya davranışını, ya tutum 

veya bilgisini geliştirip, değiştirecek ya da psikolojik savunma mekanizmalarından 

birini kullanarak çatışmadan kurtulmaya çalışacaktır. Söylenen, inanılan ile eylemin 

farklı oluşu; muhafazakâr adamın fahişeye, polisin suçluya âşık olması, bir dindarın 

alkolikliği gibi değer yargılarındaki çatışmalar bu türdendir. 

Amaca ulaşmaya engel olabilecek fiziksel (güç, yetenek, yaşlılık, sakatlık) ve 

duygusal yetersizlikler (utanma, çekinme vb.), geçmişe dair pişmanlıklar veya 

toplumda üstlenilen rollerle kişiliğin uyumsuzluğu (çocuklardan hoşlanmayan bir 

öğretmen gibi) çatışmalara sebep olabilir. Yani çatışma kişisel ya da toplumsal 

kaynaklı olabilir ama öznel sebepler; istek ve arzular, kişilik özellikleri ana roldedir.  

İç çatışmada çeşitli baskılar altında (parasızlık, zaman kısıtlılığı, kaynak malzeme 

eksikliği, ölüm tehdidi vs.) bir seçim yapılması gerekmektedir ama iki tercihin de 

istenmeyen sonuçlar yaratması muhtemeldir. Bu, gerçek karakterin (McKee, 1997: 

100) ortaya çıktığı andır. Karakterin kişiliğiyle, yeni oluşan durum ve koşulların 

zorladığı tutum ve eylem arasında ne kadar büyük bir zıtlık varsa karakterin 

yaşayacağı içsel çatışma o kadar yoğun olacaktır. Karakterin kaçmak, ertelemek 

(pasif çatışma) veya hemen eyleme geçip çatışmak gibi seçenekleri vardır ama 

hepsi de içsel veya eyleme geçişle dışsal çatışma yaratır.  

Başol (2010: 215, 218), sinema açısından iç çatışmayı, çaresizlik ve yetersizlikler 

sonucu çıkan statik iç çatışma ile karaktere başkaldırı imkânı tanıyan ve onu 

harekete geçiren dinamik iç çatışma olarak ikiye ayırır. 

(2) Karakterler Arası İlişkiler ve Çatışmalar: Öykülerin çoğunluğu karakterler 

arası ilişkilerden doğup gelişir. İlişkiler hem karakterleri tanıtır hem de çatışmaları 

yaratır. Sullivan’a (aktaran Burger, 2006: 177) göre diğer insanlarla ilişkilerin 

zayıflığı, gerginlik ve güvensizlikle birlikte kaygıya neden olur ve çatışmak ya da 

kaygıyı azaltmak için savunma mekanizmaları kullanmak zorunda kalırız. Ama 

bunlar gerçek çözüm sağlamadığından kendimiz, başkaları ve hayat hakkında yanlış 

izlenimler de doğurur. Böylece çatışma da süregider.  



108 
 

Karşılıklı çevrilen dolaplar, çatışan duygular, ikircikli yaklaşımlar, sırlar, gizli duygular 

vs. ile ilginç ve çatışmalı ilişkiler oluşur. Karakterler arası kontrastlar (zıt değerler, 

motivasyon ve duygular, konuşma, giyim, davranış biçimi ve fiziksel görünüşteki, 

eğitim ve kültürlerindeki zıtlıklar) hem ilgi yaratır hem de izleyicinin onları ayırt 

etmesini sağlar. Karmaşık üçlü aşk ilişkileri (Jules ve Jim, 1962), dağılan grup 

arkadaşlıkları, bir araya gelmek zorunda kalan alakasız kişiler arası ilişkiler vs. çeşitli 

düzeyde çatışmalara yol açar. 

Kahramanın (iyi), kişiliğinden veya kötü karakterle ilişkisinden bağımsız olarak 

rekabet kaynaklı bir dış çatışma, daha sonra kişisel bir çatışmaya da dönebilir. Aksi 

şekilde kişiler arası bir çatışma da aynı hedeflere yönelerek dışsal bir çatışma haline 

gelebilir. Dolayısıyla bu iki çatışma oldukça iç içedir. Bu nedenle aşağıda dış 

çatışmalardan bahsedilecek ama ileride, kötü karakterle kahramanın çatışması 

bağlamında, karakterler arası ilişkinin dinamiklerine ve çatışma türlerine psikolojik 

açıdan biraz daha ayrıntılı bakılacaktır.  

(3) Dış çatışmalar: Klasik anlatı sinemasında sürekli kullanılan, güce, paraya, 

çözüme, sevgiliye, zafere vb. ulaşma arzusuyla dışsal bir hedefe doğru engelleri 

aşmaya yönelik mücadeledir. Dramı ve gerilimi artırmak, çatışmayı zenginleştirmek 

ve başkarakterle özdeşleştirme imkânını çoğaltmak için başarılı karakter 

yaratımında sıklıkla yapıldığı gibi buna bir iç çatışma da ilave edilir.  

Dış çatışma, spor müsabakalarını konu edinen filmlerde, korku ya da savaş filmi gibi 

türlerde, süper kahraman filmlerinde ve biraz da polisiye öykülerde kullanılır (Başol, 

2010: 207). Doğal veya toplumsal zorluklar ve engeller dışında daha çok kaynak ve 

hedeflerin sınırlılığıyla alakalı olduğundan rekabet çok önemlidir. Yani sonunda bir 

taraf kazanacaktır ve popüler filmlerde o, neredeyse her zaman iyi kahramandır.  

Amaca yönelik mücadelede çatışma engellerden doğar. Vale’ye (akt. Chion, 1992: 

158) göre üç tür engel vardır:  

• Belirli bir duruma bağlı ve durağan nitelikli güçlük (aşılacak bir dağ, 

parasızlık, bir yabancı dili öğrenme zorunluğu…) 

• Rastlantısal ve geçici bir güçlük (yaralanma, kötü hava koşulları vb.) 

• Kötü niyet; aynı amaca ilişkin, ancak ters yönde bir kişinin amacına 

ulaşmasını engellemeye yönelik bir niyet. Örneğin bir hazine peşindeki 

birkaç kişinin birbirlerini engellemeye çalışmaları. 



109 
 

Dış çatışmalar, rakiple olan karşıtlıklar, zorluğun, engelin büyüklüğü, ulaşılacak 

amacın maddi veya manevi değeri ve kaybedilebileceklerin önemiyle, alınacak riskin 

boyutu ölçüsünde güçlenir. Bir öyküyü anlatılmaya değer kılan, amacın ve buna 

bağlı olarak göze alınan riskin büyüklüğüdür (McKee, 1997: 149). 

Dış çatışmalar sosyo-kültürel sorunlarla ilgili de olabilir. Fakat toplumsal sorunlarla 

ilgili çatışmalar karmaşık ve çözümleri de zor olduğundan popüler filmlerde fazla 

işlenmez. Özellikle toplumda kamplaşma yaratan çatışmaları işlemek, taraftarlarına 

propagandaya dönme veya tarafsızlığıyla iki tarafın da tepkisini çekme riski taşır. 

Klasik anlatı filminde çatışma ve çözüm taraf tutmayı gerektireceğinden, en fazla 

seyirciyi hedefleyen popüler filmler bu tür bir riski almaz. Ya da tersinden düşünecek 

olursak, tarafsızmış gibi durabilen veya bu tür çatışmaları işlemeyen filmler, teknik 

ve estetik başarılarına da bağlı olarak muhtemelen daha çok izlenecektir.  

Bu yüzden sosyal çatışmalar somut amaçlara indirgenerek, örneğin toplumsal bir 

sorun olan işsizlik ve parasızlık, karakterin loto kazanması veya iyi bir iş bulması ile 

kişisel boyutta çözülerek işlenir. İkinci yol ise bu çatışmaların sadece arka planda bir 

fon olarak gösterilerek gerçekçilik yanılsamasını artırmak amaçlı kullanılmasıdır.  

c. Karakteri Belirleyen Diğer Özellikler 

Aristoteles (1987: 43) için en önemli özellik karakterlerin ahlak bakımından iyi 

olmasıdır ve bu, isteklerinin yönünün ahlak bakımından iyi olmasına bağlıdır. İkinci 

özellik uygunluktur. Yani erkeğe uygun olanın erkeğe, köleye veya işçiye uygun 

özelliklerin de onlara verilmesidir. Üçüncü özellik benzeyiştir. Burada kastedilen 

muhtemelen gerçekçi ve inanılır özellikler taşımasıdır. Miller’a göre de (1993: 111) 

karakterler görünüşlerine ya da yazarın sunuşuna uygun bir anlayışa ve öze göre 

davranmalı; davranışları, kişilik ve bilgileriyle film evreninde tutarlı olmalıdır. 

Dördüncü özellikse tutarlılıktır. Karakterin özellikleri tutarlı olmalı ve hatta karakter 

tutarsız bir karakter bile olsa onun tutarsızlığı, tutarlı biçimde ortaya konmalıdır. 

Değişim: Karakteri bir tipten karakter haline getiren çok önemli bir özellik de 

değişimdir. Değişim, başkarakterin ve dolayısıyla iyi bir filmin vazgeçilmez öğesidir 

(McKee, 1997: 104). Kahramanın yolculuğu modeli de çatışmalarla gelen bir 

değişim, dönüşüm ve hatta aşma içerir. Karakter, edindiği deneyimlerle gelişir. Diğer 

karakterlerle olan ilişkileri ve olaylar onu şekillendirir. Yazgı değişikliği denen bu 

durum komediden bilimkurguya her tür filmde kullanılır. Bu değişim, aynı zamanda 



110 
 

beklenmedik bir olay olmasıyla sürprizdir ve karakterin yeniden tanınmasına da 

neden olabilir. Karakterin sanılan kişi olmadığı, umulduğu gibi davranmadığı, iyiye 

ya da kötüye doğru yöneldiği görülür. Haksız yere suçlanıp hapse düşen, köleyken 

efendi ya da efendiyken hizmetçi olan veya istemediği bir durumda kendini 

kahraman olarak bulan karakterler gibi pek çok örneği vardır. 

“Yazgı değişikliği genellikle beklenmedik bir nedenle koşulların değişmesi –alçak, 
hatta düşük bir düzeyden mükemmele doğru ya da tam tersi yönde bir değişiklik 
olarak tanımlanabilir. Melodramda bu yazgı değişikliği en uç noktalara ulaşır” (Chion, 
1992: 147). 

Öte yandan, karakter baştan itibaren güçlü ve keskin bir şekilde oluşturulmuş ve 

ondaki değişim yerine çevresel değişimlere karşın onun karakterindeki değişmezlik 

ya da rakiplerdeki değişimlerin gösterildiği filmler de vardır.  

Kişilik Duygusu: Gerçek hayat deneyim ve kişilerinden esinlenilmiş, bir geçmişe ve 

bununla gelişmiş üç boyutlu bir kişiliğe, çelişki, istek ve arzulara sahip olma. 

Belirsizlik: Karakterin bazı davranışlarının kaynağını ve bazı özelliklerini izleyicinin 

doldurabilmesi için belirsiz bırakılmasıdır. Bu, filmin kendi yapılanmasını ve 

hedeflerini engellemeden izleyicinin kendini bu dünyaya yerleştirebilmesini sağlar. 

Ayrıca karakteri görünenden daha gizemli ve derin hale getirebilir. 

Doğrulamak: Eylemlerin nedenlerini anlayıp, onları doğrulayabilmek ve psikolojik 

açıdan (ahlaki olmasa da) haklı bulunmasını sağlamaktır. Karakteri sempatik 

sunmadan da, yani kötü davranışlara devam etse de izleyicinin onu anlaması ve 

acıyarak da olsa haklı bulmasıdır. 

Güç ve Varlık: Karakterler çatışmaları taşıyabilecek ve ilgiyi çekecek ölçüde güçlü 

özelliklere (zayıflığı bile güçlü olmalı gibi) sahip olmalıdır. 

Karakterin Sözsüz İletişimi ve Etiketler: Psikologlara göre normal koşullarda 

günlük insan ilişkilerinde mesajın % 85’i sözsüz iletişim aracılığıyla aktarılır.14 

(Cüceloğlu, 2006: 272). Bu nedenle bazı özel simgelerle, tavır, jest ya da giyim 

tarzıyla, davranış veya konuşma biçimiyle etiketlenerek karakter bireyselleştirilebilir. 

Topallama, belli bir şive ya da şapka, sürekli aynı hareketi yapma, lafı söyleme, Mr. 

Spock’ın kulakları, Kemal Sunal’ın eşşoğlueşeki, Joker ve Erol Taş’ın kahkahası vs. 

bu türden etiketlerdir. Etiketlerin tehlikesi kolayca karikatürleşme yaratabilmeleridir. 

                                                             
14 Tarhan (2010:171) oranı, % 80, başka kaynaklar % 65- % 85 arası farklı değerlerde verir.  



111 
 

Karakterin Adı ve Soyadı: Ad ve soyad bazen simgesel işlevler görebilir. Kültürel 

çağrışımlar yapar veya kimi zaman aynı oyuncu bir isimle özdeşleşir (Tarık Akan-

Ferit, Kemal Sunal-Şaban). Ayrıca takma isimler ve kısaltmalar da kullanılabilir; bazı 

isimler itici veya sıcak bulunur ve bu sayede isim karakter özelliği vermekte 

kullanılabilir. Aynı kişi farklı kişilerce farklı çağrılarak, ilişkilerinin niteliğini vermekte 

işe yarayabilir (Miller, 1993:128). Bazen de karakterler özellikle isimsiz bırakılabilir.  

d. Yıldız Oyuncu ve Yıldız Oyuncu Sistemi 

Oyuncunun, film karakterini inanılır bir şekilde yansıtma göreviyle diğer öğelerle 

benzer işlevi olduğu düşünülebilirse de gerçekte durum farklıdır. Sinemanın 

başlangıcından çok kısa bir süre sonra endüstrileşen popüler sinemayla birlikte 

yıldız oyuncu sistemi de yerleşmiştir. Sıklıkla geçmişin mitik kahramanlarının çağdaş 

versiyonları olarak nitelenen yıldız oyuncular hakkında farklı görüşler vardır.  

Yıldız, sürekli benzer rolleri oynadığı, izleyiciye tanıdık geldiği ve kolay özdeşleşme 

sağladığı için, Morin, “yıldızın kültür endüstrisinde en iyi risk önleyici” olduğunu 

söyler. Yıldız, sadece hayranlık için değil halkın filme kitlesel yönelimini sağlayacak 

bir güvence için de aranır ve işlev görür (Maigret, 2011: 233). Hitchcock da, 

tecrübelerinin, kahraman tipinin bir yıldız tarafından canlandırılmasının filmin 

başarısına önemli katkısı olduğunu gösterdiğini söyler (Truffaut, 1987: 138). 

Dolayısıyla türler ve yıldız oyuncu sistemi benzer bir mantığa hizmet ederler. Özön 

ise (1990: 74), sinemanın kendi gereklerinden değil, endüstri olması sonucu 

oluştuğunu söylediği yıldız oyuncuyu ve “yıldızcılık” sistemini şöyle tarif eder: 

“…yoğun kampanyayla izleyicinin beyni yıkanır. Yoğun tanıtı kampanyasının 
oluşturduğu bu gerçekdışı yaratık artık yapımcının da, izleyicinin de, hatta doğrudan 
doğruya yıldızın da dışında kendine özgü varlığını sürdüren bir varlık olup çıkar. 
Filmin öbür belli başlı bütün öğeleri bu yaratığa göre düzenlenir, oyunluklar bu 
yaratığa göre yazılır, oyun arkadaşları buna göre seçilir. Bu yaratık, izleyici artık 
bıkıncaya, yıldızın daha genci, daha iyi pazarlanmışıyla karşılaşıncaya dek varlığını 
sürdürür. İzleyicinin bir çeşit afyonu sayılabilecek olan yıldızcılık, oyunda 
kalıplaşmaya, hep aynı tipi yinelemeye, ölçünleşmeye [standartlaşmaya] yol açar”   

Günümüz yıldız oyuncularının eskinin mutlak hâkim konumdaki, ataerkil tavırlı, 

fiziksel, psikolojik ve ahlaki olarak en üst seviyede konumlanmış kahramanlarından 

bazı açılardan farklı oldukları öne sürülebilir. Jameson (1994: 81) bu duruma nostalji 

ve pastiş açısından ve genel olarak Postmodernizm bağlamında yaklaşır:  

“Hemen önceki kuşak, çeşitli rolleri, gayet iyi bilinen ve genellikle isyanı ve non-
konformizmi çağrıştıran ‘perde arkası’ kişilikleri üzerinden ve aracılığıyla, canlandırırdı. 
Bu en yeni başrol oyuncuları kuşağıysa (başta cinsellik olmak üzere) yıldızlığın 



112 
 

geleneksel işlevlerini hâlâ sürdürüyorlar, ancak eski anlamıyla ‘kişilik’ten eser bile yok ve 
şimdi bu yıldızlık… …karakter oyunculuğunun isimsizliğinden birşeyler taşımakta.” 

e. Empati, Sempati ve Özdeşleşme 

Sinemada başarılı karakter kurulumunun temelinde empati duygusu vardır. Ama 

özellikle popüler filmlerde, başkarakterle özdeşleşme daha çok sempati düzeyinde 

ve sempatik (hoşa gidecek iyi adam/kadın) kahramanla sağlanmaya çalışılır. 

Böylece ona ve amaçlarına sempatiyle yaklaşılıp, hem kaderiyle ilgili endişe duyulur 

hem de yaşadıklarından dolayı üzülüp, acınır. Diğer yandan, izleyicinin sadece baş 

karakterle değil, kötü karakterle de özdeşleşebilmesinin nedeni empatidir. Çünkü 

izleyen, onu ve davranışlarını sempatik bulmasa dahi, gerekçelerini veya içinde 

bulunduğu durumu anlayarak empati kurabilir.  

Dolayısıyla empati ve sempati farklıdır. Sempati duymak, “o insanın sahip olduğu 

duygu ve düşüncelerin aynısına sahip olmak demektir.” Sempatide yandaş olmak ve 

hak vermek esastır (Dökmen, 2005: 139) ve film karakteri de tam olarak izleyiciden 

bunları, yani kendiyle özdeşleşilmesini ve yandaş olunmasını bekler. Bu nedenle de 

genelde özdeşleşme, iyi, cesur, güçlü, güzel/yakışıklı, ahlaklı gibi özellikleri olan tek 

boyutlu karakterler üzerinden kurulur. İzleyici de, fiziği, özellikleri ve teknik düzeyde 

sunuluşuyla (yakın planlar, ışık kullanımı vb.) hoşa giden film karakteriyle 

özdeşleşerek, hiç tatmadığı ya da tatma imkânı olmayan yaşantıları deneyimler. 

Ancak bu deneyimleme mutlaka filmin başından sonuna kadar aynı karakterle 

özdeşleşme şeklinde olmak zorunda değildir. Bir karakterle korku, bir diğeriyle sevgi, 

bir başkasıyla acıyı duygusal olarak deneyimleyebiliriz. Esas olarak başkarakterle 

özdeşleşme devam etse de zaman zaman diğerleriyle de benzer bağ kurulabilir. 

Fark edilebileceği gibi başkaraktere bu türden ilgi duyma ve özdeşleşme bilişsel 

değil, güdüsel ve duygusal düzeydedir. Çünkü normal hayatta empati içeren gerçek 

bir ilişki kurmak için aylar gerekir. Oysa sinema, eşik altı uyaranları kullandığı bir 

‘büyü’ ile, bebekliğin global empatisine ve/veya 3-5 yaş arası çocukluğun o 

inanılmaz yüksek hayal gücü evresine ve ebeveynle özdeşleşmeye beyazperdeden 

bir “kısa devre” yaparak karakter-izleyici ilişkisini sağlar. Farklı psikoloji yaklaşımları 

özdeşleşmeyi değişik süreçlerle de olsa insan hayatının ilk evresiyle ilişkilendirirler.  

Psikanalitik yaklaşım, sinema salonunun, gerçek dünya ve tehlikelerinden 

soyutlanmış, karanlık ve güvenli bir ana rahmi hissi yarattığını öne sürer. Benzer 



113 
 

şekilde filmin süresiyle zamana (9 ay hamilelik), koltukta oturma zorunluluğu ile 

hareketsizliğe ve yalnızca perdeyi izlemeye bağlı bir pasifliğe mahkûmuzdur. Ama 

aynı zamanda, toplumsal kontrol ve baskıdan uzak bu karanlık salon, görünmeden 

dikizlemeyle, zihnimizde sonsuz ve sınırsız bir düş dünyası yaşama imkânı sağlar.  

Freud’a göre düş, gizli bir arzu giderme yani hem gerçek bir arzu hem de onun 

hayali ifasını içerir. Fantezilerin itici gücü tatmin edilmemiş arzular ve her bir fantezi, 

bir arzunun tatmini, tatminkâr olmayan gerçekliğin düzeltilmesidir (akt. Eagleton, 

2012: 217, 177). McKee’ye (1997: 141) göre de film karakterlerine “Eğer ben-

merkezci sebeplerden değilse bile, çok kişisel sebeplerle empati duyarız.” 

Empati duyan insan da, olumlu duygular deneyimlemekte ve hatta bu sayede mutlu 

hissedebilmektedir. Buna göre, filmin türü (savaş veya aşk filmi) veya içeriğinden de, 

mutlu bir sonu olup olmamasından da bağımsız olarak izleyicinin özdeşleşme 

sayesinde bir hoşnutluk ve haz yaşadığı görülür.  

Lacan’ı izlersek, bir yabancılaşma ile perdedeki (aynadaki) imgeyle özdeşleşerek 

dönüşür ve egomuzu kurarız. Aynı vücudu ve hareketleri kısıtlı olmasına karşın 

gayet gelişmiş gözleriyle aynaya bakan bebek gibi. İmgesel özdeşleşme ile “onun 

gibi” oluruz ama içimizdeki ego, daima yabancı bir öteki ego’dur.  

“Psikanaliz, Egonun böylece ötekiyle özdeşleşme içinde inşa edilmesinin bu ayna 
etkisinin- narsisizmle (benim tarafından görülebilecek hale getirilmiş kendim rolü 
oynadığı için ötekinin dışsallığından hoşlanırım) saldırganlığı (ötekine kendi ölüm 
dürtümü, kendimi imha etmeye duyduğum arkaik arzuyu yatırırım) nasıl birleştirdiğini 
parlak bir biçimde açıklar” (Badiou, 2013: 35-36). 

Anneden kopuşla gelen İlksel eksiği tamamlama arzusuyla tatmini imkânsız 

bütünselliği ararız. Simgesel düzendeki anlamlandırıcı özellikleriyle Öteki ile 

simgesel özdeşleşme ise toplumsal ve ideolojik düzeyde inşa edilir. Yani fantezi, 

Öteki'nin arzusunun açtığı boşluğu dolduran bir inşa olarak, imgesel bir senaryo 

işlevi görür (Žižek, 2011: 131):  

"Öteki ne istiyor?" sorumuza kesin bir cevap vererek, Öteki'nin bizden bir şey 
istediği, ama bizim Öteki'nin bu arzusunu pozitif bir çağrıya, özdeşleşilecek bir 
göreve çevirmekten aciz olduğumuz dayanılmaz çıkmazdan kaçmamızı sağlar.”  

“…sevgi ikili bir işlem yapar: Özne kendini ötekiye Öteki'deki eksiği dolduran nesne 
olarak sunarak, kendindeki eksiği doldurur (Žižek, 2011: 133). 

Dolayısıyla özdeşleşme sürecinin temeli çocukluğa dek gider. Empati, genetik olarak 

kodlanmış, doğuştan var olan bir eğilim olarak normalde herkeste vardır. Daha 0-1 



114 
 

yaş arası, dünyayı kendiyle bir bütün olarak algılayan bebek, ayna nöronları 

sayesinde etrafıyla aynı tepkileri paylaşır (global empati). Onlar ağladığında ağlar, 

onlar güldüğünde güler. Ardından duygusal empati ve düşünmenin de işin içine 

girdiği zihinsel empati başlar. On yaşından sonraysa tanınmayan insanlara karşı bile 

anlayış geliştirmeyi sağlayan soyut empati öğrenilir (Tarhan, 2010: 161, 211-213). 

İşte Tarhan (2010: 162) 0-1 yaş arası global empati evresini sempati olarak niteler. 

Dolayısıyla popüler filmde bir karakterle özdeşleşmede, bilişsellik fazla devreye 

girmeden (bilinçdışı ve/veya filmin kurgusallığına olan inançsızlığı askıya alarak) 

bebekliğin veya çocukluğun o temel düzeyde güdüsel ve duygusal empatisi yaşanır.  

Özellikle, gerek fiziksel nitelikleri gerekse de film dışında yaratılan kimliğiyle artık 

“bizden biri” olan yıldız oyuncu, taklide dayalı özdeşleşmeyi sağlamakta kullanılır. 

İzleyici, bu tanıdık başkarakterle özdeşleştiği ölçüde, onun özelliklerini de kendi içine 

alarak, filmin kurgusal evrenine girer ve büyük bir haz alır. Başkarakter, ölüm veya 

yaralanma tehlikesi geçirdiğinde heyecanlanır, kaygılanır ve korkar; yalana, iftiraya, 

kıskançlıkla tepkilere maruz kaldığında acıma, sıkıntı veya öfke duyar.  

Tüm insanların öyle veya böyle paylaştığı amaç ve nedenler, yaşadığı ortak 

duygular (sevgi, korku, nefret vb.), bunlara bağlı oluşan durumlar (yalan ve iftiralar, 

aşk ikilemleri, yanlış anlaşılmalar, küçük düşmeler vs.) ve ani yazgı değişimleri en 

temel düzeyde özdeşleşmeyi sağlar. Ayrıca, yaşanacak her türden tehlikeler 

(karakterin veya sevdiklerinin), doğa karşısında duyulan korku ve çaresizlik, ölüm 

korkusu, her türden amaca ulaşmakta gösterilen çabalar, alınan riskler, toplumsal 

baskı ve eziyetler (ezilen bir işçi, dayak yiyen, ayrımcılığa uğrayan kadın, çocuk 

veya yaşlı, sakat insanlar) gibi birçok durumdan özdeşleşme kurmada yararlanılır. 

Özdeşleşme, seyircinin öyküyü hangi karakterin bakış açısından gördüğüyle ilişkili 

olduğundan karakter hakkında bildikleri de önemlidir. “Seyirci, oyun kişilerinden 

herhangi birinin bildiği oranda (ya da yaklaşık) bir bilgiye sahipse, büyük bir olasılıkla 

o kişinin bakış açısını benimseyecektir” (Chion, 1992: 201). Gerçek hayattaki gibi 

kişiyi tanıdığımız ölçüde kaderiyle daha çok ilgilenir, ona daha yakın hissederiz.  

Özdeşleşmeyle ilişkilendirilebilecek diğer kavram olan empati, “bir insanın, kendisini 

karşısındaki insanın yerine koyarak onun duygularını ve düşüncelerini doğru olarak 

anlaması” onlar için gam, kaygı hissetmesi ve buna uygun davranmasıdır (Dökmen, 

2005: 135). Aslında bilimsel anlamda gerçek empatide,  “ben ve o” sınırlarının 



115 
 

korunması gerektiğinden, özellikle popüler sinemadaki özdeşleşmenin gerçek 

empati olmadığı da söylenebilir. Çünkü sempati duyduğumuz kişilerle özdeşleşme 

kurabiliriz ama bu kendi benliğimizi ve tarafsızlığımızı gölgeleyebileceğinden, 

özdeşleşme empatiyi zedeleyebilir (Dökmen, 2005: 140). 

Fakat izleyici, film karakterlerine karşı sempati de, empati de hissedebilir. Örneğin 

karşı tarafın duygularını anlama açısından eğilim olarak empatinin, kadınlarda daha 

yüksek olmasının biyolojik temelleri vardır (Tarhan, 2010: 163). Ayrım tartışmalı da 

olsa, bununla, melodram ve romantik komedi gibi türlerin ağırlıklı izleyicisinin 

kadınlar olması arasında muhtemel bir ilişki kurulabilir. Ama daha önemlisi 

kadınların bu filmlerde yoğun bir özdeşleşme de yaşayabilmeleridir. 

Empati sağlanarak, tek boyutlu sempatik karakterlere farklı boyutlar katılabilir. Ancak 

bu yapıldığında bile, popüler anlatı filmlerinin özdeşleşme sağlamak için, karakteri 

çoğunlukla gerçek hayatta pek olmayacak şekilde tüm özellikleriyle idealize ettikleri 

görülür. Bu sayede onun kararlı ve net kişiliği çabucak tanınır ve özdeşleşilir. 

Öte yandan çok boyutlu karakterlerle, empatinin daha üst basamakları da süreçte 

devreye girerek daha kompleks bir özdeşleşme yaratılabilir. Karakteri iyi ve kötü 

yönleriyle önyargısız ve taraf tutmadan izleyerek, ben olsam ne hissederdim, ne 

yapardım diye düşünebilir, kafamızda çözümler üretebiliriz. Böylece sadece 

sempatik düzeyde değil, gerçek hayat şartlarından, fiziksel ve toplumsal ortamdan 

kaynaklanan gerçekliğiyle de onları anlayabilir, empati kurabiliriz.  

 

 

 

 

 

 

 

 



116 
 

III. BÖLÜM 
İYİLİK - KÖTÜLÜK KAVRAMLARI VE SİNEMADA KÖTÜ 

KARAKTER 

A. İyilik ve Kötülük Kavramları ve Kötülüğe Yaklaşımlar 

TDK Sözlüğü (1998: 1388, 1126) birer sıfat olan iyi ve kötüyü şöyle tanımlar:  

Kötü, (nesneler için) istenilen, beğenilen nitelikte olmayan, fena, iyi karşıtı; zararlı, 

tehlikeli; korku, endişe veren; kaba ve kırıcı; az, yetersiz; kişi veya toplum üzerinde 

olumsuz etkileri olan; (insan için) iyi, gerekli niteliklere sahip olmayan; istenilmeyen, 

gereksiz davranışları olan veya bu davranışlara eğilimli olan (kimse).  

İyi, (sıfat) istenilen, beğenilen nitelikleri taşıyan, beğenilecek biçimde olan, kötü 

karşıtı; Bol, yararlı, kazançlı; Uğurlu, hayırlı, iyilik getiren; Esen, sağlıklı; Yerinde, 

uygun; Yeterli, yetecek miktarda olan.  

Türkçe kullanımda bu karşıtlık normal ve yeterli gibi gözükse de gerekli derinliği 

vermez gibidir. İngilizcede ahlaken yanlış, eksik anlamında, doğaüstülüğe de vurgu 

yapan ve tartışmalı da olsa miktar ve yoğunluk olarak daha korkunç bir kötülüğe 

işaret eden “evil”  kullanılır. O, bilinçli bir kötü niyetle ve Şeytan’la ilişkilidir. “Evil”, ad 

olarak “kötü olan, kötü nitelik; niyet ya da davranış” gibi “kendi başına bir varlığı, ya 

da ‘doğadaki günaha yol açan gücü’ veya ‘bir kişinin ya da bir şeyin günahkâr ya da 

ahlaksız yönü’nü tanımlar (Longman, 1995:470; Shermer, 2007: 344, 83). Günah, 

suçluluk ve bozucu, kirletici olma en yaygın ve ortak görünümleridir. 

Bu yüzden belki de Türkçe ve Osmanlıca sözlüklerde (Develioğlu, 1998) kötülük ve 

fenalıkla eşanlamlı sayılsa da, İngilizce “evil” karşılığı olarak verilen “şer”, özellikle 

popüler filmlerin “saf kötü” karakterleri düşünüldüğünde akla getirilmelidir. 

Kötülük genelde iki türe ayrılsa da Leibniz, bir üçüncüyü ekler (Yaran, 1997: 28, 30): 

Doğal kötülük, deprem, sel, yangın, kıtlık gibi doğal olaylar sonucu olumsuzluklar ve 

kanser, lösemi gibi hastalıklarla, körlük, sağırlık ve sakatlıklar gibi doğuştan veya 

sonradan oluşan rahatsızlıklardır. Ahlaki kötülük, insanın özgür iradesiyle yaptığı, 

yanlış, ahlaksız, adaletsiz vs. gibi nitelenen (yalan, açgözlülük, hırsızlık, savaş, 

bencillik, cinayet vs.) tutum, düşünce ve davranışlardır. Metafiziksel kötülük ise, 

genel anlamda yetkinsizlikten kaynaklı, sonluluk, yoksunluk eksiklik veya kusurdur. 

Leibniz’e göre insanın ölümlülüğü gibi, bir fail nedenden değil varlığın özünden gelir. 



117 
 

Žižek (1998: 999) ise psikolojik açıdan yaklaşarak, Freud’un bilinç topografisinden 

hareketle kötülüğü üçe ayırır. İlki en yaygın olan, bencil hesapçılık ve açgözlülükle 

motive olan, evrensel prensiplerin hiçe sayıldığı ego-kötülüğüdür. İkincisi, ideolojik 

ideallere fanatik adanmışlıkla gerçekleştirilen ve sözde köktenci fanatiklere atfedilen 

süperego-kötülüğüdür. Üçüncüsü, görünürdeki sebeplerle açıklanmalarına karşın ne 

çıkar ne de bir inanç için yapılmayan ama faili “iyi hissettiren” id-kötülüğüdür. 

1. Felsefi Açıdan İyilik ve Kötülük 

İyi ve kötünün ne olduğuna dair değerlendirmeler ahlaki yargılardır. Olması ve 

yapılması gerekeni göstermekle eylem alanıyla ilgili ve kural koyucudurlar. Ahlak, 

binlerce yıldır Tanrı düşüncesi ve dinlerle iç içe bir gelişim gösterdiğinden genelde 

ahlakın kaynağı bunlara dayandırılır ve Tanrı ve din olmadan ahlakın olamayacağı 

öne sürülür ama laik ve ateist ahlak anlayışları da vardır. Genel olarak özçıkar, 

duygu, haz, fayda, vazife benzeri ilkeler ahlakın kaynağı olarak öne sürülür.  

Özel bir sorun alanı olarak insan hareket ve faaliyetlerini inceleyen; alanın ve onu 

belirleyen prensiplerin (değerler) varlık-karakteriyle, insanın hareket ve faaliyetlerinin 

bağlı veya bağımsız oluşlarını araştıran disiplin “etik”tir (Mengüşoğlu, 1958: 276). 

Etik bir anlamda iyi-kötü ayrımını yapar. Yani, iyi nedir veya doğru hareket nedir 

sorularına yanıt üretmeye çalışır (Akarsu, 1984: 62). 

Helenistik felsefeden günümüze, iyi ve kötüyü, evrensel veya göreli değerler olarak 

konumlayan iki güçlü karşıt pozisyon seçilebilir. Ayrıca felsefi etikte 3 önemli evre 

ayırt edilebilir. İlki, Antik Grek’ten Kant’a kadar aynı yönde ilerleyen, insanın nasıl 

"olması lâzım geldiğini” mutluluk ve cennet gibi bir nihai amaç güderek kurallara 

bağlayan eudaimonist (mutlulukçu) etiktir (Mengüşoğlu, 1958: 276). 

Sokrates’e göre, insanın doğasını gerçekleştirmesini ve gerçek amacına ulaşmasını 

sağlayan tek bilgi, iyi ve kötüye, neyin gerçekten iyi ve neyin kötü olduğuna ilişkin 

bilgidir ve bu bilgi erdemdir (Cevizci,  2013: 69-70).  Erdem, bir “değer” olarak kişinin 

görünür, algılanır, duyumsanır davranışları ötesinde yer alan, ulaşılmak istenen 

kavramsal ve zamandışı bir yapıdır (Çotuksöken, 2003: 14). Örneğin Stoacılara göre 

yalnız doğaya uygun olan iyidir. Rasyonel olarak düzenlenmiş olan evren, insana 

birtakım ödevler yükleyip, onu ahlaken ve nesnel olarak iyi olanı seçmeye zorlar:  



118 
 

“Doğru eylemi seçmek erdemi meydana getirir ve kişiyi mutluluğa götürür. …mutlak 
olarak iyi olan tek şey vardır: Erdem. Erdemsizlikse gerçekten kötü olan tek şeydir” 
(Cevizci 2013: 146). 

Platon, ahlaki değerlerin, ezeli-ebedi ilk örnekler olan İdeaların asıl hakikat olduğunu 

savunur. Ama İdeaların varlık sebebi; var olan her şeyin ereksel nedeni olarak, 

İdealar Dünyası üstünde, varlık ve bilginin ötesindeki “İyi İdeası” yer alır (Cevizci,  

2013: 157). İdealar, insandan bağımsız ve mekân-zaman dışı olduklarından iyi-kötü 

gibi ahlaki yargılar da göreli değil, kesin ve mutlaktır.  

Aristoteles (akt. Alatlı, 2011a: 139, 137), insanların, doğal olarak iyi ya da kötü 

olmadıklarını, onlara, erdemlerle kötülüklerine göre iyi veya kötü dendiğini savunur. 

Genel itibarla “kötülük, etkilenimlerde ve eylemlerde gerekenden aşırısı ya da 

eksiğidir, erdem ise ortayı bulma ve tercih etmedir.” Ancak, hırsızlık ve cinayet gibi 

kendileri kötü olan, ortayı bulmanın söz konusu olmadığı eylemler de vardır. 

Sofistlere ve kültürel rölativizmle destekli bir etik rölativizmi savunan Protagoras’a 

göre, tüm ahlaki değerler, kişilerin onları nasıl algıladıklarıyla ilgili bir konudur. Yani 

iyi ve kötü, göreli değerlerdir. Stoacı Epiktetos’a göre bizim dışımızdaki dünyada 

kötü diye bir şey yoktur. Kötülük, bizim olaylarla ilgili yorumlarımızdadır. Hatta Septik 

etik için, şeyler arasında ayırım yaparak, bazısını iyi, bazılarını kötü diye sınıflamak, 

onlara sahip olmak veya olmamakla korku, acı ve umutsuzluğa yol açtığından 

tamamen yanlıştır. Fakat Epiküros gibi, insan doğasının acıdan kaçıp, hazza 

yönelen bir psikolojik yapısı olduğundan hareketle, hazzın iyi, acının kötü diye 

nitelenmesi de yaygındır. Gnostikler’e göreyse dünya her yerde özü itibariyle 

kötüdür ve tinsel varlığın kaprisinin ürünüdür (Cevizci, 2013: 61, 140, 154, 162). 

Eskiçağ ve Ortaçağda dört ana erdem, bilgelik, adalet, yiğitlik ve ölçülülük 

(özdenetim) olarak nettir ama filozofların dış-dünya düşünme-dil ilişkilerini farklı 

doğrultularda kurmaları nedeniyle erdemler her dönemde birbirinden farklı 

temellendirilir (Çotuksöken, 2003: 14,16). 

Hobbes’a göre (2007: 40, 48, 55), adlandırmalar, algıya dayalı ve göreli olduğundan 

anlamlar kesin değildir. Bu yüzden erdemlerin ve kötülüklerin adları da değişir: 

Birinin vahşet dediğine diğeri adalet, bilgelik dediğine öteki korkaklık der. Dolayısıyla 

bunlar doğru bir yargının zemini olamazlar. İştah ve arzunun yöneldiği şey, o insan 

için, iyi, nefret ve tiksinmenin yöneldiği nesne kötüdür. “Mutlak ve basit olarak iyi,  

kötü ve değersiz olan hiçbir şey yoktur.” İnsan ancak “görünürde iyi veya kötü” olanı 



119 
 

ölçüp biçebilir. Hobbes, kötüyü üçe ayırır: Haber verilen şey olarak kötü; sonuç 

bakımından kötü (nahoş, rahatsız edici); araçlar bakımından kötü (yararsız, 

faydasız, zararlı). Kısacası Hobbes için insan doğası vahşi, saldırgan ve kötüdür. 

Arzuların tatmini ve özçıkar peşinde koşar. Özgecilik gibi görünen davranışlar 

yalnızca iyi gizlenmiş özçıkar arayışlarıdır. 

Spinoza da kendi varlığını koruma ve hazzı esas alır. Özçıkarın kusursuz bir ifadesi 

olan anarşi ve yaşamın tehlikede oluşu en büyük kötülükler olduğundan insan hak 

ve özgürlüklerini, aynı Hobbes’un dediği gibi bir sözleşmeyle devlete bırakır. Haz, 

özü itibarıyla iyi; Kin, nefret, kıskançlık, öfke, başkalarını hor görme ve intikam gibi 

duygular doğaları itibariyle kötü; aşk gibi duygularsa göreli olduğundan (şehvet veya 

Allah aşkına dönebilir) ne iyi ne de kötüdür.  

Gazali’nin çok uzun yıllar önce söylediği gibi, Tanrının yarattığı bu dünya, Leibniz’e 

göre de, mümkün dünyaların en iyisidir. Tanrı tarafından en aza indirilmiş olan 

kötülükler, sistem ve düzenin bir parçası olarak nihayetinde daha büyük yarar ve 

iyiliklere hizmet ederler. 

Ampirisistler, ilahi ve doğuştan gelme ahlaki ilke veya ideaları şiddetle reddederler. 

Hume’un etik anlayışıysa, haz ve acı üzerine temellenmiş, yarar ve duygudaşlığı 

temel ilkeler olarak belirler. İskoç Aydınlanmacılarından Adam Smith de evrensel bir 

eğilim olan duygudaşlığı temel alır. Ona göre görünüşü ve sonuçları değişse de 

evrensel olan kötüler vardır. Benzer şekilde Voltaire de etik değerlerin evrensel 

olduğunu düşünür. Ancak Voltaire, Portekiz depremi gibi dehşete düşüren travmalar 

neticesi bilinemezci bir kötümserliğe de kayar. 

İnsanın özünde, değişmezcesine bencil ve kötü olduğunu savunan Hobbes’un zıt 

ucunda ise Rousseau’nun (2006), insan doğasının iyi olduğu, kötü olanınsa bunu 

bastıran ve ezen medeniyet olduğu görüşü yer alır. İnsan, kendi doğasına 

yabancılaşma ve biraz da kibir ile kötü olduğundan kötülük aslen kolektiftir. Bir diğer 

karşı görüşse, dini ahlakın temeli sayan genel yargıyı reddeden D’Holbach’ın, dinin 

tam aksine mutsuzluk ve ahlaksızlığın kaynağı olduğu düşüncesidir. Çünkü 

doğaüstü bir Kötülük ve Tanrı fikri, insanların kötülüklere neden olan sistemi ve 

koşulları görüp, düzeltmesine, sorumluluktan kaçınmasına neden olur. Ona göre iyi 

ve kötüyü belirlemenin tek ölçüsü yarardır. İşbirliği, topluma refah ve mutluluk getirir. 



120 
 

Mengüşoğlu’na (1958: 278) göre felsefi etikteki ikinci önemli evre, Kant’ın ödev 

etiğidir. Kant, mutluluk anlayışı herkese göre değişebileceğinden, araç-amaç biçimli 

tüm etik anlayışlara karşı çıkarak,  herkes için aynı kalan, değişmez ve kendi başına 

tek iyi olarak “iyi niyet (irade)” ve “ahlak yasası”nı ahlâkın temeli kabul eder. Ahlak 

yasası, her hareketimizin diğer tüm insanlar için de geçerli bir ilke olup olmadığıyla 

belirlenir. Çalmak, öldürmek vs. bazen doğru gibi görünebilse bile, herkesin, her 

zaman bunları yapması doğru olamayacağından, evrensel ve tüm insanlar için 

geçerli olarak kötüdürler. Bir kişinin kötülüğü, koşullara bağlı bir durum değil, onun 

ebedi doğasının kopmaz parçasıdır. Yani Kant'ın, bir kişinin zamandışı karakterine 

yazılmış bir "ilk Kötülük" olduğu fikriyle Kötülüğün kendi etik bir statü kazanır (Žižek, 

2011: 175). Ancak çeşitli ihtiyaç ve arzularıyla doğal nedensellik yasalarına bağlı 

olan insan, öte yandan aklı olmakla, ahlaki seçimlerinde özgür irade sahibidir. 

Bentham’ın faydacı ve bireyci etik anlayışına göre iyi ve kötünün, niceliksel haz ve 

acı dışında anlamı yoktur. En yüksek iyi, haz; yegâne kötü de acıdır. Onun yarar 

ilkesi uyarınca, “ahlaki bir eylemin iyi olabilmesi için onun mümkün en yüksek sayıda 

insanın en büyük mutluluğunu meydana getirmesi” gerekir. Mill ise bedensel hazlar 

yerine entelektüel, estetik ve ahlaki nitelikteki daha yüksek hazlarla, yani niteliksel 

hazcılıkla Bentham’ı bir açıdan düzeltir ya da takviye eder (Cevizci, 2013: 893, 904). 

Kötümserliğiyle meşhur Schopenhauer’a göre, dünyanın kötülüğü, onun en temel, 

kalıcı, olumlu ve belirleyici yönüdür. İnsan davranışları seçilen değil, koşullar altında 

önceden belirlenmiş ve bütünüyle verilidir. Bencillik, kötülük yapma ya da intikam 

alma ve merhamet, tüm insan eylemlerini belirleyen 3 temel güdüdür. Merhamet 

veya duygudaşlıktan gerçek ahlaklılık doğarken, Acı ve mutsuzlukların (kötülükler) 

kaynağı en temel güdü olan bencilliktir (akt. Cevizci, 2013: 939, 936):  

“Uygarlaşmış dünyamız, …bir büyük maskeli balodan başka nedir ki? …bütün bu 
insanlar olma iddiasında oldukları adamlar değildirler; onlar sadece birer maskedir, 
maskelerin gerisinde ise parayı bulursunuz.” 

İyilik ve Kötülüğün incelenmesinde çok önemli felsefecilerden biri de Nietzsche’dir. 

O, ilginç şekilde hem doğaüstü bir Kötülükle simgeleşen Hitler ve Nazizminin temeli 

olmakla hem de günümüz postmodern anlayışıyla ilişkilendirilir. İlk ilişki, onun, “güç 

istenci” temelinde asil, güçlü ve sağlıklının “efendi ahlakı”, güçsüz, zayıf karakterli 



121 
 

insanlarınsa “köle ahlakı”15 olduğuna dair ikili ayrımıyla kurulur. İkincisiyse akıl, iyi ve 

doğrunun, modernitenin radikal eleştiricisi olmasından gelir. 

“İyi nedir? - İnsanda güç duygusunu, güç istemini, gücün kendisini yükselten herşey. 
Kötü nedir? - Zayıflıktan doğan herşey” (Nietzsche, 1987: 12). 

İyilik yaratıcılık olduğundan ve yıkıp, yok etmeden yaratılamayacağına göre iyilik, 

kötülükten doğar ve en büyük kötülük en büyük iyiliktir. Nietzsche (2000: 30-46), bu 

asil ve soylu ruha ait iyi ile sıradana ve kalabalıklara dair kötünün, zayıfların köleci 

ahlakının “sürü içgüdüsü”nden kaynaklı bir “hınç” ve nefret ile tarihsel olarak nasıl 

tersine çevrildiğini anlatır. Bu hınç ve nefretten gerçek Kötü (evil)  doğar ve asil, 

yüce olanı Şeytanilikle itham eder. Asilin kötülüğü, kartalın kuzuyu yemesi gibi, soylu 

ruhunun eylemlerinin, güçlü doğasının zorunlu bir sonucu, bir yan ürün olarak çıkar.  

Felsefi etikteki üçüncü önemli evre, Nietzsche ve Kant'dan temel alan ama dine ve 

kutsala bağlanan Max Scheler’in İçerikli değerler etiğidir (Mengüşoğlu, 1958: 282). 

Buna göre, iyi ve kötü, sevgi ve nefret gibi “kişi”ye bağlı değerler, sürekli, bölünemez 

ve mutlak oluşlarıyla yüksek değerlerdir ve göreli değildirler. Yüksek ve olumlu 

edimleri gerçekleştiren insan iyidir ama herkesin, pinti, savurgan, kötü kalpli, 

sevecen gibi kendine has temel ahlaki mizaç tipi vardır. 

Daha yakın dönemli yaklaşımlardan biri olan, “Etiğin Temelleri”nin yazarı Moore’a 

göre, insandan bağımsız ahlaki olgulara ait çok basit ve temel kavramlar olan iyi ve 

kötü, tanımlanıp, analiz edilemez; ancak sezgi yoluyla kavranıp, idrak edilebilir. 

Dolayısıyla doğalcı bir anlayışla iyi, haz gibi psikolojik bir özellikle veya diğer doğal 

niteliklerle özdeşleştirilemez. Mantıkçı pozitivistlerden Ayer için ahlaki yargıları 

geçerli kılacak bir ölçüt olmadığından bunlar, duygularla ilgili, öznel ve görelidirler. 

İyi-kötü gibi ahlaki terimler de sözde kavramlardır. Bunların mutlak ve evrensel 

anlamı olmadığı gibi, nesnel karşılıkları da yoktur. 

Sartre’a göre de evrensel bir ahlak yasası olamaz. Tanrı da, nesnel bir değerler 

sistemi de, önceden belirlenmiş bir öz de yoktur. İnsanlar “özgürlüğe mahkûmdur” 

ve bilinçlendikleri andan itibaren her seçimlerini, sadece kendileri için değil; tüm 

insanlık için yapmış olma sorumluluğunu taşırlar. Camus içinse önemli olan somut 

ve bireysel hayattır. O da evrensel bir ahlak sistemini reddeder ve Sartre’a yakın 

görüşler savunur. Ona göre asıl olan, iyi yaşamak değil fakat “çok yaşamak”tır. 

                                                             
15 Nietzsche (2000:38;1987:124) köle ahlakını Yahudilerle başlatsa da antisemitizme karşıdır 



122 
 

Chomsky (akt. Albert, 2008: 25-29), kısıtlı çevresel etkenlere karşın zengin kavrayış 

ve kullanım nedeniyle çocuğun edindiği ahlak ve etik sisteminin, büyük ölçüde, 

doğuştan var olan bir takım insani yetilere dayandığını düşünmeyi makul görür ve 

ahlak, estetik ve doğru-yanlış yargılarının doğuştan geldiği sonucuna varır. 

“Kötü, eğer varsa, hakikatin gücünün zapt edilemeyen bir sonucudur” diyen Badiou 

(2013: 66, 75-76), hakikate sadakat gösterilmesini etkileyebilecek bozulma 

biçimlerini “kötülük” olarak niteler ve üç biçimini ayrımlar. Çıkar için sistem baskısıyla 

hakikatlerden vazgeçiş olarak ihanet anlamında kötü; Nazizm gibi hakikati sahtesiyle 

karıştıran taklit ya da terör anlamında kötü ve bir hakikatin totaliter ve kayıtsız 

şartsız egemenliğini dayatma, onunla özdeşleştirmekle felaket anlamında kötüdür. 

İktidar söylemini eleştiren Foucault da (2002: 67), Nietzsche gibi tarihte bir altüst 

ediliş görür. Tarihin ve hukukun açıklayıcı söyleminin tam tersine, aslında gerçek, 

akıldışılığın ve sertliğin; buna karşın akıl, kuruntunun ve kötülüğün tarafındadır. 

Pek bütüncül olmayan bir yaklaşım olan “Postmodernizm, modernitenin ahlaki 

iddialarına, modern öznede temellenen evrensel etik düşüncesine, özellikle de 

yararcılık ve bireycilik diye ifade edilen etik anlayışlara şiddetle karşı çıkar” (Cevizci, 

2013:1289). Ahlak ve ahlaklı olma gerekliliği asla mantıksal olarak çıkarılamazlar. 

“İyilik ve kötülük bir buz dağının görünen yüzü ile görünmeyen yüzü gibidirler. İyilik 
görünen kısım, kötülük ise görünmeyen kısımdır. İyilikler eridiğinde kötülüğe karışmakta 
ya da donduğunda kötülüğün uzantısı gibi algılanmaktadır” (Baudrillard, 2005: 189) 

2. Dinsel Açıdan İyilik ve Kötülük 

Dinler, binlerce yıldır ahlaki yargı koyucular olarak iyi ve kötüyü belirleme ve kötü 

davranışı tanımlama tekeli üzerinde hak iddia ederler. Bu ilişkiyi doğru ve kaçınılmaz 

bulanlar kadar,  Eco’nun (akt. Žižek, 2011: 183) “gerçek Kötü her türlü fanatik 

dogmatizmdir, özellikle de ulu Tanrı adına sergileneni” demesi gibi, İyi'ye aşırı 

bağlanmanın kendinin de en büyük Kötü haline gelebileceği de öne sürülür.  

Şeytanın bile dinin politik amaçlarınca icat edildiğini yazan Messadie’ye (1999: 68-

73, 86, 91) göre, İ.Ö. III. yüzyıla doğru yazılı belgelerle belirginleşen Veda inancında 

Kozmos, esas olarak insan karşısında iyi yüreklidir ve kozmik kaosun sonucu olan 

normal bir kötülük vardır. Evren ve Varlık bilinemezdir ama en yüksek ve tek 

mutluluk “ananda” kötülüğü içermez. Dolayısıyla Vedacılık ve ondan türeyen 

Hinduizm, Taoculuk, Şintoculuk ve Budizm gibi dinlerde de aşkın bir Şeytan ve 



123 
 

Kötülük yoktur. Örneğin Brahmancılıkta doğal kötülükler (hastalık, ölüm), tapınma 

ritüellerinin ihlali neticesi Tanrıların intikamından;  Şivacı etikteyse, bilgisizlik ya da 

tanrının öfkesine neden olan erdemsizlikten kaynaklanır.  

Vedacılığın yerini alan üç düşünce sisteminden birincisi olan lokayata’da, Yunan 

kinikleri gibi her şey maddidir ve etik de, içkin etik de yoktur. İkincisi, Sofistlerin de 

savunduğu felsefi görececiliğin kurucusu Vardhamanna’nın (İÖ 570’lerde Hint’te) 

Caynacılık’ıdır. Buna göre bilgi görece ve şeylerin karmaşıklığı verili olduğundan bir 

şeyi ne onaylayabilir ne de inkâr edebiliriz. Şeytan yoktur ama etik önemli yer tutar.  

Üçüncü sistemse Budizmdir. Messadie (1999: 78-81) Buda’nın aydınlanmasını 

engellemeye çalışan Kötü Mara’nın (Kötücüllük) Şeytan olmadığını ama diğer 

yandan da Mısır’ın Seth’inden sonra Hristiyan inancının Şeytan’ına en yakın olanın 

bu olabileceğini yazar. İnsandan bağımsız olan Kötülüğün varlığı ile bu, Gnostiklerin 

yeryüzüne ait her şeyin kötü olduğu ikicil düşüncesine yakındır. Mara, kötülük yapıcı 

ruhlar sürüsünün başındadır ve tensel istekler, arzular, tembellik, ikiyüzlülük, kibir, 

aşkın yaşamdan iğrendirme, başkalarını küçümseme gibi silahlarıyla insanları 

yoldan çıkarmaya çalışır. Fakat Tanrı-Şeytan çekişmesi de, aşkın ve metafizik bir 

Şeytan da,  ezeli bir Yaratıcı Tanrı da yoktur; Hepsi geçicidir. 

Eski Çin’de “Gökyüzü” (her şeyi gören ve bilen Tanrı) adına vekili olan kral, yani 

iktidar, İyi’ye ve Kötü’ye karar verir. Taoculukta iki karşıt ama tamamlayıcı güç arası 

(dişil Ying ve eril Yang) denge ve düzen asıldır. Özcü bir kendinde-kötülük yoktur. 

Kötülük, Tüm’ün bilinmemesi ve doğaya herhangi bir müdahaleyle (zanaatkârlıktan 

ticarete) doğanın düzeninin bozulması nedeniyle oluşur. İ.Ö. III. yüzyılda yaşamış 

Konfüçyüsçü Hsün-tzu, doğaüstü bir iyiliği ve kötülüğü reddeder. Ona göre “İnsanın 

doğası kötüdür. İyilik sonradan edinilir” (Messadie, 1999: 101, 104, 110). 

Vedacılıkta örtük olarak bulunan İyi Tanrı Ahura Mazda ile Kötü Tanrı Ahriman arası 

karşıtlık, aşkın bir İyi ve Kötü ile bunların savaşına döner ve özel bir Kötülük Tanrısı 

olarak Şeytan, ilk kez İran’da Zerdüşt metinleri Gatha ve Avesta’larda ortaya çıkar 

(Messadie, 1999: 140-142). Bu oldukça önemlidir; çünkü daha önce hem iyi hem 

kötü nitelikleriyle, iyilik ve kötülük yapabilen tanrıların ardından ikili karşıtlık netleşir: 

“İyilik her zaman İyi, Kötülük de her zaman Kötü olmalıdır.” Ahura Mazda, iyilikleri, 

Angra Manyu (Ahriman), kötülükleri yaratır ve insan özgür iradesiyle seçim yapar.  



124 
 

Böylece Yahudilik, Hristiyanlık ve Müslümanlığın ana tema ve karakterleri olan, ezeli 

ve İyi Tanrı, Tanrı’nın oğlu Büyük Kurtarıcı Kral (Mitra), yedi günah, kötü cinler, Sırat 

Köprüsü, günah-sevap defteri, aşkın İyi ve Kötü, melekler vs. net bir şekilde İran’da 

oluşan Zerdüşt diniyle belirginleşir. İ.S. III. yüzyılda yine bir İranlı olan Mani, ruhun 

temiz, maddenin kötü olduğu ve kötülüklerin maddeden kaynaklandığı (ayartılmaya 

açık dünyevi insan bedeni ve karakteri); yaşamın, kötülüğün bu saldırılarına maruz 

kalınan bir sınav olduğu düşüncesiyle tüm tektanrıcı dinlerin altyapısını tamamlar.  

Platon’un “İyi İdeası” veya Ahura Mazda’nın üç büyük dinde de iyi ve her şeye gücü 

yeten Tanrı’ya dönüp yerleşmesiyse bitmeyen bir kötülük problemi ortaya çıkarır. Bu 

önemlidir çünkü iyi ve her şeye gücü yeten Tanrı ile kötülüklerin (gereksiz ve fazla) 

varlığının tutarsız olmasından hareketle Tanrı’nın olamayacağı veya olmasının 

muhtemel olmadığı sonucuna varılır. Kötülük ve kaynağı meselesi insanın özgür 

irade sahibi olup olmamasıyla da doğrudan ilişkilidir. M.Ö. 270’lerde Epiküros’un 

ortaya koyduğu problemi önce Hume, sonra da Camus yeniden dile getirir: 

“Ya özgür değiliz ve kötülükten her gücü elinde tutan Tanrı sorumludur; ya özgür ve 
sorumluyuz, ama Tanrı her gücü elinde tutmamaktadır” (Camus, 2010: 60-61). 

İşte, “Teodise”, bu problemi inceleyip,  iyi Tanrının varlığını ve adaletini, kötülükler 

olan bir dünyayla çelişmeden, mantıklı bir şekilde açıklamaya; kötülüklerin nereden 

geldiğine veya Tanrı’nın bunlara neden izin verdiğine dair çözümler getirmeye çalışır 

(Yaran, 1997: 79-80). Batı düşüncesinde bunun ilk savunması özgür iradedir.  

Bu savunma, insanın ve Tanrı’nın farklı düzeylerde özgürlüklerinin olduğu ve bunun 

çelişmediğini savunur. İyiliğin olabilmesi, anlaşılabilmesi ve seçilebilmesi için 

kötülüğün de olması gerekir. Daha Hristiyanlık öncesi, “Tevrat'taki görüş, insanda iki 

yetinin -iyilik ve kötülük yapma yetisinin- bulunduğu, insanın iyiyle kötü, kutsamayla 

lanet, yaşamla ölüm arasında seçme yapabileceği yolundadır” (Fromm, 1990: 16).  

Bir diğer düşünce, Tanrı’nın ereksel nedenlerini bilemeyeceğimizden, yani tüm 

nedenleri ve amaçlarıyla Tanrı’nın ilahi iyiliğini kavrayamayacağımızdan şeyleri ve 

durumları kötü diye değerlendirmenin yanlış olduğudur. Bu, biraz da Septik etiğin 

eksik bilgiyle tartışmanın anlamsızlığı nedeniyle yargıda bulunmama tavrına benzer. 

Geleneksel Hristiyan düşüncesi, önce Tanrı’nın favori meleği Lucifer (İ.Ö 5 bine dek 

giden Veda teolojisinde de başmelektir -Messadie, 1999: 71) ve ona uyan meleklerin 

Tanrı’ya başkaldırısı ve sonra Âdem ve Havva’nın ilk günahlarıyla bütün soylarına 



125 
 

sirayet ederek nihai cehennem mahkûmiyetiyle sonuçlanacak bir “düşüş”ü esas alır. 

En uzun süre yaygın ve baskın olan Augustine’in Teodisesine göre, dünyada mutlak 

kötülük diye bir şey söz konusu olamaz. Kötülük, ancak mevcut olması gereken bir 

iyi ya da iyiliğin yokluğu olarak açıklanabilir (Cevizci, 2013: 196). Evren ve insan 

aslen iyidir ama sonlu ve eksikli olan insanın kibri ve kötü seçimleri ahlaki kötülükleri 

yaratır. Tanrı, ahlaki kötülüklere izin vermekle, aslında insana özgürlük verilmiş daha 

iyi bir dünya yaratmıştır. Doğal kötülüklerse (deprem, hastalık, kıtlık vb.) Şeytan’ın 

özgür iradesinden kaynaklı veya ilk günahın cezasıdır (Yaran, 1997: 44, 53, 91-92). 

Ireneauscu Teodisede kötülüğün varlığının nihai sorumluluğu Tanrı’nındır. Fakat bu, 

ilahi amacı “ruh-yapma” olan dünyada, doğal evrimle yaratılmış insanın, ahlaken ve 

manen nihai yetkinliğe ulaşma yolunda, özgün bir özgürlüğü kullanırken yaptığı 

seçimlerin ve koşulların zorunlu sonucudur. Süreç Teodisesine göreyse değişme, 

gelişme ve evrim esastır. Tanrı, mutlak olarak iyidir ama kendi tarafından 

sınırlandırılmış bir kudreti vardır. O, despot ve zorlayıcı değil, özgür iradeli insanı 

ikna edicidir (Yaran, 1997: 104, 97, 87-88). 

İslam felsefesince hayır da şer de Allah’tan gelir; O, ilk ve nihai sebeptir (Yaran, 

1997: 177). Kuran’a bakıldığında “Şer”, en çok dünyanın bir imtihan yeri olmasıyla 

ilişkilendirilir. İnsan, bu dünyadaki fâni bedeninde geçireceği sürede yapacağı iyilik 

ve kötülüklerin tartılmasıyla değerlendirilecektir. Kötülükler (musibet, şer, bela vs.) 

hem yetkinlikten uzak bedenin zayıflıklarıyla ilişkili olarak insanın özgür ama sınırlı 

iradesini hatalı kullanmasından kaynaklanır hem de ibret alınmak, insanları terbiye 

edip, disiplin altına alma ve cezalandırma amaçlı Allah tarafından gönderilir. Fakat 

her ne sebeple olursa olsun kötülükler, Ahirette adaletle telafi edilecektir.  

İslam felsefecileri kötülük problemine 5 ana çözüm önerirler (Yaran, 1997: 134-153): 

• Asıl olan iyilik ve düzendir. Kötülük, ancak iyiliğin eksikliği olarak onun varlığına 

katkısıyla âdemi, arızi ve az miktarda vardır. 

• Yeni Platonculuk’un “İyi İdeali”ne uzaklığı gibi, maddenin (beden ve irade) iyi ve 

yetkin Allah’a uzaklığı ölçüsünde eksik ve yetersiz bir doğası vardır. 

• Kötülükler, evrensel düzenin tamamlayıcı unsurudur. Yani geniş planda nihai 

iyiliğe hizmet ettiklerinden, bunlar kötülük değil, adalet ve hayırdırlar. 

• Evren, bir karşıtlıklar bütünü olduğundan, insanın iyiliği anlayabilmesi ve 

özgürce seçebilmesi için, karşıtı olan kötülüğün varlığı zorunlu olarak gereklidir. 



126 
 

• Allah’ın amaç ve nedenleri sınırlı akılla tam kavranamayacağından bilinemezdir. 

Son olarak, ilginç şekilde dinlerin, kötülüğü kadınla ilişkilendirişi eklenebilir. Örneğin 

Manişeizm’in İyilik (Işık-Tanrı) karşısına konumladığı gerçek Kötülük olan Karanlık, 

bir dişi kişiliktir. Yin ve Yang birbirine dönüşebilir ama sol ve kadınla ilişkili Yin, 

kötüdür. Yunan Metafizik İkiliği de madde, kaos ve karanlığı kadınla ilişkilendirir. 

İnsanlığa kötülüğü getiren de bir kadın olan Pandora’nın merakla açtığı kutudur. 

Sonraki Tektanrıcı dinlerde de kadın daha yaratılışından ikincil olduğu gibi; “ilk 

günahın”, cinsellik, dünyevilik ve eksikliğin simgesi, aldatma ve baştan çıkarmanın 

bilinçli öznesi olarak Şeytan’ın yardakçısı ve kötülük kaynağıdır. 

3. Psikolojik Açıdan İyilik ve Kötülük 

Freud’un (akt. Alatlı, 2011b: 1615) teorisinde Ego, kendi evinin hâkimi değildir; eksik 

ve güvenilmez bilgilerle, içgüdülerinin itelemesiyle hareket eder. O, ilkel arzularını, 

toplumun kolektif bilincinin içselleştirilmesi olan süperegosu ile bastıran, irrasyonel, 

antisosyal ve saldırgan bir yaratıktır. Doğuştan gelen ve sürekli bastırmaya çalıştığı 

cinsellik ve saldırganlığın kaynağı İd, iyiyi, kötüyü ve ahlakı bilmez. Fiziksel/sosyal 

sınırlamaları umursamadan kişisel tatmin sağlamaya ve hazsızlıktan sakınmaya 

(haz ilkesi) çabalar.  

“Çocukluğun ilk yıllarında, çocuk yanlışla doğruyu, iyi ile kötüyü yalnız kendi dürtüsel 
doyumuna göre değerlendirir. Kendisini doyuran, rahatlatan şeyler iyi, kendisine acı 
veren şeyler kötüdür. Zamanla çocuk çevreden gelen iyi-kötü, doğru yanlış değer 
yargılarını anlamaya başlar ve davranışlarına bu değerlere göre düzenlemeye 
çalışır” (Özdemir vd. 2012: 583). 

Daha temelden mizaç açısından bakıldığında, çocuklarda uyumlu, kontrolsüz ve 

çekingen olarak üç huy tarzı tespit eden bir araştırma kontrolsüz çocukları sorunlu 

bireylerle ilişkilendirir. Atılgan, huzursuz ve dikkatleri kolay dağılan kontrolsüz 

çocuklar ileride de yasalara uymakta, iş bulmakta ve ilişki yürütmekte sorunlar 

yaşamışlardır (Burger, 2006: 355). Duygusallığı yüksek bir çocuğun da ileride 

diğerlerine oranla daha saldırgan olma ihtimali yüksektir. 

Davranışçı Skinner’e göre, iyi ve kötünün kaynağı evrimsel seçimin öğrenilmesidir. 

“Şeyler türlerin evrildiği hayatta kalma olasılığından dolayı iyi veya kötüdür”  

(Kasapoğlu, 2013:246). İnsancıl yaklaşıma (Benlik kuramı) mensup psikologların 

çoğu ise bütün insanların temelde iyi olduğunu öne sürerler (Burger, 2006: 457). 



127 
 

Fromm’a (1990: 19) göre, insanı yıkmak için yıkmaya, nefret etmek için nefret 

etmeye götüren çürüme belirtisini, ölüm sevgisi, hastalıklı narsisizm ve kandaşla 

cinsel ilişki saplantısı birleşerek oluşturur. Bunların karşısında ise yaşam sevgisi, 

insan sevgisi ve kandaşla cinsel ilişki saplantısına karşı bağımsızlığın olduğu 

gelişme belirtileri vardır. Bu iki yönelişten biri çok az kişide sonuna kadar gelişmiştir. 

Her ikisi de potansiyel olarak içinde vardır ve seçimleriyle “her insan yaşam ya da 

ölüm, iyilik ya da kötülük yolunda” ilerler.  İnsan, özünde kötü değildir; ancak 

büyümesi ve gelişimi için gerekli şartlar mevcut olmadığında kötü olur. Kötünün 

kendi başına bağımsız bir oluşumu yoktur; kötü, iyinin eksikliğidir. 

Jung için, başkalarındaki karanlık ve kötülüğü anlamanın zor ama en iyi yolu, 

içimizdeki karanlıkla (Gölge) yüzleşmektir. O, iyi ve kötünün birbiri içinden çıktığına; 

suç olmadan erdemin de, böyle bir bilincin de oluşamayacağına vurgu yapar (akt. 

Pazarkaya, 1999: Sunuş): “Kötü de aynı iyi gibi tartılmalıdır; zira iyi ile kötü aslında 

edimin ideal uzantılarından ve soyutlamalarından başka bir şey değildir, ikisi de 

yaşamın aydın-koygun görünümüne aittir.” 

Tarihsel bakıldığında saldırganlık ve öldürme, çoğu primat türünde çıkar amaçlı 

olarak (örneğin şempanze çetelerinin kaynak ve eş bulma saldırıları) görülür ve 

tarihöncesi insanlar da sıklıkla, acımasız ve ölümcül savaşlar yapmışlardır. “Klasik 

barışçı toplum olarak görülebilecek örnek sayısı oldukça azdır.” Hiyerarşik bir sosyal 

primat türü olarak insanlar, kurallara, ahlak derslerine ve bunları uygulayacak bir 

toplumsal yapıya ihtiyaç duyarlar (Shermer, 2007: 116, 12).  

Psikolog ve bilim tarihçisi Shermer (2007: 13- 28), ahlakın kökenini bilimsel bir ahlak 

kuramıyla açıklar. İlk insanlarda biyolojik açıdan bireye faydalılar (temel ihtiyaçlarla 

sağ kalma, soyun devamı, geniş aileye bağlılık) bir milyon yıllık süreçte ahlak öncesi 

duyarlılıkları oluşturur. 35 bin yıllık geçiş döneminde kültürel açıdan topluma faydalı 

olanlar (iyi davranışlara olumlu karşılık, türe ve dünyaya aitlik hissiyle bunların 

devamlılığını sağlamaya dönük özgecilik) gelişir. Son 10 bin yıllık süreçteyse ahlaki 

duyarlılıklar, resmi etik sistemleri (din) içinde dizgeleştirilerek iyi ve kötüyü belirler. 

Bunu, adillik ve gurur gibi olumlu, utanç ve suçluluk gibi olumsuz duygular 

biçimindeki psikolojik hisleri kullanarak sağlar. Binlerce yıldır tekrarlanan Altın kural, 

“kendine ne yapılmasını istiyorsan başkalarına da onu yap”tır. 



128 
 

Ahlak anlayışı ve ahlak ilkeleri, doğa yasaları, kültürel güçler ve tarihsel koşulların 

sonucudur. İyi ve kötü, bireyi ve grupları aşan bir tarihsel ve toplumsalın sonucu 

olarak hem onlardan bağımsız hem de onların yaratımıdır ve yalnızca kısmen 

görelidir. İnsan doğası, “ahlaklı ve ahlaksız, iyi ve kötü, özgeci ve bencil, işbirlikçi ve 

rekabetçi, barışçı ve kavgacı, erdemli ve kusurludur” (Shermer, 2007: 33). 

Ancak tarih boyu güçlü bir saf kötülük ve doğuştan gelme inancı vardır. Aydınlanma 

ve Marx’la birlikte kötülüğün koşullardan geldiği ve insanların iyi olduğu düşüncesi 

yükselse de Nazizm ve Stalinizm’le doğuştan kötülük fikri daha güçlü geri gelir 

(Fromm, 1990: 17). Oysa Fromm’a göre kötülük doğuştan değil seçimlerden gelir. 

Hitler’in bir Şeytan olduğunu bile savunan bu doğaüstü kötülük inancına karşın, 

tarihte Tanrı’nın düşmanı bir Şeytan’ı arayan Messadie (1999: 548), Mısır, Antik 

Yunan, Roma veya Okyanusya’da ona rastlayamaz. Hindular, Budistler veya Keltler 

de onu bilmez. Şeytan, İran’da Zerdüşt’ce uydurulduğundaysa, iktidarı elde etme 

aracı olarak tümüyle politiktir. Tarih boyu da iktidara karşı çıkan yabancıyı lanetleme 

aracı olarak yaşar. “Hepimiz her zaman bir başkasının Şeytan’ıyız”dır (1999: 14). 

Sullivan’a göre (aktaran Burger, 2006: 179) kendimize dair oluşturduğumuz zihinsel 

imgeler üç ana sınıfa ayrılır: “İyi-ben, kötü-ben ve ben-değil.” 

İyi-ben: İyi hissettiğimiz, olumlu deneyim ve ödüllenmelerle ve güvenlik duygusuyla 

ilişkilendirdiğimiz yönlerimiz. 

Kötü-ben: Olumsuz deneyimlerle, tepki gördüğümüz, cezalandırıldığımız, yanlış 

bulduğumuz, bize kaygı veren yönlerimiz ve davranışlarımız. 

Ben-değil: Tehdit edici bulduğumuz için kendilik sistemimizden çözüştürdüğümüz ve 

bilinçaltında sakladığımız yönlerimiz.  

Eğer Jung’un (2005: 10) dediği gibi “Tanrı bir mit değil, insanın içindeki Tanrısallığın 

ortaya çıkması” ise, diğer bir açıdan tüm insanlardaki bu “ben-değil”lerin de kolektif 

bilinçdışında şeytan denen dışsal varlığı oluşturduğu ya da onda simgelendiği öne 

sürülebilir. Freud’un bastırma mekanizması gibi bu ben-değil de bilinçaltında 

saklayabilmek için sürekli mücadele etmemizi, ciddi bir enerji harcamamızı gerektirir.   

Şeytan gibi karanlık güçlerin var olduğu tek yer, toplum ve toplum ahlakı tarafından 

beyne kazınmış izler olarak dışarıda değil, içeridedirler ve koşullara bağlı olarak 



129 
 

herkeste çıkmaya hazır beklerler. Dünyadaki her varlığın ve her zerreciğin iyi ve 

kötü birer zıt yönü muhakkak vardır (Şeyh Bedrettin, 1990: 73-74).  İ.Ö. 5. yüzyılda 

Konfüçyüs (Büyük Dinler ve Mezhepler Ansiklopedisi, 1964:124) şöyle der: 

 “…anladım ki insanları suç işlemeye ve kanunları çiğnemeye yönelten şey, fakirlik 
ve cehalettir. Fakirlik ve cahilliği ortadan kaldırırsak, ülkemizde kimse suç 
işlemeyecek.”  

Mevlana (1994: 74, 130) için insan,  yarısı melek, yarısı hayvan olan, akıl ve 

şehvetten oluşma bir zavallıdır. Sınırlı aklıyla (akl-i cüz'i) insan uygulamalı bir 

eğitime muhtaçtır. Rousseau da (akt. Bal, 2007: 89) şöyle der: "Durmadan doğadan 

yakınan çılgınlar, biliniz ki size bütün kötülükler kendinizden geliyor!" 

“İyi bir Rus aile babası… …iyiliği ve kötülüğü neredeyse aynı zamanda pervasızca 
ve sanki istem dışı bir biçimde uygulayan bir yaratıktır. Yapıp ettiklerini belirleyen 
amaçlar değil koşullardır; davranışlarını o anki ruh hali ve bilhassa çevre belirler. Aile 
içinde itaate alıştırılmış olduğundan toplum içinde de itaat etmeyi ve rüzgâr hangi 
yönde eserse o yöne eğilmeyi sürdürür” (Bakunin, 1998: 330-331). 

Birçoklarının dediği gibi Mitlerin süregelen etkileriyle bir kolektif bilinçaltıyla ilişkili 

olduğunu düşünürsek, eski mitler de insanın doğaüstü olmasa bile içinde kötülük 

potansiyeli taşıdığını anlatır. Antik Trakya’nın Orphik metinlerinde göre (Messadie, 

1999: 240) insan, Toprak-Ana Gaia’nın, öz oğlu Uranos’la ensestinden doğan 

Titanların küllerinden yaratılmıştır. O Titanlar ki, tanrı Dionysos’un kol ve bacaklarını 

koparıp, pişirip yedikleri için Zeus’ça yakılmışlardır. İşte bu yüzden insanın ruhu, 

yenilen Dionysos’tan gelmekle tanrısal, vücudu ise Titanlardan gelmekle kötücül ve 

ruhun hapishanesidir. Tarih boyu da insan, bu psikolojiyi taşır.  

Psikolojik açıdan bakıldığında da söylenen benzerdir. Şeytanlaştırılan Nazilerden, 

‘Act of Killing’ (2012) filminde kendi katliamlarını canlandıran Endonezya’nın katil 

çete liderlerine, sonuçta dehşet verici şekilde koşulların ürünü “sıradan” insanlarla 

karşılaşırız. Fromm’un (1990: 19) dediği gibi  “insanlık için gerçek tehlike olağanüstü 

güçlerin, - şeytan ya da sadist birinin değil- sıradan bir insanın eline geçmesidir”. 

Toplama kampları ve gaz odalarının baş sorumlularından Himmler’in hayatını yazan 

Breitman’a göre (Shermer, 2007: 90) Himmler’in asıl dehşet verici yanı, alışılmadık 

veya benzersiz olması değil, pek çok açıdan hayli sıradan bir kişiliği olmasıdır. 

“Kurbanlar kadar faillerin de yerine koyabiliriz kendimizi, çünkü aşırı iyilik ve aşırı 

kötülük potansiyelini –en azından bizim iyilik ve kötülük dediğimiz şeyleri- hepimiz 



130 
 

içimizde barındırıyoruz.” Psikiyatrist Peck de (2003: 64) kötülerin, dikkat çekici bir 

özellikleri, sabıkaları olmayan; kötülükleri dışında sıradan insanlar olduğunu yazar:  

“Yaşadığınız caddenin, …herhangi bir caddenin aşağısında oturuyor olabilirler. 
Zengin ya da fakir, eğitimli ya da eğitimsiz olabilirler. … Hatta çoğunlukla örnek 
vatandaştırlar.”  

Onlar hem büyük bir inançla kötülük yaptıklarını reddeder hem de kötülüklerini o 

kadar örtülü ve gizli kapaklı yaparlar ki istisnai durumlar dışında fark edilmezler. Bu 

yüzden Peck (2003: 65),  genelde hapishanelerin dışında olan kötüleri “gerçek 

suçlular” diye, hapishanelerdeki “dürüst” adi suçlulardan ayırır. Ancak nihayetinde şu 

kaçınılmaz sonuç ortadadır: “Hepimiz kötü şeyler yapıyoruz.” 

Kötülüğü inceleyen sosyal psikolog Baumeister (2012), saf kötülük denen şeyin de, 

kötülerin hep bencil ve sadistik, kurbanlarınsa hep iyi ve masum oldukları gibi 

inanışların da yalnızca birer mit olduğu görüşündedir. Böyle nitelenen eylemleri 

yapanların kendilerince geçerli sebepleri vardır ve çoğunluğu davranışlarını fenalık 

olarak bile görmezler. Tek gereken, bireysel ya da toplumsal denetimi ortadan 

kaldıran koşulların oluşmasıdır. Her bireyin kötülüğü de iyiliği de bir derece 

meselesidir. Kötülük ve şiddet de, tüm diğer davranışlar gibi aynı köklerden gelir: 

hırs, şehvet, korku, gurur, idealizm. Koşulların baskısı, diğerlerince kabul edilme 

ihtiyacı, kimliğini, rol ve statüsünü kaybetme korkusu ve çağımızın yükselen değeri 

olan özgüven fazlasına bağlı bir gurura yönelik tehditler, denetimin ve sorumluluğun 

azalması veya kalkmasıyla şiddete döner. Baumeister (2012) 4 ana köken belirler:  

• Maddi kazançlar elde etme arzusu, 
• Kendini beğenmişliğine (Egoizmine) yönelik tehditler, 
• İdealizm, 
• Sadistik zevklerin tatmini arayışı. 

Tarhan’a (2010: 71-72) göre iyi ve kötünün tanımlanmasını önyargılar belirler. 

Önyargılar kişinin kendine ya da ait olduğu gruba diğerlerinin zararına bazı haklar 

vehmetmesiyle her türlü kötülüğün “iyilik” gibi algılanmasına neden olur. Bu, karşı 

kişi ve gruplara dönük aşağılama ve değersizleştirme içeren sosyal damgalama ve 

etiketlemelerle haklılaştırılır. Böylece kişi ve grup kendini psikolojik olarak iyi 

hisseder; kendini yapay olarak (diğerini alçaltarak) değerlendirir. Değiştirilemez fikir 

ve inançlarıyla dogmatik kişiler tehlike hissettikleri zaman otoriteye başvururlar. 

İnanç ve düşünceleri kendiliklerinin uzantısı halini aldığından, şiddetle karşı çıkarlar. 



131 
 

Batı düşünce tarihi boyu, kötülüğün, ağırlıkla, yapanın suçu olduğu, bireyin karakteri, 

ahlak anlayışı veya kişiliğinden kaynaklandığı fikri hâkimdir. Zimbardo (2007), sosyal 

psikolojinin gösterdiği, en normal insanların bile koşulların zorlamasıyla akıllarına 

dahi gelmeyen eylemleri gerçekleştirebildikleri gerçeğiyle buna itiraz eder. Ayrıca bu 

bakış, kötülüğe neden olan koşulları yaratanların sorumluluğunu görünmez kılmakta, 

gelecek kötülükleri engelleyebilme açısından da pek işe yaramamaktadır. Üstelik bu 

olumsuz sosyal koşullara karşın iyi olan ya da iyi kalan, özgeci davranan “sıradan 

kahramanlar/insanlar” hep vardır ve bu anlayış, durumu açıklamakta yetersizdir. 

Öte yandan koşulların baskın rolü, ne kötülük yapanların ne de koşulları yaratanların 

sorumluluğunu ortadan kaldırmaz. İnsanlar, Nazilerin savunmalarında görüldüğü gibi 

sadece görevlerini yerine getirdikleri, sonuçlarından haberdar olmadıkları vs. gibi 

savunmalarla kendi rollerini anonimleştirirler. Bunun diğer ayağı da karşılarındakini 

önemsizleştirmek, nesneleştirmek ve hatta insan dışı olarak görmektir. Yani 

Zimbardo’nun genişçe açıkladığı üzere, insanlara itaat etmelerini sağlayacak fiziksel 

ve ruhsal koşulları ve iktidar figürlerini verir; sorumluluk duygusunu azaltır veya 

ortadan kaldırırsanız, en normal ve sağlıklı insanlar bile şeytanlaşabilir. Benzer 

şekilde Milgram deneyleri de, ahlaki yargıların, seçimlerin ve davranışların, kişinin 

kendi kadar çevreden ve içinde bulunulan koşullardan etkilendiğini gösterir.  

Bauman’ın (2012: 149, 258) “yüzer gezer sorumluluklar” dediği işleyişin gösterdiği 

gibi sorumluluğu başkasına atabilme imkânı, Rene Girard’ın, kullandığı "günah 

keçisi" kavramıyla tamamlanabilir. Yani hem kendinizi aklar hem de kötülüğünüzü 

başkasına yansıtıp, onu suçlarsınız. Bundansa birey kadar toplum da sorumludur. 

Bauman’a göre modernlik insanları daha zalim yapmamıştır, sadece zalim 

olmayanların da zalimlik yapabileceği bir sistemi mümkün kılmıştır. 

Lacan, İyi'nin kökten, mutlak Kötü'nün maskesinden; menfur, müstehcen Şey'in 

taktığı "ahlaksız takıntı" maskesinden ibaret olduğunu savunur. İyi, tikel, patolojik bir 

statüsü olmayan "bir Kötü'nün bir başka adı"dır (Žižek, 2005: 215). 

Psikolog Kohlberg (Shermer, 2007: 99), insanın, itaat ve cezadan ilkeli bir vicdana 

doğru giden, çocukluk, ergenlik ve yetişkinlikte de gelişmeye devam eden sabit 

basamaklı bir ahlaki gelişimi olduğunu öne sürer. Nörolog Roth (2014), ise şiddete 

eğilimli kişilerde genetik olarak bulunan bir kara lekeden bahseder. Ama her ikisi de 

her insanda olup, koşullarla ortaya çıkan bir kötülüğe kıyasla oldukça tartışmalıdır. 



132 
 

Kötü olan ya da olmayan bir şeyi ya da kimseyi veya kötülük tonlarını ayırt etmeyi 

sağlayacak kesin ölçütler belirlemek mümkün değildir (Shermer, 2007: 83-84):   

“Kötü, bizim yanlış, korkunç, istenmeyen şeyler olarak, ya da kötülük için seçtiğimiz 
herhangi bir başka uygun sıfat ya da eşanlamlı sözcükle tanımlayıp yorumladığımız 
çevresel olaylar ve insan davranışları yelpazesi için kullanılan betimleyici bir terimdir.” 

B. Sinemada Kötü Karakter 

Yapısalcılığa göre hayal dünyamızın çoğu, iyi-kötü, kültür-tabiat, varlık-yokluk gibi 

ikili karşıtlıkların oluşturduğu anlamlarla inşa edilir (Lye, 2011: 633). İyi ve kötü 

birbirlerinin yokluğu veya bilinmemesi durumunda eksik ve hatta anlamsız kalabilir. 

Propp’un (2011: 93, 80, 55) incelemesine göre anlatı, bir kötülük ya da eksiklik 

(yokluk) ile başlar. Propp, eylem alanlarını saldırgan (kötü adam) ile başlatır. 

Kahramanın tanımı da “Ya kötü adamın ediminden dolayı acı çeken, …ya da bir 

diğer kişinin başındaki belayı savuşturmayı benimseyen kişi” şeklinde yapar. 

Zaten, “Kötü adamlar çoğunlukla edebi çalışmaların en ilginç karakterleridir” (Kidder-

Oppenheim, 2012: 48). Sinemada da Hitchcock’un “en önemli kural” dediği, 

Truffaut’nun da (1987: 188) “mükemmel bir formül!” diye onayladığı gibi “Kötü adam 

ne kadar başarılıysa, film de o kadar başarılıdır.” 

Kötü karakter bu kadar önemli olmasına karşın, ağırlık kahramana verildiğinden, 

senaryolarda derinlikli işlenmediği gibi, adlandırılması da sorunludur. Başol (2010: 

283), “Bir filmin Antagonisti; filmdeki tek ve biricik amacı, baş karakterin dramatik 

amacına ulaşmasına engel olan kişidir” diye tarif eder. Fakat Antagonist, kavga, 

savaş, yarışma gibi her türden mücadeledeki rakip anlamındadır (Longman, 1995: 

46). Rakipse, engellere neden olsa da, kahramanı engellemediği veya ona zarar 

vermediği sürece, Başol’un da altını çizdiği gibi, kötü olmak zorunda değildir. Rakip, 

adil şekilde mücadele edebilir ve fiziğine veya akıl gücüne bağlı olarak kazanıp 

kaybedebilir. Kötü ise tartışmalı da olsa etik açıdan yanlış bir konumda kabul edilir. 

Bu nedenle bir dönüşüm yaşamadığı sürece seri katiller, sapıklar, tecavüzcüler gibi 

kötü karakterler, dramatik yapılı filmlerde başkarakter olmazlar (Başol, 2010: 282). 

Kötü karakterler, İngilizcede villain16 olarak adlandırılır. Fakat kötü her zaman insan 

değildir. Kötü, bazen doğa, bazen bir nesne (araba, tır, oyuncak vs.) ya da bilgisayar 

(2001’de Hall 2000), bazen bir yaratık (Godzilla, King Kong, Alien), hatta hayalet, 

                                                             
16 Kelimenin, etimolojik olarak asiller dışı köylü ve çiftçileri ve onların tecavüz, hainlik gibi 
davranışlarını tanımlayan bir kökenden gelmesi de dikkat çekicidir. 



133 
 

zombi, şeytan vs. olabilir. Bunlar, insansı özellikleriyle kahramana engeller çıkarır, 

zarar verir. Ancak doğal kötülüklerin, kişiler arası fiziksel-duygusal zarar vermeyle 

aynı etikle değerlendirilmesi (deprem, hastalık, sel, çığ, ölüm gibi), tartışmalıdır. Yine 

de insan dışı kötülerin bazıları, sinemanın en unutulmaz kötüleri arasında yer alırlar. 

Kötüler, cinsiyetlerine göre de tanımlanır. Özön’e (2000: 439, 726-727) göre kötü 

adam, filmlerde izleyiciye sevimsiz gelen, filmin kahramanıyla çekişme durumunda 

olan, çeşitli kötülükler işleyen ve sonunda çoğu kez yenilen kimsedir. Uğursuz kadın 

(kötü kadın, vamp, femme fatale) ise, cinsel çekiciliği olan, ancak hiçbir değer 

duygusu, acıması olmayan, kendisine tutulan erkekleri sömürüp yok olmasına yol 

açan kadın ve bu çeşit kadınları canlandıran yıldızdır.  

Cowden (2011: 6, 8), kötü karakteri, “kendi hikâyesini yaşayan bir kahraman” ama 

“düşmüş kahraman” olarak tanımlar. Çünkü o, kendisi ve/veya sevdiği, değer verdiği 

insanlar için doğru olduğunu düşündüklerini yapmaktadır. Kötü işler yapsalar bile, 

kötü karakterlerin hepsi, gerçekten şeytani ya da kötücül de değildir. Bazen kötüden 

daha çok, rahatsız edici karakterlerdir. Egosunun, tiranlaşma eğiliminin kurbanı 

olmuş, üstelik bunun farkında olmayan ve kendini asla kötü veya şeytani görmediği 

gibi, kahraman sayan bir karakterdir. McKee’ye (1997: 347) göre, derinlerde kusurlu 

olduğumuzu, hatta suçlu olduğumuzu bilsek de, iyi ve doğru olduğumuza, en 

azından kalbimizin iyi olduğuna inanırız ve kendimizi olumlu olanla tanımlarız. 

Hitler bile, kendini Avrupa’nın kurtarıcısı olarak görür. Maya üyeleriyse insanların 

fuhuş, uyuşturucu ve kumarı istedikleri halde ikiyüzlülükle reddettiklerini, kendilerinin 

ise bu hizmetleri sağladıklarını, gerçekçi ve “iyi insan” olduklarını söylerler (McKee, 

1997: 349). Ahlaki sınırları olan, sadece zenginden çalan, kimseyi öldürmeyen veya 

çocuk ve kadınları öldürmeyen vb. özelliklere sahip kötü karakterler de vardır ve 

bunlar yoğun içsel çatışma içerisindedirler. Çoğu, hayat, sistem, toplum vs. acımasız 

olduğundan bu şekilde davrandıklarına ama aslında ‘iyi’ olduklarına inanırlar.  

Sinemanın kötü karakterleri, çeşit çeşit olmakla birlikte, çoğunlukla gerçek hayata 

benzer bir anlayış içerisindedirler. Kötü karakterlerin, her yerde ve koşulda, herkese 

kötülük yapan saf kötüler olarak çizildiği filmlerde, aslında bu karakterler değil, o 

filmler kötüdür. Toplumun çok küçük bir bölümünü oluşturan bu tür hasta ruhlu 

insanlar olsa da, çoğunlukla kötülüğe sebep olan sosyal ve çevresel faktörlere bağlı, 

özellikle çocukluk travmaları vardır ama çoğu filmde bunları etkili olarak göremeyiz.  



134 
 

Kötü, suçlu denenlerin davranış kalıpları incelendiğinde, her zaman olmasa da, 

“bencil, saldırgan, mesafeli, soğuk, anlayışsız, başkalarıyla ilgilenmeyen, genel 

olarak başkalarının haklarına ve iyiliğine kayıtsız” (Eysenck’den akt. Burger, 2006: 

347) yani nevrotiklik boyutu yüksek, açıklık, özdisiplin ve uyumluluk boyutları düşük 

kişiler oldukları görülür. Bu özellikler aynı zamanda suça eğilim ve ruhsal tedavi 

ihtiyacıyla da ilişkilendirilir. Ancak mizaç da çevre gibi işin bir boyutudur ve kötülük 

yapmayı belli bir mizaç özelliğiyle kesin şekilde bağlamak mümkün değildir. Benzer 

şekilde her suçlunun çocukluk döneminde travma ve ruhsal yaralanmalar vardır ama 

her travma yaşayan çocuk, suçlu ya da kötü olmaz. 

“Çalışmalar şiddet ve suç davranışının oluşması için başlıca risk faktörlerinin sosyal 
eşitsizlik, fakirlik gibi çevresel faktörler olduğunu belirlemişlerdir. Ancak çalışmalarda 
şiddet ve suç davranışının oluşmasına neden olan biyolojik, genetik ve nörofizyolojik 
faktörlerin de belirlenmesi ile sosyal ve çevresel faktörlerin tek belirleyici olmadığı 
gösterilmiştir. …Şiddetin ortaya çıkmasında etkili olan faktörler; nörobiyolojik, sosyal, 
bireysel, ekonomik ve çevresel faktörler olarak kabul edilmektedir” (Yalçın ve 
Erdoğan, 2013: 388). 

Kötü karakter, iyinin zıt kutbuna konsa da, motivasyonu çoğu zaman kahramanla 

aynı kaynaktan beslenir. İkisi de önemli olmak, kendi benliklerinde ve diğerlerinin 

gözünde saygı görmek isterler. Yoğun bir narsisizmi olan kahraman, “yüceleştirme”  

mekanizmasını kullanır. O, o kadar önemlidir ki, ancak onun kendini feda etmesiyle 

sevdiği, şehir, ülke, dünya kurtulabilecektir. Oysa en kahramanca hareketlerin, onur 

ve gurur gibi görünen davranışların altında korku, güvensizlik, kibir gibi duygular 

bulunabilir.17 Kahraman sürekli sevgi arayışı, diğerkâmlık içindeyken, kötü, 

diğerkâmlığa pek kıymet vermez. Kötüler doğru bildiklerini yapıyor, hakları olanı 

alıyorlardır. Bazısı daha baştan sevilmemeyi kabullenmiştir ama bu tam da sevgi 

açlıklarının şiddetine işaret eder. Bireysellikleri öndedir ama bu bir zorunluluk gibidir. 

Kahramanla varoluş çatışmasına girmeleri ve acımasızlıkları, kendi hakları olan 

sevgiyi, insanların, kahramana vermelerine karşı içerleme, kırgınlık ve kızgınlıktır. 

Fakat kötü karakterlerin kötü tutum ve davranışlarının temelinde farklı sebepler 

bulunabilir. Fromm (1990: 20-30) buna uygun olarak değişik şiddet türleri ayırt eder:  

• Nefretten doğmayan, yıkım amacı gütmeyen, “oyunda ortaya çıkan şiddet”. 

                                                             
17 Sinemanın tüm süper kahramanları da böyledir. Oral, gerçek hayatta da onurlu davranış 
diye görülen, örneğin Japon geleneksel intiharlarının, temelinde kendi önem ve değerlerine 
dair kibir olan bir davranış diye değerlendirir. Ben değerleri öylesine bitişik (toptancı benlik 
anlayışı) ve öyle muhteşemdir ki suç ve hatalarını tüm benliklerine yaydıklarından intihar tek 
seçenek gibi görülür. (Adli Davranış Bilimleri Ders notları, Prof. Dr. Gökhan Oral, 2013). 



135 
 

• Kendini, sevdiklerini, özdeşleştiği değerleri korumak amaçlı, bilinçli veya 

bilinçsiz korkudan doğan, en sık görülen ve durumsal olan “tepkisel şiddet”. 

• Tepkisel şiddetin bir biçimi olarak, engellemelerden doğan gerginlik’te ortaya 

çıkan şiddet. Bunun bir türü de gıpta ve kıskançlık’tan doğan düşmanlıktır. 

İstenilen şeye sahip olunamadığı gibi bir de bunlara bir başkasının sahip 

olması, Habil ve Kabil olayı gibi nefret, düşmanlık ve cinayete götürebilir. 

• Zarar zaten verilmiş olduğundan savunma amacı taşımayan, kendine 

saygıyı, zarar gören benlik ve özdeşlik duygusunu akıl dışı şekilde onarma 

amaçlı “öç alıcı şiddet”.  

• Bir üst otoriteye (Ana-baba, parti, din, Allah) duyulan inancın çeşitli 

gerekçelerle yıkılmasıyla doğan yıkıcılık. İnsanlara, iyilik, adalet ve yaşama 

güvenini kaybeden, düş kırıklığına uğrayan kişi yaşamdan nefret edebilir. 

Yoğun narsisizme bağlı olarak inanç kaybı, öç alma duygusunu da körükler.  

“Umutsuzluğunu dünyasal amaçlar  -para, güçlülük, ün- peşinde koşarak 
yenmeye çalışır. …Yaşamı Tanrı değil de Şeytan yönetiyorsa o zaman 
yaşam gerçekten nefret edilecek bir şeydir; …Yaşamın kötülük dolu, 
insanların kötü, kendisinin de kötü olduğunu kanıtlamak ister.”  
 

• Kendini ve yaşamı değiştirip, dönüştürme gibi amaçlarını zayıflık, kaygı, 

yetersizlik vb. gibi nedenlerle eyleme geçiremediğinden güçsüz ve zayıf 

hisseden kişide üretici etkinliğin yerine geçen şiddet türü olan ödünleyici 

şiddet. Kişi, bu türden güçsüzlüğe karşı, güçlü bir kişiye ya da topluluğa 

boyun eğmeyi ya da onunla özdeşleşmeyi; onun yaşamına simgesel biçimde 

katılarak kendisinin etkin olduğu yanılsamasını yaşama yolunu tercih 

edebilir. Filmlerde baş kötü adamın yardakçılarının büyük kısmı bu türden 

insanlardır. Hem aktif kötü ile özdeşleşerek bir güçlülük yanılsaması yaşar 

hem de boyun eğmenin güvenliğini yaşayarak sorumluluğu ona atarlar. 

Fromm’a göre ikinci yolsa, “insanın yok etme gücüdür.” Güçsüzlüğünü 

ödünleyerek, “kendisini yadsıyan yaşamdan öç” alır. Yaratamadığı için, yok 

ederek, insan olma, nesne olma durumunu aşmak ister.  

• Ödünleyici şiddete yakın bir başka tür de, sadizmin özünü oluşturan, öteki 

canlılar üzerinde “tam ve kesin denetim sağlama dürtüsüdür.” Sadizmin tüm 

farklı türleri de, ötekileri “isteklerimizin çaresiz nesnesi durumuna sokmak, 

onunla istediğimiz gibi oynayabilmek, onun tanrısı olmak,” yani üzerinde 

kesin bir egemenlik kurmaktan gelen zevkten doğar. Dolayısıyla sadistin 

amacı acı vermekten ziyade “insanı bir nesneye, canlı birşeyi cansız birşeye 



136 
 

dönüştürmektir.” Ödünleyici şiddet, cezalandırılma korkusuyla bastırılıp, yön 

değiştirebilse de, bastırıcı güçler zayıflar zayıflamaz hemen ortaya dökülür.” 

• Bir şiddet türü de “bireysellik öncesi varoluş durumuna dönerek, hayvanlaşıp, 

aklın getirdiği sorumluluktan kurtularak yaşama bir yanıt bulmaya çalışan”, 

“kana susamışlık”tır. Fromm’a göre bu tür şiddet artık eskimiştir ama hayal 

ve düşlerde, ağır ruh hastalarında, cinayetlerde ve normal toplumsal 

yasakların kalktığı savaş durumlarında bir azınlık grubunda görülebilirler. 

Şiddet ve kötülükler, bilinçaltı korkular ve arzulardan kaynaklanabildiği gibi başkaları 

tarafından da harekete geçirilebilir. İçsel dürtü ve arzularla toplumsal kurallar arası 

farklılıklar, kötü karakterlerin büyük iç çatışmalar yaşamalarına neden olur. Ayrıca 

fiziksel, duygusal, maddi yetersizlikleri, iç içe geçmiş bir sadizm-mazoşizm 

sarmalıyla kendileri ve etrafları için arzulanan bir yıkım ve yok edişe dönebilir. Ancak 

bastırma, ödünleme gibi birçok savunma mekanizması da kullandıklarından, 

kötülüklerinin derecesi bunları ne ölçüde başarıyla uygulayabildiklerine de bağlıdır.   

Gerçek bir iyi-kötü çatışması, ikisi birbirine denk güçte olduğunda oluşur (Egri, 2004: 

185). Ancak güçleri eşit bile olsa kötülerin fiziksel görünüş olarak daha az çekici, 

hatta çirkin olmalarına çalışılır. Aslında bunun bilimsel bir altyapısı olduğu da öne 

sürülebilir. Çünkü güzel bulunanların neredeyse genetik olarak  “kodlanmış” şekilde 

daha olumlu algılandıklarını gösteren çalışmalar vardır (Seltzer, 2013). Bu toplumsal 

algı nedeniyle, görünüşü daha az çekici olanların özgüven eksikliği kaynaklı aşağılık 

veya üstünlük kompleksi geliştirmeleri de muhtemel bir sonuçtur.  

Kötü karakterin fiziksel görünüşü gibi, statüsü, mesleği, oynayan oyuncu, cinsiyeti 

vs. gibi etkenler de seyirci algısını etkiler. Fakat popüler sinemada ana karakterler 

temel bir özellik üzerinden kurulduğundan, bunun iyi veya kötü algılanmasına bağlı 

olarak, öyle sıkı bir özdeşleşme sağlanır ki ‘halo etkisi’ sayesinde ne iyinin yaptığı 

kötülükleri ne de kötünün yaptığı iyilikleri görürüz. Zaten genelde kahraman ne 

türden özelliğe, ahlaka, beceriye vb. sahipse otomatik olarak kötü de zıddına 

sahiptir. Burger’in de (2006: 263) belirttiği gibi pek çok nedenden dolayı davranışları 

olduklarından daha tutarlı görmeye yatkınızdır ve bu da görmeyi umduğumuz şeyleri 

görmemize yol açar. Oysa kötü, sıkıcı ya da eğlenceli bulduğumuz, dürüst veya 

cesur diye nitelediğimiz insanlar farklı durumlarda farklı şekillerde davranabilirler.  



137 
 

“Sapık” (1960) filminin Norman Bates’i ya da Blade Runner’ın (1982) replika Roy 

Batty’si, bu şekilde ruhsal derinliği ve zenginliği olan kötü karakterler olduğundan 

seyirci onlarla özdeşleşmiş ve birer efsaneye dönüşmüşlerdir.  

Chaplin, Nazizmi ve Hitler’i eleştirdiği Büyük Diktatör (1940) ve ailesinin geçimini 

sağlamak için öldüren bir seri katili anlattığı Monsieur Verdoux (1947) filmlerinde 

sinema tarihinin çok önemli iki kötü karakterini canlandırır. Deleuze (2014: 224), bu 

filmlerden çıkarılabilecek, hepimizin içinde sanal bir Hitler, sanal bir katil olduğu ya 

da “bizleri iyi ya da kötü, kurban ya da cellat yapanın “yalnızca durumlar olduğu” gibi 

fikirlerin Chaplin için ikincil düzeyde kaldığını yazar. Aslında bunlar, sinemada kötü 

karaktere dair oldukça geçerli çıkarımlardır. Ancak karşıtlıklardan daha da önemli 

olan toplumsal boyuttur ve Deleuze bu filmlerin altında yatan söylemi şöyle özetler: 

“Toplum kendi kendini, her güçlü adamdan kanlı bir diktatör, her iş adamından bir katil, 
kelimenin tam anlamıyla bir katil yaratmak durumuna koyar, çünkü özgürlüğün, 
insaniyetin kendi çıkarımızla ya da varlık nedenimizle karışacağı durumlar ortaya 
çıkarmak yerine, kötü olmayı bizim için çok daha kazançlı yapar” (Deleuze, 2014: 224). 

1. Kötü Karakterlerin Dönüşümü 

Marcuse’a (1990: 52) göre sanat ve edebiyattaki, geçimini normal ve düzenli bir 

yoldan kazanmayan “sanatçı, fahişe, zina yapan kadın, büyük suçlu ve toplumdışı 

birey, savaşçı, isyancı-ozan, şeytan, aptal gibi rahatsızlık yaratıcı karakterler” 

kapitalist düzeni olumsuzlayan, başka bir yaşam yolunu gösteren imgeler olarak 

işlev görmüşlerdir. Oysa ileri endüstri toplumunda bu karakterler özsel olarak 

dönüşmüş, “vamp, ulusal kahraman, beatnik, sinirceli [nevrotik] ev kadını, gangster, 

yıldız, karizmatik parababası” gibi bu düzenin ucubeleri ve tipleri olarak “yerleşik 

düzenin olumsuzlanmasından çok olumlanmasına hizmet etmektedirler.” 

Sinemada da benzer dönüşüm çizgisi ayırt edilebilir. İlk dönem sinemasında iyi ve 

kötüler, ideal tipler olarak kesin sınırlarla ayrılmış, yapımcı ve yönetmen etik tavır 

almışlardır. Deleuze’ye göre, etik, politik veya ideolojik anlayışı temsil edecek 

şekilde önceden belirlenen iyi ve kötü arası zıtlık, klasik gerçekçi anlatım filmlerinde, 

kahraman figürüyle özdeşleşmeyi ve kötü tipten soğumayı sağlayacak şekilde 

kamera konumları ve açılarıyla da ortaya konmuştur (akt. Şentürk, 2008:166).  

Popüler sinema, kaba kuvvete dayanan, temiz ahlaklı, ataerkil, akıllı ve mantıklı ama 

duygularını ifadede zayıf erkek kahramanlarla, mükemmel eş, anne olan kadınlarla 

doludur. Ama daha 1910’larda, suçlu ya da karanlık geçmişi olup, kadın kahramanın 



138 
 

aşkıyla günahlarından arınan William S. Hart’la özdeşleşmiş iyi-kötü adam tipi de 

vardır ve bu, sonraki Westernlerde de devam eder (Thompson&Bordwell 1994: 77).  

Görünüşünden, tutum ve davranışlara dek ideal çizilen kadın ve erkek kahramanlar, 

siyaseten doğrucu finaller, Hollywood’daki Hays kodları denen sansürün de etkisiyle 

egemendir ama şiddetin yükselişi ve kötü adamlara seyirci ilgisi erken dönemde bile 

Underworld (1927), Little Caesar (1931), The Public Enemy (1931) gibi suç-gangster 

filmleriyle barizdir. Üstelik sanılanın aksine, örneğin bu açıdan en önemli kilometre 

taşlarından sayılan Scarface (1932) filmindeki şiddetin yüksekliği, kötü adamın 

estetize edilmesi vs. stüdyolar veya kapitalist sistemce değil senaristçe yapılır.  

Yapımcı Howard Hughes’a gelen ünlü senarist, başarılı bir filmde 6 kişi ölmesinden 

yola çıkıp, yazacağı filmde 20 kişiyi öldürürse en azından iki kat para kazanılacağını 

savunarak kötü adamın kahraman olduğu filmi yazar ve Howard Hawks da şiddetin, 

seksin ve cinayetin yoğun olduğu bir film yapar. Hays, şiddetle karşı çıksa da özel 

gösterimde basın filmi çok beğenir ve sansürlü de olsa gösterime girip, çok iş yapar.  

Diğer popüler türlerde, ideal iyi-kötü konumlaması baskındır ama gündelik yaşamın 

giderek karmaşıklaşmasına paralel olarak insanın iç çelişkilerinin de yoğunlaşması, 

Freud ve psikanalizin bilinçaltı kavramının etkisiyle her insanın iyilik kadar kötülük 

yapabilme potansiyeline de sahip olduğunun yaygın kabulü ve sansürün etkisinin 

azalması gibi çeşitli sebepler karakterlerde dönüşüme yol açar. Şentürk (2008: 166), 

bu dönüşümü, filmlerde temsil edilen anlayışların artmasının, hakikat söylemlerinde 

de çoğalmaya yol açması ve şiddetin estetize edilmesinden hareketle yorumlar: 

“…hakikat anlayışının çoğalması ve görecelileşmesi sürecine paralel olarak filmin 
yüzyıllık tarihi boyunca sergilenen ‘ideal özne’ tiplemelerinin çelişkili bir biçimde 
çeşitlendirilmesi ve zaman içinde ‘iyi’ ve ‘kötü’ gibi klasik zıtlıkların aralarındaki 
farkları ortadan kaldıracak biçimde estetize edilmesi, etik değerlerin de 
görecelileşmesine yol açmış ve giderek geçerliliklerini yitirmelerine katkı sağlamıştır.”  

Film Noir’da sansürle boğuşarak da olsa yaygınlaşan şiddetin estetize edilmesi ve 

kötü adamların kahramanlaşması olgusu, 1970’lerde yeni bir aşamaya varır. Bir 

yandan Uzakdoğu dövüş filmlerinin estetiği, diğer yanda suç, macera ve korku-

gerilim filmleri ve bunların karıştırılmasından doğan karma türlerde artan stilize kötü 

karakterler seyirci talebiyle de buluşarak hızla çoğalır. Filmlerde şiddetin yalnızca bir 

sorun çözme yolu olarak kanıksanması değil, estetize edilmesi ve başarıya ulaşarak 

olumlanması vardır. Ranciére (akt. Chion, 1992: 156), artık öykü ve kişi yaratımında 

tersine işleyen bir sansürün olduğunu, senaryoların, “yasaklamak yasaktır’ savını bir 



139 
 

tüketim ahlakına indirgeyerek yeni bir tüketim mantığı” oluşturduğunu düşünür. 

Chion ise, senaryolar kadar bugünün seyircisini de eleştirir:   

“Seyirci öyle sınırsız bir hoşgörüye sahip ki, neredeyse gerçek serserilerle 
özdeşleştirilse bile sesini çıkarmayacak. Bazı filmler, örneğin Sergio Leone’nin 
filmleri gibi zevk düşkünü, rezil insanların kahramanlaştırıldığı bazı filmler bizde bu 
kanıyı uyandırıyor. Bununla birlikte bu filmlerde yine de bir onur, bir davranış ahlakı 
vardır. Aslında gangsterler ve eylemlerini şiirsel bir tülle örterek güzelleştiren bazı 
filmlerin yanında (örneğin Coppola’nın Baba’sı gibi) Leone’nin filmleri dürüst kalıyor” 
(Chion, 1992: 155). 

Etik açıdan ağır eleştirilere yol açsa da, bu durum aynı zamanda iyi karakterlere 

kötü yönler eklenmesiyle daha gerçekçi ve derinlikli karakterlerin kurulmasına da 

neden olur. Sansür nedeniyle yaratılan steril karakterler, ahlakçı filmler ve ders 

veren sonları giderek azalır. Aynı zamanda demokratik çoğulculuk ve siyaseten 

doğruculuk, kötü adamların etnik ve ırksal temellerle çizilmesinde ciddi bir düşüş ya 

da en azından değişim yaratır. Sinemanın küresel bir olgu olması, satış ve seyirci 

baskısı kötü karakterlerin milliyetlerini de etkiler. Fakat Fleur’e (1984:167) göre, 

“kötü adam”lardaki değişime karşın Amerikan toplumunda önyargı ve ayrımcılık aynı 

şekilde devam etmektedir. Dolayısıyla kitle iletişim araçları pekiştirici etki yapsa da, 

kurumlaşmış norm ve davranışları kolayca değiştirememektedirler. 

Günümüzde, popüler filmlerde, özellikle çizgi-roman uyarlaması süperkahraman 

filmlerinde iyi-kötü netliği açık şekilde sürmektedir. İyi ve kötüler, siyah-beyazdan 

griye yaklaşsalar da, bunun görünüşte olduğu, popüler sinema için toplumsal arka 

planın tabu kalmaya devam ettiği fark edilebiliyor. Seyirci, daima bir kötülük olarak 

gördüğü engelin aşılması, kötünün yok edilmesi, cezalandırılması ya da tövbe 

etmesiyle rahatladığından, belki de gerçek yaşamda hız ve belirsizlik arttıkça kesin 

iyi-kötü zıtlığı seyircilerin de daha kolay rahatlamalarına hizmet ediyor.  

Popüler filmlerde kötüyü yine bir bakışta anlasak da giderek derinlik kazanmalarına, 

daha gerçek motivasyonları olmasına, daha incelikli kurulmalarına da rastlıyoruz. 

Ana akım sinemanın kahramanları da biz sıradan ölümlüler gibi çelişkiler, duygusal 

zayıflıklar yaşıyor, yanlış kararlar alıyor; sadece kaslarıyla veya zekâlarıyla değil 

duygularıyla da bazı güçlükleri aşmaları gerekiyor. Anti-kahramanlar, sempatik kötü 

karakterler, cinayeti bir sanata çeviren caniler seyircinin içindeki karanlıkta, en temel 

korku ve fantezilerinde giderek daha çok karşılık buluyor. Artık yalnız kahramanların 

değil kötü karakterlerin de oyuncakları yapılıyor ve çok satılıyor. Buradan hareketle 

postmodernizmi suçlamak veya kötülüğün yüceltildiği sonucuna varmak mümkün 



140 
 

ama bunu, artık içimizdeki karanlıkla, kötülükle yavaş yavaş yüzleştiğimiz, onu itiraf 

etmeye başladığımız gibi de değerlendirebiliriz. 

Kötü karakterler ve anti-kahramanlar başta alıntıladığımız gibi Marcuse’a göre artık 

sistemi olumlayan ucubelere dönmüşlerdir. Oysa her şeye karşın mevcut sisteme 

dair şüpheyi, onun dışındaki bir yaşam imkânını bize hatırlatma imkânı olan da 

kahramanlar değil onlardır. Toplumsal öfkeye, nefrete ve acımasızca lanetlenmeye 

karşın onlar, özgürlüklerini mevcut sınırların ötesine dahi taşıyarak sonuna dek 

yaşamaya çalışırlar. Zaten belki de bu özgürlükleri nedeniyle kıskançlık kaynaklı bir 

nefretin nesnesi haline de gelirler. Onlar sokağımızda, şehrimizde kısacası yanı 

başımızda yaşayan gerçek karakterlerdir. Sanatın kötüleri, gösterenlerini yüceltmek 

veya yaptıklarının güzellenmesinden ziyade bizi silkelemek, kendimize ve sisteme 

dışarıdan bakmak ve mümkünse farkındalık yaratmak işlevini taşırlar.  

2. Kötü Karakter Tipleri 

Tami Cowden, Jung’un, tekrarlayan kişilik arketipleri olarak ifade ettiği arketipler 

(türünün ilk örneği) üzerinden 16 farklı Kötü Arketipi belirler. Bunlar kesin belirlenmiş 

sınırları göstermediği gibi, başkaları da eklenebilir. Ancak Cowden’den önce de 

uzun süredir kullanıldıklarından, hızlı ve etkili sınıflandırma imkânı sağlarlar. Film 

incelememizde de yeri geldikçe değineceğimiz bu 16 kötü arketipi genel 

özellikleriyle şunlardır (Cowden, 2011: 10-13):  

Zorba: Bedeli ne olursa olsun güç sahibi olmak isteyen zorba. İsteklerini acımasızca 

ve düşmanlarını ayakları altında ezerek elde eder. Tüm kontrolü elinde tuttuğundan 

insanlar onun için piyondurlar. Yoluna çıkarken iki kere düşünülmelidir; çünkü o 

zaman sizi yok etmekten başka bir şey düşünmez. 

Veled-i zina: Kırgınlık ve öfkesiyle ortalığı yakan sahipsiz evlat. İstediklerine sahip 

olamadığından, çevresindekilere saldırıp, acı çektirmeye başvurur. Başkalarını 

harekete geçirmeyi sever ve kendi aykırı isteklerini övünerek ifade eder. Çocuksu 

tavırlarına aldanılmamalıdır; çünkü o, bir nefret yumağıdır. 

Şeytan: İnsanlara hak ettiklerini düşündüğünü veren cazibeli İblis. Karizmasıyla 

ayartarak kurbanlarının kendi yıkımlarına gitmelerini sağlar. İnsanların ahlaki 

zayıflıklarını keşfetme konusunda çok yeteneklidir. Yüzünüze gülerek, aklınızı 

çelmesine kulak tıkanmazsa kesin bir felakete sürükler. 



141 
 

Hain: Kendisine en çok güvenen kimseye ihanet eden ve iki taraflı oynayan kalleş. 

Kimse içinde pusulanmış kötülüğü fark edemez. Destekleyici gülümsemelerine, 

samimi ilgisine karşın çevirdiği dolaplarla arkadaşlarının felaketine sebep olur. 

Arkanızı dönerseniz, zarar verme niyetindedir. 

Serseri: Çaresizce bir yere, bir şeylere ait olmayı arzulayan, dışlanmış yalnız 

serseri. Diğerlerinin yanından eziyet ve kabalıkla ama genellikle de haklı bir sebeple 

uzaklaştırılmıştır. Kefaret isteğiyle yanıp tutuşur ama bunun için başkalarını kurban 

etmeye dünden razıdır. Ona karşı sempati göstermek boşunadır çünkü size karşı 

zerre sempatisi yoktur.  

Suç Dehası: Üstün zekâsıyla hava atmayı seven kötü niyetli usta suç dehası. 

Kendinden zekâca aşağı olanları –ki neredeyse hemen herkes- hor görür.  Alamet-i 

farikası ayrıntılı bulmacalar ve deneylerdir.  İpleri asla onun eline vermemelisinizdir 

çünkü mutlaka kendi lehine olacak şekilde hile karıştırır. 

Sadist: Sebepsiz yere zalimlikten keyif alan vahşi yırtıcı. Şiddet ve psikolojik zalimlik 

bu adamın büyük bir yetenek ve gözü peklikle oynadığı oyunlarıdır. En acımasız 

eylemleri bile büyük keyifle gülerek yapar. 

Terörist: Çarpıtılmış bir onur anlayışıyla hareket eden bir kara şövalye. Kendi 

erdem ve faziletine inancıyla üstünlük taslar ve bu çarpıtılmış anlayışa bağlı 

kurallarla herkesi yargılar. Hiçbir geleneksel ahlak kuralı onu durduramadığı gibi, 

sonucun da her türlü iğrençliği haklılaştırdığına inanır. Bu adamın adil olmasını 

boşuna beklersiniz çünkü adalet anlayışı da sizinkinden bambaşkadır.  

Kancık: Tepeye çıkmak için yalan söyleyen, aldatan, çalıp, çırpan kötü niyetli zorba. 

Başarıya ulaşma yolunda etrafındaki pek çok insana tekme vurmuştur. Kendi 

hayallerine ulaşmak dışında hiç kimseyi ve hiçbir şeyi umursamaz. Kendinden 

başka kimseye de yardım etmez.  

Kara Dul: Kurbanlarını ağına çeken bir örümcek ya da aldatıcı siren (yamyam 

denizkızı). Çok şey ister ve istediği bir şeye sahip olan herkesin ardından koşar. En 

iyi yaptığı şey insanların kandırılmayı istemesini sağlamaktır. Amaçlarına cazibesini 

kullanarak ulaşan bir yalancı ve her türden baştan çıkarmayı bilen bir uzmandır.  



142 
 

Sırttan bıçaklayan: Safları oyuna getirmekten zevk alan ikiyüzlü dost. Sempatik 

gülümsemesiyle kurbanlarının sırlarını öğrenir ve bunları kendi çıkarı için kullanır. 

Yararlı gibi gözüken tavsiyeleri ancak köstek olan, güvenilmez bir haindir. 

Kaçık: Çevresindekileri de kendi çılgınlığı içine çeken dengesiz, kaçık kadın. Bütün 

dünya yanılıp, yanlış yapabilir ama o asla! Mantığını anlamak imkânsızdır. 

Asalak: Sadece kendi rahatı için işbirliği yapan zehirli bir içecektir. Kendi güvende 

olduğu sürece her türlü zulüm ve işkenceye göz yumar veya parçası olur. Kendini 

seçeneği olmayan bir kurban gibi görür ve suçlarını başkalarına atar. Hiç kimse için 

parmağını bile kıpırdatmayacağından ondan merhamet beklemek de boşunadır. 

Düzenbaz: Başkalarını mahvetmek için planlar yapan ölümcül entrikacı. Kedinin 

fareyle oynaması gibi insanların hayatlarıyla oynar. İnce ve ayrıntılı planlar ve 

dolaplar tertipler. Hiçbir şey, onu, bir şeyden haberi olmayanı tuzağına düşürmekten 

daha fazla memnun etmez. Niyeti kötüdür ve karmaşık tasarılarına dikkat edilmelidir. 

Fanatik: İyilik adına kötü işler yapan uzlaşmaz radikal. Eylemlerini hep niyetiyle 

haklı çıkarır ve ikincil hasarları umursamaz. Birisi müttefik değilse düşmandır ve 

başına gelecekleri hak etmiştir. Kendi haklılığına sonuna dek inanır. 

Baskıcı Anne: Sevdiklerini sıkboğaz eden, anaç baskıcı. Çevresindekiler için en 

doğrusunu hep o bildiğinden onların yaşamlarını kontrol etmek için elinden geleni 

yapar. Zaten her şey onların kendi iyiliği içindir. Onun söylediklerine uydukları 

sürece sevdiklerinde asla hata bulmaz ve onlara her türlü imkânı sunar. Ailesine 

karşı en ufak bir yanlışta başınıza büyük dertler açacaktır. 

 

 

 

 

 

 



143 
 

IV. BÖLÜM 

POPÜLER TÜRK SİNEMASINDA KÖTÜ KARAKTERİN 
TÜRLER ÜZERİNDEN KARŞILAŞTIRMALI İNCELENMESİ 

A. İnceleme Yöntemi 

İncelememiz tümüyle Türk sinemasını değil, genelde niceliksel bir izlenme ve çok 

tutulmaya bağlı olarak yapay şekilde ayrılan popüler sinemadaki kötü karakterlere 

bakacaktır. Bu nedenle popüler sinemayı doğru konumlayabilmek için önce, sanat 

sineması ve popüler sinema arasında, varsa eğer, ayrımlara bakılacaktır. 

Cawelti'ye (akt. Özden, 2004: 290) göre “türsel yaklaşım farklı ortamdaki ve farklı 

süreçlerdeki belirli metinlerin kıyaslanmalarını mümkün kılar. Çünkü bunlar aynı üst 

metne aittirler.” Ancak bu üst metinlerin ortak özellikleri ve işleyişleri de dönemine ve 

sosyo-ekonomik koşullarına bağlı olarak oluşur. Popüler sinema popüler kültürün 

önemli bir parçası olduğundan ve popüler kültür de, inceleme alanı olarak iletişim ve 

sosyoloji disiplinleri içerisinde yer aldığı için (Batmaz, 2006: 23) konu, toplumbilimsel 

bakışı da göz önüne almaktadır. Bu nedenle incelememizde, Türkiye’nin sosyo-

ekonomik yapısına ve kültürel planda yaşanan değişmelere de değinerek bir 

çerçeve çizilmeye çalışılacaktır. Çünkü kullanılan sözel ve görsel dil toplumdan 

topluma, kültürden kültüre ve dönemden döneme farklı anlamları doğurmaktadır. 

Öte yandan konumuz kötü karakterler olduğundan ve bunlardaki varsa bir değişim 

araştırılacağından kişilik çözümlemesine de başvurmak gerekmektedir. 

“…tür filmlerinin yönetmenlerinin, temalarının ve karakterlerinin çözümlenmesi için 
psikanalitik eleştiri ve tür filmlerindeki babaerkil yapıların çözümlenmesi, kadın ve 
erkek cinsel kimliklerinin inşa edilme yolları gibi konularda feminist eleştiri zengin bir 
araştırma alanıyla karşı karşıyadır” (Özden, 2004: 293). 

Ancak bir film üzerinden değerlendirme yapıldığı ve film, bir kurmaca olduğundan 

yapılan gerçek bir kişilik değerlendirmesi değildir. Bir kişiliği değerlendirmede farklı 

yöntemler olmakla birlikte belli ölçütler ve bilinmesi zorunlu bilgiler vardır. Bir film, bu 

bilgilerin bir kısmını verse de eksik kalan bilgiler çoktur. Bu nedenle film kişilerinin bir 

kültürel uylaşım üstünden hareket ettikleri düşünülmelidir. Örneğin belli simgesel 

özellikleri verilmekle yetinilen bir karakterin diğer özelliklerinin bunlara uygun olarak 

izleyicinin zihninde tamamlanacağı varsayılır. Kişinin geçmişi ve eylemleri, duygu ve 

düşünce yapısı hakkında ne kadar çok ayrıntı verilirse, tamamlama o kadar üretenin 

niyetine yakın olacaktır. Ama popüler Türk filmlerinde kötü karakterler oldukça iki 



144 
 

boyutlu olduklarından, belli bir özellik üzerinden kurulan kişilerin diğer özellikleri, 

önceki film deneyimlerimize, türe dair uylaşımlara ve gerçek yaşam deneyimimize 

bağlı olarak tamamlanmıştır.  

Kısacası kötü karakterlere, psikolojik açıdan kötü bölümünde verilen ve incelemede 

de yeri geldikçe eklenen bilgilerle açıklanan psikanalitik bakışla yaklaşılmış, buna 

uygun olarak sınıflamada da Cowden’ın kötü arketiplerinden yararlanılmıştır. Ayrıca 

toplumsal yapının ve türün, temsilin kurulmasındaki rolü de göz önüne alınmıştır. 

B. Türkiye’de Sosyoekonomik Hayat ve Popüler Türk 
Sineması 

Farklılıklar olmakla birlikte genelde Türk sinemasının 1950’ye kadar olan kısmı, İlk 

Dönem (1914-1923), Tiyatrocular Dönemi (1923-1939) ve Geçiş Dönemi (1939-

1950) olarak üçe ayrılır (Özön, 1995: 18). Ardından yaklaşık 20 yıllık dönemlerle 

Sinemacılar Dönemi (1950-1970) ve Yeni Sinemacılar Dönemi (1970-1987) gelir. 

1987-2000 arasını bir dönem alıp, 2000 sonrası diyenler gibi onar yıllık dönemler de 

kullanılır. Biz, Türkiye’de yapılan siyasi darbeleri ölçüt alan Metin Erksan hocamızın 

derslerinde yaptığı onar yıllık dönemlerine uyacağız. Ayrıca ilk iki dönemi üretimin 

kısıtlılığı nedeniyle, birlikte alacağız. Her yerde mevcut tarihçeyi tekrarlamaktansa, 

konumuzla ilgisi bakımından önce bu dönemlerdeki sosyoekonomik yapıya kısaca 

bakacak ve Türk sinemasında popülerlik, yıldız sistemi, türler ve karakterler 

hakkındaki bilgilere dikkat çekmeye çalışacağız.  

1. 1950 Öncesi Dönem: Yeni Topluma Yeni Bir Sanat 

Bu dönem, tüm kurumlarıyla Batılılaşmaya çalışmasına karşın düşüşü önlenemeyen 

İmparatorluğun yıkılışı ve yerine Batı değerleri temelinde kurulan laik Cumhuriyet’in 

yeni bir toplum inşa etme çabasıyla geçer. Osmanlı ekonomisi, sanayi malları ithal 

edildiğinden, büyük ölçüde sanayisiz bir ekonomi görünümündedir. Nüfusun çoğu 

kırsaldadır ve ilkel şartlarda üretim yapılır. Görece zenginleşen kesimse Müslüman 

ticaret burjuvazisidir. 1909-1918 arası yüze yakın büyük şirket kurulur. Cumhuriyet 

devletçi olsa da, bazı alanlarda imtiyazlı yerli-yabancı şirketler tekel durumundadır. 

1929’a dek ülke tarımsal üretim artışına dayalı olarak hızla büyür ama aynı yıl 

dünyada “Büyük Buhran” olur. Bunun tetiklemesiyle de ilk ciddi sanayileşme dönemi 



145 
 

başlar ve 1930’larda Türkiye tarihinin en yüksek ortalama büyüme hızına ulaşılır. 

Bu, aynı zamanda Türkiye’de kapitalizmin kökleşmesinin de başlangıcı olur.18  

1940-1945 arası, ekonominin daraldığı, yüksek enflasyonlu, karaborsalı ve yüksek 

vergilerin (Varlık ve Zirai mahsuller Vergisi) konulduğu savaş yıllarıdır. Köy ve 

köylülük gerçeği önemli bir gündemdir. 1940’ta Köy Enstitüleri ile bir eğitim hamlesi 

yapılır. Okuma yazma oranı, %29’a yaklaşır. Ayrıca ticaret ve mal-mülk sahipliği de 

azınlıklardan Türklere geçirilmiştir. 1946 yılı, savaşın bitişi ve çok partili döneme 

geçişle önemlidir. Sovyetler’in Türkiye’den toprak talebi yüzünden ABD’ye yaklaşma 

ve anti–komünizm güçlenir. Marshall Yardımı ile pekişir. 1946-53 arası, tüm sosyal 

kesimlerin mutlak durumlarının ve yaşam koşullarının düzeldiği, reel gelirlerin arttığı; 

buna karşılık maaşlıların göreli durumlarının gerilediği, genel olarak mülk gelirlerinin 

ve özellikle ticaret sermayesinin milli hasıla paylarının arttığı bir dönemdir. Geniş 

köylü kitleleri, bozulan bölüşüm ilişkilerini, üretim dinamizmiyle fazlasıyla telafi eder. 

1946 sonrası dış ticaret açıkları artar ve dış yardım arayışları başlar. 

Türkiye’ye ilk filmler Fransa, Almanya ve İtalya’dan (Gökmen, 1989: 17); 1930’dan 

sonraysa çoğu Hollywood’dan, gerisi Almanya ve diğer Avrupa ülkelerinden gelir. 

1935’te İstanbul’da gösterilen 322 yabancı filme karşı tek bir Türk yapımı film vardır. 

Yasal düzenlemelerle sektöre vergi indirimleri getirilmesiyle 1938 sonrası yerli film 

yapımı çabaları artar (Abisel, 2005: 14, 53).1914-1940 arası toplam 47 Türk filmi 

çekilir  (Yavuzkanat, 2010: 16). Dönemin salon sayıları içinse çelişkili bilgiler vardır. 

Abisel (2005: 8-9) Türkiye'de 1929’da 200’e yakın salon ve 1936'da da 685 salon ve 

geziciler dâhil 5300 gösterici olduğunu yazar. Özön’e (1995: 49) göreyse 1923’te 30 

civarı, 1939’da 130 ve 1949’da 200 salon vardır. 1950’lere kadar salonlar büyük 

şehirler dışında yaygın değildir (Kayalı, 1994: 14). Yine de filmler gezici göstericilerle 

Anadolu’ya ve Trakya’nın önemsiz merkezlerine dek yayılır (Yavuzkanat, 2010: 13).  

Üstelik sadece orta ve üst sınıflar değil, çocuklar ve dar gelirli sınıf da, muhtemelen 

eğlence olanaklarının kısıtlılığı nedeniyle, yabancı dilde gösterilen filmlere bile büyük 

rağbet gösterirler. 1933’te İstanbul’da 3 milyona yakın olan bilet satışı 1938’te 10 

milyona yaklaşır. Bunda hükümetin, halk ucuza eğlensin gerekçesiyle sinema bilet 

fiyatlarını düşürmesi de etkili olur. (Abisel, 2005: 10-11, 17, 53). 

                                                             
18 Buradaki ve diğer dönemlerdeki ekonomiye dair bilgiler için Korkut Boratav’ın “Türkiye 
İktisat Tarihi 1908-2009”, 20. Baskı, İstanbul, 2015, kitabından yararlanılmıştır. 



146 
 

İlk dönemin az sayıda yerli filmleri, Himmet Ağa'nın İzdivacı (1918) ve Binnaz (1919) 

gibi popüler tiyatro oyunu uyarlaması, Nur Baba (1922) gibi roman uyarlaması veya 

İstanbul’da Bir Facia-i Aşk  (1922) gibi gazete haberinden alınma suç öyküsüdür. 

Binnaz, İstanbul’da (ve İngiltere’de) yüksek gişe yapan ilk film olur (Künüçen ve 

Künüçen, 2002: 529). Şadi Karagözoğlu’nun, 1917’den itibaren çektiği bir seri kısa 

filmden oluşan Bican Efendi filmleri de yoğun ilgi gören komedilerdir (Özuyar, 1999: 

133).Yabancı filmleri de dâhil ederek, o dönem nelerin popüler olduğuna bakarsak, 

1932’deki bir yorum (akt. Abisel, 2005: 12-14), “hafif operetler, aşk maceraları hatta 

bazen düşkün kadınların hayatları” diye belirtir. Yani aşk ve melodram filmleri 

ağırlıktadır ve arkasından komedi, müzikaller, macera, gizem ve korku filmleri gelir.  

“Düşkün kadınların hayatları” ifadesinden de anlaşılabileceği ve dönemin Kızıl 

Kadın, Casus Kadın, Sözde Bakireler gibi film adlarının da işaret ettiği gibi kötü 

olarak “öteki kadın” daha o yıllardan yerleşmeye başlar. Diğer bir kötü ise, bir yerli 

katkı olarak, Muhsin Ertuğrul’un Ankara Postası’nın (1929) "irticanın timsali, 

düşmanların adamı” diye gösterilen yobaz imamıdır. Tabii bu filmde de kocasını 

aldatan “kötü kadın” Necmiye Sultan vardır ve sonunda öldürülerek cezasını bulur. 

Gerçi Ertuğrul’un Türkiye’deki ikinci filmi Nur Baba’da (1922) da, yozlaşmış, şehvet 

düşkünü bir Bektaşi şeyhi ve 1938’de çekeceği Aynaroz Kadısı’nda, kadın ve para 

düşkünü bir kadı anlatılır. Yani kötü, Cumhuriyet öncesi düzenle eşleştirilmiş gibidir. 

Türk sinemasında kötü kadınların ilki,  Ahmet Fehim’in Mürebbiye (1919) filmindeki 

“Fransız yosması Anjel”dir ve film, Türk sinemasının kadın kahraman üzerine kurulu 

ilk filmidir (Özgüç, 1994: 15). Onaran’a (1994: 15) göre, işgal İstanbul’unda sansüre 

uğrayan ilk filmimizdir ama bu biraz şüphelidir. Anjel’i oynayan Madam Kalitea, 

sinemamızın ilk Rum vamp oyuncusudur. Dönem boyu süren, yuva yıkıcı, tehlikeli 

vamp ya da “meş’um kadın”ların sonuncusunu, Şehvet Kurbanı’nda (1940) Cahide 

Sonku oynar. Film, Muhsin Ertuğrul’un da en popüler filmi olur (Onaran, 1994: 36). 

1922-1939 arası yıllar Muhsin Ertuğrul hâkimiyetinde geçer. Türkiye’deki ilk filmi 

İstanbul’da Bir Facia-i Aşk (1922), yaşanmış bir cinayetin gazete haberleri ve 

mahkeme kayıtları ile hazırlanmış bir cinayet filmidir ve Ertuğrul’a göre seyirciden 

olağanüstü ilgi görür. İkinci film Nur Baba ve sonraki Ateşten Gömlek de büyük gişe 

başarısı sağlar (Akçura, TY:6). Ertuğrul, İlk özel film stüdyosunu kurup;  1923’te ilk 



147 
 

kez Türk kadın oyunculara19 yer verir (Ateşten Gömlek). 1931’de İlk uluslararası ve 

sesli ortak yapım Türk melodramıyla (İstanbul Sokaklarında) büyük bütçeli yapımı 

da gerçekleştirir (Özgüç, 1995: 56) ve filmi geniş kitleler izler (Onaran, 1994: 28). 

Dolayısıyla Ahmet Fehim’in Binnaz (1919) ve Muhsin Ertuğrul’un üstte bahsedilen 

filmleriyle Bican Efendi kısa filmleri yerli popüler gişe filmleridir. Seyirci önüne çıkan 

ilk film olan Sedat Simavi’nin Pençe20 (1917) ise kesin değildir. Söz konusu filmleri 

seyretmek mümkün olmasa da, konuları ve aktarılan tanıklıklar itibarıyla suç, savaş, 

aşk-melodram ve komedi olarak, türlerinin özelliklerini gösterir gibidirler.   

Muhsin Ertuğrul, 1930’larda İpek Film için müzikli ve tarihsel komediler ve Kurtuluş 

Savaşı filmi Bir Millet Uyanıyor’u (1932) çeker. Senaryosu Nazım Hikmet’in olan 

Aysel, Bataklı Damın Kızı (1935) ilk köy filmi olur. 1939 yapımı Allah’ın Cenneti 

başroldeki Münir Nurettin’le sinemamızda şarkıcı-türkücü filmlerinin başlangıcı olur 

(Akçura, TY:13). Bir başka tür filmi de, ilk tarihsel film denemesi sayılan, saraylar ve 

zindanlar gibi tarihi dekorlarda çekilen Binnaz’dır (Özgüç, 1994: 16). 

Bu dönem, yönetmen ve teknik ekip kadar oyuncular da tiyatrodan gelmedir. Fakat 

bir yandan da Türkiye güzeli Feriha Tevfik ve bizdeki ilk yabancı kadın oyuncu olan 

Mısırlı meşhur şarkıcı Azize Emir filmlerde rol alır. İlk kadın yıldız ise özellikle Aysel, 

Bataklı Damın Kızı (1935) filmiyle Cahide Sonku olur ve eşarbıyla genç kızlar arası 

bir moda bile başlatır (Özgüç, 1994: 17, 30). Özgüç’e göre Sonku’dan sonra kadın 

oyuncu çoksa da 1950 sonrası Muhterem Nur’a kadar başka kadın yıldız gelmez.  

Öte yandan kısmen meşhur erkek jönler vardır ve yıldız sisteminin en azından bir 

şekilde başladığı söylenebilir. Ayrıca 1914’te yayınlanmaya başlayan ve 1930’larda 

hızla artan sinema dergilerinin yanı sıra çoğu gazeteyle fikir, sanat ve aktüalite 

dergilerinde, çoğunlukla yabancı yıldızlar olmak üzere, yıldızların özel yaşamları ve 

zevkleri hakkında geniş haber, bilgi ve fotoğraflar yer alır. Hem de ciddi bazı 

dergilerde bile “açık saçık güzel” fotolarıyla birlikte (Abisel, 2005: 35). 

Sinema, kısmi karşı çıkışlara rağmen özellikle Cumhuriyet döneminde hızla bir sanat 

olarak kabul görmüştür. Ama bir “gerçeklikten kaçış” eğlencesi olduğu; çocuklar, 

                                                             
19 Özuyar’a (1999: 136) göre ilk, “Esrarengiz Şark”ın (1922) başrolü Nermin Hanım olabilir.  
20 1953’te Nurullah Tilgen, filmin büyük beğeni topladığını (Künüçen ve Künüçen, 2002: 528) 
Onaran (1994: 15) Simavi’nin sonraki filminin bunun kadar da parlak olmadığını yazar. 
Özön’e (1985: 341) göre pek tutmamış; Özuyar’a (1999: 132, 138) göre, gişe geliri açısından 
istenilen sonucu verememiştir.  



148 
 

gençler ve özellikle de kadınlar üzerinde ciddi ahlaki bozulmalar yarattığı endişesi 

sıklıkla dile getirilir. Sinemalar, mali yasalarda hep gazino, bar, meyhane gibi 

eğlence yerleriyle birlikte ele alınır (Abisel, 2005: 25, 30, 52). Bazıları da filmlerin 

kötülüğünü kapitalist ticarete ve sinemanın tutucu doğasına bağlar: 

“Kapitalist para kazanmayı düşünür, yalnız onu düşünür. Onun için halkın en mürteci 
duygularına hitap eder; cin, peri, gulyabani, esrarlı kuvvetler. Kapitalist dincidir. Ona 
din lazımdır. Sefalet ve ızdırap çeken insanlara teselli, uyuşturucu madde, afyon 
olarak din... Kapitalist mutlaka emperyalist olur. Çünkü ona malını satmak, 
hammadde ve ucuz isçi bulmak için sömürge lazımdır. Sömürge de emperyalist ve 
militarist bir devlet işidir. Bugünkü sinema filmlerinin kötülükleri işte bu kapitalist 
zihniyetten doğuyor...” (akt. Abisel, 2005: 33). 

İdeoloji de dönem sinemasını çok etkiler. 2. Dünya savaşı yaklaşırken, Türkiye’nin 

Almanya ve Sovyetlerle ilişkilerinin hassas olduğu 1930’lu yıllar sonu, özellikle iç 

propaganda için yapılan Rus ve Alman filmleri bizde de gösterilmektedir. Dönemin 

yazarları, Rus komünizm propagandasına ve Alman propaganda teşkilatının bu 

filmlere yoğun tesir ederek, Alman milliyetçiliğini, militarizmi, nüfus artışı için çocuk 

sevgisi ve anne şefkatini pompaladığına dikkat çekerler (Abisel, 2005: 40-41). Oysa 

sansür yasasına göre bir devletin siyasi propagandası, din propagandası, askeriye 

karşıtlığı, düzene, ahlaka ve milli duygulara aykırılık vs. yasaktır (Onaran, 1994: 33).  

1938’den itibaren, savaş nedeniyle Mısır üzerinden gelen Amerikan filmlerine Mısır 

filmleri eklenir (Onaran, 1994: 35). İçli şarkılarıyla genelde ağır melodramlar olan bu 

filmler, teknik olarak da daha iyidir ve gişede büyük başarı kazanırlar. Çevrilen yerli 

film sayısını aşan Mısır filmleri furyası 1944’e dek sürer (Özön, 1995: 25). 1947’de 

yeniden yükselişe geçen, Özön’ün “kötü sinema örneği” görüp, Yeşilçam sineması 

ile özdeşleştirdiği bu filmler, izleyiciyi büyütür, Doğuya ve Araplara dair olumsuz 

resmi tavrı kırar ve Türk müziğine olan talebi karşılar (Cantek, 2000: 31, 34). Yerli 

filmi koruma yasalarıyla yerli film artışı ve sektör tepkisiyle de sona erer.  

Bu arada Arapça sözlü şarkılarla gösterimi yasaklandığından bu furyaya ve diğer 

yabancı filmlere dublaj yapmak üzere gelişen dublaj endüstrisi iyice büyür. İthal 

filmlerde aşk ve melodramlar hep popüler olmakla beraber, Süpermen, Zorro gibi 

kahraman filmleri de 1930’ların sonundan itibaren yoğun ilgi görür.  

Hâlâ faal olan Muhsin Ertuğrul ve ekibindekilerden başka yönetmenlerin tiyatro 

dışından gelerek sektöre girdiği dönemdir. Aralarında en öne çıkanı Faruk Kenç, 

Yılmaz Ali (1941) filmiyle “ilk polisiye deneme”sini gerçekleştirir (Özgüç, 1994: 95). 



149 
 

Yaptığı aşk ve komedi filmleri ilgi görür. Kahramanlık hikâyeleri ve aile melodramları 

çeken Seyfi Havaeri ve Şadan Kamil, yine melodramlarla Baha Gelenbevi ve farklı 

türlerde birkaç film yapan Turgut Demirağ bu dönem gelen genç yönetmenlerdir. 

Oyunculardaysa Atıf Kaptan’dan sonra öne çıkan jön Suavi Tedü olur. 1941-1950 

arası sinemamızda toplam 69 yerli film çekilir  (Yavuzkanat, 2010: 16). 

2. 1950 - 1960 Dönemi: Sinemacılar Dönemi Başlıyor 

Demokrat Parti’nin, 1950'de tek parti devrini bitirerek iktidar olmasıyla açılır ve 1954 

ile 1957 seçimlerini de kazanarak on yıl süren iktidarının ardından, 1960’ta ordunun 

yaptığı darbe ile kapanır. 1954-1961 arası, savaş sonu genişleme ortamı ve liberal 

dış ticaret politikaları sona erer. Ekonomide, dalgalanmalar görülür. İhraç malına 

olan talepteki düşme ve dış yardımların artışı yüzünden doğan dış tıkanmaya tepki 

olarak ithalat sınırlamalarına gidilir. Sonuçta işlevsiz kalan ‘Milli Koruma Kanunu’ da 

bu dönem çıkar. Birçok Kamu İktisadi İşletmesi (KİT) bu yıllar kurulur.  

Türkiye, Kore Savaşına girer ve 1952 de NATO'ya katılır. 1950’ler köyden kente iç 

göçün de çok arttığı yıllardır ama ancak 1960 sonrası bu konu filmlerde işlenmeye 

başlar. Gerilimi artan Kıbrıs olayları neticesi 6-7 Eylül 1955 olayları meydana gelir. 

Taşra burjuvazisi yükselişe geçer ve yeni zenginler yaratılır. Doğan Avcıoğlu’na göre 

çok partili rejime geçiş, devletle toplum arasında aracı olan şeyh, ağa, bey ve tefeci 

tüccarların yükselişleriyle ve oy rekabeti nedeniyle popülizmle sonuçlanmıştır (akt. 

Öztürk, 2008: 258, 259). Gösterişçi tüketim, magazin kültürü ve şekilsel bir Batıcılık 

artarak orta sınıflara doğru yayılır ama din de yeniden öne çıkar. 

Sinemamızın çok önemli üç yönetmeni Lütfi Ö. Akad, Metin Erksan ve Atıf Yılmaz 

üretimlerine başlayarak birçok film yaparlar. Akad, film noir tarzı birçok suç-gangster 

filmiyle ilgi görür. Erksan’da birkaç popüler film yapar. Özön’e (1995: 30) göre iyi 

filmleri yanında, piyasa romanlarının (yerli pembe ve beyaz diziler) belli başlılarını 

sinemaya uyarlayarak kötü bir geleneğin yerleşmesine yol açansa Atıf Yılmaz’dır.  

Vedat Ö. Bengü, Seyfi Havaeri, Nuri Akıncı, Semih Evin ile Memduh Ün ve Osman 

F. Seden dönemin yüksek gişeli popüler yönetmenlerdir. Ama gişe başarısı olan çok 

sayıda melodramlarıyla bu yıllar Muharrem Gürses’le simgeleşir. Filmlerde suç ve 

şiddet gösterimi de dini motifler de artar. Salon komedileri ve dini filmler popülerleşir. 

Kore Savaşı etkisiyle kahramanlık ve savaşı anlatan tarihi filmler de çok yoğundur. 



150 
 

Leyla ve Mecnun, Şark Yıldızı, Aşkın Gözyaşları ve Raj Kapoor’un Avare filmleriyse 

dönemin izleyici rekorları kıran şarkılı melodram filmlerinden birkaçıdır.   

Dergi yıldız yarışmaları ve Muzaffer Tema, Ayhan Işık, Fikret Hakan, Muhterem Nur, 

Belgin Doruk, Ekrem Bora gibi yıldızlar doğar. Neriman Köksal da vamp olarak iyice 

tanınır. Bican Efendi’den sonraki ikinci “komedi fenomeni” Cilalı İbo tiplemesiyle 

Feridun Karakaya olur. Ahmet Tarık Tekçe, Turgut Özatay, Aliye Rona, Kenan Pars, 

Settar Körmükçü, Danyal Topatan, vb. ise kötülükleriyle iyi yürekli Yeşilçam 

kahramanlarına hayatı dar ederler. Kısacası 1950-1959 arası, çekilen 540 yerli film, 

hızla artan kadın izleyiciler ve1959’da 25 milyonu aşan izleyicisiyle  (Yavuzkanat, 

2010: 19, 21), Yeşilçam’ın ‘Altın Çağı’nın (1960-75) hazırlık dönemidir.  

3. 1960 - 1970 Dönemi: Altın Çağ 

Dönem, 27 Mayıs ihtilali ve Demokrat Parti yöneticilerinin idamıyla açılır. Kurucu 

Meclis genelde çağdaş ve özgürlükçü bulunan yeni bir Anayasa’yı kabul eder. 

Cumhuriyet Senatosu kurulur. 1964’te Kıbrıs’a kısmi bir müdahale yapılır. 1965 

seçimlerinde ilk kez sosyalist bir parti, Türkiye İşçi Partisi, 14 milletvekiliyle Meclis’e 

girer. Devlet Planlama Teşkilatı kurulur. Önceleri azalan ithalat, “Soğuk Savaş” 

yılları diye de geçen bu dönemde, stratejik konum nedeniyle ekstra dış destekler de 

alınmasının etkisiyle Türkiye ekonomisinin ithal bağımlılığının kronik bir hal almasına 

ve ihracatın ihmaline önemli katkılar yapar. Dünyadaki 68 Hareketinin etkileri içeride 

de görülür. Tam bağımsızlık, anti-emperyalizm ve özgürlük arayışları, Kıbrıs olayları 

ve Yunan tarafını tutan Amerika’ya tepkiler yanında sağ-sol çatışmaları da artar.  

Tarımda makineleşmeyle de (traktör) birlikte hızla artan iç göçün yanı sıra yurtdışına 

göç de hızlanır. Büyükşehirlerin çeperlerinde büyüyen gecekondu mahalleleri ve 

gelen köy-kasaba kültürüyle kent kültürünün karşılaşması, uzun yıllara yayılacak bir 

çatışmayı ve bir garip sentezi doğurur. 1968’de TRT yayınlarının başlaması ise Türk 

sineması için bir kırılma noktası olur. İkinci ve dönemi kapatan önemli olay da 12 

Mart 1971 tarihinde Türk Silahlı Kuvvetleri'nce hükümete verilen muhtıradır.  

İç göç ve kültür çatışmaları, işçi sorunları ve sendikalaşma gibi toplumsal meseleler 

sinemamıza ilk kez yansır. “Toplumsal gerçekçi” denen filmler yapılır. Metin Erksan 

Susuz Yaz (1963) filmiyle, Berlin’de Altın Ayı alarak Türk sinemasına ilk büyük ödülü 

getirir. Ancak popüler romanlar kadar din ve kahramanlık öyküleriyle de beslenen 

klasik Yeşilçam denilen sinema, ağırlıkla melodram ve komedileriyle bu dönem 



151 
 

popülerliğinin zirvesindedir. Doğrudan masal gibi olan filmler bir yana, tüm filmlerde 

masalsı gerçekçilik ve anlatı yapısı görülür. Dönemin yükselen bir yıldızı da aksiyon 

macera filmleriyle iyice popülerleşen “Çirkin Kral” Yılmaz Güney’dir.  

Özellikle bölgesel işletmelerden alınan avanslara dayalı olan üretimde, konu 

seçiminden yıldızlara kadar, Anadolu’daki halkın zevk ve beğenilerinin işletmeciler 

aracılığıyla etkisi görülüyordu. Dönemin önemli bir özelliği de, yerli film artışına 

paralel artan sinema dergileri ve reklamlarla, yapımlarda etkili olan bölgesel 

dağıtımcıların yıldız oyuncu talepleri sonucu yıldız sisteminin hızla yerleşmesidir.  

Özön’e göre (1995: 313, 341) “bir avuç yıldız”, piyasa romanlarından 

senaryolaştırıldığından hep aynı tipleri oynadıkları monoton filmlerle piyasanın 

yarısını işgal etmektedirler. 1964’te 13 yapımcı, kendi yarattıkları bu sistemi 

engellemek için yıldızların yıllık film sayısını kısıtlayan bir anlaşma yapsalar da, 

ortaya çıkan yeni yıldızlar da aynı çarkı büyütmekten başka işe yaramaz. Film 

üretimi, yetersiz salon sayısına karşın hızla artmaya devam eder ve 1966’da 

dünyanın 4. büyük film sektörü olur (Özön, 1995: 34).  

Aydın Arakon, 1959’da ”Fosforlu” karakterinin yer aldığı filmleriyle argolu ve küfürlü 

filmleri yapmış ve bu anlayış çokça taklit edilmiştir. Memduh Ün’ün Ayşecik (1960) 

filmi de çocuk yıldızlı filmler dönemini başlatır (Onaran, 1994: 85, 75). Sadece bu 

serinin 14 devam filmi yapılır. Bir diğer seri film dalgası olan salon komedileri, Nejat 

Saydam’ın Küçük Hanımefendi (1961) filmiyle doğar. Cilali İbo’dan sonra bu kez 

Öztürk Serengil’in Adanalı Tayfur tiplemesi büyük ilgi görür. Fatma Girik, Türkan 

Şoray, Hülya Koçyiğit ve Filiz Akın bu dönem yıldızlaşır. Türk halk masalları da Batı 

masalları da, çizgi romanlardan uyarlama fantastik filmler de büyük gişe yapar. 

Pençe ve Aynaroz Kadısı filmlerinden beri cinsellik konusunda devlete ve piyasaya 

egemen ikircikli ahlak anlayışına karşın cinselliğin dozu giderek yükselir.  

Dönemin sosyo-ekonomik koşullarının ve artan toplumsal bilincin etkisiyle sokaklara 

çıkan, kapsamlı bir çözümlemesini çoğu zaman yapamasa da, toplum, gelenekler ve 

sistemce ezilen insan hikâyelerine yer veren ama artan film enflasyonu nedeniyle 

her konu ve karakteri klişe hale getiren bir popüler sinema vardır. Kapitalist ekonomi 

ve açık etkileriyle paranın ana eksen olduğu bir dünyada, giderek kaybolan değerler 

ve dayanışma vurgusuyla grupsal birimler (mahalle, köy, sendika) öne çıkar. 



152 
 

Masallar ve masalsılık, kaybolan veya olması özlenen ideal dünyanın arayışıdır. 

1960-1969 arası dönem Türk filmi sayısı önceki dönemin üç katından fazla artar. 

4. 1970 - 1986 Dönemi: Zirve ve Düşüş 

1973 Genel seçimlerinde Ecevit başbakan olur. CHP-MSP koalisyonunda Kıbrıs’a 

1974 barış harekâtı yapılır. Solun önünü kesmek için 1975’te ilk Milliyetçi Cephe 

hükümeti kurulur. Artan terör olayları gerekçesiyle 12 Eylül 1980 askeri darbesi 

yapılır ve anti-demokratik koşullarda 1982 Anayasası büyük çoğunlukla kabul edilir. 

1983’te Turgut Özal liderliğinde kurulan ilk ANAP hükümeti ile birlikte günümüz 

Türkiye’sinin yeni “değerlerinin” temelleri atılır. Dönemin özellikle sonraki yılları 

etkileyecek bir gelişmesi de PKK’nın eylemleridir. 

12 Eylül rejimi, IMF programına devam eder. Üç buçuk yıl, iktisat politikalarının 

‘sermayenin bir karşı saldırısı’ şeklinde gelişmesini, işgücü piyasasını ‘askeri’ bir 

denetim altında tutarak gerçekleştirir. İlk döneminde Banker skandalları ile sarsılan 

Özal, ithalatta liberalizasyon ve ihracatta çok cömert teşviklerle göreli bir istikrar ve 

büyüme sağlar ama enflasyon artışıyla başarısızlığa uğrar. Maaş ve ücretler geriler 

ve gelir dengesizliği iyice artar. Ticari ve mali sermaye ile rantiye tabakalarının 

sanayicilere göre, çok daha fazla avantajlı konuma getirildiği bir dönemdir. 

Bu dönemde Türk halkı, yüzyılların köylü ve tebaa toplumu olarak modern kapitalist 

düzene, Batının geçirdiği tüm aşamaları hızlıca geçtiği kısa yollarla eklemlenmeye 

çalışır. Modernleşme, batılılaşma ve gavurlaşma kavramlarının birbirine eklemli 

karmaşık algısı, solcuların dinsiz, Allahsız olduğu korkusu ile hep mevcut militarist, 

milliyetçi ve ataerkil zihniyet içerisinde hem içsel hem de toplumsal çatışmalar yaşar. 

Ezilen toplumcu bilincin yerini, gemisini kurtaran kaptan bireyci zihniyeti alır. Türkiye, 

liberal ekonomi ve magazinleşmeyle Küçük Amerika olma yolunda hızla ilerler.  

70’lerde üniversitelerde sinema eğitimi verilmeye başlanır. 80’lerde Feminizm ve 

kadın hareketleri, çevrecilik iyice ilgi görmeye başlar. 80 sonrası sinemada 

yasaklanan cinsellikse gazete ve dergilerle poşetli olarak geri döner.  

Türk sineması “Altın Çağ” diye nitelenen 1960-1975 arası üretimde ve popülerlikte 

zirveyi yaşar. 1970 yılında 246 milyona ulaşan seyirci sayısının 150 milyondan 

fazlası sırasıyla İstanbul, İzmir ve Adana bölgelerindendir (Yağız, 2009: 50). Filmler 



153 
 

artık çoğunlukla renkli olur. Ama aynı zamanda 70’ler sonrası bir yanda toplumsal 

gerçekçi filmleri, diğer yanda artan arabesk ve seks filmleriyle çelişkiler dönemidir.  

Melodramlar ve mahalle filmleri, Hababam Sınıfı gibi Arzu Film komedileri, Zeki-

Metin ve İnek Şaban tipleri bu dönemin çok iş yapanlarıdır. Öte yandan 1970’li 

yıllarda Yılmaz Güney’le idealize edilen devrimci sinemanın birçok örnekleri üretilir 

ve bir kısmı gişede de başarılı olurlar. Münir Nurettin’den Emel Sayın’a uzanan 

şarkıcı filmlerinde arada Nuri Sesigüzel’le halk müziği falan da vardır ama belki de 

en akılda kalan ve lanetleneni olarak arabesk müzik filmleri de 70’lerde başlar. Ama 

dönemin yerli filmcilerce de çok taklit edilen (özellikle Cüneyt Arkın’la) en popüler 

türlerinden biri Uzakdoğu dövüş filmleridir. 

Artık cinselliğin de gizlenecek tarafı kalmaz. Melih Gülgen'in Parçala Behçet’iyle 

(1972) seks furyası resmen başlar. Film, uzun süre sinemalarda gösterilerek halktan 

da gerekli ilgiyi görür. Aslında dalga dalga yayılan hippi felsefesi ve cinsel özgürlük 

anlayışıyla tüm dünyada seks ve porno sektörü büyür. Örneğin Fransa’da 1973’te 

200, 1974’te 223 uzun metrajlı porno film çekilir (Özgüç, 1994: 147).  

Böylece elde mendil, ağlayıp, gülmeye, macera seyretmeye gelen ailelerin yerini, 

cinsel ihtiyaçlarını karşılamaya gelen genç beyler almaya başlar. Gerçi kötü yola 

düşen genç kızlarla, alkol ve uyuşturucunun tehlikelerine dikkat çektiği iddiasındaki 

“ahlaki” filmlerde de “kadın eti” satışı artar. Dikmen Yıldızı’nın (1962) yakışıklı hava 

yüzbaşısı Murat da, (Onder Somer) artık genç kızların gazozlarına ilaç atmaktadır. 

1970 sonları, sağ-sol çatışmasıyla gerilen ve tehlikeli bir yere dönüşen sokağa çıkıp, 

sinemalara gitmek yerine evinde oturup televizyon seyreden seyirciyle, sinemanın 

yerini tek kanallı TRT alır (Esen,  2000: 145). Sinemacılarsa kan kaybını bir yandan 

arabesk, diğer yandan erotik ve fantastik filmlerle durdurmaya çalışırlar. Siyaset gibi 

sinema için de asıl kırılma 80 darbesidir. Sıkıyönetimle yalnız erotik değil, toplumcu 

filmlerinde ortadan çekilmesiyle piyasa, arabesklere, komedilere ve psikolojik buhran 

filmlerine kalır. Videokaset teknolojisi de arabeskle el ele sinemaya darbeyi vurur. 

Arabesk filmlerin başlangıcında Lütfi Akad’ın Orhan Gencebay’la bir filmi varsa da 

(Bir Teselli Ver, 1971), vardıkları yer Küçük Ceylan’lı video filmleridir ve 80’lerde 

çekilen filmlerin büyük kısmını oluştururlar. Bunlar, oldukça kötü melodramlardır. 

Umutsuz aşklar, fakir ama gururlu oğlanlar, kader mahkûmları, yanlış anlaşılmalar, 



154 
 

tesadüfler, kötü yola düşürülen ve sonunda tövbe eden masum kızlar,  para hırsıyla 

sevdiği adama ihanet eden kadınlar, namus meseleleri vs.  

1982’de Yılmaz Güney’le Şerif Gören’in işbirliğinin ürünü Yol (1981) Altın Palmiye ile 

ikinci büyük ödülü sinemamıza getirir. Fakat aynı yılın en çok seyredilen filmi Halit 

Refiğ’in Leyla ile Mecnun isimli arabesk çalışmasıdır. Atıf Yılmaz da “kadın filmleri” 

ile genelde iyi gişe yapmaktadır. Aslında 1980’li yıllarda Ah Güzel İstanbul (1981), 

Mine (1982), Dağınık Yatak, Fahriye Abla (1984) ve Adı Vasfiye, 14 Numara (1985) 

gibi çok önemli kadın filmleri yapılır. Ayrıca bu yıllar daha çok yabancılaşmış, iletişim 

sorunları ve kimlik bunalımları yaşayan kentsoylu karakterler ve bunların ruhbilimsel 

incelemelerinin yoğun olduğu bir bunalım sineması da doğurur. 

Artık TRT’nin ikinci kanalı ve renkli yayınların başlamasıyla, rekabet sinema 

aleyhine dönmüştür. Olumlu bir gelişmeyse, telif hakları, üretim-dağıtım sıkıntıları, 

video teknolojisi ve TV ile boğuşan sinemaya dair 1978’ten beri çıkarılmaya çalışılan 

“Sinema, Video ve Müzik Eserleri Kanunu”nun nihayet 1986’da çıkarılmasıdır. 

5. 1986 - 2000 Dönemi: Toparlanma Zamanı 

1987 seçimlerini, yine ANAP kazanır ve iki yıl sonra Turgut Özal Cumhurbaşkanı 

seçilir. Körfez Savaşı ve Sivas olayları 90’ların başındaki önemli olaylardır. Bu yıllar, 

Özal’la başlayan gelir dağılımı uçurumunun iyice yerleştiği, milliyetçi-muhafazakâr 

söylemin yükseldiği yıllar olur. 1993’te Demirel cumhurbaşkanı, Tansu Çiller de 

Türkiye’nin ilk kadın başbakanı olur ama ekonomik krizler ve %165 devalüasyonla 

tarihe geçer. 1995’te seçimleri kazanan Refah Partisi ile DYP koalisyon yaparlar. 

ANAP’ın ardından bu hükümetin de desteklediği F Tipi cezaevleri ölüm oruçlarına 

yol açar.  Artan rejim tartışmaları, 1997’de, “postmodern” bir müdahaleye yol açar. 

1999’da da Bülent Ecevit bir koalisyon hükümeti kurar. Dönem, koalisyonlar, üst 

üste ekonomik krizler ve Ordu, İslamcılar ve laikler arası gerilimlerle geçer. Ama en 

büyük felaket, binlerce insanın öldüğü 17 Ağustos 1999 depremi olur. 

Bu yıllar küreselleşme adı altında yabancı sermayenin ve onlarla ortak hareket eden 

yerli şirketlerin yükselişi görülür. Kurulan özel radyo ve televizyonlarla basının 

siyasetle iç içe ekonomik ilişkileri, ayrılıkçı terörle mücadele sırasında palazlanan 

mafyanın uluslararası boyut kazanması, Susurluk kazası ile ortaya çıkan devlet 

bağlantıları, İslamcı-laik kutuplaşması vb. olaylar halkta bir yılgınlık ve umutsuzluk 



155 
 

iklimi doğurur. Sürekli aydınlık için bir dakika karanlık” kampanyasının toplu 

tepkisiyse umut verir. 

80’li yıllarla birlikte ulusal medyada yer bulmaya başlayan; kaset ve video satışları 

ile birbirini besleyerek büyüyen arabesk furyası giderek hız keser. Niteliksizliklerinin 

ve toplumun en dip katmanlarında yer alan ana kitlesinin yavaş yavaş sınıf atlaması 

yanında, arabesk şarkıcılarının esas parayı getiren TV program ve dizilerine geçişi 

de arabeskin sinemadan çekilişinde etken olur.   

Amerikan film şirketleri Türkiye piyasasına girerler ve sinema salonlarından dağıtıma 

kadar egemen olurlar. 1990 başlarına dek çok azalan salonlar yeniden artmaya 

başlar ve teknolojileri dünya standartlarına yükselir ama hem yerli film yapımı hem 

de gösterimi azalır. Yine de Arabesk (1988), Amerikalı (1993), İstanbul Kanatlarımın 

Altında (1996), Eşkıya (1996), Hamam (1996) gibi filmler büyük ilgi görür.  

1991 yılından itibaren Kültür Bakanlığı’nın ve Eurimages’in sinemaya maddi destek 

vermeleri de bir canlanma getirmiştir. Özel radyo ve televizyonlarıyla büyüyen 

medya da popüler sinemayı magazin boyutuyla destekler. 80 sonu ve 90 başları 

birçok yeni yönetmen ilk filmlerini çekerek sektöre girerler. Yeni bir kuşak ve 

Yeşilçam sineması yerine yeni bir Türk sineması oluştuğu söylense de sonraki 

gelişmeler geçmişin hala bu yeninin içinde yaşamaya devam ettiğini, “post-

melodram” gibi nitelemelerle gösterir. Ama eski film endüstrisinin yıkıldığı açıktır. 

Artık filmler ancak kişisel çabalar, sponsorluklar, devlet desteği ve bazı televizyon 

kanallarınca verilen yapım desteğiyle üretilebilmektedir.  

Sonuçta yükselen birey ve bireycilikle birlikte sinema da, artık bireysel bir çabadır ve 

kamerasını da bireye odaklar. Küreselleşen dünya ve medyanın da rolüyle gücünü 

artıran popüler kültür olgusu, yeni teknolojiler, sinema ve televizyonların paylaştığı 

oyuncular, şarkıcılar ve mizah yazarları popüler sinemada etkisini gösterir. 

 Zeki Demirkubuz,  Reha Erdem, Derviş Zaim, Yeşim Ustaoğlu ve Serdar Akar gibi 

yeni kuşak yönetmenlerle, arayış içinde başarılı işler yapan bir yönetmenler 

sineması görülür. Nuri Bilge Ceylan, Kasaba ile gelecek başarıların sinyalini verir.  

6. 2000 – 2015 Dönemi: Sinemada Yeni Açılımlar 

2000 başları kapatılan bankalar, yedi haneli rakamlara çıkan gecelik faizler, % 10’a 

yakın küçülen gayri safi milli hâsıla ve fırlatılan Anayasa kitapçığıyla ekonomik ve 



156 
 

siyasi krizlerle geçer.  Ecevit hükümetine karşı kitlesel sokak gösterileri yapılır.  

Kapatılan Fazilet Partisi yerine 2001’de AKP kurulur. 2002 yılındaki seçimleri 

kazanmasıyla da AKP’li yıllar başlar. 2007’de asker bu kez internet sitesinden bir e-

muhtıra verir ama aynı yıl yapılan seçimleri de AKP büyük farkla kazanır.  

Ergenekon ve Balyoz davalarıyla yeni bir kamplaşma başlar. 2010’da CHP ve 

MHP’deki kaset skandalları ardından 2011 seçimlerinde AKP bir kez daha oyunu 

artırarak iktidar olur. Fakat 2013’de bu kez AKP kaset ve paralel devlet 

skandallarıyla sarsılır.    

2000’li yıllarda Türk sineması yükseliş eğilimini sürdürmektedir. 1990 ortaları 

başladığı söylenen bir “Yeni Türkiye Sineması”ndan bahsedilir ama genel çerçevede 

özgün bir sinema dilinden bahsetmek pek mümkün değildir. Teknik anlamda oldukça 

yetkinleşen, özgün olmasa da derli toplu bir anlatımı beceren Türk filmleri, izleyici 

açısından da karşılığını bulur. Çağan Irmak, Yılmaz Erdoğan, Cem Yılmaz, Mahsun 

Kırmızıgül, Yavuz Turgul gibi isimlerin filmleri büyük gişe başarıları kazanır.  

2000’li yıllarda en çok izlenen filmler arasında birçok Türk filmi yer alır ve yerli film 

seyircisi, yabancı film seyircisini nihayet geçer. Türkiye, % 50’yi geçen yerli film 

izlenme paylarıyla Avrupa’daki en yüksek ulusal pazar paylarından birine sahip olur.   

Kahpe Bizans (2000), Vizontele (2001), Asmalı Konak: Hayat (2003), G.O.R.A. 

(2004), Kurtlar Vadisi ve Recep İvedik serileri, Babam ve Oğlum (2005), Issız Adam 

(2008), Güneşi Gördüm (2009), Eyvah Eyvah (2010), Fetih 1453 (2012), Düğün 

Dernek (2013), Mucize (2015) gibi filmler gişede büyük başarı gösteren popüler 

yapımlar olur.   

Türkiye’de bu dönem Dabbe (2006), Gen (2006), Musallat (2007) gibi korku filmleri 

de artar. Ancak bir Türkiye klasiği olarak komediler ve bazıları melodrama kaçan 

dramlar esas olarak gişe yapan iki türdür.  

Sektörün dağıtım ve gösterim tarafında ise Warner Bros, UIP ve Özen Film’in sözü 

geçmektedir. Salon tarafında önemli bir değişim de bağımsız salonların neredeyse 

tamamen yerini alan AVM içi sinemalardır.  

Sinema açısından önemli bir gelişme de, gerek üniversite düzeyinde gerekse 

bağımsız kurumlar olarak sayısı hızla artan sinema eğitimi kurumlarıdır.  



157 
 

C. Popüler Türk Sinemasında Türler ve Karakterler 

Teknik bir sihir ve bir halk eğlencesi olarak doğan sinema, bu nedenle daha 

başlangıcından itibaren hem yaygınlık, hem nicelik, hem de sevilme anlamında 

popülerdir. Onun kökeninde çizgi romanlar, Vahşi Batı gösterileri, otomatlar, ucuz 

romanlar, gezginci tiyatro temsilleri ve de büyü vardır (Wollen, 1989: 15).  

Öte yandan sinema, geniş katılımlı ve yüksek maliyetli üretim süreci yanında, 

filmlerin birer ticarethane olan sinema salonlarında tüketilmesi nedeniyle de ticari bir 

alandır. Popüler sinemanın, kitle için hızlı ve seri üretimi ve kitlesel tüketim vardır. 

Kapitalist ticaret değiş-tokuştan ziyade kâr etme amaçlı olduğundan, ana akım 

tecimsel sinema da kâr etmek zorundadır ve seyirciye bağımlıdır. Vaslidevan’a (akt. 

İri, 2009: 74) göre film endüstrisi, seyirciyi iki varsayımdan hareketle tanımlar:  

• Alt/orta sınıf seyirci, ideolojik, toplumsal nitelikli olmayan seyirliklerden hoşlanır.  

• Seyirci, mitsel filmlere ilgisi çerçevesinde dinsel ve ahlaki retoriğe hassastır.  

Bu iki ön kabul, popüler Türk sinemasında en yaygın türlerin aksiyon-macera, 

komedi ve melodram olmasını açıkladığı gibi, tür filmlerinin hepsinin içeriğinde, 

ahlaki kodların önemli olmasına da açıklık getirebilir. Elbette bu, basitçe ticari bir 

zorunluluk olmaktan ziyade açıkça ideolojik tarafları da olan bir durumdur.  

Nitekim Wood (akt. Abisel, 1995: 66), bu ön kabullerle oluşan Hollywood’un sürekli 

aynı değerleri üretip, pekiştirdiğini savunur. Bunların bir kısmı özel mülkiyet, özel 

girişim; iş ahlakı ve dürüstlük; başarı ve zenginlik; ilerleme, teknoloji ve kent gibi 

kapitalist sistemi koruma ve yüceltmeye yöneliktir. Ama diğer bir değer, paranın her 

şey olmadığı, yoksulun mutlu olduğudur.  Ortaya çıkan karakterler, maceracı, eylem 

adamı, muktedir ideal erkek ve evine bağımlı, eş, anne, yoldaş ideal kadındır. 

Burada, yasal, heteroseksüel, tek eşli bir evlilikle, bir aile olarak, cennet bahçesi 

‘doğa’ içinde yaşam yücedir. Öteki, yabanıllık (Kızılderili) açısından doğadır. Ayrıca 

maceracı, büyüleyici ama tehlikeli olan “erotik kadın” bu ideal dengeyi bozabilir. Ama 

nihayetinde son değer, Amerika, herkesin mutlu olabileceği bir yerdir.  

Amerika için belirlenmiş bu değerlerin, Türk tür filmleri ve genel olarak popüler 

sinema için de, önemli ölçüde geçerli gibi göründüğü açıktır. Yine de popüler Türk 

sineması diye ayrı bir sinemanın, kesin belirlenmiş sınırlar içerisinde tanımlanması, 

sanat sineması-popüler sinema bahsinde de genel planda tartıştığımız üzere, 



158 
 

oldukça sıkıntılı bir çaba gibi gözükmektedir. Fakat türlerin ve genel olarak tür 

filmlerinin, aşırı genelleme ve basitleştirme olmakla beraber, sağduyuya dayalı 

olarak seçilen genel özellikleri olduğu kabul edilir. İç içelikleri nedeniyle kolayca 

görülebileceği gibi bu özellikler, popüler sinema için de benzerdir. 

• Gişe başarısı öncelikli olmasıyla endüstriyel, popüler ve ticari olma 

• Benzer temalar, olay örgüleri, mekânlar ve karakterler 

• Ayırt edilebilir bir ikonografi (görsel betimlemeler) 

• Popüler duygu, düşünce ve inanışlarla uyumlu, orta yolcu bir anlayışla temel 

zıtlıklar üzerinden kurulu, kolay anlaşılır anlatı. 

Judith Hess Wright (2012: 60-61), bunlara, mevcut sosyal ve politik çatışmaları asla 

doğrudan işlememe; geçmişte, gelecekte veya belirsiz bir zamanda geçme ve 

toplumu güçlü bir figür değil, fondaki basit bir öğe olarak kullanmayı da ekler.  

Popüler olgusu, algıya göre bazen aşağılama, bazen yaygın sevilen çağrışımı 

yapmasıyla dikkatli olmayı gerektirir. Bu nedenle popüler Türk sineması diye bir şeyi 

zorla tanımlamaktansa; severek izlenmeleri ve gişe başarılarıyla yaygınlığı genel 

kabul görmüş türler üzerinden gitmeyi tercih edeceğiz. Tür filmleri, “bir üretim stili, 

mekanizması ve estetiğine işaret eden” ve üstte bahsedilen ortam ve koşulları 

paylaşmasıyla, popüler sinemayla “birbirinin içinde doğan, birbirini doğuran ve 

birbirini kapsayan kavramlar olarak” iç içedirler (Kırel, 2011:243). 

Ancak unutulmamalıdır ki, Todorov ve Jauss’un da savunduğu gibi türler kesin 

sınırlarla tanımlanamaz; yalnızca tarihsel olarak belirlenip, betimlenerek incelenebilir 

(Kantar, 2004: 14).  

D. Popüler Türk Sinemasında Kötü Karakterler 

Türk popüler kültürü gibi, bunun bir parçası olan popüler sinemanın kullandığı 

karakter ve tiplerde de çoğunlukla geleneksel Türk sanatlarından yararlanılmıştır. 

Orta Asya Bozkırlarından Anadolu’ya dek, uzun Türk tarihi boyunca üretilen 

efsaneler, destanlar, halk masalları ve fıkralarla, meddahlık, Karagöz ve ortaoyunu 

gelenekleri içerisinde doğan tipler sinemamızda da uyarlanarak yer bulmuşlardır. 

Ağırlıkla, karakter yerine toplumdaki etnik kimliklerin, sınıfların, mesleklerin, dini 

toplulukların vs. temsili olarak yansıtıldığı, psikolojik derinliği olmayan tipler görülür. 

Geldikleri geleneğin ortak belleğe ve söze dayalı olması nedeniyle de çok konuşan 

ve her şeyi hep söyleyen, üstelik tekrar eden diyaloglarıyla iki boyutlu kalmışlardır. 



159 
 

Ortak bilinçte yer alan efsane ve destanlar kolektif aidiyet ve temsiliyet taşıdığından, 

kahramanları da toplumun menfaati ve devamlılığı amacıyla hareket ederler. Cesur, 

fedakâr, ahlaklı, milliyetçi ve iyi başkarakterler olarak hemen hemen tüm popüler 

filmlerde, özellikle de savaş, kahramanlık gibi konuları işleyen tarihi filmlerde yer 

alırlar. Kötü karakterler ise bu kimliğe ve devamlılığına zarar verme niyeti taşıyan dış 

ve iç düşmanlar olarak sonunda mutlaka cezalandırılan insanlar veya gruplardır. Bu 

kötüler aslında sınırlı kaynakların paylaşımından doğan bir çatışma nedeniyle kötü 

konumlanır ama ortak bilinci güçlendirmek için, bunlara ahlaken kötülük de atfedilir. 

“Kültürel temsiller yalnızca psikolojik duruşları şekillendirmekle kalmaz, toplumsal 
gerçekliğin nasıl inşa edileceğine ilişkin olarak da, yani toplumsal yaşamın ve 
toplumsal kurumların şekillendirilmesinde hangi figür ve sınırların baskın çıkacağı 
konusunda da çok önemli bir rol oynar” (Ryan ve Kellner, 1997: 37). 

Karasevdayı işleyen halk masallarındaki ana karakterlerse âşıklardır. Onlar, her tür 

zorluğu aşan, dağları bile delen erkekler ve sebatkâr, iyi yürekli, acılara metanetle 

göğüs geren güzel genç kızlardır. Kötü karakterlerse, vuslatı engelleyen kötü adam 

ve kadınlardır. Önceki grubun kötüleri asıl olarak bir menfaat çatışması içerisinde 

yer aldığı halde burada ahlaki bir kötülük söz konusudur. Yani aşka engel olan 

kötülerin kişilikleri kötüdür. Özellikle melodramlarda bu tiplerle sıklıkla karşılaşılır. 

Kız ya da oğlanın “iyiliği” için onları engelleyen babalar veya bazen de ağabey ve 

anneler gibi görünürler ama bu “iyilik” genelde parayla alakalıdır. Diğer kötüler ise 

para, aşk, güç, cinsellik gibi sebeplerle, bazen zevk de alarak engel işlevi görürüler. 

Karagöz, ortaoyunu ve Nasrettin Hoca ile Keloğlan hikâyeleri ise diğer tiplemeleriyle 

yararlanılsa da esas olarak komedi karakterlerinin beslenme yeridir. Karagöz, cahil, 

okumamış, düşünmeden konuşup, davranan, söylenenleri ters anlayan ama 

hazırcevap, başını sürekli derde soksa da hep neşeli ve cahil cesaretiyle bir şekilde 

kurtulan halktan bir tiptir. Ortaoyunundaki karşılığı da Kavuklu tipidir. Bu iki tipin 

karşılarında Hacivat ve Pişekâr bulunur. Bunlar aydın ya da yarı-aydın, yüksek 

kültürlü, toplumsal yaşama ve kurallara aşırı bağlılıklarıyla tepeden bakan, kibirli 

tiplerdir. Özellikle seri olarak yapılmış Türk komedi filmlerinin ilk örneği Bican Efendi 

ve sonra iyice gelişen işsiz güçsüz hayta tiplemeye dayalı, Cilalı İbo, Turist Ömer ve 

son olarak da Recep İvedik, Karagöz ve biraz da Keloğlan özellikleri gösterirler. 

Keloğlan da haksızlıklara, makam sahiplerine karşı çıkar ama kaba oluşu, laf ve 

adap bilmezliği, amacına ulaşmak için kurnazlığa ve hatta bazen ahlaksız ve 



160 
 

acımasız davranışlara başvurmasıyla iyi ve soyludan çok bir anti-kahramandır. 

Karagöz’ün Zenne tipi (Nigar ya da Salkım İnci) ise vampların ilk prototipidir. 

Sobchack’a göre (2012: 132, 126), tür filmleri çatışma/eylem öncelikli olduğundan, 

Aristoteles’in tarifinde olduğu gibi karakter, olay örgüsünden sonra ikinci sırada gelir. 

Tür filmi, yeteneği ve role uygunluğuyla bilinen ve bu şekilde genelleştirilip tanınmış 

karakterleri, ikonografi ile –kostümler, alet ve araçlar, mizansen vs.- simgeleştirerek 

hızlı ve etkili aktarır. Böylece yıldız takan bir şerif veya beyaz önlüklü “deli” bilim 

adamını kolayca tanır ve film boyu da ondan belli beklentiler içerisinde oluruz. 

Kişiliği, rol ve işlevleriyle karakterler, seyirciyi şaşırtmamak için açıkça bellidir ve film 

boyu çok sınırlı durumlar dışında değişmezler. 

Melodram, komedi ve aksiyona (tarihi savaş filmlerinden suç filmlerine) dayalı Türk 

sinemasında da hem bahsedilen geleneklerin etkisi, hem tür ortak özellikleri, hem 

gelişen yıldız sistemi, tip olgusunun seyirciden ilgi gördüğü sürece devamını sağlar. 

Film başladığı anda İkonografi sayesinde iyi ve kötünün kim olduğu bellidir. İdealize 

edilmiş, cinselliklerinden soyutlanmış, cefakâr, erkeğinin hep yanında ya da bir adım 

arkasında ama hep de geri plandaki iyi kadınlar kahramanın ödülüdür. Köylü güzeli, 

cefakâr ana veya güçlü yardımcılardır. Mesleği, parası veya bileğinin gücüyle ama 

en çok da fakir ama onurlu duruşuyla onları kazanan da yakışıklı kahramandır.  

Türk sinemasında, başta da değindiğimiz gibi temsile dayalı tipler büyük bir ağırlığa 

sahiptir. Dönemin toplumsal yapısına, popüler olaylarına, Amerika ve Avrupa’dan 

gelme modalara bağlı olarak zaman zaman yeni tipler eklense de türler ve yan tipler 

çoğunlukla aynıdır. Kahramanın yakın arkadaşı, dert ortağı, tonton aşçı, komik uşak, 

evin emektarı, üçkâğıtçı bakkal, mahallenin asabi, bitirim delikanlısı, kahveci, taksici, 

kasap vs. gibi yardıma koşan mahalleli, futbol ve misket oynayan çocuklar, babacan 

komiser, “madam”, iyi yürekli kader kurbanı kadınlar, ezik veya gelenekçi, zorba 

anne ya da fitneci, dedikoducu komşu kadınlardır. 

Osman f. Seden’in Namus Uğruna (1960) filmini değerlendiren Onaran’ın, anlattığı 

karakterler, birçok Yeşilçam filminde tekrar eden ve edecek karakterlerdir: 

“İyi yürekli bir kenar mahalle delikanlısı; başlangıçta iyi gibi görünen ama içinde 
kötülük tohumları taşıyan, yaşadığı çevreden nefret eden, gözü lüks hayatta olan bir 
kenar mahalle dilberi; hayatını başkalarını sömürmek ve kötülük etmekle geçiren bir 
patron, onun gönüllü yardakçısı, düşkün bir kadın vardı” (Onaran, 1994: 72). 



161 
 

Yeşilçam’da gerek sansürün etkisi, gerekse seyirci beklentisiyle kötüler hep cezasını 

bulur, yakalanır ve acımasızca öldürülür. Kötülük yapan, cinselliğini kullanan kadın 

neredeyse her zaman kaybeder ya da cezalandırılır. Sobchack’ın dediği gibi, olay 

örgüsü ne kadar karmaşık olursa olsun tür filminde kimin iyi, kimin kötü olduğunu 

hep biliriz. Gerçek hayatta o kişi, iyi diye nitelenemez bir karakter bile olsa, türün 

kendi iç dünyası ve uylaşımlarına bağlı olarak yaptığı kötülük ve yanlışları da mazur 

görürüz. Çünkü tür filmleri ve karakterleri gerçek hayata değil, kendi tür evrenlerinin 

ideal dünyasına referansla kurulur. 

Popüler tür filmlerinin kötü karakterleri de aynı kahramanları gibi türsel uylaşımlara 

bağlı olarak kurulur. Bu filmler, doğalarının tutucu olması nedeniyle sistemi, düzeni, 

devleti, orduyu, aileyi kısacası kurum ve değerleri olabildiğince kötü göstermekten 

kaçınırlar. Bu kurumlar içerisindeki, bir muktedirin kötü karaktere konumlanması 

durumunda da bunun bireysel bir kötülük olduğunun altı çizilerek, sonunda düzen 

yeniden kurulur. Kötüler, bilinçaltı korkuların ve toplumsal kaygıların dışavurumları 

olarak nesnelleştirilen bir ötekine yöneliktir.  

Kötü, genelde, güncel ve popüler olarak tehlikeli, yabancı, öteki görülenler olarak bir 

millet de (Yunanlılar, Amerikalılar, Ortadoğulular vs.), bir sistem, düşünce veya 

inanış da (Komünizm, Feminizm, Feodalite, Batılı yaşam vs.)  olabilir. Kötü eğer 

erkekse çoğunlukla tek yönlü bir kötüdür. Eğer bir kadınsa, fallik nesnenin metaforik 

ikamesi olan bir “fahişe”, bir ‘öteki kadın’ olarak erkek arzusunun hedefidir. Ödipal 

çatışmanın “ideal anne” veya “bakire”sinin tehlikeli ve ölümcül öteki yarısıdır. 

Ötekiliği, yabancılığı sürekli sarışın olmasıyla da vurgulanır.   

Daha ilk konulu filmimiz Simavi’nin Pençe (1917) filminde seks düşkünü, doyumsuz 

ve kocalarını aldatan Leman ve Feride karakterleri vardır (Özgüç, 1994: 60). 

Mürebbiye’nin (1919) Fransız yosması Anjel, İstanbul’da Bir Facia-i Aşk’ın  (1922) 

Şişli Güzeli Mediha Hanım, Ankara Postası’nda (1929) kocasını aldatan Necmiye 

Sultan, Şehvet Kurbanı (1940) filmindeki dolandırıcı bar kadını, Türk sinemasındaki 

“kötü kadın” imajının oluşmasını sağlar. Şehvet düşkünlüğü ve ihanet vazgeçilmez 

özellikleridir. Ahlaki değerleri önemsemeyen eğlence düşkünleridirler.   

Tür filmleri estetik ve politik açılardan muhafazakâr olduğundan, grup değerleri ve 

menfaati önce gelmelidir. Filmin sonunda başkarakterin kendi ideal ve menfaatini 

üstün tutması, suçlunun cezasız kalması, hırsızın paraları alıp kaçması gibi haller, 



162 
 

tür filmlerinin temel ilkesi olan “toplumsal düzenin yeniden sağlanması”nı ihlal eder. 

Bu türden sonlarda, bunu beklemeyen seyirci katharsis yaşayamadığından, gerilimi 

de geçmez. Film, seyirciyi bir huzursuzluk ve kaygıya sevk ederek, onu, alçak 

suçluyla veya bencil kahramanla özdeşleşmiş olmanın suçluluğu ve sorumluluğuyla 

baş başa bırakır (Sobchack, 2012: 131). Bu nedenle Cingöz Recai (1954) paralarla 

kaçsa bile son sözü polis, hem de kameraya dönüp, gözümüzün içine bakarak 

söyler: Merak etmeyin, eninde sonunda yakalanacak; polisten kaçış yok. 

Çünkü popüler filmde son sözü toplum ve düzen söylemelidir. Eğer biri boyunu aşan 

işlere girer, sınırları zorlarsa sonunda cezasını çeker ve ideal düzen yeniden kurulur. 

Seyircinin kısa süreli de olsa yaşayacağı katharsis kaynaklı huzur, kötülerin 

cezalandırılması, canavarın yok edilmesi veya gerçek aşkın kazanmasıyla gelir. 

Ancak toplumsal değişim kaçınılmaz olduğundan, zamanla tür tiplemelerinde 

ideolojik düzeltmeler de yapılır. Fakat sıklıkla iddia edildiği gibi Yeşilçam’ın sistemi 

aklamaya çalışmak gibi bir ideolojik tavrı ve belki de kapasitesi yoktur. Oran, seyirci 

ilgisinin bölgelere, yıllara, sosyo-ekonomik ortama göre değiştiğini ve tek dertlerinin 

talebi kestirebilmek olduğunu söyler: 

“…Ama yıllara göre de değişir. İşletmecilerle konuşurken tüyolar alırsın.  …halk biraz 
ekonomik sıkıntı içinde, derdi çok komedi gider, komedilere ağırlık vermek gerekiyor. 
Yahut halk rahatsa dramlara ağırlık vermek gerekiyor… …senaryoculuk sadece 
hikâye yazmak değil, talebi kestirebilmek de var” (akt. Yağız, 2009: 82). 

Talebe göre kadınlar değişir ya da muktedir erkeklerin yerine, melodramların acıların 

kadınlarının yanına, hayatın sillesini yemiş bir yığın “ıssız adam” gelir. Örneğin 

Yılmaz Güney’in Arkadaş (1974) filmindeki Azra Balkan ile Atıf Yılmaz’ın Mine 

(1982) filminde Türkan Şoray, kocalarını aldatan kentli kadınlardır. Fakat ikisi de çok 

klişe karakterler olmamakla beraber Mine, hikâyenin kendi açısından verilmesiyle 

tam anlamıyla bir “kötü kadın” olarak konumlanamaz. Bir kasaba filmi, kadın filmi 

veya melodram gibi değerlendirilebilecek filmde sevgi en yüce değer olarak konulur 

ve seyircinin onu affetmesi sağlanır.  

Popüler filmlerde bu ikircikli ahlak anlayışı zamanla oluşur. Vesikali Yarim’in (1968) 

“iyi kalpli” pavyon kadını da bir yuva yıkandır ama sonunda aile değerleri için aşkını 

feda eder. Atıf Yılmaz’ın Bir Yudum Sevgi (1984) filminde evliliklerinde cinsel açıdan 

mutsuz olan Kadir İnanır ve Hale Soygazi, topluma aldırış etmeden birlikte olurlar. 

Kadın çocukları olmasına karşın kocasını ve evini terk etmiştir ama İnanır’ın durumu 



163 
 

farklıdır. Yuva yıkan kötü kadın imajının sinemamızda çok eski ve yerleşmiş 

yaygınlığına karşın Atıf Yılmaz’ın filmlerinde sevginin büyüklüğünün her şeyi 

affettirmesi olgusu sık görülür. Onun kadınları cinsiyetsiz ideal anneler değil, ideal 

ve fallik annenin karışımıdırlar. Mazoşist bir fedakârlık içinde acıyı değil, tüm 

zorluklarına karşın, cinsellikleriyle birlikte hayatı evetlemeyi vaaz ederler. Fakat 

komedi karakterleri daha başka bir değişim gösterir:  

 “…’komedi’ filmlerinin en önemli konulan cinsellik teması etrafında dönüp 
dolaşmakta ve “melodram’larda melankolik, psikotik olarak adlandırılabilecek 
“bastırılmış” duyguların terbiye ve ahlâk sınırları içerisinde boşaltılmasına karşılık 
komedi filmlerinde bu boşalma nevrotik, histerik denebilecek bir biçime 
dönüşmektedir (son örneklerden: Orta Direk Şaban, Namuslu gibi). Sonuç olarak 
psikotik olanla nevrotik olan “bir’leşmiş ve Kayıp Kızlar, Beyaz Ölüm, Şabaniye vb. 
filmlerde homoseksüalite, travestizm, fahişelik, uyuşturucu gibi psiko-nevrotik 
olanlarda buluşulmuştur. Pusulayı şaşıran hangi ölçüde seyircidir, hangi ölçüde 
sinemadır bunu zaman gösterecektir” (Adanır, 1994: 153-154). 

Günümüze geldikçe eski sınırlar daha da zorlanır ve yıkılır. Artık o kırılgan, 

korunmaya muhtaç, acılara göğüs geren romantik genç kızların yerini erkeklerin 

giderek kaybettikleri iktidarı paylaşma arzusunu açıkça ifade etmesiyle korkulan, 

cinselliğine sahip çıkan kadınlar yavaşça doldurmaya başlar. Erkek kahramanlar 

hâlâ güçlü ve cevvaldir ama ağlamaktan, arada bir duygularını göstermekten 

kaçınmazlar. Kötülerse ne hikmetse yine o bildik kötülerdir ama kötülük çeşitlilikleri 

artmıştır. Artık eskisi gibi yaptıklarından da pek utanmaz olmuşlardır. Bireysellik, 

hazzın üstünlüğü ve kötülüğün bir karakter özelliğinden çok koşulların sonucu 

oluştuğu fikrinin yaygınlaşmasına paralel, onlara karşı bir empati artışı oluşmuştur. 

Tez kapsamında izlenilen filmler üzerinden Popüler Türk sinemasının başından bu 

yana temsil edilen kötüler şu şekilde sınıflandırılabilir: 

Engelleyici aile üyeleri: Shakespeare’in Romeo ile Jülyet’inin aşka engel ailesi gibi 

sevenlerin kavuşmasını engelleyen anne, baba ve diğer aile üyeleri. Acı Hayat 

(1962) filminde Manikürcü Nermin’in annesi de, Recep İvedik (2008) filminde Sibel'in 

annesi de kızları için zengin kocalar ister. 

Seksapelli fettanlar (vamp): Gözü yükseklerde, hırslı, amacına ulaşmak, haz 

almak için cinselliğini kullanmak dâhil, her ne gerekirse yapabilecek kadınlardır. 

Mürebbiye (1919) filminin Angel’i Madam Kalitea’ya dek gider. Vamp kadın demek, 

cinsellik demektir ve cinsellik, daha ilk konulu film Pençe’nin bile özgür bir aşk 

hayatını savunur gibi görünmesiyle Türk sinemasının kökeninde yer alır. İlk dönemin 



164 
 

“gâvur” vamplarından sonra da memleketimize uygun şekilde köylü erotizmine 

geçilir. “Bataklı Damın Kızı” Aysel’in masumiyetle örtülü cinselliği, 1950’lerde Gönül 

Bayhan ve Melahat İçli ile köyün baştan çıkarıcı vamp kadınlarına döner. “Özellikle 

de Bayhan, Sazlı Damın Kahpesi ve Kör Kuyu gibi filmlerde İtalyan sinemasındaki 

kadın tiplerinin cinsel etkilerini taşır” (Özgüç, 1994: 71). Fatma Girik Telli Kurşun’da 

(1960), Hülya Koçyiğit, Susuz Yaz’da (1963) entarili, şalvarlı erotizmin simgeleri 

olurlar ama onlar yine de iyi kızlardır. Cingöz Recai’deki Persia karakteri ise oldukça 

yabancı duran bir klasik “femme-fatale”dir. Suzan Avcı, Neriman Köksal, Muzaffer 

Nebioğlu, Leyla Sayar, Mine Soley gibi isimler vamp rolleriyle meşhur oyunculardır.  

Adi Suçlular: Hırsız, tacizci, katil, dolandırıcı gibi başkarakterlere özel bir 

düşmanlığı olmayan genel olarak adi suçlular. Bunlar Ali Şen’in sıklıkla oynadığı 

istifçi ve kazıkçı bakkaldan, esas kötü adamın yardakçılarına kadar genişletilebilir. 

Yobaz ve yoz din adamları: Özellikle ilk dönem sinemada yozlaşmış din adamları, 

şeyhler, saltanatçılar, gericiler kötü adamlar olarak kullanılmışlardır. Yeni çağdaş ve 

laik toplumun oluşturulması amacıyla ideolojik işlevleri vardır. 

Muktedirler ve Oğulları: Yeşilçam sinemasının kötülerinin büyük kısmını bunlar 

oluşturur. Zengin gazino ve fabrika patronları, ağalar, beyler, tefeciler, müteahhitler 

gibi üst sınıftan zenginler ve genelde oğulları ve bazen de diğer aile üyeleridir. 

Köroğlu’da Bolu Beyi Hayati Hamzaoğlu da, şarkılı-türkülü filmlerin paragöz gazino 

patronları da, Kemal Sunal filmlerinde dalga geçilen, toplumsal gerçekçilerde karşı 

durulan fabrikatörler ve rantiyeciler de bu tür muktedirlerdir. Acı Hayat’ın (1962), 

fabrikatör oğlu Ender’i de niceleri içinden oğullara bir örnek olarak örnek verebiliriz. 

Rakipler veya Aşk kötüleri: 1966’da Korkunç Arzu’nun Ferit’i de (Senih Orkan), 

1974’te Kanlı Deniz’in Aziz’i de (Orçun Sonat), 1996’da Eşkıya’nın Berfo'su da 

(Kamran Usluer) aşkın kötü ettiği adamlardır. Aslında bunlar bazen kötü değildir; 

çünkü tek suçları başkarakterle aynı şeyi istemektir. Ama sıklıkla, zorlama birtakım 

kötü, yanlış işler (dedikodudan, cinayete kadar) yapmaları gösterilerek kimin ödülü 

hak ettiğini anlamamız sağlanır. Aslında rakiplerin bayağı bir kısmı da zengin veya 

zengin çocuğudur ki (Örn. Kanlı Deniz, 1974) zaten fakir kahraman karşısında 

baştan antipati yaratırlar. Tarık Akan da, Orçun Sonat da kızı sever ama Orçun’un 

babası, parasıyla hükmünü yürütmesiyle kötüdür. Şımarık zengin oğlu da sonunda 

rakibini öldürmeye teşebbüs edecek kadar gözü dönen hırslı bir âşıktır. 



165 
 

Aydınlar, cici beyler, okumuş züppeler: Okumuş, bilgi ve görgülerini artırmış 

olmakla giderek halktan kopan, içimizdeki ötekilerdir. Kimi zaman saygı duyulan 

ama uzak durulan, kimi zaman aşağılanıp, küçümsenen, gülünüp, dalga geçilen 

tiplerdir. Bazısı, 70’li ve 80’li yıllarda köye veya sahil kasabalarına gidip yerleşen 

aydınlar, yazarlar vs. gibi akıllı ama halktan kopuk tiplerdir. Fakat gerek yaşayışları 

gerekse de diğerlerine bu fikirlerini aşılamak istemeleriyle bozucu, yıkıcı, ahlaksız 

kötüler olarak konumlanırlar.  

Vatan, Millet düşmanları: Oldukça geniş bir gruptur. Tarihi filmlerde Orta Asya’daki 

Türklerle çatışan Çinliler, Beylikler zamanı Bizanslılar ve Kurtuluş Savaşı’nda 

Yunanlılar, Batılılar ve saltanatçılardır. Türe ve döneme göre Hristiyanlar, solcular, 

sağcılar, Yahudiler, Ermeniler vs. gibi çok zengin bir çeşitliliktedirler. 

Gelenek, görenek, örf ve töreler: Kan davaları ve gericilerin yanı sıra ayrı bir sınıf 

olarak gelenek-görenekler de açılabilir. Berdel, kan davası, başlık parası, kuma 

sistemi gibi doğrudan adetler ya da daha genel anlamda kadına bakış, küçük 

yerleşimlerin dedikodu ve iftira üzerinden gelişen sosyal hayatları, hayat kadınlarına 

tecavüzde ceza indirimi gibi çağdışı anlayışlar şeklinde kötülükler olabilir. Bunlar 

bazen bir kötü karakter üzerinde de somutlanabilir ama köylü, kasabalı, mahalleliye 

de sorumluluk genel olarak atfedilebilir. Kuma (1974), Mine (1982), Madde 438 

(1990) gibi filmler ve komedi olarak Kibar Feyzo (1978) örnek verilebilir.  

Tecavüzcüler ve kadınları kötü yola düşürmeye çalışanlar: Bunlar kendi cinsel 

zevki için bencilce yaklaşanlar veya para kazanmak için kadın pazarlayan ya da 

bunlara “mal” tedarik edenlerdir. Birçok filmde olduğu gibi bir sürü mantığıyla 

hareket eden, ulaşamayacakları kadınları bu yolla elde etmeye çalışan korkak ve 

güvensiz tiplerden, Önder Somer ve Nuri Alço gibi bunu bir “sanat”a dönüştürenlere 

kadar genişletilebilirler. Atıf Yılmaz’ın Utanç (1972) filminde bir grup genç Filiz Akın’a 

tecavüz eder. Osman Seden’in Çirkin Dünya’da Hülya Koçyiğit, Süreyya Duru’nun 

Fatmagül’ün Suçu Ne (1986) filminde Hülya Avşar grupça tecavüze uğrarlar.  

Mahallenin küçük adamları: Bunlar gözü yükseklerde olanlar ve bu yolda insanları 

ezmekten kaçınmayanlardır. Sultan (1978) filminde üçkâğıtçı muhtar İhsan Yüce 

gibi, aslında konumlarını kötüye kullanmakla bir açıdan da küçük muktedirlerdir. 

Masal kötüleri: Bunlar çeşit çeşittir ve yukarıdaki sınıflara da girerler. Doğrudan 

masallardan gelme ya da “masal gibi” filmlerin kötüleridirler. Pamuk Prenses ve Yedi 



166 
 

Cüceler’de Kötü Kraliçe Suna Selen’den, üvey anne ve babalara, Keloğlan’da kötü 

vezirden, devlere birçok çeşidi vardır. 

Kötü doğa veya hayvan: Bunlar doğal kötülüklerdir ama yaşattıkları acıların 

büyüklüğü nedeniyle çoğunlukla kişileştirilirler. Örneğin Boş Beşik (1969) filminin 

kötülüğü, sevenlerin ayrılmasını istemekle oba halkından gelen geleneklere bağlı 

baskılardır. Baskılar da geleneklerine bağlı “şirret” kaynanada somutlaşır. Ama 

Nietzsche’nin kartal kartallık yaptığı için kötü değil, o doğasına uygun davranıyor, 

tavrını bir kenara bırakırsak, kartal yıllarca beklenen bebeği yediği için birçok 

seyircinin gözünde alçaktır, haindir ve kötüdür.  

Doğuştan, Saf kötüler: Kötü Tohum (1963) filminin bir madalya yüzünden önce en 

yakın arkadaşını, sonra da evin bahçıvanını öldüren küçük kız gibi tiplerdir. Komik 

ama bir o kadar korkunç bir diğer örnek Öksüzler (1973) filmindeki “benim olucak 

Fıstık, binecem üstüne, vurucam kırbacı” diye küçük sıpaya işkence yapacağını 

zevkle anlatan Şişko Nuri’dir. Çirkin Dünya’nın kötüleri de birer “saf kötü”dür. 

Komiser doktora bir gecede yaptıklarını (balıkçıyı döve döve denize atar; bakkalla 

karısını döver; yolunu kestiği adamı döver, “et yığını haline getirir”, karısını dövüp, 

soyup, oynatırlar; gazinocuyla adamlarını zincirle döverler) anlatırken ne sebep ne 

fayda ne de zorunlulukla alakalı bir durumları yoktur. Zaten komiser de “üç canavar” 

hapisten kaçmış der. Onlar kötülüğün vücut bulmuş hali saf kötüler, canavarlardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



167 
 

E. Örnek Filmlerde Kötü Karakterlerin İncelenmesi 

Popüler sinema denince belki de ilk akla gelen tür komedi olmaktadır. Komedi 

filmleri, türleri itibarıyla kötü karakteri incelemek için uygun gibi gözükmese de çoğu 

zaman baskı ve bastırmalar nedeniyle ifade edilemeyen toplumsal eleştirilerin, 

kişisel arzu ve korkuların biricik temsil alanıdır. Bu nedenle komediden başlayarak, 

bir klasik Yeşilçam döneminden, bir de aynı türden yakın dönemli filmi ele alarak 

kötü karakterlerini karşılaştırmalı olarak incelenecektir. İncelemede kullanılacak 

filmler giriş kısmında ayrıntılı olarak açıklanan ölçütlere göre belirlenmişlerdir. 

Kısaca hatırlatmak gerekirse, ana ölçüt olarak popülerlik alınmış ve bu da niceliksel 

olarak belirlenmeye çalışılmıştır. Yakın dönem filmlerin belirlenmesinde 

www.boxofficeturkiye.com sitesinden alınan gişe rakamları, toplam izleyici 

sayılarıyla çok izlenirlik yani popülerlik için gerekli ölçütü sağlamaktadır. Ancak 

geçmiş döneme dair yeterli istatistik veri bulunmamasından dolayı bu filmler, amaca 

ve türe uygunluklarına göre ve çeşitli sinema tarihi kaynakçalarında geniş kitlelerce 

ilgi gördüklerine dair ifadelere dayanarak seçilmişlerdir. Ayrıca bu filmlerin sadece 

sinemayla sınırlı kalmayıp, genel anlamda popüler kültür alanında da etki yaratmış 

olmalarına dikkat edilmiştir. Örneğin Cingöz Recai ve Hıçkırık aynı zamanda popüler 

edebiyat ürünleri olarak, Turist Ömer ise şarkısından, tip taklitlerine gündelik hayatın 

içinde yer alarak her anlamda popüler ürünler olmuşlardır.  

1. KOMEDİ  

a. Turist Ömer (1964) 

Yapımcı-Yönetmen: Hulki Saner 

Senarist:  Erdoğan Tünaş  

Eser:    Hulki Saner 

Oyuncular:  Sadri Alışık, Vahi Öz, Mualla 

Sürer, Çolpan İlhan, Gülbin Eray, Benan Öz, Nurlan 

San, Levent Haskan, Eşref Vural, M. Ali Akpınar. 

Müzik:   Metin Bükey 

Görüntü yönetmeni: Kriton İlyadis 

Türü:   Komedi 

Renk:   Siyah-beyaz 

Süre:   93 dakika 



168 
 

Konusu: Turist Ömer düzenli bir işte tutunamadığından, geçici işlerle geçinmeye 

çalışan, dertsiz, tasasız, iyi yürekli bir avaredir. İşinden kovulunca, bir bankanın 

promosyon amaçlı halka sahte para dağıtımı işini bulur. İşe başlaması, uzun süredir 

bankayı soymayı planlayan çetenin soygunu ile çakışır ve hatayla gerçek paraları 

alıp, dağıtır. Gerçek olduğunu anladığındaysa, uzatmalı sevgilisiyle evlenebilmek 

için paraya ihtiyacı olan en yakın arkadaşı Rüknettin’in de ikna etmesiyle paraların 

henüz dağıtmadıklarını alır. Paranın bir kısmını da intihardan kurtardığı kör kızın 

yurtdışındaki ameliyatı için ona verir. Ancak parayı kaptıran çete de peşindedir.  

Kötü Karakterler 

Yedi Bela Yusuf (Mehmet Ali Akpınar): Filmin baş kötüsü olan Yedi Bela Yusuf, 

kabadayılıktan gelme bir çete lideridir. Dönemin ikonografisine de uygun olarak 

sürekli siyah giyer. Etik kaygıları olmayan, sinirli, saldırgan, hırslı ve detaycıdır. 

Kendi adamlarını da itip kakar, bağırır. Banka soygununu altı ay planlamasından, 

plancı ve detaycı olduğunu anlarız. Başarısızlık ve hatayı affetmez. Benlik algısı 

simgesel durum ve nesnelere bağlı olduğundan ve kendi çarpık delikanlılık 

kodlarıyla yaşadığından, onun için en önemli şey “racon”dur. Bu nedenle çaldığı 

paraları Turist Ömer’e kaptırdığında “bu, bana yapılır mı, ya duyulursa” korkusuyla 

büyük kaygı yaşar ve öfke krizine girer. Bunun yanı sıra sürekli “Benim adım 7 bela 

Yusuf” vs. gibi, kim olduğunu kendine ve çevresine sürekli hatırlatmak isteyen 

sözleriyle de derin bir aşağılık kompleksini gizlemeye çalışır.  

Cowden’ın kötü arketiplerinden zorba ve suç dehasının karışımı gibidir ama komedi 

türünün ortaklaşmaları ve karakterleştirmenin zayıflığı nedeniyle iki boyutlu bir 

karikatür olarak kalır. Çete lideri olması dışında hakkında hiçbir bilgi de verilmez. Tip 

olmayı aşacak hiçbir gelişim ve dönüşüm de geçirmez.  

Rıfat (Eşref Vural): Acımasız, merhametsiz,  zayıf karakterli, cimri, açgözlü, korkak 

bir zengindir. Turist Ömer’in araba yıkama işindeki patronudur. Dönemin zengin 

klişeleri uyarınca şişman ve kel kafalıdır. Müşterilerine yaltaklanan, yanında 

çalışırken kötü davrandığı Turist Ömer paralanınca ona da dalkavukluk eden, derdi 

para olan bir tiptir. Kör kızın da ev sahibidir ve hiç acımadan onu sokağa atar. 

Turist Ömer (Sadri Alışık): Filmin başkahramanıdır ama Rüknettin’den başka 

arkadaşı olmaması ile yalnız, her işte başarısız, toplum kurallarına uymamasıyla 



169 
 

toplumda “turist” gibi yaşayan bir anti-kahramandır. İçinden geldiği gibi yaşayan, 

kurallara uymayan, bundan suçluluk da duymayan, yüzsüz bir küçük serseridir.  

Giyim, kuşamı ve yaşayışına bakıldığında hafiften bir magandaya benzer. Yakası 

bağrı açık bir gömlek ve içinde beyaz çorabıyla topuklarına bastığı bir ayakkabı 

giyer, altın kolye takar.  Sürekli kadına, kıza bakar, onlara laf atar. Filmin daha açılış 

sahnesinde Taksim meydanında yolun ortasında, araçların arasında umursamazca 

yürür ve kızanlara da haklı gibi tavır yapar. O anda içinden geldiği gibi davranır; 

gördüğü şey hoşuna giderse almak, gördüğü yer ilgisini çekerse kılık kıyafetine, 

cebinde parası olup olmamasına aldırmadan girmek ister. Her şeye hakkı varmış 

gibi davranır ama elde etmek için çalışmak, uğraşmak yerine sızlanmayı seçer. 

Aslında filmin daha açılışında söylediği şarkıda nasıl biri olduğunu kendi anlatır: 

“Amaneey, Turist Ömer derler benim adıma, adıma, pişman olur bakmayanlar 
tadıma. Sabahları bi kadeh, akşamları beş kadeh, neşemi de bulunca dalgama da 
bakarım. Sokaklarda aylak aylak gezerim, izmaritin kralını seçerim. Trafikten 
çakarım, kıyak oto yıkarım, hiç bi işte tutunmam hepsinden de bıkarım.” 

Freud (aktaran Alatlı, 2011b: 1615), yapısal modelinde kişiliği,  süper-ego, ego ve id, 

olarak üçe ayırır. Bunlardan “id, kişiliğin muğlak ve erişilmez parçasıdır.” İd, iyiyi, 

kötüyü ve ahlakı tanımaz ve fiziksel/sosyal sınırlamaları umursamadan kişisel tatmin 

sağlamaya ve hazsızlıktan sakınmaya (haz ilkesi) çabalar. İd gerçekçi olmadığı için, 

fiziksel ve toplumsal sınırları da dikkate almaz. İyi ve kötü değerleri süperego 

çerçevesinde oluştuğundan ve id dürtüleri toplumsal hayata uygun olmadığından 

süperego tarafından kısıtlanmaları gerekir (Burger, 2006: 78).  

Bu bilgiler ışığında Turist Ömer’in bir süperego geliştiremediği, idden kaynaklı 

dürtülerinin yönlendirmesiyle yaşadığı görülür. Bu ikisi arası dengeyi ve kontrolü 

sağlayacak sağlıklı bir ego da kuramadığından, arzu ve isteklerini erteleyemez. 

Psikanalize göre normalde, kurallarla arzuların uyuşmaması nedeniyle dürtülerin 

bastırılmasıyla, içsel ve dışsal arası yaşanan çatışmadan bir kaygı doğar. Turist 

Ömer ise bu tür bir bastırma yaşamadığından gayet dertsiz ve tasasızdır. Bu açıdan 

infantil (çocuksu) bir kişiliktir. Hatta çocuksuluk Turist Ömer’in ana özelliğidir.  

Gördüğü polisin yerine geçip polisçilik oynar. Kızınca gidip karşısındakine saldırır. 

İçki içer, sarhoş gezer, bir serseri gibi yaşar ama ne kavga etmeyi becerebilir ne de 

yeterli gücü vardır. İtilip kakıldığında karşı koymak yerine sızlanır, ağlar ya da 

çocukça bir şekilde lafla karşı koymaya çalışır. Parayı bulunca kendisine 



170 
 

yapılanların aynısını yaparak çocukça intikam alır. Zenginlerin ama aynı zamanda 

yetişkinlerin yapabileceği gibi lüks otele giderek havuz başında viski içer. Arkadaşı 

Ruknettin’le birlikte küçük sahtekârlıklar yapar ama sonuçlarını düşünmez.  

Normalde kaygı duymasa da bir çocuk gibi cezalandırılmak onu korkutur. Paraları 

almalarının polisle ve kanunla başını derde sokmasını istemez. Ancak tıpkı bir çocuk 

gibi Rüknettin tarafından kolayca ikna edilir ve almaya karar verir. Turist Ömer’in 

çocuksuluğu cinsel açıdan gelişmemişliği de kapsar. Onunla ilgilenip, beraber olmak 

isteyen kadına ısrarla karşı koyar.  Cinselliği dikizcilik ve sözlü ifadelerle yaşar. 

Turist Ömer’in gerçeklikle ilişkisi de çocukça ve sorunludur. Sokaklarda kendi 

kendine konuşur, şarkı söyler. Kendi oynuyormuş gibi hareketlerle Fenerbahçe 

maçını dinlediği radyonun sahibini hakemle özdeşleştirerek, maçı kaybettikleri için iri 

yarı ve dayak yemesi kesin olan adama saldırır. Ama adam boksör çıktı diye talihsiz 

olduğuna karar verir. Sürekli gerçekliği olmayan mazlumluklar çıkarır. 

Filmin dikkat çeken ilginç bir özelliği, son sahnesidir. Almanya’da ameliyat olup, 

gözleri açılan Mine, koşarak gelir ama Turist Ömer’e sarılmak yerine yine Sadri 

Alışık’ın oynadığı zengin adama sarılır. Ömer bu durumu kadınların vefasızlığına ve 

adamın zengin oluşuna bağlar. Bu fantezinin, serinin devamı için, Turist Ömer’in 

kaybeden olmaya devam etmesi gerektiğinden dolayı olduğu da düşünülebilir. 

Ancak Turist Ömer’in, “Böyle biçimli bir deve dururken, bu kız da bize bakacak değil 

ya!” lafından hareketle Lacan’a da dönebiliriz. Lacan, anneden kopuşla gelen ilksel 

eksiği tamamlama arzusuyla, tatmini imkânsız bir bütünsellik arayışından bahseder. 

Fantezi, “Öteki'nin arzusunun açtığı boşluğu dolduran bir inşa olarak, imgesel bir 

senaryo işlevi görür” (Zizek, 2011: 131). Turist Ömer, tüm çocuksuluğu ve serseriliği 

ile hiçbir açıdan isteklerini (maddi, cinsel vs.) karşılayamayacağı Mine için zengin bir 

Turist Ömer fantezisi yaratır. Böylece acizliğin acısından fanteziyle kurtulur. Fantezi,  

"Öteki ne istiyor?" sorumuza kesin bir cevap vererek, Öteki'nin bizden bir şey 
istediği, ama bizim Öteki'nin bu arzusunu pozitif bir çağrıya, özdeşleşilecek bir 
göreve çevirmekten aciz olduğumuz dayanılmaz çıkmazdan kaçmamızı sağlar” 
(Zizek, 2011: 131). 

Döneminin toplumsal ortamının da bir yansıması olarak Turist Ömer’in zenginlerle 

sürekli hırlaştığı, onlara sataştığı, kızdığı görülür. Fakat parayı bulduğunda kendi de 

aynı tavırlar içerisine girer. Tabii kör kıza parayı vermesiyle önemli bir farklılık da 

konulmuştur. Ancak bu, daha çok çocukça, düşünmeden yapılan bir cömertliktir.  



171 
 

Filmde, zenginlikle ilgili toplumsal bir eleştirinin izi az da olsa seçilebilse de cinsiyet 

konusunda oldukça maço bir tavır vardır. Parası olduğunda Ömer’in etrafını paraya 

tav olan kadınlar doldurur. Rüknettin’in sevgilisi Bedia, evde kalmış bir kız kurusudur 

ve ikisi beraber onu sürekli yalan dolanla aldatırlar. Bedia da paralandılar diye 

Rüknettin’le Ömer’e karşı birden iyi davranmaya başlar. Turist Ömer, dedikodu 

yapan kızların popolarına bakar ve kamera da yakın plan görür. Kadınlara sarkıntılık 

eder ama bu sevimli gösterilir. “Karı milletinden kime hayır gelmiş”, “karı milletinin 

hepsinin köküne kibrit suyu” gibi ifadeler kullanılır. Filmin sonundaysa, kötü adamları 

döverken hızını alamayan Turist Ömer, Bedia’ya da bir yumruk atar. 

b. Recep İvedik (2008) 

Yapımcı: Faruk Aksoy, Mehmet E. Soyarslan  
Yönetmen: Togan Gökbakar 

Senarist: Şahan Gökbakar,  Serkan Altuniğne  

Oyuncular: Şahan Gökbakar, Fatma Toptaş, Lemi 

Filozof, Hakan Bilgin, Sevgi B. Biber, Volkan Cal, 

Somer Karvan, Tuluğ Çizgen, Vural Buldu  

Müzik: Oğuz Kaplangı, Uğurcan Sezen 

Görüntü yönetmeni: Ertunç Şenkay 

Türü: Komedi 

Renk:  Renkli 

Süre:    101 dakika 

Konusu: Recep İvedik, Güngörenden çıkma bir lümpendir. Yolda bulduğu cüzdanı, 

sahibi olan Antalyalı işadamına teslim etmek üzere arabasıyla Antalya’ya doğru yola 

çıkar. Maceralı bir yolculuktan sonra da cüzdanı teslim eder. Ama tam dönmek 

üzereyken, işadamının oteline tatile gelen çocukluk aşkı Sibel’le karşılaşır. Bu 

nedenle önceden reddettiği otelde kalma teklifini kabul ederek Sibel’in peşine düşer. 

Kötü Karakterler 

Sibel’in annesi (Tuluğ Çizgen): Cimri, hesapçı, kaba ve duygu sömürücüsüdür. 

Cowden’ın “baskıcı anne” kötü arketipidir. Çocuğu için en doğrusunu bilir, onun 

adına kararlar alır. Fakat onun istek ve beklentilerine uyulmadığında şiddetle karşı 

koyar. Filmin komedi olmasından dolayı bu karşı koyuş uçlara ya da şiddete 

yönelmese de potansiyel olarak oradadır. Anne, her şeyin doğrusunu bildiğini 



172 
 

sandığından ve mutluluğu para ile ilişkilendirdiğinden kızının arzu ve isteklerini de 

önemsemez. Haklı olduğundan o kadar emindir ki, kızının karşı çıkışlarını genç ve 

tecrübesiz oluşuna bağlar. Sınıf atlamak, iyi, gösterişli bir hayat sürmek ister. Kendi 

özlemlerini, kızı üzerinden, onu zengin kocayla evlendirerek hayata geçirmeye 

çalışır. Bir sonradan görmenin tutum ve davranışları içerisindedir ama müstakbel 

damadının parasıyla caka satmaktadır.  

Recep İvedik (Şahan Gökbakar): İşsiz güçsüz, anlık ve plansız şekilde varoşta 

yaşayan, bir lümpendir. Herkese posta koyar; höt diyerek gözdağı verir, korkutur. 

Toplumsal kurallara, özellikle nezaket kurallarına, çoğu değer yargılarına önem 

vermediği gibi bunlarla alabildiğine dalga geçer. Eğitimsiz, pek bir becerisi, parası ve 

hayatta başarısı olmamasıyla bir kaybeden, komşularıyla kavga etmesi, pek bir 

arkadaşı olmaması ile yalnız ve uyumsuz, kaba, saba, saldırgan ve saygısız 

davranışlarıyla bir magandadır. Buna karşın yarım yamalak bilgilerle her şeyi 

bildiğini düşünür. Şişkin egosuyla kendini beğenir ve başkalarına pek saygı duymaz.  

Kendini, televizyonda kimsenin hakkını yemediğini, çalıp çırpmadığını, haksızlık, 

vefasızlık etmemek ve özellikle dürüst olmak gibi manevi değerlere çok önem 

verdiğini söyleyen otel sahibiyle özdeşleştirir. Kendini bu şekilde görür. Ancak onun 

özelliklerini kendi egosuna katarak özdeşleşse de, içsel çatışmalarını çözememiş 

olduğundan, bu özellikler içselleştirilmiş değildir. Yarım yamalak, yere ve kişiye göre 

farklı şekilde uygular ya da hiç uygulamaz. 

İd dürtüleri, çok derinlerde yerleşmiş, bireyin ruhsal dengesi için tehdit edici olan bir 

kaygıya neden olur (Freud, 2000:109). Recep İvedik, korku ve kaygılarını dışa 

vurarak boşaltır. Agresif ve komplekslidir. Sıkça kaba kuvvete başvurarak hayatı 

denetimi altına almaya çalışır. Kadın-erkek, zengin-fakir, genç-yaşlı ayırmadan 

herkese kaba ve saldırgan davranır. Özellikle otel müdürü gibi kapitalist sistemde 

otorite sahibi olan insanlara güvenmez. Onun, cüzdanı patrona iletme teklifini, 

“İndiragandi yapacan değil mi, çakal!” şeklinde cevaplar.  

Kırsal gelenekleri ve yaşayışı şehirde de sürdürmeye çalışan ama görünüşünden 

davranışlarına kadar bütünlüğü olmayan, amorf (şekilsiz) bir tiptir. Evindeki geyikli 

duvar halısı, uyumsuz giyim kuşamı, hırpaniliği, bira içip televizyon izlemesi, çarpık 

delikanlılık kodları, homofobikliği, ataerkil ve maço ama cinsel açıdan bastırılmış 



173 
 

oluşu, bunlara karşın içten ve samimi davranması, cüretkâr ve yüzsüz oluşuyla vs. 

olgunlaşmamış, id dürtüleriyle hareket eden bir çocuktur.  

Sorumsuz bir çocuk gibi davrandığından, etraflıca düşünemediğinden, başı sürekli 

kendi yanlışları yüzünden derde girer. Ama sorumluluk almayarak, hatayı başka 

şeylerde bulur ve suçu başkalarına atar. Arabanın aküsünü çıkarıp verdikten sonra, 

çalışmasını bekler. Üstüne üstlük bunu söyleyen yol yardım görevlisine “bu araba 

benzinle çalışmıyor mu, oradaki bütün teknik servisin Allah belasını versin” diyecek 

kadar da bir çarpıtma yapar. Otelde görevliyi dinlemediğinden kapıda kalır. Kapıya 

odayı temizleyin yazısı koyar ama hizmetli girince özelime müdahale diye bağırır.  

Aynı bir çocuk gibi suçlarını örtmek için yalanlar söyler. Kırdığı vazoyu itiraf etmek 

yerine yalandan bir kavga senaryosu uydurur. Eylem ve davranışlarının sonunu 

düşünmeyen sorumsuz bir çocuk gibi davrandığından, daha ilk sahne, polisle başı 

derde girdiği için karakolda başlar. Cebinden çıkan kapı kolundan miskete, 

birbirinden alakasız şeyler de da çocuksuluğunu gösterir. Ankara’ya gitmeye çalışan 

adama kendini Antalya’ya kadar götürtür. Kendi isteklerinin yerine gelmesi önemlidir, 

karşısındakileri düşünmez. Adam kızıp, bela okuduğunda yine bağırıp, üste çıkar. 

Cinsel dürtülerini bastırdığından, televizyonda zevkle, laf atarak baktığı kadınlarla 

gerçek hayatta normal bir iletişim ve ilişki kuramaz. Fakat bastırılmışlıkları sürekli 

dışa çıkar. Örneğin, başta polis tarafından uzatıldığı söylenen alkol testi aletindeki 

kamışı cinsel organla eşleştirerek polise saldırır. Kamyoncunun “kayma” lafını, otel 

bilekliğini takayım diyen görevlinin “takma” lafını, vs. hep cinsel olarak yorumlar. Bir 

yandan da karşı tepki oluşturarak, cinsel isteklerini bir ahlak savunuculuğuyla gizler. 

Tüm arzularına karşın, Sibel’in göğüsleri değdi diyerek utanır ve bunu da açıkça 

söyler. Eşcinsellere hasta gözüyle bakarak, küfreder. Genelde Türk toplumunda 

yabancı bir öteki görülen, ama arzu nesnesi olarak çoğu erkeğin hayallerini süsleyen 

“sarışın kadını” da (ki otelde kendi de sarışın yabancı bir mayolu kadına laf atar), 

daha görür görmez “yılan” ve sinsi olarak değerlendirir. Tüm kadınlara bağırıp, 

çağırır ve şiddetle gözdağı verir ama onun, yanına yaklaşmasından bile korkar. 

Cehaletinden kaynaklı inanılmaz bir özgüveni vardır. Kimseye saygı göstermediği, 

kurallara, insanların yaşayış ve düşüncelerine saygı duymadığı gibi, saygısızca 

eleştirip aşağılar. Otelin patronunun tüm nezaketine karşı, cüzdanını kaybettiği için 

azarlar; serserilikle suçlar. Otel müdürüne karşı, açıkça düşmanca davranır. Bunu, 



174 
 

“patron varken yalaka olursunuz, patron gitti mi kral olursunuz” diyerek işçi sınıfı 

bilinci ve dayanışması kılıfına sokar. Otel çalışanını da, kendinizi ezdirmeyin diyerek 

müdüre karşı kışkırtır. Ancak bu derme çatma sınıf bilinci ve düşmanlığın, herkese 

uyguladığı fiziksel, duygusal ve sözel şiddetin, zayıflık, kaygı, yetersizlik vb. gibi 

nedenlerle kendini ve hayatını değiştirip, dönüştüremeyen Recep’in “kendisini 

yadsıyan yaşamdan öç”  almak (Fromm, 1990: 28) amaçlı olması muhtemeldir.  

Žižek (1998: 999), arzunun ilksel kayıp sebep-nesnesiyle bir kısa devre olarak 

değerlendirdiği “id-kötülüğü” ile radikal bir kötülüğü anlatır. Onun, Freud’un bilinç 

topografisinden hareketle yaptığı sınıflamada en yaygın kötülük olan, bencil 

hesapçılık ve açgözlülükle motive olan, evrensel prensiplerin hiçe sayıldığı “ego-

kötülüğü”, Recep’in durumuna uygun gözükse de farklı değerlendirilebilir. Çünkü 

Recep, zaman zaman kendi küçük çıkarları doğrultusunda hareket etse de,  yaptığı 

kötülükler, Žižek’in “id-kötülüğü” dediği, görünürdeki sebeplerle açıklanmalarına 

karşın ne çıkar ne de bir inanç için yapılmayan ama faili “iyi hissettiren” cinsten 

kötülüklerdir. Karşılıksız iyilik de, kötülük de yapar ama ne yapacağı belirsizdir. 

Recep adam öldürmez; işkence yapmaz. Ayrıca eğlenceli ve sevimli bir tip olarak 

çizilir. Ama “id-kötülüğü” kişinin sahip olamadığı arzu nesnelerine sahip olanlara 

karşı, bir düşmanlıktır. Onlar sahip olduğu için kişi bunlara ulaşamadığını düşünür. 

Recep İvedik’in durumunda bu toplumun kendi gibidir. Kuralları, yaşayışı, düzeniyle 

toplumun bir parçası olamayan Recep, serseri bir mayın gibi dolaşır.  

Arno Gruen’a göre (2003:117), insanın kendi iç yaşamını hiçe sayıp kurumsallaşmış 

değerlerle ve biçimlerle uzlaşması gündelik şiddetin tükenmez kaynağıdır. Diğerleri, 

“kültürümüzün temel ikiyüzlülüğünü, …en iyi şekilde öğrenmişlerdir ve yıkıcılıklarını 

toplum tarafından kabul edilebilir yollarla ‘yüceltmeyi” bilirler.” Aykırı olanın, kötünün 

trajedisi ikiyüzlü olamamalarındadır (Gruen, 2003: 91). İnsan kendisinin kurban 

konumunda olduğunu görmek zorunda kalmamak için kendisine kurbanlar arar. 

“Filmlerde kötü karakteri çoğu kez id enerjisinin bir temsilidir… Tamamen seks ve 
saldırganlıktır ve bunları kötü olan içinde birleştirir. Kötü adamın arkasındaki 
psikolojik güç onun karakterinin insan kıyafetleri içinde vahşi bir hayvan olduğunun 
duygusundan gelmektedir. Onun birincil dürtülerini tatmin etmek için ne kadar ileri 
gidebileceğini hiç bir zaman bilemezsiniz” (Indick, 2007: 27). 

Recep henüz içindeki kötülüğü aşırı bir şiddete döndürmese de uygun koşullarla 

oraya varmaya çok yakındır. Kavga ettiği insan kovulsun diye dolap çevirir. Bir itiraz 

üzerine her an öfkesi patlayabilir. Mağazadaki tezgâhtar kızın basit bir uyarısıyla bir 



175 
 

anda patlar ve kıza tekme atar; üzerine saldırır. Kendini değil de, şiddetle 

çevresindeki hayatı kontrol etmeye çalışan, sorumluluk hissetmeyen bir çocuk gibi 

ağzına geleni söyleyen, içinden geleni yapan, vücudu aşırı gelişmiş ama benliği id 

dürtüleri egemenliğinde bir çocuk-adamdır.  

Ama “İzleyiciler gizliden gizliye bu kötüyü severler, çünkü onun aracılığıyla hayali 

düzeyde kendi engellemelerini serbest bırakabilirler ve kendi id arzularını tatmin 

edebilirler” (İndick, 2007: 28). Bu yüzden de tüm seviyesizlik eleştirilerine ve 

sinemasal vasatlığına karşın Recep İvedik karakteri, dört devam filmi ve milyonlarca 

izleyiciyle pop kültürün bir parçası olur.  

c. Turist Ömer ve Recep İvedik Filmlerinin Kötü 
Karakterlerinin Karşılaştırılması 

Turist Ömer ve Recep İvedik karakterleri yaşam koşullarından kaynaklı değişiklikleri 

bir kenara bırakırsak oldukça benzerdirler. İkisi de id dürtüleriyle hareket eden, anı 

yaşayan, toplumu ve kurallarını pek önemsemeyen, düşüncesizlikleriyle kendilerine 

ve etraflarındaki insanlara zarar veren, süper egoları gelişmemiş çocuk adamlardır.  

İki film arasında kırk yılı aşkın bir zaman farkı olmasına karşın özünde iki karakter 

arasında fazla fark yoktur. Ancak Recep İvedik’in fiziksel komedinin unsurlarını daha 

abartarak, bedenin, vücut salgı ve ifrazatlarının (geğirmek, gaz çıkarmak, tükürmek 

vs.) aşırı kullanımı yoluna gittiği görülmektedir. Fakat bir çıkarım yapılacak olursa 

bunun karakterden değil de geçen zamandan kaynaklı olarak sinemadaki temsiliyle 

ilgili olduğu düşünülebilir. Turist Ömer karakterinin şu anda çekilseydi muhtemelen 

İvedik’teki unsurlara yer vereceği de tahmin edilebilir.  

Diğer yandan özünde benzer olsalar da Turist Ömer’in sevimli, Recep İvedik’in ise 

aksine olabildiğince itici bir karakter olarak kurulduğu görülür. Ama iticilik o kadar 

abartıdır ki, postmodern popülerin “o kadar kötü ki iyi” şeklindeki mantığıyla çarpık 

bir şekilde bu iticilikten de bir sevimlilik doğmaktadır.  

Filmlerdeki varlıklı insanlara ve eğitimlilere karşı küçümseyen, onları her fırsatta 

aşağılayan bakış da aynen devam etmektedir. İki filmde de kötü olarak konumlanan, 

en azından küçük kötülükler yapan tipler varlıklı, eğitimli ya da parayla ilişkisi olan 

kişilerdir. Aynı zamanda her iki karakter, kendi sınıflarına karşı da olumsuz bir tavır 

içerisindedir. Turist Ömer, “kapıcıdan taksi şoförü olursa”  benzeri laflarıyla, İvedik 

ise herkesin arkasından konuşup, aşağılamasıyla benzeşirler. İkisi de futbol sever, 



176 
 

bağrı açık gömlek giyer, kadınlara nesne muamelesi yapar. Söylenebilecek önemli 

bir fark, Recep İvedik’in maçoluğunun ve şiddet dozunun artmış görünmesidir. 

Fiziksel, psikolojik ve toplumsal açıdan filmlerin kötü karakterlerinde ciddi bir farklılık 

görülmemektedir. Görünüşleri, tutum ve davranışları ve toplumdaki yerleriyle ilişki 

biçimleri bakımından anlamlı bir değişim tespit edilememiştir. Ancak şiddet dozunun 

artması ve ilk filmin sevimli serseri temsilinin ağır bir magandalık temsili haline 

gelmesi önemli bir ayrım kabul edilebilir.   

2. SUÇ - POLİSİYE  

a. Cingöz Recai - Beyaz Cehennem (1954) 

Yapımcı:  Atlas Film - Nazif Duru 

Yönetmen:  Metin Erksan 

Senarist:  Metin Erksan Eser: Peyami Safa 

Oynayanlar:  Turan Seyfioğlu, Avni Dilligil, Neriman 

Köksal, Pola Morelli, Belkıs Fırat, Emine Engin, 

Şükran Süley Fikret Hakan, Nubar Terziyan, Kadir 

Savun, Şevki Artun, Kenan Pars. 

Görüntü Yönetmeni: Fethi Mürenler 

Tür:   Suç-Polisiye  

Renk:  Siyah-beyaz 

Süre:  90 dakika 

Konusu: Türkiye uyuşturucu ve kaçakçılık çetesinin başı Armatör Hüseyin Faik, 

kumarda kazandığı 400 bin doları da alarak şarkıcı sevgilisi Aynur’la yurtdışına 

kaçmak üzereyken öldürülmüş, karısı ve arkadaşı kaçırılmaya çalışmıştır. Bunun 

üzerine Polis Müdürü Mehmet Rıza cinayeti soruşturmaya başlar. Cinayet mahalline 

gizlice giren ve olayı araştıran Gazeteci Nevzat ise Cingöz Recai’nin paravan 

kimliğidir. Hüseyin Faik’in ardından Aynur’un da öldürülmesi, eroin imalathanelerine 

polis baskınları derken ortalık kızışır. Suç şebekesi, Armatörün karısı ve Cingöz 

Recai, kayıp paranın, Mehmet Rıza ise katilin ve Cingöz Recai’nin peşindedir.  

Kötü karakterler 

Persia (Pola Morelli): İran asıllı, dört dil bilen, silah kullanmada usta, uyuşturucu ve 

kaçakçılık işleriyle uğraşan, çok akıllı ve sofistike bir suçlu kadındır. Ancak 

görünüşte pavyonda egzotik dans şovu yapmaktadır. Klasik kara film türünün hırs ve 



177 
 

şehvetiyle tanımlanan ve bu özellikleriyle şiddete ve etrafındakilerin ölümüne yol 

açan femme-fatale ya da vamp kadındır. Persia, Cowden’ın arketiplerinden “kara 

dul”dur. Her türden baştan çıkartma ama özellikle cinselliği kullanarak baştan 

çıkarma onun uzmanlık alanıdır. Etrafındaki erkeklerle çekinmeden çatışır; hatta 

onları yönlendirir. Seksi ve güçlü bir kadındır ve sürekli kontrolü elinde tutmaya 

çalışır. Ancak kara dul arketipi, güç kadar kadınlığıyla da öne çıktığından, yanına 

alabileceği güçlü bir erkekle birlikteliğe de razıdır. Persia karakteri de son ana kadar 

kontrolü elinde tutmaya çalışsa da, yalanları ve oyunu Cingöz Recai tarafından 

bozulup alt edildiğinde fazla itiraz etmeden Recai’nin safına geçer.  Zaten zekâsı ve 

sinikliği ona güç verdiği gibi, karşısındakileri küçümsemesiyle bazen de bir zayıflık 

olur. Cingöz ise onun bu aşırı kendine güveninden yararlanarak onu alt eder. 

Persia, Ödipal çatışmanın “ideal anne” veya “bakire”sinin tehlikeli ve ölümcül öteki 

yarısıdır. İranlı bir yabancı olmasıyla da Ötekiliğinin altı çizilir. O, fallik nesnenin 

metaforik ikamesi olan bir “fahişe”, bir ‘öteki kadın’ olarak etrafındaki tüm erkeklerin 

arzusunun hedefidir. Erdemleri, anaçlığı ya da şefkati için değil cinselliği için 

arzulanır. Mulvey, sinemanın ataerkil bakışı açısından özellikle müzikallerin çok az 

giyinmiş kadınlarla kadın bedenini erotize etmesinden bahseder (Gabbard ve 

Gabbard: 2001: 331). Persia pavyonda dans ederken bunu net bir şekilde görürüz. 

Müzik, dans ve şehvetle kıvrılan bedeniyle Persia, dans eden bir kobrayı çağrıştırır. 

Arzulanan ama bir o kadar da ölümcül bir fetiş nesnesidir.  

“Erkekler baskın karakterli fahişelerin peşine düşerler çünkü bazı erkeklerin boyun 
eğmeye zorlanmak istemeleri, …yaygın ve güçlü bir fantezidir” (Gabbard ve 
Gabbard: 2001: 451).  

Bu fantezinin nesnesi ise Persia’nın sürekli elindeki siyah uzun sigara ağızlığıdır. Bir 

fallik metafor olarak erkek bilinçaltına derin mesajlar gönderir. Metz, sinemada 

röntgencilik olarak bir hazza bağımlılığa da dikkat çeker (Arslan, 2009: 21):   

“Dürtü, her zaman kayıp olan o imgesel nesnenin peşindedir. Sinemada bu, hem 
gerçek nesnenin yokluğu hem de seyirciyle perde arasındaki mesafe olarak 
karşımıza çıkacaktır.”  

Filmdeki arkadan aydınlatılmış banyo sahnesinde bir siluet olarak da olsa Persia 

tüm çıplaklığıyla hem oradadır hem de yoktur. Bir yandan Cingöz, diğer yandan da 

kamerayla özdeşleşmiş seyirci baştan çıkarılmaya çalışılmaktadır. Bu anlamda film 

içerisinde ne kadar güçlü olursa olsun Persia eril iktidar alanındadır ve nihayet filmin 

sonunda teslim olur. Kara filmlerde sıklıkla kahramanın felaketine yol açan bu tip, 



178 
 

yerli uyarlamasında etik kaygılarla “imana getirilir” ve bir garip harem durumu ile iki 

kadını da alan Cingöz Recai, yurtdışına kaçar.  

Filmde tek bir iyi kadın karakter de yoktur. Persia, suçlu olmasının yanında filmin 

sonunda suç ortaklarına da ihanet eder. Çete lideri Salih Reis, “annem iki elin kanda 

olsa kadınlara güvenme derdi” dediğinde Recai ile işbirliği yapan Persia “annenin 

sözünü dinleseydin keşke” diyerek bu konumu onaylar. Pavyon şarkıcısı Aynur pek 

kötü olarak çizilmez ama o da zaten pavyon şarkıcısı bir eroinmandır ve o hayattan 

kurtulmak için “çirkin, kel ve şişko” dediği Hüseyin Faik’le kaçmayı planlar. Ayrıca 

Ayaspaşa olayı diye bir olaydan dolayı da suçludur. Hüseyin Faik’in karısı kocasının 

parasının peşinde dolaplar çevirir. Jale de Cingöz’ün sevgilisi ve onun işbirlikçisidir.  

Kaşkol Ziya (Tamer Balcı): Kadın erkek fark etmeden beyaz kaşkolüyle insanları 

öldüren eroin çetesinin celladı olan psikopat kötü karakterdir. Hüseyin Faik’i de, 

şarkıcı Aynur’u da öldüren odur. Cowden’ın arketiplerinden “sadist” karakteridir. 

Sebepsiz yere zalimlikten keyif alır. Hiçbir şeye ve hiç kimseye saygısı olmayan, 

ancak daha üst bir gücün otoritesine boyun eğen, dik kafalı, ne yapacağı belli 

olmayan, soğukkanlı ve korkusuz bir tiptir. Ancak korkusuzluğu gereksiz risklere 

atılmasına neden olmaz. Kurbanlarını en uygun zamanı bekleyerek öldürecek kadar 

kurnaz ve fırsatçıdır.   

Cingöz Recai (Turan Seyfioğlu): Cingöz Recai tiplemesi, Server Bedi takma adıyla 

yazan Peyami Safa’nın 1920’lerde çok popüler olmuş bir dizi kitabının anti-

kahramanıdır. Tipleme, o yıllarda çokça yapılan bir uyarlama anlayışıyla, Maurice 

Leblanc’ın Arsène Lupin karakterinin taklidi olarak yaratılır. Kılık değiştirme ve bir 

anda ortadan kaybolma ustası olan Lupin, aslen aristokrat olduğundan paraya 

ihtiyacı olmayan bir zengindir. Zorunluktan değil, bir oyun ve bir meydan okuma 

olarak sıradan insanları sömüren, onları dolandıran, onlara zarar veren insanlardan 

ve büyük kurumlardan para çalar. Bir nevi sosyal adalet anlayışıyla kendi adaletini 

uygular. Gerçek bir centilmen olduğundan nezaketini hiç kaybetmez; pek silah 

kullanmaz ve kadınlarla da arası çok iyidir. Bütün bu özellikler, benzer şekilde 

Cingöz Recai tiplemesinde devam eder. 

Cingöz Recai; yakışıklı, zeki ama kurnaz, cesur, soğukkanlı, zarif, tahsilli, görgülü, 

cömert ve kibar bir serseridir. Maceralarında "helal" para kazanmış kimselere 

dokunmaz. Haksız yolla servet sahibi olmuş kimselerden, suçlulardan hile ile para 



179 
 

çalar ve elde ettiklerinin bir kısmını da muhtaçlara dağıtır. Yurtiçi ve dışında birçok 

öğrenciye yardım yapan, burs veren bir hayırseverdir. Dolayısıyla Cowden’ın 

arketiplerinden zekâsı, akıl oyunlarına düşkünlüğü kurnazlığı ve narsisizmiyle öne 

çıkan “suç dehası” karakteridir ama burada özel olarak ahlaki kaygılara sahiptir.  

O, heyecan ve macera arayışında olan bir anti-kahramandır. Yaptıklarını suç 

işlemek değil, bir zekâ oyunu olarak görür. Kadınlara düşkündür ama arzularının 

esiri olmayacak kadar da kontrollü ve olgundur. Persia’dan ne kadar etkilense veya 

etkilenmiş gibi görünse de sonuçta onun ölümcül cazibesine teslim olmaz. Muktedir 

bir erkek olarak, Persia’nın büyüsüne kapılmadığı gibi aksine onu da yola getirir.  

Filmin sonunda Cingöz Recai, Gazeteci Nevzat Yıldırım’ın da kendi olduğunu 

gazetede buluştuğu dedektif Mehmet Rıza’ya açıklar ama ustalıklı bir oda kapanı 

sistemi ile kaçarak onu içeri hapseder. Kaçmadan önce çeteden dolandırdığı toplam 

775 bin Doların 300 bin lirasını hayır kurumlarına bağışladığını söyler. En sonunda 

kaçar ama polis kameraya tiradında polisin eninde sonunda Cingöz Recai’yi 

yakalayacağını söyler. Bu kara filmlerinin zorlama sonlarına da uyar. Sansür 

nedeniyle polis, devlet beceriksiz gösterilemeyeceğinden ve ilahi adalet duygusu ile 

izleyicide rahatlama sağlanmak zorunda olduğundan filme anlatı ve biçim açısından 

yapay bir ek olarak, hatta film dışı bir ahlaki ders olarak böyle bir bölüm eklenir. 

b. Av Mevsimi (2010) 

Yapımcı:   Murat Akdilek, Jeffi Medina 

Yazan-Yöneten:  Yavuz Turgul 

Oyuncular:  Şener Şen, Cem Yılmaz, Çetin Tekindor, 

Melisa Sözen, Okan Yalabık, Rıza Kocaoğlu, Nergis 

Çorakçı, Mustafa Avkıran 

Müzik:   Tamer Çıray 

Görüntü yönetmeni: Uğur İçbak 

Tür:   Suç-Polisiye 

Renk:   Renkli 

Süre:   145 dakika 

Konusu: Hayatını eşine adayan ve emekli olmak üzere olan efsane dedektif “Avcı” 

Ferman ve aralarında baba-oğul ilişkisi olan yardımcısı “Deli” İdris’le, bir genç kızın 

ölümü vesilesiyle karşı karşıya gelen meşhur zengin Battal Çolakzade’nin tehlikeli 



180 
 

ve ölümcül mücadelesi anlatılır. Hastalıklı ve öldüren sevgiler, fakirlik, çaresizlik ve 

içimizde hep bekleyen kötülüklerle bu acımasız dünyada ya avsınızdır ya da avcı.  

Kötü Karakterler 

Battal Çolakzade (Çetin Tekindor): Sonradan aşırı zenginleşmiş Adanalı bir 

ağadır. Hayat felsefesi “öl veya öldür”dür.” Dolayısıyla insanları avlar ve avcılar 

olarak ikiye ayırır. Şener Şen ile kendini eşitler ve ikimiz de avcıyız diye ona karşı 

genelde kibar ve saygılı yaklaşır. Ama rakip olarak saygı duyması güce ve kontrole 

bağlıdır. Ferman’ın hata yapmasını, daha doğrusu konuşarak tuzağa düşürmeye 

kalkmasını zekâsına hakaret olarak alıp, saldırganlaşır. Ferman’ı “senin aklın bana 

yeter mi? …Sen benim dengim değilsin” diyerek açıkça küçümser ve tehdit eder. 

Depreşen narsisizmi ile Ferman’dan öğrenecek bir şeyi olmadığına karar verir. 

Eğitimsizdir ve parasının gücüyle konuşur; ona göre davranır. Avcı Ferman ile her 

karşılaşmalarında zenginliğe bağlı nezaketle, görmüş, geçirmişliğe, terbiyeye bağlı 

nezaket arası farkı görürüz. Ferman’ınki ne kadar köklü ve zorlansa dahi 

kaybolmazsa, Çolakzadeninki de o kadar yüzeyde ve her an bir öfke nöbetiyle 

kaybolup gidecek gibidir. Zaten öfkelenir öfkelenmez kabalaşır, tehdit eder, evden 

kovar. Çolakzade, etrafındakilerce de “kaba, saba” olarak tanımlanır. O, bunu 

içselleştirerek mantığa büründür: “Ticarette kimse kimseye nezaketi için para 

vermez!” Kısacası onun için önemli olan güç, kontrol ve paradır.  

Cowden’ın arketiplerinden “zorba” tipi Çolakzade için yazılmış gibidir. O, bedeli ne 

olursa olsun güç ve kontrol sahibi olmak isteyen, itici bir tiptir. Hedef odaklı, kararlı 

ve inatçıdır. Hedef ve isteklerini acımasızca, düşmanlarını ayakları altında ezerek 

elde eder. Tüm kontrolü elinde tuttuğundan, insanlar onun için yalnızca bir piyondur 

ve kolayca gözden çıkarılabilirler. Filmin önemli öğelerinden biri olan avcılık vurgusu 

ile sürekli, bu hayat alma gücünün, yani Tanrı’yı oynama kapasitesinin altı çizilir.  

Öte yandan kızının hastalığı ve insanların çocukları için ellerinden ne gelirse 

yapacakları düşünüldüğünde ona karşı bir empati de geliştirilebilir. Üstelik kızını 

kurtarabilmek için çok sevdiği karısından ayrılmayı bile göz alır. Ama kızının 

hastalığından ve koşullardan bağımsız olarak da bir zorba olduğu görülür. 

Onun nezaketi de kibriyle bağlantılıdır. Narsisistik kişilik özellikleri gösterir. Çoğu 

kötü, sürekli övünüp, şişinir, başkalarını aşağılar ve bu şekilde güçlü ve üstün 

hisseder ama Fromm’a göre bu, zıt uçtaki duyguları telafi etme çabasıdır. Aslında 



181 
 

içinde zayıf, yardıma muhtaç bir çocuk olduğunu bilen, hisseden insan, bunun 

başkalarınca görülmemesi için aşırı telafi çabası içindedir (akt. Egri, 1995: 170). 

Çolakzade’nin bu gizli tarafı o kadar derinlerdedir ki, son sahnede Ferman, onu, 

ölmek üzere olan kızı için çok büyük acı çekerken gördüğünde şaşırır. Bir canı 

kurtarmak için kaç insanın ölümüne gözünü kırpmadan sebep olmasından dolayı 

onu duygusuz bir şeytan olarak görmektedir. Oysa kötü insanlar korkulacak insanlar 

olmakla beraber acınacak da insanlardır (Peck, 2003: 62):  

“Kendilerini saklayan ve bilinçlerinin sesini dinlemeyen insanlar olarak en korkulacak 
insanlardır. Hayatları gerçek bir korku içinde geçer. Cehennem ile 
cezalandırılmalarına gerek yoktur; zaten cehennemin içindedirler” 

Bu açıdan bakıldığında Çolakzade’nin kibrime yenildim vurgusuna karşın içten içe 

yenilmeyi istediğini de öne sürebiliriz. Birçok filmin kötüsü, yakalanmayı, 

cezalandırılmayı hatta öldürülmeyi içten içe arzu eder ve buna uygun davranır. 

Çünkü sadizm, mazoşizmle ilişkili ve döngüsel bir yapıdadır. Freud’a göre Hukuk’un 

ya da superegonun sert buyrukları bize neyin yasak olduğunu hatırlatarak, inkâr 

ettikleri arzuları kışkırttığından, kinci olan Hukuk’a bastıracak bir şey verir. Ama 

Hukuk da mutsuzluk kaynağı olan bir arzu ürettiğinden bu arzu Hukuk’u daha 

sebepsiz bir acımasızlığa kışkırtır (Eagleton, 2012: 177):  

“Suçumuzun kefaretini çektirmek için vereceği cezayı dört gözle bekleyen Hukuk’u 
da arzu ederiz, ancak cezalandırılmaktaki mazoşist haz, karşılığında daha çok suç 
doğurur ki bu da Hukuk’u bir kez daha ve daha neşeli bir şekilde başımıza çöktürür.” 

İdris (Cem Yılmaz):21 Klasik olarak erkekler dünyasında çok rahat, şakacı ama 

genelde eşek şakaları yapan, kaba, saba konuşan ve davranan, okumuşluğu veya 

bedenen zayıflığıyla tam olarak erkek diye değerlendirmediklerini “mektepli, 

“antropopolog” gibi laflarla ve fiziksel şakalarla taciz eden bir küçük maçodur. 

Karşısındakinin duygularını düşünmeden patavatsızca konuşur. Laftan çok eylem 

adamıdır. Şiddete oldukça eğilimli ve saldırgan bir karakterdir. Fazla zeki olmadığı 

ve özel hayatındaki ilişkilerinde çoğu zaman düşünmeden, ani ve fevri tepkilerle 

konuşup, hareket ettiğinden, çevresine ve sevdiklerine istemeden de olsa zarar 

veren ama bundan da büyük pişmanlık duyan bir insandır. Bu nedenle etrafındaki 

insanlar tarafından “deli” lakabı takılmıştır. Avcı, bunu film içerisinde bölgesel bir 

durumla (“zaten Karadenizli ya bunlar, hepsi deli”) bağdaştırır. Alkole düşkündür.  

                                                             
21 Bu bölümde ağırlıklı olarak Prof. Dr. Gökhan Oral’ın 2013 yılında verdiği Adli Davranış 
Bilimleri ve Adli psikiyatri derslerine ait kişisel notlardan yararlanılmıştır. 



182 
 

İdris karakteri anti-sosyal kişilik özellikleri taşır. Anti-sosyallik, psikanaliz açısından 

genelde babayla özdeşleşme problemi yaşanmasıyla ilişkilendirilir. İdris’in de babası 

küçükken ölmüş, onun yerine sonradan Avcı’yı baba bellemiştir. Dolayısıyla 

tartışmalı bir yorum olmakla birlikte, anti-sosyalin anneyle özdeşleşmeye devam 

etmek zorunda kalması ve bilinçaltındaki kadınlığın, erkeklik kimliğini tehdit etmeye 

başlamasının, kişinin bu duygulardan kaçınarak, diğer aşırı ve abartılmış erkeksi 

uca kayması sonucunu doğurduğu öne sürülür.  

Anti-sosyalliğin diğer yüzünde narsisistik kişilik olduğundan bu özellikteki insanlar, 

başkalarına empati gösteremezler. İdris de, sevdiği insanları hastalıklı şekilde sevip, 

sahiplendiğinden, her türlü yanlışı, hatta yanlış anlaşılmayı kendi benliğine yapılmış 

bir saldırı olarak kabul eder. Bu açıdan aslında karşısındaki insanlara saygı 

duymadığı, bencil arzu ve isteklerine göre tutum ve davranışlar geliştirdiği görülür. 

Aşırı duygusallığıyla hayatın gerçeklikleri arasındaki dengeyi kuramadığından hayatı 

düşmanca ve tehlikeli bir çevre olarak algılamakta, sürekli tehdit algısına karşı 

gerginlik ve kaygı yaşamaktadır. Bu nedenle doğru ve yanlışı ayırt etmede, 

toplumun ahlaki kabullerini benimsemede sorunlar yaşar. 

Çocuğuna terbiye verme anlayışı da saldırgan ve saygısızdır. Onu azarlarken “senin 

dilin pek uzadı, gittikçe annen olacak o kadına benzemeye başladın” der. Ayrı 

yaşadığı karısına ise “kuyruk sallama” benzeri ifadelerle küfür edip, bağırır ve tehdit 

eder. Çömez polis Hasan’a “yine bir kadın, kanına girdi değil mi?” diye sorar ve 

“polislik mesleğinin kutsal olduğunu, bir kadın yüzünden bırakılmayacağını” söyler. 

Kısacası, açıkça cinsiyet ayrımcısı bir maçodur. Kontrolü çok zayıftır ve şiddetli öfke 

patlamaları yaşar. Polis olmak gibi kendine ekstra nüfuz sağlayan kimlikleri açıkça 

kötüye kullanır. Örneğin karısının yanında gördüğü adamı gidip döver ve adama 

gözdağı vermek için polis kimliğini gösterir.  

Anti-sosyal insanlar sanıldığının aksine etrafımızda bolca bulunurlar ve görünüşte 

normal bir hayat sürebilirler. İdris gibi, deli diye nitelenseler bile zararsız ve sevimli 

bulunabilirler. İdris de gözü karalığı, samimiyeti, tüm kabalığının, dalgaya 

vuruşlarının, aslında alttaki kırılgan ve duygusal çocuğu saklama çabası olmasıyla, 

bunu anlayabilecek kadar yakınına yaklaştırdıklarınca sevilir. Ayrıca İdris’in polis 

olmaktan gelen bir mesleki deformasyonu da vardır. İşi gereği sürekli insanlara 

şüphe içinde yaklaşma zorunluluğunu içselleştirmiştir. Aşırı duygusal ve dışa-dönük 

bir insan olduğundan sürekli kendini ve sevdiklerini koruma kaygısındadır.  



183 
 

Bu kişiler psikolojik açıdan cinayete de daha eğilimli insanlardır. Cinayet, aşağılık 

kompleksi, baba onayı vs. gibi temel motiflerle nihai bir sorun çözme eylemi olarak 

insanoğlunca binlerce yıldır kullanılır. Zaman içinde daha karmaşık motifler görülse 

de, Psikanalizin dürtü kuramının çok önem verdiği agresif dürtü ve bu “sorun çözme” 

düşüncesinin birleşimi, genel olarak öldürmeyi hazırlayan kombinasyondur.  

İdris de benzer bir durum içerisinde karısını öldürmeye karar verir. Ana motivasyonu 

bir erkek olarak iktidar/sahiplik dürtüsüne bağlı kıskançlıktır. Çünkü karısı kendini 

reddettiği zaman İdris için iktidar tamamen kaybedilmiştir ve buna karşı elinden 

hiçbir şey gelmez. Tek yapabileceği nihai çözüm olan öldürmedir.  

Kıskançlık cinayeti, yalnız karşısındakini değil, simgesel olarak kendisine yaşamı 

boyunca hayır diyen, aşağılayan bütün o insanları ve derinde kendisini öldürmektir. 

Böylece öldürme, bir eyleme geçme, kaygı ve gerilimi rahatlatma, sorunu kökünden 

çözmedir. Oysa İdris ne kadar planlasa da eyleme geçemez. Zorla girdiği barda içki 

içerken eşlik ettiği şarkıdaki gibi, kendisinin adam olmayacağını bildiğinden, kendine 

karşı derin bir nefret duyar. İdris’in acı acı gülerek bununla yüzleşmesi, artık onun 

için sonun başlangıcıdır. Bu tür bir gerçeklikle baş etmek neredeyse imkânsızdır.  

“Thanatos, zamanı askıya almaya, Eros’un acımasız ileriye dönük hareketini 
yenmeye ve egonun acılı bir şekilde ortaya çıkmasından önce bir tür ilkel, tarih 
öncesi duruma dönmeye çalışır. …Aynı zamanda arzunun kendini tüketmeye can 
atması anlamında bir şekilde Eros’un da hizmetindedir ancak (bu tüketim aynı 
zamanda yok oluşu anlamına da geleceğinden) onu aynı zamanda erteleyen bir 
şekilde ister.” (Eagleton, 2012: 219).  

Anti-sosyaller bu eğilim ve özellikleri nedeniyle genelde normal yollardan ölmezler. 

Nitekim İdris’in ölümü de, gerçekte mesleki bir durumdan dolayı değildir. Ölüm, onun 

için acılarına son verecek, doğayla, toprakla, evrenle bütünleşmesini sağlayacak 

kesin çözümdür. Çolakzade’nin evine gitmesi, yalnızca bunu akılcılaştırmanın, 

mesleği uğruna şehit olma adı altında rahatça kendini öldürtebilmesinin yoludur.  

Asit Ömer (Rıza Kocaoğlu): Ölen kızın eski sevgilisi olan psikopattır. Cowden’ın 

kötü arketiplerinden, kırgınlık ve öfkesiyle ortalığı yakan sahipsiz evlat yani “veled-i 

zina” tipidir.  Serseri ruhlu, özgür kötü çocuk tavrıyla kızları cezbeder ve onlara 

uyuşturucu satar. Sokaklarda yetişme, içgüdüleriyle daima ayakta kalmayı başaran, 

ayakta kalmak için şiddet ve hainlik dâhil her yolu deneyen bir yapıdadır. Bu 

becerileri ve aykırı isteklerini de övünç vesilesi yapar. Baba, polis gibi otorite figürleri 



184 
 

karşısında hemen siner. Ancak çocuksu bir masumluk maskesi takınıp geri çekilse 

de içinde her an çıkmaya hazır bir nefret taşır.  

c. Cingöz Recai ve Av Mevsimi Filmlerinin Kötü 
Karakterlerinin Karşılaştırılması 

Çolakzade, Cingöz Recai ve Persia zeki, dikkatli, detaycı, zorlukları ve meydan 

okumayı seven, mücadeleden kaçmayan ve kendi kurallarına göre yaşamayı tercih 

eden, uymak yerine çevrelerindekileri kendi kurallarına uydurmayı tercih eden etkin 

karakterlerdir. Sadece Persia karakteri film içerisinde bir dönüşüm geçirir ve “tövbe 

edip” Cingöz’ün tarafına geçer ama nihayetinde Cingöz de bir suçludur. Diğer tüm 

karakterler filmin başındaki konumlarını sonuna kadar sürdürürler.  

Av Mevsim’inde Avcı Ferman ve Cingöz Recai’de Mehmet Rıza ise kitabına göre 

hareket eden, ahlakı, kanun ve düzeni temsil eden adamlardır. İki filmde de tüm 

mücadeleye karşın, polis ve suçlu arasında neredeyse arkadaşça gözüken bir 

iletişim ve ilişki vardır. Ana karakterler arası fiziksel bir mücadele yaşanmaz. İyi ve 

kötü arası savaş daha çok bir akıl oyunudur ve iki tarafın güçleri de dengelidir.  

Cingöz Recai filmi, ana karakterinin yabancı kaynaklı olması ve kara film özellikleri 

nedeniyle oldukça uyarlama havası vermektedir. Karakterlerin, mekânların, ilişkilerin 

yerel bir tarafı pek yoktur. Fakat Avcı Ferman karakteri de, İdris gibi polislerin yaygın 

olduğu ülkemizde, akşamları ahşap işleriyle uğraşmasıyla bir ölçüde yabancıdır.  

Kötü karakter açısından, İdris’in her gün karşılaştığımız, yaşayan bir karakter olduğu 

görülür. Aynı şekilde Çolakzade de, en azından gazete ve televizyonlarda sürekli 

karşılaşılan gerçek bir karakterdir. Özellikle Persia karakterinin he şeyiyle Amerikalı 

bir “femme fatale” olmasıyla karşılaştırıldığında kötü karakter açısından ciddi bir 

dönüşüm olduğu da söylenebilir. Cingöz Recai’deki diğer kötü karakterler ise Kaşkol 

Ziya, Salih Reis ya da Amerikalı Rainfold gibi karikatür düzeyini aşamamaktadır. 

Bunun tek istisnası Tatar Şevki’dir. Toplumsal bir gerçekliği olan bu karakter, 

koşulların zorlamasıyla suç dünyasına girmek zorunda kalmış bir Anadolu 

delikanlısıdır ve tek istediği biraz para kazanıp, köyüne sevgilisine kavuşabilmektir.  

Toplumsal kötülük açısından bakıldığında, aradan geçen yıllara karşın iki suç filmi 

de farklı düzeylerde uyuşturucu konusuna değinirler. Av Mevsimi filminde töre 

cinayeti ve özellikle kadına yönelik şiddete de vurgu yapılır. Ayrıca nüfuzlu ve zengin 

ile fakire karşı adaletin farklı uygulanması da alttan verilen bir eleştiridir.  



185 
 

3. MELODRAM 

a. Hıçkırık (1965) 

 

Yapımcı:  Hürrem Erman 

Yönetmen:  Orhan Aksoy 

Senarist:  Hamdi Değirmencioğlu 

Eser:   Kerime Nadir 

Oyuncular:  Hülya Koçyiğit, Ediz Hun, Kartal Tibet, 

Hulusi Kentmen, Nuri Altınok, Altan Karındaş  

Görüntü yönetmeni: İlhan Arakon 

Tür:  Melodram 

Renk:  Renkli 

Süre:  102 dakika 

Konu:  Müfettiş Azmi Bey, üvey anne ve babası tarafından evden atılan bahtsız 

Kenan’ı evlatlık alır ve kızıyla kardeş gibi yetiştirir. Ancak kızı Nalan’la Kenan 

arasında yıllar geçtikçe kuvvetlenen bir yakınlık doğar. Zaten umutsuz görünen 

durumu daha da kötüleştirense, müzmin öksürüğü giderek vereme dönen Nalan’ın, 

doktoru ile evlenip, çocuk yapması olur. Aşkından vazgeçmeyen Kenan bir deniz 

subayı olurken, Nalan her geçen gün ölüme daha da yaklaşmaktadır. Kocasının bu 

aşkı öğrenmesi ise herkesin büyük acılar yaşamasına neden olur.  

Kötü Karakterler: 

Üvey Anne (Altan Karındaş): Öksüz ve yetim kalmış Kenan’ı daha tanır tanımaz 

kötü davranmaya başlayan, bencil, kötü niyetli üvey annedir. Çocuğu, “asi ve 

sevimsiz” gibi sıfatlarla tanımlar ve odası fazla büyük gerekçesiyle onu tavan 

arasında kalmaya zorlar. Üvey baba çocuğu evden attığında, “iyi ettin, el âlemin 

çocuğuna ömrünün sonuna kadar bakacak değilsin ya” diyerek ona destek çıkar. 

Kendi istek ve arzularını ön planda tutar. Oldukça iki boyutlu bir tiplemedir.   

Cowden’ın arketiplerinden “kancık”tır. O, kendi hayallerine ulaşmak dışında hiç 

kimseyi ve hiçbir şeyi umursamaz. Kendinden başka kimseye de yardım etmez. 

Kendini her şeyden üstün, herkesten akıllı görür ve bu kibirle insanları önemsemez, 

empati duymaz. 



186 
 

Üvey Baba Safi Bey (Nuri Altınok): Çevresindekilerce iyi bir adam olarak 

tanımlanır ama tam da bu yüzden Cowden’ın “hain” arketipidir. Pasif olduğundan, 

kendi rahatının bozulmasını istemez ve yeni evlendiği kadına karşı çıkamadığından 

çocuğu döverek yağmurlu bir gece vakti evden atar. Filmde suç üvey anneye, onun 

adam üzerindeki etkisine atılsa da, Safi Bey karakter zayıflığı ve pasifliğinden 

kaynaklı çok büyük kötülükler yapabilecek bir tiptir. Dünyada kendisine en çok 

güvenen Kenan’a olduğu gibi durum gerektirdiğinde herkese de ihanet edebilir. 

b. Unutursam Fısılda (2014) 

Yapımcı:   TAFF Pictures 

Yazan-Yöneten:  Çağan Irmak  

Oyuncular:   Hümeyra, Işıl Yücesoy, Farah 

Zeynep Abdullah, Mehmet Günsür, Kerem Bürsin. 

Müzik:   Kenan Doğulu 

Görüntü yönetmeni: Gökhan Tiryaki 

Tür:   Melodram 

Renk:   Renkli 

Süre:   118 dakika 

Konu: Hanife ve Hatice, küçük bir Ege kasabasında gelenekler ve yaşamın rutini 

içerisinde yaşayan birbirinin zıttı karakterdeki iki kardeştir. Kasabaya gelen 

kaymakamın müzisyen oğlu Tarık’a ikisi de âşık olur ama Tarık’ın tercihi deli gibi 

şarkı söylemeyi seven Hatice’den yanadır ve onunla birlikte yıldız olma hayaliyle 

kaçıp İstanbul’a giderler. Aradan yıllar geçmiş; ünlü bir şarkıcı olan Hatice, 

dolandırılıp bütün parasını kaybetmiş; yakalandığı Alzheimer hastalığı nedeniyle 

ablasının yanına dönmek zorunda kalmıştır. Artık iki kardeş için, yaşanan ve 

yaşanmayan her şeyin muhasebesini yapma zamanıdır.  

Kötü karakter: 

Hanife (Işıl Yücesoy): Geleneksel bir Ege kasabasında yaşayan sıradan bir ailenin 

iki kızından büyük olanıdır. Filmin başında sinirli, saldırgan, ağzı bozuk, dediğim 

dedik, acımasız ve sert bir kadın olarak tanıtılır. Kasabadaki neredeyse herkesle 

kavga eder, onlara bağırıp, çağırır. Evine gelen insanları kapıdan kovar. Geleneksel 

değerlere bağlı, etraf ne der kaygısıyla sürekli kaygı içinde yaşayan tutucu bir 

insandır. Kırk yıl sonra dönen kız kardeşini itip kakar; evden kovar. Kız kardeşinin 



187 
 

kıyafetini beğenmediğinden onu “kerane karılarına” benzetir, köpek diye hakaret 

eder. Yüreğinin yumuşaması korkusuyla içten içe kendi kendini kışkırtıp, öfkesini, 

nefretini canlı tutar ama yine de kimseye gerçek anlamda zarar vermez. 

Zaten film ilerleyip, geriye dönüşlerle geçmişe gidildiğinde Hanife’nin aslında ciddi 

bir değişim geçirdiğini anlarız. Yine ailenin uyumlu ve aklı başında çocuğu olarak 

tutucu, içe kapanık, çekingen bir karakterdir ama kız kardeşiyle arası çok iyidir ve 

eski kafalı babasına karşı onu sürekli koruyup, kollayan sevecen bir abladır.  

Hanife’nin içinde çok güçlü arzu ve istekler vardır. Kız kardeşiyle birlikte magazin 

dergileri okur; yıldızların hayatına özenir ve gizliden gizliye şiirler yazar. Öte yandan 

hayata karşı korkak, pasif bir karakterdir. Kendi arzu ve isteklerini, bir “erkek gibi” 

özgürce davranan, korkusuz, maceraperest kız kardeşine yansıtır. Onun özgürlüğü, 

çılgınlıkları, yaptığı taklitlerle bu arzularını güvenli şekilde tatmin etme yolunu tercih 

eder. Zaten bütün nefreti ve öfkesi de kız kardeşinin bütün bu özgürlüğünü de alıp, 

kaymakamın müzisyen oğlu Tarık’la kaçmasından kaynaklanır. 

Hanife de Tarık’a görür görmez âşık olmuştur ama Tarık’ın gönlü kardeşi 

Hatice’dedir. Üstelik Hatice, sadece âşık olduğu Tarık’la kaçmamış, giderken 

Hanife’nin şiir defterini ve annesinin altın bileziklerini de çalmıştır. Aslında iki kardeş 

de yaşama karşı çok güçlü arzularla doludur ama Hatice bunlara kavuşabilmek için 

gerekenleri yapmaya, ödemesi gereken bedelleri ödemeye razı bir eylem insanıdır. 

Hanife ise bunları çok güçlü bir şekilde bastırmayı tercih eder.  

Bastırması o kadar güçlüdür ki, nefretini, insanların arzu ve isteklerine ulaşmasını 

engelleyen, babası ve diğer dar görüşlü küçük kasaba halkına ve tutuculuklarına 

değil, bunlara meydan okumayı tercih eden kardeşine yönlendirir. Kardeşinin hem 

şiirlerini, hem sevdiği adamı, hem de anne babasına bakmak ona kaldığı için 

hayatını çaldığını düşünür. Ancak filmin bir yüzleşme anında kardeşi Hatice’nin 

(Ayperi) bütün bunların kendisinin seçimi olduğunu, bunlara kendi gidişinin değil, 

Hanife’nin seçimlerinin neden olduğunu haykırması Hanife’nin ruhsal dünyasında 

yeniden bir kırılma yaşanmasına yol açar. O Cowden’ın “baskıcı annesi”dir ama 

dönüşme imkânını da içinde yaşatacak kadar güçlüdür. 

Yavaş yavaş gerçeklerle yüzleşen Hanife, kaybedilen yılları, kardeşiyle yaşamadığı 

bütün o kaybedilmiş paylaşımları, ömrünün şu son demlerinde kardeşiyle ve hayatla 

barışarak yaşamaya, korkularından özgürleşmeye yelken açar. 



188 
 

c. Hıçkırık ve Unutursam Fısılda Filmlerinin Kötü 
Karakterlerinin Karşılaştırılması  

Hıçkırık filmindeki üvey anne, neden kötü olduğunu bilmediğimiz bir karikatürdür. 

Tek bildiğimiz, onun, kendi istek ve arzularından başka bir şeyi umursamayan bir 

zorba olduğudur. Hatta karakter değil de, kötülüğü temsil etmesi ve bu sayede 

çocuğun masumluğunu ve onu yanına alan insanların iyiliğini anlamamız için 

konulmuş bir üvey anne tiplemesidir.  

Öteki taraftan Hanife (ve hatta amaçlarına ulaşma yolunda çevresindekilere bir 

ölçüde zarar gelmesini de göze alan, hırsızlık yapan Hatice de) çelişkileri, yaşama 

arzuları, sevgileri ve korkularıyla zengin karakterlerdir. Hanife klasik “baskıcı anne” 

özellikleriyle sevgi doludur ama yanlış yapıldığını düşündüğünde de bir o kadar 

acımasız ve serttir. Karakter olarak zenginliği, yeri geldiğinde kendi yanlışlarından 

ders alıp, yeni bir yolda hayatına devam edebilecek kadar güçlü olmasındadır.  

Genel olarak iki filmde de çevre baskısı, yoldan çıkaran arkadaşlar, alkol ve paranın 

kötülüğü alttan alta verilir. Bunlarla simgelenen kişiler de oldukça iki boyutlu olarak 

çizilirler. Tarık’ın işsiz güçsüz denen arkadaşları, Hıçkırık’ta Kenan’ı baştan 

çıkartmaya çalışan pavyondaki kadın, Hatice’lerin şarkılarını dinletmesini engelleyen 

müzik sektörünün gediklisi adam gibi şablon kötülerdir. 

Melodramın içerik ve izleyici açısından kadınlarla ilişkilendirilmesine uygun olarak bu 

iki filmde de olaylar, kadınlar üzerinden ve onların yaptığı seçimlerle gelişmektedir. 

Hıçkırık’ta hiçbir zorlama olmadığı halde doktorla evlenme kararını veren Nalan’ın 

kendisidir. Unutursam Fısılda’da ise hiç güçlü erkek karakter yoktur. Her iki baba da 

olacakları engelleyemezler. Sert ve otoriter gözüken Hatice ve Hanife’nin babası, 

kızının gidişiyle baş edemediği için felç geçirip ölür. Dominant ve hatta kötü bir 

müstakbel kaynana olarak çizilen Tarık’ın annesidir. Hıçkırık’taki üvey baba da, yeni 

evlendiği kadının baskın konumu karşısında tamamen pasif bir kabulleniş içine girer. 

Unutursam Fısılda’da müzisyen Tarık, piyasa koşulları ve piyasaya egemen kötü 

adamlar nedeniyle alkol batağına saplanıp, bir trafik kazasıyla kendi ölümünü getirir. 

Ancak ilk film bu karakter özelliklerini karikatür düzeyinde verirken ikincisinde özü 

benzese de daha zengin bir karakter kurulumu görülür. Dolayısıyla önemli 

benzerliklere karşın iki film arasında karakterler açısından bir dönüşüm ve 

zenginleşme olduğu görülmektedir.  



189 
 

SONUÇ 

Bu çalışmada, popüler Türk sinemasının kötü karakterleri incelenmeye ve 

varsayıldığı gibi zamanla kötü karakterlerde ve kötülüğe yaklaşımda bir dönüşümün 

olup olmadığı görülmeye çalışıldı. Başlangıçta, popüler veya ticari denen sinemanın 

ve popüler kültürün, günlük hayatta çok doğal bir şekilde kullanılmasından hareketle 

bunların evrensel, sınırları, tanımları ve özellikleri belli kavramlar olduğu düşünülse 

de çalışma içerisinde bunların aksi olduğu görüldü. Daha en baştan, kültür 

kavramının tanımlanmasında ve özelliklerinin belirlenmesinde büyük güçlükler 

yaşandığı görüldüğünden, zorunlu olarak kültür, popüler kültür ve diğer kültür 

çeşitlerinin ne olduklarına, özelliklerine, benzerliklerine ve birbirlerinden farklarına 

eleştirel bir yaklaşımla bakıldı. Sonuçta, bu kavramların ne kadar evrensel hakikatler 

olarak ifade edilseler de belli ideolojik yaklaşımlarla ve iktidar olgusuyla iç içe 

yapılandırıldıkları ve birer inşa oldukları açığa çıkarıldı. Ayrıca popüler kültür, kitle 

kültürü, halk kültürü gibi kavramların, ölçüt ve tanımlamaların belirsizliği nedeniyle 

hâlâ birbiri yerine kullanıldıkları ve ayrımın oldukça güç olduğu belirlendi. 

Popüler kültürün, kitle kültürüne yaklaştıkça egemenler menfaatine, çoğu zaman 

tutucu ya da mevcut durumu yeniden üretici, sömürücü ve baskın bir karakteri 

olduğu iddiası, incelememiz boyunca elde edilen verilerle sürekli desteklendi. Ama 

estetik ve genel anlamda niteliksel ayrımların keyfiliği ve yüksek geçişliliği, popüler 

olanın acımasızca aşağılanmasının, tutulan konumlarla da irtibatlı olduğunu, ayrıca 

insanları uyarıp, bilinçlendirmek yerine ters tepkiler doğurduğunu gösterdi. 

Sadece kuramsal olarak değil, gündelik hayattan, müziğe, televizyondan mizaha, 

öne çıkan tüm alanlarıyla Türk popüler kültürü, genel hatları ve tarihsel gelişimi 

içinde ortaya koymaya çalışıldı. Farklı popüler kültür yaklaşımları ışığında, tarafsız 

gözle bakmaya çalışılsa da, özellikle 1980’lerden sonra giderek artan hegemonik bir 

kültür ortamı net olarak açığa çıktı. Ancak popüler kültür, medya ile sınırlamak 

yerine, kente ve gündelik hayata dair bir olgu olarak alındığında, burada açık bir 

imkân olduğunun sezilmemesi de mümkün değildi. Dolayısıyla, yaşam tarzlarında 

değişim ve dönüşüm arzu ediliyorsa, bunun için gücü ve etkisiyle en muhtemel 

alanın ve en önemli aracın da yine aynı popüler kültür olduğu sonucuna ulaşıldı. 

Çalışma, Türk popüler kültürünün önemli bir parçası olan popüler Türk sinemasının, 

genel olarak popüler kültürün öne sürülen olumsuz özelliklerini taşıdığını gösterdi. 



190 
 

Filmler çoğunlukla, eğlencelik veya duygusal ağırlıklı; yaygın düşünce, inanç ve 

değerleri, döneminin görsel ve sözel klişelerini yeniden üreten; siyasi tavrı ve tarafı 

yok gibi gözükerek liberal bakış taşıyan yapıdalardı. Çatışma yerine uyumu öne 

çıkararak sisteme meşruiyet veriyor; tüketim kültürüyle iç içe duruyor; düşünme, 

sorgulama imkânı vermeyen hızlı bir ritmi, benzer formülleri, standartlaşmış, kolay 

anlaşılır bir dili izleyiciye sunuyordu. En yeni alet ve teknikleri, pahalı oyuncuları, 

reklam ve pazarlama tekniklerini kullanan, çoğu büyük bütçelere sahip filmlerdi. 

Ayrıca köyü, kenti, alt kültürleri ve yüksek kültürü kullanması ya da sömürmesiyle 

parçalı ve melezdiler. Popüler filmlerin güzel, yakışıklı, iyi kahramanlarıyla kolayca 

özdeşleşilebiliyor ve hâlâ neredeyse hep onlar kazanıyordu. Bu filmler, imajlarla 

kendi ikonlarını inşa ediyor, hayranlık kültü ile çağdaş kutsallar yaratıyordu ama hız 

ve geçicilikleriyle çoğu da kısa ömürlü oluyordu.  

Ancak popüler kültürün çelişik doğasına uygun olarak, bu özelliklerin bir kısmına 

sahip olmayan, hatta az da olsa muhalif söyleme sahip popüler filmler de vardı. 

Ayrıca bu özelliklerin çoğu “sanat sineması” için de geçerli olduğundan, sanat olan-

olmayan ayrımı yapmanın sanıldığı kadar kolay olmadığı görüldü. Bu nedenle de, 

incelemede, popüler bir sinemanın varlığı, estetik ve düşünsel olarak belirlemeye 

çalışılmak yerine, niceliksel olarak çok izlenen ve sevilen filmler üzerinden kötü 

karakterlerin incelenmesi yoluna gidildi. 

Çalışma kapsamında izlenen filmler aracılığıyla, Deleuze’un ideolojik, etik veya 

politik anlayışlarla oluşturulduğunu ve kesin zıtlıklar içinde izleyiciye sunulduğunu 

söylediği iyi ve kötü temsillerinde eskiye oranla bir değişimin olup olmadığı da 

belirlenmeye çalışıldı. İlk incelemede hem örnekleme alınan filmlerde hem de genel 

yapıyı görmek amaçlı izlenen diğer filmlerde, kötü karakterlerde oldukça şabloncu 

bir yaklaşımın ve keskin iyi-kötü zıtlıklarının yakın döneme kadar sürdüğü görüldü. 

Örneğin klasik Yeşilçam filmlerinde de yakın dönemli filmlerde de, türlerinden 

bağımsız olarak iyi ve kötü karakterin kim olduğu ilk dakikalarda ve kolayca 

belirlenebildi. Çok az sayıda karakter dışında bu konumlarında film boyunca bir 

değişiklik de görülmedi. Ayrıca çok sayıda eski ve yeni popüler Türk filmini izleyerek 

bunlardaki kötü karakterlere dair genel bir sınıflandırma yapıldığında, bunların eski 

ve yeni filmlerde benzer kişilik özellikleri gösterdikleri ortaya çıktı. Kahramanlar yine 

en yakışıklı veya en güzel olduğu düşünülen, seyircinin ilgi gösterdiği oyunculardı ve 

etik olarak üst konumdaki iyi karakterler olarak sunuluyorlardı. Aynı şekilde kötü 



191 
 

karakterlerin de çoğunlukla belli bir tipolojiye uygun olarak seçildikleri, klasik anlatı 

sinemasının yerleşik ikonografisinden yararlandıkları açıkça görülüyordu.  

Hatta çalışmamızın örnekleminde yer almamakla birlikte, kötülerin sınıflandırılması 

amacıyla izlenen, özellikle Kurtlar Vadisi serisi ve Fetih 1453 gibi, kısmen çizgi 

roman uyarlamalarından gelme süper kahraman filmlerinin şablonunu kullanan 

popüler aksiyon filmleri, toplumsal ötekileştirmeleri hâlâ kullanıyor ve yeniden 

üretiyordu. Bu filmlerde, keskin şekilde konulmuş iyi-kötü zıtlıkları da, şablon ve her 

yaptığıyla kötü karakterler de yaşamaya devam ediyordu. 

Tez kapsamında izlenen filmler üzerinden bu çalışmaya özgün olarak yapılan 

popüler Türk sinemasının kötü karakterlerine dair sınıflandırmada da bu benzerlikler 

net şekilde açığa çıkmıştır. Ayrıca yapılan sınıflandırmanın bu konuda yapılacak 

başka çalışmalara da örnek oluşturacağı düşünülmektedir. 

İncelenen Turist Ömer ve Recep İvedik filmlerinin ana karakterleri de, Cingöz Recai 

ve Av Mevsimi’nin iyi dedektifleri de birbirine oldukça benzemektedirler. Üstelik bazı 

çalışmalarda Recep İvedik’te şiddet dozunun yüksek olduğu öne sürülse de, Turist 

Ömer filminde, hızını alamayan Turist Ömer’in, arkadaşının gelini Bedia’ya yumruk 

atması gibi kadına şiddetin komedi unsuru olarak kullanılmasına, ne Recep İvedik’te 

ne de incelenen diğer güncel filmlerde rastlanılmamıştır. Ayrıca Av Mevsimi’nde kötü 

karakterin klasik bir şablon olarak zorba muktedir olmasının; Unutursam Fısılda’da 

ise kötü kaynana, kötü arkadaşlar ve müzik piyasası kötüleri gibi şablonların, pek de 

değişime işaret etmediği belirlendi.  

Bunların yanı sıra klasik Yeşilçam filmlerinde bol miktarda toplu tecavüzlerle, 

kahramanın onlarca, hatta bazen yüzlerce insanı öldürmesiyle, işkenceyle, vahşi 

ölümlerle karşılaşıldı. Kadına, çocuklara, ötekileştirilen her türden etnik, cinsel veya 

sınıfsal kesime yönelik sözlü ve fiziksel şiddet uygulandığı görüldü. Dolayısıyla bu 

konuda daha ayrıntılı bir incelemeye ihtiyaç olsa da, izlenen filmler üzerinden genel 

itibarla kötülüklerin ve şiddetin arttığına yönelik bir sonuca ulaşılmadı. Ancak, 

şiddetin ve kötülüğün artmasından ziyade bunların estetize edildiği, kimi zaman da 

siyaseten doğruculukla daha üstü örtülü bir hal aldığı fark edildi. Yakın dönemli 

filmlerde özellikle kadının, alt kültürlerin, etnik olarak ötekileştirilenlerin verili olarak 

kötü gösterilmesinden ziyade bir gerekçelendirme, haklılaştırma çabası dikkat 

çekiciydi. Bunun, küreselleşme ve bir ölçüde eğitimle gerçekleşen bir ilerleme 



192 
 

olduğu düşünülebilir. Çünkü popüler sinema, izleyici zevklerini, beğenilerini, 

eğilimlerini tahmin etmek ve karşılamak hedefindedir. Dolayısıyla izleyicinin bu 

yönde bir değişimi ve talebi olduğu da öne sürülebilir. 

Sonuç olarak değişim ve dönüşümün kötülerin artık başka insanlar olmalarında 

değil, onların yaşayan birer karakter olmalarını sağlayabilmek amacıyla daha 

ayrıntılı olarak temsil edilmelerinden gelen bir farklılıkta olduğu söylenebilir. Çünkü 

eski filmlerde de bolca kötülük ve şiddet olsa da artık kötülüklerin gerekçelendirildiği, 

kötülerin birer tip olmaktan çıkıp, karakter oldukları, aksi takdirde temsilin 

gerçekçilikten uzak algılandığı görülüyor.  

Aslında herkesin içinde iyilik ve kötülük potansiyeli taşıyor olduğu gerçeği 

düşünüldüğünde, bu değişimin kötülüğü yüceltmekten çok, daha önce sıkı sansürle 

yapay bir şekilde steril hale getirilmeye çalışılan filmlerin normalleşmesi, hayatla 

daha çok örtüşmesi anlamına geldiği düşünülebilir. Ayrıca gündelik hayatın giderek 

hızlanıp, karmaşıklaşmasına paralel olarak insanların iç çelişkileri kadar kötülük 

çeşitleri, araçları ve imkânları da artmaktadır. Fakat kimi popüler filmlerdeki 

karakterlerin, kötülükle yüzleşmenin ötesine geçip bunu doğal bir olgu olarak kabul 

ettikleri, umarsızca doğru diye sundukları, umursamadıkları da görülmüştür. Bu ise, 

iyi ve kötü konumları arasında oluştuğu söylenen etik bir belirsizliğin toplumda 

giderek doğallaştırıldığına işaret etmektedir.   

Popüler sinema ve sanat sineması ayrımı ne kadar anlamlı olmasa da, en azından 

nicel olarak büyük kitlelerle buluşma şansını yakalayan ya da onlarca sevilip tutulan 

filmler, toplumun bilinç dünyasını yansıttığı kadar ona şekil de vermektedir. Bu 

nedenle onları aşağılamak değil, güçlü bir şekilde onlardan yararlanmak, hatta belki 

de onları yönlendirme amaçlı kullanmaktansa, bu şekilde kullanılmasının önüne 

geçip, onu özgürleştirmek gerekir. Böylece popüler olgusu da, kökenindeki gerçek 

anlamı, bir halk kültürü olma anlamını somut bir şekilde kazanacaktır. 

Öte yandan kötülük ve kötünün, mevcut düzene alternatif bir yaşam yolu sunma 

imkânının umarsızca “kötüye kullanıldığı” da görülmektedir. Çünkü amaç, kötülüğü 

yüceltmek, toplumda bunların olduğu gerçeğiyle bunları doğallaştırmak değil, 

bunlarla yüzleşme imkânı sağlanması ve mümkünse aşılmasıdır. Unutulmamalıdır 

ki, sanatta kötülüğün ve kötünün eğer bir amacı varsa bu, kendinde bir kötülük ya da 

eğlence değil; bizi sarsmak, mevcudun ve alternatiflerin farkına vardırmaktır.  



193 
 

KAYNAKÇA 

BASILI KAYNAKLAR 

ABİSEL, N. : 1995 Popüler Sinema ve Türler, 3.Baskı, İstanbul, Alan 
Yayıncılık. 

ABİSEL, N. : 2005 Türk Sineması Üzerine Yazılar, Ankara, Phoenix.  

ADANIR, O. : 1994 Sinemada Anlam ve Anlatım, 2.Basım, Ankara, 
Kitle Yayınları. 

ADORNO, T. W. : 1999 ‘‘Boyun Eğme’’, Çev.: Kaya Şahin, Defter Dergi, 
sayı: 37, İstanbul,  Metis Yayınları, s. 135-140. 

ADORNO, T. W. : 2000 Minima Moralia:  Sakatlanmış Yaşamdan 
Yansımalar, Çev.: Orhan Koçak, Ahmet Doğukan, 
2.Baskı, İstanbul, Metis Yayınları. 

ADORNO, T. W. : 2003 “Kültür Endüstrisini Yeniden Düşünürken”, Çev.: 
Bülent O. Doğan, Cogito Dergisi, Sayı 36, s. 76-83. 

AGAMBEN, G.: 2001 Kutsal İnsan: Egemen İktidar ve Çıplak Hayat,  
Çev.: İsmail Türkmen, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

AGAMBEN, G.: 2012 Gelmekte Olan Ortaklık, Çev.: Betül Parlak, 
İstanbul, Monokl Yayınları. 

AKARSU, B.: 1984 Felsefe Terimleri Sözlüğü, Ankara, Savaş Yayınlar 

AKAY, A. : 2002 Kapitalizm ve Pop Kültür, Ankara, Bağlam 
Yayınları. 

AKÇURA, G.: T.Y. “Muhsin Ertuğrul Sineması”, Antrakt Sinema 
Dergisi Özel Eki. 

ALATLI, A. (Der.): 2011a Batı'ya Yön Veren Metinler 1: Kökler/ Orta Çağlar 
(∞-1350), Cilt 1, İstanbul, İlke Eğitim ve Sağlık Vakfı 

ALATLI, A. (Der.): 2011b Batı'ya Yön Veren Metinler: Moderniteye Doğru 
Kaotik Modern Dünya (1800-1970), Cilt 4, İstanbul, 
İlke Eğitim ve Sağlık Vakfı. 

ALBERT, M.: 2008 Çağımızın Bilimleri, Çev.: Ender Abadoğlu, 
İstanbul, Bgst yayınları. 

ALTHUSSER. L.: 2006 İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları Çev.  Alp 
Tümertekin, 2. Basım, İstanbul, İthaki Yayınları. 

ANDERSON, P. : 2002 Postmodernitenin Kökenleri, Çev.: Elçin Gen, 
İstanbul, İletişim Yayınları. 

ARISTOTELES: 1987 Poetika, Çev.: İ. Tunalı, İstanbul, Remzi Kitabevi. 



194 
 

ARSLAN, U. T. :  2009 “Aynanın Sırları: Psikanalitik Film Kuramı”, Kültür 
ve İletişim, Sayı: 12(1), s. 9-38. 

ATALAY, S. : 2014 “Modern Toplumun Edebi Ürünü Polisiye Romanlar 
ve Polisiye Romanlarda Cinsiyetçilik”, Uluslararası 
Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt:7 Sayı:35 s.15-25 

BADIOU, A. : 2013 Etik: Kötülük Kavrayışı Üzerine Deneme, 3.Baskı, 
Çev.: Tuncay Birkan, İstanbul, Metis Yayınları.  

BAKHTIN, M.: 2001 Karnavaldan Romana: Edebiyat Teorisinden Dil 
Felsefesine Seçme Yazılar, Çev.: Cem Soydemir, 
İstanbul, Ayrıntı Yayınları.  

BAKHTIN, M.: 2004 Dostoyevski Poetikasının Sorunları, Çev.: Cem 
Soydemir, İstanbul, Metis Yayınları. 

BAKUNIN, M.: 1998 Devlet ve Anarşi, Çev.: Murat Uyurkulak, Ankara, 
Öteki Yayınevi. 

BAL, M.: 2007 “Rousseau Ve Şiddetin Kaynağı Olarak Eşitsizlik”, 
Doğubatı Üç Aylık Düşünce Dergisi, Yıl:10, 
Sayı:43, s.87-98. 

BALİ, R. N.: 2002 Tarz-ı Hayattan Life Style’a: Yeni Seçkinler, Yeni 
Mekânlar, Yeni Yaşamlar, 2.Baskı, İstanbul, 
İletişim Yayınları. 

BARFIELD, T.: 1997 The Dictionary of Anthropology, Oxford, 
Blackwell. 

BARTHES, R.: 1990 Çağdaş Söylenler, Çev.: Tahsin Yücel, İstanbul, 
Hürriyet Vakfı. 

BARTHES, R.: 2006 Yazının Sıfır Derecesi, Çev.: Tahsin Yücel, 
3.Baskı, İstanbul, Metis Yayınları. 

BAŞOL, Ö.: 2010 Senaryo Kitabı: Senaryo Yazım Teknikleri ve 
Film Örnekleri, İstanbul, Pana Film. 

BATMAZ, V.: 2006 Medya Popüler Kültürü Gizler, İstanbul, Karakutu 
Yayınları. 

BAUDRILLARD, J.: 2005 Şeytana Satılan Ruh ya da Kötülüğün 
Egemenliği, Çev.: Oğuz Adanır, Ankara, Doğu-Batı 
Yayınları. 

BAUDRILLARD, J.: 2008 Tüketim Toplumu, Çev.: H. Deliçaylı, F. Keskin, 3. 
Baskı, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

BAUDRILLARD, J.: 2010 Kötülüğün Şeffaflığı: Aşırı Fenomenler Üzerine 
Bir Deneme, Çev.: Işık Ergüden, 4.Basım, İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları. 



195 
 

BAUDRILLARD, J.: 2011 Simülakrlar ve Simülasyon, 6. Baskı, Çev.: Oğuz 
Adanır, Ankara, Doğu Batı Yayınları. 

BAUMAN, Z.: 2012 Sosyolojik Düşünmek, Çev.: A. Yılmaz, 8.Baskı, 
İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

BAUMEISTER, R. F.: 2012 “Human evil: The myth of pure evil and the true 
causes of violence”, inside The Social Psychology 
of Morality: Exploring The Causes of Good and 
Evil, Mikulincer, M. & Shaver, P. R. (Ed), 
Washington, APA, pp. 367-380. 

BELGE, M.: 1983 “Türkiye’de Günlük Hayat”, Cumhuriyet Dönemi 
Türkiye Ansiklopedisi, 3. ve 4. Cilt, İstanbul, 
İletişim Yayınları, s. 836-876. 

BENDA, J.: 2006 Aydınların İhaneti, Çev.: Cem Soydemir, Ankara, 
Doğu Batı Yayınları. 

BENJAMIN, W.: 2002 Pasajlar, Çev.: A. Cemal, 4.Baskı, İstanbul, YKY. 

BERGER, A. A.: 1993 Kitle İletişiminde Çözümleme Yöntemleri, Çev.: 
Murat Barkan vd., Eskişehir, Eğitim Sağlık ve 
Bilimsel Araştırma Çalışmaları Yayınları.  

BIGSBY, C.W.E: 1999 “Popüler Kültür Politikaları”, Çev.: Serdar Öztürk, 
Popüler Kültür ve İktidar içinde, Der.: Nazife 
Güngör, İstanbul, Vadi, s. 73-96. 

BİRKAN, T.: 2002 “Solun son sözü 'Kültürel Çalışmalar' mı?”, Toplum 
ve Bilim, Sayı: 94- Güz, s. 6-15.  

BORATAV, K.: 2015 Türkiye İktisat Tarihi 1908-2009, 20.Baskı, 
İstanbul, İmge Kitabevi. 

BORDWELL, D.: 1985 Narration in The Fiction Film, Wisconsin, 
University of Wisconsin Press. 

BORDWELL, D.& 
THOMPSON, K.: 2008 Film Art: An Introduction, 8th edition, New York, 

McGraw-Hill. 

BORDWELL, D.: 2010 “Sanat Sineması Anlatımı”, Sanat Sineması 
Üzerine içinde, Der.: Ali Karadoğan, Ankara, DeKi 
Basım. 

BORGES, J. L.: 2010 Alçaklığın Evrensel Tarihi, Çev.: Celal Üster, 10. 
Baskı, İstanbul, İletişim Yayınları. 

BOURDIEU, P.: 1984 Distinction: A Social Critique of the Judgement 
of Taste, London, Routledge.  

BOURDIEU, P.,  
WACQUANT, L.: 2003 Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar, Çev.: 

Nazlı Ökten, İstanbul, İletişim Yayınları. 



196 
 

BOURDIEU, P.: 2003 The Logic Of Practice, Translated by Richard Nice, 
Cambridge, Polity Press. 

BOURDIEU, P.: 2006a Sanatın Kuralları: Yazınsal Alanın Oluşumu ve 
Yapısı, 2. Baskı, Çev. N. K. Sevil, İstanbul, YKY.  

BOURDIEU, P.: 2006b Pratik Nedenler: Eylem Kuramı Üzerine, Çev.: H. 
U. Tanrıöver, İstanbul, Hil Yayınları. 

BOYNUKARA, H.: 2005 “Tip ve Karakter”, Hece Dergisi, Türk Romanı Özel 
Sayısı (65-66-67), Ankara, s. 170-185. 

BRIZENDINE, L.: 2011 Erkek Beyni, Çev.: Gül Tonak, İstanbul, Say 
Yayınları. 

BURGER, J. M.: 2006 Kişilik: Psikoloji Biliminin İnsan Doğasına Dair 
Söyledikleri, Çev.: İ. D. E. Sarıoğlu, İstanbul, 
Kaknüs Yayınları. 

BURKE, P.: 1996 Yeniçağ Başında Avrupa Halk Kültürü, Çev.: G. 
Aksan, İstanbul, İmge Yayınları. 

BUTLER, J.: 2014 Cinsiyet Belası: Feminizm ve Kimliğin Altüst 
Edilmesi, Çev.: Başak Ertür, 4.Basım, İstanbul, 
Metis Yayınları. 

BÜKER, S.: 2010 Sinemada Anlam Yaratma, İstanbul, Hayalbaz 
Kitap.  

BÜYÜK DİNLER ve MEZHEPLER  
ANSİKLOPEDİSİ:1964  İstanbul, Karaca Ofset.  

CAMUS, A.: 2010 Sisifos Söyleni, Çev.: Tahsin Yücel, 15.Baskı, 
İstanbul, Can Yayınları. 

CANETTI, E.: 2006 Kitle ve İktidar, Çev.: Gülşat Aygen, 3.Basım, 
İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

CANTEK, L.: 1998 “Alt-Kültür Popüler Direniş Yöntemleri”, Birikim 
Dergisi, Sayı: 105-106, s. 126-133. 

CANTEK, L.: 2000 “Türkiye'de Mısır Filmleri”, Tarih ve Toplum, Sayı: 
204, s. 31-38. 

CEVİZCİ, A.: 2013 Felsefe Tarihi, 4.Baskı, İstanbul, Say Yayınları. 

CHATMAN, S.: 2009 Öykü ve Söylem: Filmde ve Kurmacada Anlatı 
Yapısı, Çev.: Özgür Yaren, Ankara, De Ki Basım. 

CHION, M.: 1992 Bir Senaryo Yazmak, Çev.: Nedret Tanyolaç, 2. 
Baskı, İstanbul, AFA Yayınları. 

CONNEL, R.W.: 1998 Toplumsal Cinsiyet ve İktidar: Toplum, Kişi ve 
Cinsel Politika, Çev.: Cem Soydemir, İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları. 



197 
 

COWDEN, T. D: 2011 Fallen Heroes: Sixteen Master Villain 
Archetypes, Fey Cow Productions. 

CREHAN, K.: 2002 Gramsci, Culture and Anthropology, California, 
University of California Press.  

CURRAN, J.: 1997 “Medya ve Demokrasi: Yeniden Değer Biçme,” 
Medya Kültür Siyaset içinde, Der.: Süleyman 
İrvan, Ankara, Ark Yayınevi, s.142-180. 

CÜCELOĞLU, D.: 2006 İnsan ve Davranışı, 15. Basım, İstanbul, Remzi 
Kitabevi. 

ÇAPLI, B.: 2002 Medya ve Etik, İstanbul, İmge Yayınları. 

ÇAVDAR, T.: 1983 “Devralınan Sosyal Hayat”, Cumhuriyet Dönemi 
Türkiye Ansiklopedisi, 3. Cilt, İstanbul, İletişim 
Yayınları, s. 828-835. 

ÇEĞİN, G., GÖKER, E.: 2012 “Tözlere Elveda: İlişkisel Sosyolojinin Alâmeti 
Farikası”, ‘Tözcülüğün Tasfiyesi: İlişkisel 
Sosyolojide Temel Yaklaşımlar’ içinde, Der.: G. 
Çeğin ve E. Göker, Ankara, NotaBene Yayınları. 

ÇEĞİN, G., ARLI, A.: 2004 “İdeoloji” Kavramının Aşınması ve Pierre 
Bourdieu’nün Kuramsal Seçenekleri, Doğu Batı 
Düşünce Dergisi, Ankara, Yıl:7, Sayı:28, s.163-180 

ÇETİNDOĞAN, M. Ö.: 2012 “Rol Yaratmada Uzamın İşlevi”, Süleyman Demirel 
Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli 
Dergisi ART-E, Kasım 2012 Özel Sayı, s. 107-122.  

ÇOLAK, M.: 2011 “Georg Lukacs’ı Yeniden Düşünmek”, FLSF 
Dergisi, Sayı:12, s. 91-124. 

ÇOTUKSÖKEN, B.: 2003 “Felsefe Açısından Etik: Tanımlar-Sınırlar”, Türkiye 
Mühendislik Haberleri, Sayı:423/1, s.12-16. 

DAĞTAŞ, E.: 2009 “Türkiye’de Tektipleşen Medya Ortamı: Magazin 
Rüzgârları Eşliğinde Magazinleşen Haberler”, 
Medya ve Popüler Kültür içinde, Ed.: E. Karakoç, 
Konya, Literatürk Yayınları, sf. 155-188. 

DALECKI, M., PRICE, J.: 1994 “Dimensions of Pornography”, Sociological 
Spectrum, Volume:14, Issue: 3, p. 205-219.  

DAVIS, F.: 1997 Moda, Kültür ve Kimlik, Çev.: Özden Arıkan, 
İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. 

DE FLEUR, M.: 1984 Çağdaş Kitle İletişim Kuramları, Çev.: Aytaç Oksal 
Buldam, YILLIK, A.Ü. Basın-Yayın Yüksekokulu 
VII-1982, Ankara, s. 155-187. 



198 
 

DELEUZE, G.: 1997 Cinema 2: The Time-Image, H. Tomlinson & R. 
Galeta (Translate), 5th print, Minneapolis, University  
of  Minnesota Press. 

DELEUZE, G.: 2014 SİNEMA 1: Hareket-İmge, Çev.: Soner Özdemir, 
İstanbul, Norgunk Yayıncılık. 

DEMİRERGİ, N., İŞCAN, C. 
ÖNGÖREN, M., YANIK, F.:1994 Bu Ne Şiddet, İstanbul, Kitle Yayınları. 

DEVELİOĞLU, F.: 1998 Osmanlıca-Türkçe Sözlük, 15. Baskı, Ankara, 
Aydın Kitabevi. 

DİLMENER, N.: 2014 Bak Bir Varmış Bir Yokmuş: Hafif Türk Pop 
Tarihi, 4.Baskı, İstanbul, İletişim Yayınları. 

DÖKMEN, Ü.: 2005 İletişim Çatışmaları ve Empati, 31. Basım, 
İstanbul, Sistem Yayıncılık. 

DURSUN, Ç.: 1998 “İdeoloji Yaklaşımları Çerçevesinde Dil, Söylem ve 
Siyaset”, Teori ve Politika, Ankara, Sayı:12, s.167- 
182. 

EAGLETON, T.: 1996 İdeoloji, Çev.: M. Özcan, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

EAGLETON, T.: 2004 Edebiyat Kuramı: Giriş, Çev.: Esen Tarım, 
3.Basım, İstanbul,  Ayrıntı Yayınları 

EAGLETON, T.: 2005 Kültür Yorumları, Çev.: Özge Çelik, İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları. 

EAGLETON, T.: 2012 Edebiyat Olayı, Çev.: Başak Yüce, İstanbul, Sel 
Yayınları. 

ECO, U.: 1981 The Role of the Reader: Explorations in the 
Semiotics of Texts, Bloomington, Indiana 
University Press. 

EGRI, L.: 1995 The Art of Creative Writing, New York, Citadel 
Press. 

EGRI, L.: 2004 The Art of Dramatic Writing: Its Basis in the 
Creative Interpretation of Human Motives, New 
York, Touchstone. 

ERDOĞAN, İ.,  
ALEMDAR, K.: 2005  Popüler Kültür ve İletişim, 2. Baskı, Ankara, Erk 

Yayınları.  

ERDOĞAN, İ.,  
ALEMDAR, K.: 2010 Öteki Kuram: Kitle İletişim Kuram ve 

Araştırmalarının Tarihsel ve Eleştirel Bir 
Değerlendirmesi, 3.Baskı, Ankara, Erk Yayınları. 

 



199 
 

ESEN, Ş.: 2000 80’ler Türkiyesi’nde Sinema, 2.Bası, İstanbul, 
Beta Yayınları. 

FAURE, E.: 1993  “The Art of Cineplastics”, inside French Film 
Theory and Criticism: Volume 1: 1907-1929,  R. 
Abel, (Ed.), Princeton University Press. 

FISKE, J.: 1990 Understanding Popular Culture, 2nd Edition, 
London, New York, Routledge. 

FISKE, J.: 1999 Popüler Kültürü Anlamak, Çev.: Süleyman İrvan, 
Ankara, Ark-Bilim-Sanat. 

FİLİZOK, R.: 1991 Ziya Gökalp’ın Edebî Eserlerinde  Halk Edebiyatı 
Tesiri Üzerine Bir Araştırma, Ankara, T.C. Kültür 
Bakanlığı Yayınları. 

FİŞEK, K.: 1985  “İyi Polisiye İyi Edebiyattır”,  Milliyet Sanat, 
Sayı:115, s. 3-8. 

FOUCAULT, M.: 2002 Toplumu Savunmak Gerekir, Çev.: Şehsuvar 
Aktaş, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. 

FOUCAULT, M.: 2005 Entelektüelin Siyasi İşlevi: Seçme Yazılar 1, 2. 
Baskı, Çev.: I. Ergüden, O. Akınhay, F. Keskin, 
İstanbul, Ayrıntı Yayınları 

FREUD, S.: 1998 Ruh Çözümlemesine Giriş Konferansları, Çev.: 
A. ve E. Kapkın, İstanbul, Payel Yayınevi. 

FREUD, A.: 2000 Çocuklukta Normallik ve Patoloji, Çev.: A. N. 
Babaoğlu, İstanbul, Metis Yayınları. 

FROMM, E.: 1990 Sevginin ve Şiddetin Kaynağı, Çev.: Y. Salman-N. 
İçten, 5.Basım, İstanbul: Payel Yayınevi. 

FUKUYAMA, F.: 2000 Tarihin Sonu ve Son İnsan, 2.Baskı, İstanbul, Gün 
Yayınları. 

GABBARD, G. O.,  
GABBARD, K.: 2001 Psikiyatri ve Sinema, Çev.: Y. Eradam, H. 

Satılmışoğlu, İstanbul, Okuyan Us Yayınları.  

GANS, H. J.: 2007 Popüler Kültür ve Yüksek Kültür, 2.Baskı, Çev. E. 
O. İncirlioğlu, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları.  

GEZER, H.: 2006 Türk Edebiyatında Polisiye Roman Ve Ahmet 
Ümit’in Polisiye Roman Kurguları, 
Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Isparta, S.D.Ü. 
Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

GOETHE, J. W.: 2001 Faust, Çev.:İ.Z. Eyuboğlu, İstanbul, Sosyal Yayınlar 

GOMBRICH, E. H.: 2007 Sanatın Öyküsü, Çev.: Erol Erduran, Ömer 
Erduran, 5. Basım, İstanbul, Remzi Kitabevi. 



200 
 

GOULDNER, A. W.: 1993 Entelektüelin Geleceği, Çev.: N. Tunalı, A. Özden, 
İstanbul, Eti Kitapları. 

GÖKALP, Z.: 1968 Türkçülüğün Esasları, 7.Baskı, İstanbul, Varlık 
Yayınları. 

GÖKALP, Z.: 2013 Hars ve Medeniyet, İstanbul, Bilge Oğuz Yayınları. 

GÖKMEN, M.: 1989 Türk Sinema Tarihi ve Eski İstanbul Sinemaları, 
İstanbul, Denetim Ajans. 

GÖLE, N.: 2014 Modern Mahrem, 12. Baskı,  İstanbul, Metis 
Yayınları. 

GRAMSCI, A.: 1986  Hapishane Defterleri: Tarih, Politika, Felsefe ve 
Kültür Sorunları Üzerine Seçme Metinler, Çev.: 
Kenan Somer, İstanbul, Onur Yayınları. 

GRUEN, A.: 2003 Normalliğin Deliliği, Hastalık Olarak Gerçekçilik: 
İnsandaki Yıkıcılık Üzerine Bir Kuram, Çev.: 
İlknur İgan, İstanbul, Çitlembik Yayınları.    

GÜNGÖR, E.: 1980 Kültür Değişmesi ve Milliyetçilik, Ankara, Töre 
Devlet Yayınevi. 

GÜVENÇ, B.: 1991 İnsan ve Kültür, 5.Basım, İstanbul, Remzi Kitabevi. 

HALL, S.: 2002 “İdeoloji ve İletişim Kuramı”, Çev.: A. Gürata, 
Medya, Kültür, Siyaset içinde, Süleyman İrvan 
(Der.), Ankara, Alp Yayınevi, s.101-127. 

HARVEY, D.: 2010 Postmodernliğin  Durumu, Çev.: Sungur Savran, 
5.Basım, İstanbul, Metis Yayınları. 

HAUSER, A.: 1995 Sanatın Toplumsal Tarihi, Cilt 2,  Çev.: Yıldız 
Gölönü. 2. Baskı, İstanbul, Remzi Kitabevi. 

HAVILAND, W. A.,  
PRINS H.E.L., WALRATH, D.,  
MCBRIDE, B.: 2008 Kültürel Antropoloji, Çev. İnan D. Erguvan 

Sarıoğlu, İstanbul, Kaknüs Yayınları. 

HIGHMORE, B.: 2002 Everyday Life&Cultural Theory: An Introduction, 
London&N.Y., Routledge. 

HINDS JR., H. E.: 2012  “Popülarite: Popüler Kültürün Olmazsa Olmazları”, 
Çev.: Dilek Tüfekçi Can, Millî Folklor, Yıl: 24, Sayı: 
95, s. 356-366. 

HOBBES, T.:  2007 Leviathan veya Bir Din ve Dünya Devletinin 
İçeriği, Biçimi ve Kudreti,  Çev.: Semih Lim, 
6.Baskı, İstanbul, YKY.  

HOBSBAWM, E.,  
RANGER, T. (Der.): 2006  Geleneğin İcadı, Çev.: Mehmet M. Şahin, İstanbul, 

Agora Kitaplığı. 



201 
 

HORKHEIMER, M.,  
ADORNO, T. W.: 1996 Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi Fragmanlar II, 

Çev. Oğuz Özügül, İstanbul, Kabalcı Yayınevi.  

HORN, P.: 2009  “Mass Culture, Popular Culture and Cultural 
Identity”, Culture, Civilization and Human Society 
Volume 1, Eds.: Herbert Arlt, Donald G. Daviau, 
EOLSS, p. 186-207. 

HUIZINGA, J.: 2006 Homo Ludens: Oyunun Toplumsal İşlevi Üzerine 
Bir Deneme, Çev.: M. Ali Kılıçbay, İstanbul, Ayrıntı 
Yayınları. 

HUNTINGTON, S. P.: 2005 Medeniyetler Çatışması, 4.Baskı, İstanbul, Okuyan 
Us Yayınları. 

HUYSSEN, A.: 1995  “Kadın Olarak Kitle Kültürü: Modernizmin ‘Öteki’si”, 
Kadın ve Popüler Kültür, içinde, Der. ve Çev.: S. 
İrvan ve M. Binark, Ankara, Ark Yayınevi. 

INDICK, W.: 2011 Senaryo Yazarları İçin Psikoloji, Çev.: Ertan 
Yılmaz, Yeliz Karaarslan, İstanbul, Agora Kitaplığı. 

IRZIK, S.: 2001 “Önsöz”, Karnavaldan Romana içinde, İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları. 

İBNİ HALDUN:1977 Mukaddime 1, Çev.: Turan Dursun, Ankara, Onur 
Yayınları. 

İLAL, E.: 1991 İletişim, Yığınsal İletim Araçları ve Toplum: 
Kavramlar-Kurumlar-Kuramlar, 2.Basım, İstanbul, 
Der Yayınları.  

İNCEOĞLU, Y.: 2009 Metin Çözümlemeleri, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

İŞLER, E.,  
TÜRKYILMAZ, Ü.:1997 “Geleneksel Roman'dan Çağdaş Roman'a ‘Kişiler’in 

Anlatıdaki Konumu”, Pamukkale Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, Sayı:3, s. 102-107. 

JACOBS, L.: 1987 “Deneysel (Şiirsel) Filmin İşlevi ve Doğası Üstüne”, 
Ve Sinema Dergisi, Sayı: 6, İstanbul, Hil yayın, s. 
40-45. 

JAMESON, F.: 1994 “Postmodernizm ya da Geç Kapitalizmin Kültürel 
Mantığı”, F. Jameson, J.-F. Lyotard, J. Habermas: 
Postmodernizm içinde, Çev.: Deniz Erksan, 
2.Baskı, İstanbul, Kıyı Yayınları. 

JHALLY, S.: 2011 “Image-Based Culture: Advertising and Popular 
Culture”, inside Gender, Race and Class in Media: 
A Critical Reader, 3rd Edition, G. Dines&J. M. 
Humez (Ed.), Thousand Oaks-CA, Sage, p.199-203. 



202 
 

JUNG, C. G.: 2005 Dört Arketip, Çev.: Zehra A. Yılmazer, İstanbul, 
Metis Yayınları. 

KAHYAOĞLU, O.: 1994 “Türkiye’de Pop Müziğin Oluşumu ve Tüketim 
İdeolojisi (1960-1970)”, Defter Dergisi, Sayı:22, 
Sonbahar  s. 57-71. 

KANTAR, D.: 2004 “Tür Üzerine Kavramsal Bir Tanımlama Denemesi”, 
Dil Dergisi, Sayı: 123, s. 7-18. 

KAPLAN, Y.: 2004 “Bir Futbol Arkeolojisi Ve Felsefesi: Neo-Pagan 
Popüler Kültür Olarak Futbol”, Bilim ve Aklın 
Aydınlığında Eğitim Dergisi, Yıl: 5, Sayı: 57. 

KARASAR,  N. : 1994  Bilimsel Araştırma Yöntemi: Kavramlar, İlkeler 
ve Teknikler, 5.Basım, Ankara, 3A Araştırma ve 
Eğitim Danışmanlık Ltd. 

KASAPOĞLU, A.: 2013 “Klasik Sosyoloji Kuramları Ders Notu: Sosyolojik 
Teorinin Özellikleri ve Tipleri- Don Martindale, 
1981”, Yurt ve Dünya Dergisi, Sayı 6, s. 169-323. 

KATZ, J.: 2011  “Advertising and Construction of Violent White 
Masculinity: From BMWs to Bud Light”, Gender, 
Race, and Class in Media: A Critical Reader, 3rd 
Edition, G. Dines& J. M. Humez (ed.), Thousand 
Oaks- CA, Sage, pp.261-270. 

KAYALI, K.: 1994 Yönetmenler Çerçevesinde Türk Sineması, 
Ankara, Ayyıldız Yayınları. 

KIREL, S.: 2011 “Sinemada Tür Kavramı ve Popüler Türleri Anlamak 
Üzere Bir Yol Haritası Denemesi”, içinde Sinema 
Araştırmaları: Kuramlar, Kavramlar, Yaklaşımlar, 
Ed.: Murat İri, İstanbul, Derin yayınları, s. 243-286. 

KIDDER, D.S, 
OPPENHEIM, N.D.: 2012 Entelektüelin Kutsal Kitabı, Çev.: B. Asım Tüccar, 

4.Baskı, İstanbul, Maya Kitap. 

KOVÁCS, A. B.: 2010 Modernizmi Seyretmek: Avrupa Sanat Sineması, 
1950-1980, Çev.: E. Yılmaz, Ankara, De Ki Basım.  

KÖSE, H.: 2008 “Lefebvre ve Modern Dünyada Gündelik Hayat”, 
İletişim Dergisi, Gazi Üniversitesi İletişim Fakültesi, 
Güz 27, Ankara, s. 7-25. 

KROEBER, A.L.,  
C. KLUCKHOHN: 1952  Culture, A Critical Review of Concepts and 

Definitions, Cambridge MA, Peabody Museum. 

KUSPIT, D.: 2005 Sanatın Sonu, Çev.: Y. Tezgiden, 2.baskı, İstanbul, 
Metis Yayınları. 

 



203 
 

KÜNÜÇEN, H.  
KÜNÜÇEN, Ş.: 2002 “Sinemanın Türkiye'ye Girişi ve İlk Yılları”, Türkler 

içinde Cilt: 15, Ankara, Yeni Türkiye Yayınları, s. 
524-532. 

LEFEBVRE, H.: 1998 Modern Dünyada Gündelik Hayat, Çev.: Işın 
Gürbüz, İstanbul, Metis Yayınları. 

LEFEBVRE, H.: 2013 Kentsel Devrim, Çev.: Selim Sezer, İstanbul, Sel 
Yayınları. 

LE UTLEY, F.: 2005 “Folklorun Tanımı”, Millî Folklor, Yıl 17, Sayı 65, s. 
130-136. 

LONGMAN: 1995 Dictionary of Contemporary English, 3rd Edition, 
Barcelona, Longman Group. 

LOTMAN, Y. M.: 2012 Sinema Göstergebilimi, Çev.: O. Özügül, 3.Baskı, 
Ankara, Nirengi. 

LOWENTHAL, L.: 1961 Literature, Popular Culture and Society, 
New.Jersey, Prentice-Hall, Inc. 

LUNGSTRUM, J. W. : 1999 “The Display Window: Designs and Desires of 
Weimar Consumerism”, New German Critique, No: 
76, Special Issue, Winter 1999, p. 115-160. 

LUNN, E.: 1995 Marksizm ve Modernizm: Lukacs, Brecht, 
Benjamin ve Adorno Üzerine Tarihsel Bir 
İnceleme, Çev: Y. Alogan, İstanbul, Alan Yayınları.  

LYE, J.: 2011 “Yapısalcılığın Bazı Öğeleri ve Edebiyat Teorisine 
Uygulanması”, Çev.: A. Çalışkan, Uluslararası 
Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt: 4, Sayı: 17, s. 
632-639. 

LYOTARD, J.: 1994 “Postmodern Nedir Sorusuna Cevap”, F. Jameson, 
J.-F. Lyotard, J. Habermas:  Postmodernizm 
içinde, Çev.:D. Erksan, 2.Baskı, İstanbul, Kıyı 
Yayınları. 

MAIGRET, E.: 2011 Medya ve İletişim Sosyolojisi, Çev.: Halime Yücel, 
İstanbul, İletişim Yayınları. 

MARCUSE, H.: 1990 Tek Boyutlu İnsan, Çev.: Aziz Yardımlı, 2.Basım, 
İstanbul, İdea Yayınları. 

MARDİN, Ş.:1994 Türk Modernleşmesi: Makaleler 4, 3.Baskı, Der.: 
M. Türköne-T. Önder, İstanbul, İletişim Yayınları. 

MARDİN, Ş.: 2006 Türkiye'de Toplum ve Siyaset: Makaleler 1, 
13.Baskı, , İstanbul, İletişim Yayınları. 

MARSHALL, G.: 2005 Sosyoloji Sözlüğü, 2.Baskı, Çev.: O. Akınhay, D. 
Kömürcü, Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları. 



204 
 

MATTELART,  A., 
MATTELART, M.: 2013 İletişim Kuramları Tarihi, Çev.: Merih Zıllıoğlu, 7. 

Baskı, İstanbul, İletişim Yayınları. 

MCCORMACK, T.: 1993 “If pornography is the theory, is inequality the 
practice?”, Philosophy of the Social Sciences, 
Volume: 23, Issue:39, p. 298-326. 

MCDONALD, D.: 1957 “A Theory of Mass Culture”, Mass Culture: The 
Popular Arts in America, Ed.: B. Rosenberg and 
D. M. White, New York: Free Press, , p. 59-73. 

MCKEE, R.:1997             Story, New York, ReganBooks,. 

MCQUAIL, D., 
WINDAHL, S.: 1993 İletişim Modelleri, Çev. M. Küçükkurt, Ankara, İmaj.  

MENGÜŞOĞLU, T.: 1958 Felsefeye Giriş, İstanbul, İ.Ü. Edebiyat Fakültesi 
Yayımları. 

MERİÇ, C.: 1986 Kültürden İrfana, İstanbul, İnsan Yayınları. 

MERİÇ, C.: 2004 Umrandan Uygarlığa, 9.Baskı, İstanbul, İletişim 
Yayınları. 

MERİÇ, M.: 1999 “75 yılda Müzik: Neler Dinledik Nelerle Coştuk”,  
içinde 75 Yılda Değişen Yaşam Değişen İnsan: 
Cumhuriyet Modaları, Ed.: O. Baydar ve D. Özkan, 
İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları.  

MESSADIE, G.: 1999 Şeytanın Genel Tarihi, Çev.: Işık Ergüden, 
İstanbul, Kabalcı Yayınevi. 

MILLER, W.: 1993 Anlatı Filmleri ve Televizyon İçin Senaryo 
Yazımı, Çev.: Y. Büyükerşen, Y. Demir, N. Esen, 
Eskişehir, Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

MONACO, J.: 2001 Bir Film Nasıl Okunur, Çev. Ertan Yılmaz, İstanbul, 
Oğlak Yayıncılık. 

MORLEY, D.,  

BRUNSDON, C.: 1999 The Nationwide Television Studies, London and 
New York, Routledge.  

MUTLU, E.: 1999 Televizyon ve Toplum, Ankara, TRT Yayınları. 

MUTLU, E.: 2012 “Popüler Kültürü Eleştirmek”, Doğu Batı Düşünce 
Dergisi, Yıl: 4 Sayı: 15, Mayıs-Haziran-Temmuz, 
4.Baskı, s. 11-44. 

NEALE, S.: 2010 “Kurum Olarak Sanat Sineması”, Çev.: Özgür 
Yaren, içinde Sanat Sineması Üzerine: 
Tartışmalar ve Yaklaşımlar, Der.: Ali Karadoğan, 
Ankara, DeKi Basım.  



205 
 

NIETZSCHE, F.: 1987 Deccal:Hristiyanlığa Lânet, Çev.: Oruç Aruoba, 
2.Bası, İstanbul, Hil Yayınları.  

NIETZSCHE, F.: 2000 Ahlakın Soykütüğü Üstüne, Çev.: Ahmet İnam, 
3.Baskı, Ankara, Gündoğan Yayınları. 

NIETZSCHE, F.: 2001 İyinin ve Kötünün Ötesinde, Çev.: Ahmet İnam, 2. 
Baskı, İstanbul,  Yorum Yayınları. 

NUTKU, Ö.: 1998 Gösterim Terimleri Sözlüğü, İstanbul, İnkȋlap 
Kitabevi. 

OKTAY, A.: 1993 Türkiye’de Popüler Kültür, İstanbul, YKY. 

ONARAN, Â. Ş.: 1994 Türk Sineması, 1. Cilt, Ankara, Kitle Yayınları. 

OSKAY, Ü.: 1980 “Popüler Kültür Açısından ‘İdeoloji’ Kavramına İlişkin 
Yeni Yaklaşımlar”, Ankara Üniversitesi SBF 
Dergisi, Cilt: XXXV, Sayı: 1-4, s.197-253. 

OSKAY, Ü.: 1983 “Popüler Kültürün Toplumsal Ortamı ve İdeolojik 
İşlevleri Üzerine”, Kitle İletişiminde Temel 
Yaklaşımlar içinde, Der.: K. Alemdar ve R. Kaya, 
Ankara, Savaş Yayınları, s. 163-206. 

OSKAY, Ü.:  1984 “Kahraman Ve ‘Tragedya’ Açısından Lukacs, Brecht 
Ve Benjamin”, Yazko Çeviri, Sayı: 18, s. 93-101. 

OSKAY, Ü.: 1989 “Önsöz: Modern Toplumlarda Gündelik Hayatın 
Sistemle Bütünleşmemiz ve Birey Olamayışımız 
Açısından Önemi”, Bruce Brown: Marks, Freud ve 
GÜNLÜK HAYATIN ELEŞTİRİSİ: ‘Sürekli kültür 
Devrimine Doğru’ içinde, Çev.: Yavuz Alogan, 
2.Basım, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

OSKAY, Ü.: 2001 “Kitle Kültürü Popüler Kültürü Kuşatırken...”, 
Yıkanmak İstemeyen Çocuklar Olalım, içinde, 4. 
Baskı, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları, s. 151-158. 

OWEN, M.T.: 2005 “Folklor Ve Popüler Kültür”, Çev.: Selcan Gürçayır, 
Millî Folklor, Yıl:17, Sayı: 65, s. 137-141. 

ÖZDEMİR, G.: 2013 “Romanın Varoluş Serüveni”, Turkish Studies, 
Volume 8/13, Fall, p.1281-1292. 

ÖZDEMİR,  O., ÖZDEMİR P. G.,  
M.T. KADAK,  
S. NASIROĞLU: 2012  Kişilik Gelişimi, Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 

Cilt:4, Sayı:4, s.566-589.  

ÖZDEN, Z.: 2004 Film Eleştirisi: Film Eleştirisinde Temel 
Yaklaşımlar ve Tür Filmi Eleştirisi, 2.Baskı, 
Ankara, İmge Yayınları. 



206 
 

ÖZENSEL, E.: 2007 “Kültürün Popülerleşen Bir Alanı: Popüler Kültür”, 
Kültür Sosyolojisi, Ed.: Köksal Alver, Necmettin 
Doğan, Ankara, Hece Yayınları. 

ÖZGÜÇ, A.: 1994 Türk Sinemasında Cinselliğin Tarihi, İstanbul, 
Antrakt Yayınları. 

ÖZGÜÇ, A.: 1995 Türk Film Yönetmenleri Sözlüğü, İstanbul, AFA 
Yayınları. 

ÖZLEM, D.: 2008 Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi, Ankara, Doğu 
Batı Yayınları. 

ÖZÖN, N.: 1985 SİNEMA: Uygulayımı-Sanatı-Tarihi, İstanbul, Hil. 

ÖZÖN, N.: 1990 100 Soruda Sinema Sanatı, 3.Baskı, İstanbul, 
Gerçek Yayınları. 

ÖZÖN, N.: 1995 Karagözden Sinemaya: Türk Sineması ve 
Sorunları, 1. Cilt, Ankara, Kitle Yayınları. 

ÖZÖN, N.: 2000 Sinema, Televizyon, Video, Bilgisayarlı Sinema 
Sözlüğü, İstanbul, Kabalcı Yayınevi. 

ÖZTÜRK, S.: 2008 Türkiye’de İletişim Düşüncesinin Kökenleri, 
Ankara, Gazi Üniversitesi İletişim Fakültesi. 

PARLA, J.: 2004 “Sunuş: Yirminci Yüzyılda Edebiyat Eleştirisi ve 
Terry Eagleton”, Terry Eagleton: Edebiyat 
Kuramı: Giriş içinde, Çev.: Tuncay Birkan, İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları. 

PAZARKAYA, Y.: 1999 “Sunuş”, Faust-Bir Fragman içinde, İstanbul, 
Cumhuriyet Yayınları. 

PECK, M. S.: 2003 Kötülüğün Psikolojisi, Çev.: Göker Talay, İstanbul, 
Pegasus Ajans. 

PERŞEMBE, E.: 2003 “Modernlik ve Postmodernlikte Din Problemi”, 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, Sayı:14-15, s. 159-181. 

POSTMAN, N.: 1994 Televizyon  Öldüren  Eğlence, İstanbul, Ayrıntı 
Yayınları. 

PROPP, V.: 2001  Masalın Biçimbilimi: Olağanüstü Masalların 
Yapısı, 2.baskı, Çev.: M. Rifat, S. Rifat, İstanbul, 
Om Yayınevi. 

RAKOW, L.: 1995  “Popüler Kültüre Feminist Yaklaşımlar: Ataerki’nin 
Hakkını Teslim Etmek”, Kadın ve Popüler Kültür 
içinde, Der. ve Çev.: Süleyman İrvan ve Mutlu 
Binark, Ankara, Ark Yayınevi. 



207 
 

RAYMOND, D.: 2001  “Popular Culture And Queer Representation: A 
Critical Perspective”, Gender, Race, and Class in 
Media: A Critical Reader, 2nd Edition, G. Dines 
and J. M. Humez (Ed.), CA, Sage, p. 98-110. 

RICŒUR, P.: 2007  Zaman ve Anlatı: 1. Zaman–Olayörgüsü-Üçlü 
Mimesis, Çev.: M. Rifat-S. Rifat, İstanbul, YKY. 

RİFAT, M.: 2007  “Önsöz”, Zaman ve Anlatı içinde, Paul Ricœur, 
İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. 

RİGEL, N.: 1991 Elektronik Rönesans: Uydu Yayın ve Kablolu TV 
Teknolojisiyle İzlenen Körfez Savaşı, İstanbul, 
Der Yayınları. 

ROLLIN, R. B.: 1975  “Against Evaluation: The Role of The Critic of 
Popular Culture”, The Journal of Popular Culture, 
Volume IX, Issue 2, Fall, pp. 355–365. 

ROUSSEAU, J. J. : 2006 İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı, Çev.: 
Rasih Nuri İleri, 9.Baskı, İstanbul, Say Yayınları. 

RYAN, M.&KELLNER, D.:1997 Politik Kamera, Çev.: E. Özsayar, İstanbul, Ayrıntı 
Yayınları. 

SANDERS, B.: 2001  Kahkahanın Zaferi: Yıkıcı Tarih Olarak Gülme, 
Çev.: K. Atakay, İstanbul, Ayrıntı Yayınları.  

SAVRAN, G.: 1999 “Postmodernizm: Yepyeni Bir Evre mi, Bir Eğilimin 
Mutlaklaştırılması mı?”, Defter Dergisi, Sayı:38, s. 
158-190. 

SAVAŞIR, İ.:  1988 “Modernizmin Eşiği”, Defter Dergisi, Sayı. 5 
Haziran-Eylül, s. 58-83. 

SCOTT, J. C.: 1995  Tahakküm ve Direniş Sanatları: Gizli Senaryolar, 
Çev.: A. Türker, İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

SENCER, M.: 1989 Toplumbilimlerinde Yöntem, 3. Basım İstanbul, 
Beta Basım Yayım. 

SHERMER, M.: 2007 İyilik ve Kötülüğün Bilimi, Çev.: Sinem Gül, 
İstanbul, Varlık Yayınları. 

SHINER, L.: 2004 Sanatın İcadı: Bir Kültür Tarihi, Çev.: İsmail 
Türkmen,  İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

SHUMWAY, D.: 1999  “Post Yapısalcılık ve Popüler Kültür”, Popüler 
Kültür ve İktidar, içinde, Der.: Nazife Güngör, 
Ankara, Vadi Yayınları, s. 368-381. 

SIMMEL, G.: 2012 Modern Kültürde Çatışma, Çev.: T. Bora, N. 
Kalaycı, E. Gen, 8.Baskı, İstanbul, İletişim Yayınları. 



208 
 

SLATER, P.: 1998 Frankfurt Okulu: Kökeni ve Önemi, Marksist Bir 
Yaklaşım, Çev:A. Özden, İstanbul, Kabalcı Yayınevi 

SOBCHACK, T.: 2012 “Genre Film: A Classical Experience”, inside Film 
Genre Reader IV. Edition,  Ed.: Barry K. Grant,   p. 
121-132. 

STOREY, J.: 2003  Inventing Popular Culture: From Folklore to 
Globalization, MA, Oxford,  Blackwell Publising. 

STOREY, J.: 2008 Cultural Theory and Popular Culture: An 
Introduction, Fifth Ed., Harlow, Pearson-Longman. 

STEVENSON, N.: 2008 Medya Kültürleri, Çev.: G. Orhon, B. E. Aksoy, 
Ankara, Ütopya Yayınevi. 

STRINATI, D.: 2004 An Introduction to Theories of Popular Culture, 
2. Ed., London & New York, Routledge. 

SWINGEWOOD, A.: 1998 Sosyolojik Düşüncenin Kısa Tarihi, Çev.: O. 
Akınhay, 2. Baskı, Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları. 

SÜALP, Z. T. A.: 2011  “Marksizm ve Sinema: Hacimde İlmek Atmak”, 
Sinema Araştırmaları: Kuramlar, Kavramlar, 
Yaklaşımlar, içinde Der.: Murat İri, İstanbul, Derin 
Yayınları, s.103-126. 

ŞENEL, A.: 1984 Irk ve Irkçılık Düşüncesi, Ankara, Bilim ve Sanat 
Yayınları. 

ŞENTÜRK, Ü.: 2007  “Popüler Bir Kültür Örneği Olarak Futbol”, 
Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 
Cilt: 31, No:1 Mayıs, s. 25-41. 

ŞENTÜRK, R.: 2008 “Film, Gerçeklik ve Bilinç”, İstanbul Ticaret 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Yıl:7, 
Sayı:13, Bahar, s.159-174. 

ŞEYH BEDREDDİN: 1990 Varidât, Çev.: Cengiz Ketene, Ankara, Kültür 
Bakanlığı Yayınları. 

TAMER, Ü.: 1989 Sinema Dedi ki, İstanbul, Afa Yayınları. 

TARHAN, N.: 2010 Toplum Psikolojisi: Sosyal Şizofreniden 
Toplumsal Empatiye, İstanbul, Timaş Yayınları. 

TATAR, B.: 2009 Müzikte Anlam Sorunu, İslâm Araştırmaları 
Dergisi, Sayı 22 s. 59-70. 

TDK: 1998 Türkçe Sözlük, 9.Baskı, Ankara, Türk Dil Kurumu. 

TEKELİ, İ.: 1999 Modernite Aşılırken Siyaset, Ankara İmge Kitabevi  

TEXIER, J.: 1985 Gramsci ve Felsefe, Çev.: Kenan Somer, Ankara, 
Birey ve Toplum Yayınları. 



209 
 

THOMPSON, K.& 
BORDWELL, D.:  1994 Film History: An introduction, New York, 

McGraw-Hill. 

THOMPSON, E. P.: 2004 İngiliz İşçi Sınıfının Oluşumu, Çev.: U. 
Kocabaşoğlu, İstanbul, Birikim Yayınları. 

THOMSON, G.: 1998 İnsanın Özü, Çev. C. Üster, 5. Basım, İstanbul, 
Payel Yayınevi. 

TİMİSİ, N.: 1997 Medyada Cinsiyetçilik, Ankara, KSGM Yayını.  

TOFFLER, A.:  1981 Üçüncü Dalga, Çev.: Ali Seden, İstanbul, Altın 
Kitaplar.  

TRUFFAUT, F.: 1987 Hitchcock, Çev.: İ. Hızlı, İstanbul, Afa Yayınları. 

TREND, D.: 2008 Medyada Şiddet Efsanesi, Çev. Gül Bostancı, 
İstanbul, Yapı Kredi Yayınları.  

TÜRKOĞLU, N.: 2004 İletişim Bilimlerinden Kültürel Çalışmalara 
Toplumsal İletişim: Tanımlar, Kavramlar, 
Tartışmalar, İstanbul, Babil Yayıncılık. 

ULUÇ, G.: 2003 Küreselleşen Medya: İktidar ve Mücadele Alanı, 
İstanbul, Anahtar Kitaplar Yayınevi.  

ÜNAL, Y.: 2002  “Epostan Dramaya”, Evrensel Kültür, Sayı:126, 
Haziran, İstanbul, s.56-61. 

VARDAR, B.: 1988 Açıklamalı Dilbilim Terimleri Sözlüğü, İstanbul, 
ABC Yayınları.  

VOLOSHINOV, V. N.:  1986 Marxism and the Philosophy of Language, USA, 
Harvard University Press. 

WACQUANT, L.: 2003  Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar’a 
Giriş, Çev.: Nazlı Ökten, İstanbul, İletişim Yayınları.  

WICKE, P.: 2006 Mozart'tan Madonna'ya: Popüler Müziğin Bir 
Kültür Tarihi, Çev.: Serpil Dalaman, 2.Baskı, 
İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. 

WILLIAMS, R.: 1960  Culture And Socıety: 1780-1950, New York, 
Doubleday Anchor Books.  

WILLIAMS, R.: 1985 Keywords: A Vocabulary of Culture and Society, 
Revised Edition, New York, Oxford University Press,  

WOLLF, J.: 1998 “Küresel ve Özgül: Çatışan Kültür Kuramlarının 
Uzlaştırılması”, içinde Kültür, Küreselleşme ve 
Dünya Sistemi, Der.: A. D. King, Çev.: G. Seçkin, 
Ü. H. Yolsal, Ankara, Bilim ve Sanat, s. 203-216. 



210 
 

WOLLEN, P.: 1989 Sinemada Göstergeler ve Anlam, Çev.: Zafer 
Aracagök, İstanbul, Metis Yayınları. 

WOOD, E. M.: 1996 “Modernity, postmodernity, or capitalism?”, Monthly 
Review, July/August Vol.48, No: 3, p. 21-39. 

WRIGHT, J. H.: 2012 “Genre Films and the Status Quo”, inside Film 
Genre Reader, 4th Edit,  B K. Grant (Ed.), p. 60-68. 

YAĞIZ, N.: 2009 Türk Sinemasında Karakterler ve Tipler: Türk 
Sinemasının Türk Toplumuna Bakışı: 1950-1975 
Dönemi, İstanbul, İşaret Yayınları. 

YALÇIN, Ö.,  
ERDOĞAN, A.: 2013  “Şiddet ve Agresyonun Nörobiyolojik, Psikososyal 

ve Çevresel Nedenleri”,  Psikiyatride Güncel 
Yaklaşımlar, Cilt:5, Sayı: 4, s. 388-419. 

YARAN, S.C.: 1997 Kötülük ve Teodise, Ankara, Vadi Yayınları.  

YAVUZKANAT, M. S.: 2010 Türk Sinemasının İstatistiksel Analizi ve Devlet 
Desteğinin Sektöre Etkisi, Yayınlanmamış 
Uzmanlık Tezi, Ankara, Kültür ve Turizm Bakanlığı.  

YÜCEL, T.: 1995  Anlatı Yerlemleri: Kişi/Süre/Uzam, 2.Baskı, 
İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. 

ZEKÂ, N.: 1994 “Yolları Çatallanan Bahçe, Aynalı Gökdelenler, Dil 
Oyunları ve Robespierre”, içinde F. Jameson, J.-F. 
Lyotard, J. Habermas: Postmodernizm, 2.Baskı, 
İstanbul, Kıyı Yayınları. 

ŽIŽEK, S.: 1998 “A Leftist Plea for "Eurocentrism", Critical Inquiry, 
Vol.24, No.4, Summer-98, p.988-1009. 

ŽIŽEK, S.: 2005  Yamuk Bakmak: Popüler Kültürden Jacoues 
Lacan'a Giriş, Çev.: Tuncay Birkan, 2.Baskı, 
İstanbul, Metis Yayınları. 

ŽIŽEK, S.: 2011 İdeolojinin Yüce Nesnesi, Çev.: Tuncay Birkan, 
4.Baskı, İstanbul, Metis Yayınları.  

ZIMBARDO, P.: 2007  Lucifer Effect: Understanding How Good People 
Turn Evil,  New York, Random House.  

 

Elektronik Kaynaklar 

AKAY, E.: 2014 (Çevrimiçi) 
http://www.haberturk.com/polemik/haber/811035-
dizi-sektoru-batiyor-mu (Erişim tarihi: 21.06.2014). 

ALTUN, H.: 2008  Feminist Kuram Doğrultusunda Bir 
Okuma/Sahneleme ve Bir Örnek Çalışma: 
Denizden Gelen Kadın, (Yayınlanmamış Doktora 



211 
 

Tezi), A.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Çevrimiçi) 
http://acikarsiv.ankara.edu.tr/browse/3513/4398.pdf 
(Erişim tarihi: 9.02.2014). 

ATAY, T.: 2014 'Yalan Dünya'nın reyting gerçeği, (Çevrimiçi) 
http://www.radikal.com.tr/yazarlar/tayfun_atay/yalan
_dunyanin_reyting_gercegi-1172602 (Erişim tarihi: 
26.02.2014). 

BAĞCAN, S.: 2015 (Çevrimiçi) 
http://www.radikal.com.tr/yazarlar/armagan_caglaya
n/dedim_ki_trilyon_da_verseniz_size_konser_yok-
1378628 (Erişim tarihi: 14.06.2015). 

BOXOFFICE TURKİYE, 2015 (Çevrimiçi) http://www.boxofficeturkiye.com/ (Erişim 
Tarihi: 03.05.2015). 

DEMİRKUBUZ,  Z.: 2015a  (Çevrimiçi) 
http://zekidemirkubuz.com/Content.aspx?ContentID
=24 (Erişim Tarihi: 04.03.2015). 

DEMİRKUBUZ,  Z.: 2015b (Çevrimiçi) http://www.aksiyon.com.tr/nihal-bengisu-
karaca/ideal-iyiligin-yolu-kotulugu-anlamaktan-
geciyor-508253 (Erişim Tarihi: 09.01.2015). 

İLBARS, Z.: 1987 Kişiliğin Oluşmasındaki Kültürel Etmenler,  Ankara 
Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, Cilt: 31 Sayı:1. 2, Sf:201-211, (çevrimiçi) 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/26/1029/12451.
pdf  (Erişim tarihi:11.10.2014). 

KRISTELLER, P. O.: 1980 “The Modern System of the Arts” inside 
Renaissance Thought and the Arts: Collected 
Essays. NJ: Princeton University Press, p. 163-227. 
(Çevrimiçi)http://web.iyte.edu.tr/~denizsengel/ar_54
3-544/kristeller.pdf (Erişim tarihi: 15.09.2014). 

KATZ, E., LIEBES, T.: 1990  Interacting With "Dallas": Cross Cultural Readings 
of American TV. Canadian Journal of 
Communication, 15(1), p. 45-66. (çevrimiçi) 
http://repository.upenn.edu/asc_papers/159 (Erişim 
tarihi:1.8.2014). 

LOWELL, A. L.: 1915 “Culture”, The North American Review, October, 
p.553-559. (Çevrimiçi) 
http://www.unz.org/Pub/NorthAmericanRev-
1915oct-00553, (Erişim Tarihi: 05.01. 2014). 

MAĞDEN, P.: 2014  (Çevrimiçi) http://www.taraf.com.tr/haber-
basbakana-yolu-ibrahim-tatlises-acti-152495/ 
(Erişim tarihi: 07.09.2014). 



212 
 

MANSUR, C.: 2014 (Çevrimiçi) http://t24.com.tr/haber/cem-mansur-
sanat-otekilestirme-araci-olarak-kullaniliyor,250615 
(Erişim tarihi:11.09.2014). 

MERT, N.: 2014 'Kötü çocuk Türk', (Çevrimiçi), 
http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=2026
53  (Erişim Tarihi: 24.07.2014). 

MİLLİYET GAZETESİ: 1987 “TV’de en sevilen dizi Perihan Abla”, Milliyet 
Gazetesi, 14.05.1987, Sayfa:9, (Çevrimiçi) 
http://gazetearsivi.milliyet.com.tr/  (Erişim tarihi: 
11.04.2015).  

ROTH, G.: 2014 (Çevrimiçi) http://www.ntv.com.tr/arsiv/id/25420638/ 
(Erişim tarihi: 04.03.2014). 

ŞEN, Ş.: 2015 (Çevrimiçi), 
http://www.hurriyet.com.tr/kelebek/keyif/27675665.a
sp (Erişim Tarihi: 05.01.2015). 

AYTAŞ, M., TÜYSÜZ, D.: 2011 Türk Sinemasında Polisiye Türün Yükselişi, 18. 
Uluslararası Altın Koza Film Festivali 1. Sinema 
Kongresi, Adana. (Çevrimiçi) 
https://www.academia.edu/1226721/T%C3%BCrk_
Sinemas%C4%B1nda_Polisiye_T%C3%BCr%C3%
BCn_Y%C3%BCkseli%C5%9Fi (Erişim Tarihi: 
17.04.2015). 

ULUĞTEKİN, M. G.: 2010 İzlek Ve Biçem İlişkisi Açısından Suat Derviş 
Romanlarının Türk Edebiyatındaki Yeri, Doktora 
Tezi, Ankara, Bilkent Üniversitesi Ekonomi ve 
Sosyal Bilimler Enstitüsü. (Çevrimiçi) 
http://www.thesis.bilkent.edu.tr/0006317.pdf (Erişim 
tarihi: 21. 09. 2014). 

YÜCEL, U.: 2015 (Çevrimiçi) 
http://www.radikal.com.tr/kultur/ugur_yucel_turkiyed
e_gise_filmleri_ 
ortalamanin_altinda_zekaya_hitap_ediyor-1313977   
(Erişim tarihi: 15.03.2015). 


